
El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                                                                       0 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                                                                       1 
 

 

 

 

 

El Matrimonio y 1 de Corintios 
a Epístola del Nuevo Testamento 

asume un trasfondo de 

conocimiento común para el 

escritor y los recipientes que no es 

especificado en la carta. Nuestras fuentes 

no nos permiten determinar qué tanta 

instrucción Pablo había dado a los 

Corintios sobre los asuntos del 

matrimonio en el proceso de enseñarles el 

evangelio. Sabemos que antes de la 

escritura de la epístola que llamamos 1 

Corintios, Pablo les había escrito 

advirtiéndoles que no se asociaran con las 

personas inmorales (1 Corintios 5:9; 

pornoi). 

      Ambos Judíos y Gentiles habían 

venido al evangelio con las costumbres 

matrimoniales derivadas de sus 

respectivas culturas. Aunque todas las 

relaciones matrimoniales Judías no eran 

tan idealistas, de un trasfondo Judío 

vendría una pareja admirable como 

Priscila y Aquila quienes habían dejado 

Roma y habían venido a Corinto debido al 

decreto del emperador Claudio de 

expulsar a los Judíos de Roma a causa de 

las disputas sobre Chrestus. ¹ A pesar de 

la forma de deletrear este título, es 

ampliamente asumido que ésta era una 

disputa Judeo-Cristiana. Debido que 

Pablo no enumera a ésta pareja entre sus 

primeros convertidos en Acaya, puede ser 

conjeturado que ellos ya eran Cristianos. 

Pablo trabajó con ellos debido a que 

también ellos se dedicaban a la ocupación 

de hacer tiendas (Hechos 18:2). 

      Cuando Pablo viajó a Éfeso, Aquila y 

Priscila vinieron a él y permanecieron ahí 

aun cuando Pablo se retiró de la ciudad 

(Hechos 18:18, 19). Ahí en Éfeso, ellos 

tomaron aparte a Apolos y le enseñaron el 

camino del Señor más exactamente 

(Hechos 18:26). Pablo envía saludos a 

ellos y a la Iglesia de su casa cuando 

escribió 1 Corintios desde Éfeso (1 

Corintios 16:19). Todavía más tarde, 

cuando Pablo escribió a los Romanos, 

ellos había regresado a ahí, y él señala la 

deuda que toda la Iglesia les debía a ellos  

a causa de su servicio. Él saluda a la 

Iglesia que está en su casa (Romanos 16:3-

5). Pablo también envía saludos a esta 

pareja sin declarar donde estaban en su 

segunda carta a Timoteo (2 Timoteo 4:19). 

L 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     2 
 

      Aquí tenemos el matrimonio terrenal 

marchando como Dios lo diseño. 

Dondequiera que nos encontramos con 

esta pareja que recorrieron muchos 

lugares, su hogar es el centro de la 

comunión Cristiana. Ellos estuvieron 

siempre trabajando juntos para instruir a 

los que lo necesitaban; arriesgando sus 

vidas cuando era necesario. Aquila no iba 

a su Iglesia mientras Priscila asistía a la 

suya y los hijos (si los hubo) venían a 

jugar con las mascotas. Aquí tenemos uno 

de los enfoques del Nuevo Testamento 

más cercanos a ese ideal que Clemente de 

Alejandría describió tan elocuentemente 

cuando preguntó, “¿Dónde están los dos o 

tres reunidos en el nombre de Cristo en 

medio de los cuales está el Señor? ¿No son 

hombre, mujer e hijo porque al hombre y 

a la mujer Dios los unió?” ² Una similar 

apta descripción fue dada a su esposa por 

Tertuliano:  

¿En dónde se supone que 

encontraremos (palabras) que nos 

digan plenamente lo suficiente que 

la felicidad del matrimonio que en 

los fundamentos de la Iglesia, y la 

ofrenda confirma, y la bendición 

canta y sella las noticias (que) los 

ángeles  transportan (al Cielo), que 

el Padre sostiene para ratificar? 

Porque incluso sobre la tierra, los 

jóvenes no se casan legítima y 

legalmente sin el consentimiento de 

sus padres. ¿Qué clase de yugo es el 

de dos creyentes (participantes) de 

una esperanza, un deseo, una 

disciplina y un y el mismo servicio? 

Ambos (son) hermanos, ambos son 

compañeros de servicio, no hay 

ninguna diferencia de espíritu o de 

carne. Es más (ellos son) 

verdaderamente (“dos en una sola 

carne”). Juntos oran, juntos se 

postran, juntos realizan sus ayunos; 

mutuamente se enseñan, 

mutuamente se exhortan, 

mutuamente se sustentan. 

Igualmente (ambos) de ellos son 

(encontrados) en la Iglesia de Dios. 

Igualmente en el banquete de Dios, 

igualmente en situaciones de 

desesperanza, en persecuciones, en 

alegrías.  Tampoco (debiera) uno 

ocultarse del otro, despreciarse uno 

del otro, ser problemático uno con 

el otro. Entregan sus limosnas sin 

(temor a lo que resulte) en 

tormentos, sacrificios, los llevan a 

cabo sin impedimento. No hay 

(ninguna) aprobación sigilosa, 

ningún saludo tembloroso, sin 

ninguna bendición en silencio. 

Entre los dos cantan salmos e 

himnos; y mutuamente se desafían 

a cantar mejor a Su Señor. Tales 

cosas cuando Cristo ve y escucha, Él 

se deleita. A ellos Dios envía Su 

propia paz. Donde Él está el 

maligno no está”. 3 

        

       Nuestra información no está tan 

detallada sobre la familia de Estéfanas la 

cual Pablo bautizó (1 Corintios 1:16). Él les 

describe como los primeros frutos en 

Acaya y como aquellos que se dedicaron al 

servicio de los santos (1 Corintios 16:15). 

Pablo exhorta a los Corintios a estar 

sujetos a tales personas como ellos (tois 

toioutois) y a todo obrero trabajador. Aquí 

también tenemos una familia Cristiana, 

no con propósitos cruzados, sino 

trabajando juntos para el avance del reino 

del Señor. No tenemos información sobre 

las familias de otros Cristianos Corintios 

que sean mencionados por nombre. 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     3 
 

EL TRANSFONDO DEL ANTIGUO 

TESTAMENTO 

       Aunque Pablo no entra a los detalles, 

es asumido en cualquier discusión sobre el 

matrimonio en sus epístolas la enseñanza 

del Antiguo Testamento está presente. 

Pasar por alto este trasfondo es como 

iniciar una novela en el último capítulo o 

comenzar a ver cualquier programa 

televisivo a mitad del mismo. Uno conoce 

el fin, pero no conoce la trama. 

      El matrimonio como Dios lo diseño es 

establecido en la narrativa de la creación. 

Al observar que no había ayuda idónea 

para el hombre entre los animales, Dios 

produjo al hombre a un sueño profundo y 

tomó de una de sus costillas e hizo 

(banah) una mujer a quien la trajo al 

hombre. La regla fue declarada, “Por lo 

tanto, dejará el hombre a su padre y a su 

madre, y se unirá a su mujer, y serán una 

sola carne” (Génesis 2:24). Génesis 1 lo 

sintetiza, 

“Y creó Dios al hombre a su imagen, 

a imagen de Dios lo creó; varón y 

hembra los creó. Y los bendijo Dios, 

y les dijo: fructificad y multiplicaos” 

(Génesis 1:27-28). 

      Es a esté ideal de un hombre y una 

mujer para el resto de sus vidas que toda 

posterior discusión del matrimonio apela. 

Las desviaciones de este patrón 

comenzaron con las múltiples esposas de 

Lamec (Génesis 4:23). Esta conducta es 

seguida por numerosos personajes del 

Antiguo Testamento. Los primeros actos 

homosexuales son reportados en Sodoma 

(Génesis 19:5), el incesto en las hijas de 

Lot (Génesis 19:30-38), la violación 

forzada de Siquem contra Dina (Génesis 

34:2), y el incesto con la mujer de su 

padre en el caso de Rubén y Bilha 

(Génesis 35:22; 49:4). 

       Por el tiempo de Moisés, el Señor 

encontró necesario emitir una ley “No 

cometerás adulterio” (Éxodo 20:14; 

Deuteronomio 5:18; cf. Levítico 18:20; 

20:10-21). El adulterio llevó la penalidad 

de muerte (Deuteronomio 22:22). La ley 

prohibió la relación sexual dentro de 

ciertos grados de la parentela cercana 

(Levítico 18:6-18), así como los actos 

homosexuales (Levítico 18:22) y los actos 

bestiales (Levítico 18:23). Volver a  la hija 

de una ramera estaba prohibido (Levítico 

19:29). La hija de un sacerdote que se 

volviera ramera era quemada en fuego 

(Levítico 21:9), y la novia que le fuere 

probado no ser virgen era ejecutada en 

lapidación (Deuteronomio 22:13-21). La 

relación sexual con una mujer 

comprometida era objeto de penalidad de 

muerte para el hombre si esto ocurría en 

el campo y para ambas partes si esto 

ocurría en la ciudad (Deuteronomio 

22:23-27). La relación sexual con una 

mujer virgen se penalizaba con cincuenta 

piezas de plata; el hombre tenía que 

casarse con la joven, y le era prohibido el 

derecho de divorciarse de ella 

(Deuteronomio 22:28, 29). La relación 

sexual con la esposa del padre estaba 

específicamente prohibido (Deuteronomio 

22:30; cf. Levítico 18:8; 20:11). 

     El origen del divorcio se pierde en la 

historia. Más que instituir el divorcio, la 

ley de Moisés en una ley de condiciones 

múltiples, prohíbe volver a casarse a un 

marido previo después que un segundo 

matrimonio ha tomado lugar 

(Deuteronomio 24:1-4; cf. Jeremías 3:1). 

En esta ley, si la mujer se ha divorciado, 

ha recibido una carta de divorcio, y se ha 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     4 
 

casado con otro hombre, si el segundo 

hombre, se divorcia de ella o muere, ella 

no puede regresar con el primer marido. ⁴ 

      Los matrimonios interraciales con las 

siete naciones Cananitas fue prohibido 

(Deuteronomio 7:1-3) Los matrimonios 

con las mujeres extranjeras fue roto por 

Esdras y Nehemías cuando ellos 

regresaron del exilio (Esdras 9:2; 10:14-

44; Nehemías 13:23-27). No tenemos 

información sobre lo que ocurrió a los 

varones o mujeres Israelitas después que 

estos matrimonios fueron disueltos. 

      Las Segundas Nupcias son 

mencionadas únicamente pocas veces en 

el Antiguo Testamento. La ley de 

Deuteronomio (Deuteronomio 24:1-4) 

asume las segundas nupcias después del 

divorcio; pero en muchos otros casos, las 

segundas nupcias son únicamente válidas 

después de la muerte de un cónyuge. Al 

sacerdote le estaba prohibido casarse con 

una ramera, con una mujer violada, o con 

una mujer divorciada de su marido 

(Levítico 21:7). El libro de Ezequiel 

permite a un sacerdote casarse con la 

viuda de un sacerdote (Ezequiel 44:22). El 

principal sacerdote podía únicamente 

casarse con una virgen. La viuda, la 

divorciada, la mujer violada, y la ramera le 

estaban prohibidas (Levítico 21:13,14). 

      El Antiguo Testamento asume que la 

viuda se puede volver a casar. En la 

costumbre común matrimonial, Tamar 

fue tomada por el hermano de su difunto 

marido (Génesis 38:7-11). La ley 

matrimonial común (Deuteronomio 25:5-

10; cf. Mateo 22:23-33) proveía que el 

hermano sobreviviente tomará a la viuda 

cuando sus hermanos vivían juntos. 

Nohemí asume que Rut y Orfa 

encontrarían maridos de entre su propio 

pueblo (Rut 1:9, 13); pero Rut rechazó esa 

posibilidad, ella se marchó con su suegra, 

y más tarde fue tomada por Booz (Rut 

4:13). David se casó con Abigail después 

de la muerte de su marido Nabal (1 

Samuel 25:39-42), y se casó con Betsabé 

con quién había ya tenido una relación 

después de la muerte de su marido Urías 

(2 Samuel 11:26, 17). 

      Una visión a la condición matrimonial 

en el post exilio es dada por el profeta 

Malaquías. El altar del Señor era cubierto 

con las lágrimas de las mujeres 

divorciadas (Malaquías 2:12-16). Judá se 

había casado (después de divorciarse, sin 

duda) con la hija de un dios extraño 

(Malaquías 2:11). En el pronunciamiento 

más claro del Antiguo Testamento, el 

Señor dice, que “aborrece el repudio” 

(2:16b). Pero el pasaje también da 

visiones al matrimonio y al diseño de Dios 

para el. Dios es un testigo del pacto hecho 

por ambas partes que se casan. Sus votos 

no son únicamente una promesa que se 

hacen uno al otro. Además, Dios en esta 

relación matrimonial desea la llegada de 

hijos piadosos. Como es visto por el 

profeta, el hogar es el lugar para la 

producción de los hijos, pero también es el 

lugar para el entrenamiento de los hijos 

para servir a Dios. El divorcio vuelve estas 

metas inalcanzables para las partes 

involucradas. El profeta llama al pueblo a 

no ser desleal con la esposa de su 

juventud (v.14). 

LA ENSEÑANZA DE JESUS 

     No únicamente la enseñanza de Pablo 

presupone un trasfondo del Antiguo 

Testamento, sino también la enseñanza de 

Jesús que había aparecido antes. No 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     5 
 

únicamente se encuentra la repetición “No 

cometerás adulterio”, sino también la 

advertencia que un hombre que mira a 

una mujer para codiciarla ya ha cometido 

adultero con ella en su corazón (Mateo 

5:27,28). Hay el llamado a remover el 

miembro que causa la tentación. Luego, 

en dos pasajes, Jesús declaró, “Pero yo os 

digo que el que repudia a su mujer, a no 

ser por causa de fornicación, hace que ella 

adultere; y el que se casa con la repudiada, 

comete adulterio” (Mateo 5:32; 19:9). 

Aunque la cláusula de excepción es única 

en estos dos pasajes en el Evangelio de 

Mateo, juzgada sobre la base de los 

manuscritos de Mateo, está no es una 

variante textual. No hay fundamento para 

ignorar está excepción.  

PERVERSIONES EN CORINTO 

      Pablo está debidamente consiente de 

la laxitud de la moralidad sexual en el 

mundo Gentil. Junto a la advertencia de 

otros pecados, Pablo advierte a los 

Corintios que los inmorales, los adúlteros 

y los que se comprometen en conductas 

homosexuales no heredarán el reino de 

Dios (1 Corintios 6:9, 10). Sin embargo, 

Pablo no da una lista de los pecados 

imperdonables. Los que venían de 

semejantes trasfondos no estaban en una 

condición sin esperanza: “y esto erais 

algunos; mas ya habéis sido lavados, ya 

habéis sido santificados, ya habéis sido 

justificados en el nombre del Señor Jesús, 

y por el Espíritu de nuestro Dios” (1 

Corintios 6:11). En otras palabras, Pablo 

toma a estas personas donde ellos se 

encontraban. Pero no hubo ninguna 

motivación para que continuarán en sus 

actos pecaminosos. Usando lo que aparece 

ser un proverbio que pudo haber sido 

recogido de las calles de Corinto, “Las 

viandas para el vientre, y el vientre para 

las viandas” “la comida para el estómago y 

el estómago para la comida”—ESV (1 

Corintos 6:13). Pablo argumenta que el 

cuerpo no es para la inmoralidad (1 

Corintios 6:13). El sexo no es tan 

moralmente neutral como ir a la mesa. 

        Algunos en Corinto, reclamando 

libertad, parecen haber tenido como lema, 

“Todas las cosas me son lícitas” lo que 

Pablo también recoge (1 Corintios 6:12). 

Esta libertad incluía libertad para tener 

relaciones sexuales con una ramera. Pablo 

argumenta por el contrario, que el cuerpo 

del Cristiano es una posesión de Cristo y 

no debe ser unido a una ramera. 

Regresando al Génesis, Pablo observa que 

“los dos serán una sola carne”. (6:16b). 

Más que ser un acto moralmente inocente, 

la relación sexual envuelve a una persona 

en el nivel más profundo su personalidad. 

Uno no puede ser uno con Cristo y uno 

con una ramera. El que comete 

fornicación peca contra su propio cuerpo 

(1 Corintios 6:18). El cuerpo del Cristiano 

es el templo del Espíritu Santo. Él fue 

comprado con un precio y debiera 

glorificar a Dios en su cuerpo (1 Corintios 

6:19, 20). 

 

EL MATRIMONIO, EL DIVORCIO Y 

LAS SEGUNDAS NUPCIAS EN EL 

MUNDO DE PABLO 

      Mirando más allá en otra enseñanza 

Escritural sobre el matrimonio y el 

divorcio, para entender a Pablo, uno debe 

considerar al matrimonio y al divorcio 

como fue practicado en el mundo de 

Pablo. Para la mayoría de los Judíos, el 

matrimonio era una obligación religiosa 

que no debía ser evitada. El mandamiento 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     6 
 

de ser fructificaos y multiplicaos (Génesis 

1:28) fue considerado ser el primer 

mandamiento obligatorio sobre hombres 

y mujeres, pero especialmente sobre los 

varones. ⁵ Aunque un grupo de Esenios 

casados, 6 en general la secta Qumrán, ⁶ 

Los Esenios, ⁸ y los Terapeutas  9  (quienes 

pudieron no haber sido Judíos) eran 

acéticos; sin embargo, no hay evidencia 

que estos grupos tuvieran contacto con 

Corinto. 

      El marido Judío podía divorciarse de 

su mujer, pero no la mujer de su marido.10 

El divorcio podía ser realizado por 

cualquier causa 11  y este confería  a la 

mujer divorciada la libertad para casarse 

con otro hombre. De hecho, el mismo 

deletreo del decreto del divorcio 

declaraba, “Estás en libertad para casarte 

con cualquier varón Judío” como es 

atestiguado en la Misná y en el decreto del 

divorcio de un documento del tercer siglo 

de Murabba‘at 12.  Además de la evidencia 

de laxitud en la moralidad descrita en la 

epístola de Pablo a los Corintios, la cultura 

Romana en general también tenía 

múltiples matrimonios y fáciles divorcios. 

La descripción de Séneca del primer siglo 

es la evidencia más a menudo citada: 

“¿Hay alguna mujer que se sonroja al 

divorciarse que ciertas mujeres ilustres y 

nobles ahora que cuentan el número de 

sus años, no por el número de cónsules, 

sino por el número de sus maridos, y 

dejan el hogar para casarse, y se casan con 

el fin de divorciarse?” 13  

         El lema de Corinto no debe olvidarse — 

aquellos que estaban diciendo, “Todas las 

cosas me son lícitas” (1 Corintios 6:12). 

Pero completamente opuesto a las 

tendencias mencionadas estaba también 

el elemento ascético en la cultura. 14  Pablo 

en otras epístolas habla de aquellos que 

prohibían el matrimonio (1 Timoteo 4:3), 

él pudiera aludir a las actitudes ascéticas 

en 1 Corintios 7:25: y entonces, exhorta a 

los Colosenses a no someterse a las 

demandas ascéticas (Colosenses 2:20-23). 

La evidencia para determinados  

movimientos contemporáneos específicos  

en Corinto, aparte de la correspondencia 

de Pablo, es difícil de encontrar; y la 

descripción viene únicamente de leer 

entre líneas en sus epístolas. Aunque el 

Evangelio de Mateo no había sido escrito 

cuando Pablo escribió 1 Corintios, la 

trasmisión oral de la enseñanza de Jesús 

sobre los eunucos (Mateo 19:10-12) y 

sobre la vida más allá de la resurrección 

(donde ni se casan ni se dan en 

casamiento, Mateo 22:30, 31) puede bien 

haber sugerido a algunos Corintios que la 

una vida separada de la relación sexual 

debería ser ya comenzada a vivir desde ese 

tiempo, y estar a la expectación de todo lo 

demás a la venida repentina del Señor. En 

una atmosfera relajada como en Corinto, 

¿Podría el Cristiano salvaguardarse así 

mismo al abstenerse de la actividad sexual 

en su conjunto, por el ascetismo en el 

matrimonio, o al disolver el matrimonio? 

Aunque la reconstrucción es hipotética, 

estas condiciones prevalecientes suplen 

un trasfondo que encaja a la discusión de 

1 Corintios 7. 

LAS PREGUNTAS DE 1 CORINTOS 7 

      Pablo no está escribiendo un tratado 

teológico sobre el matrimonio y el 

divorcio, sino está respondiendo a las 

preguntas que le habían sido planteadas 

particularmente por un grupo de 

ascéticos. 15 Los Corintios habían escrito a 

Pablo sobre los problemas del matrimonio 

(1 Corintios 7:1). Otros temas en la 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     7 
 

epístola comienzan con las palabras “En 

cuanto a (peri de)” incluyeron las vírgenes 

(7:25), comidas sacrificadas a los ídolos 

(8:1), los dones espirituales (12:1), y la 

ofrenda (16:1) son también respuestas a 

preguntas que los Corintios habían 

levantado. Pero sobre los problemas 

matrimoniales, Pablo específicamente los 

menciona en sus escritos y en 1 Corintios 7 

responde a una serie de preguntas. 

 

¿Debieran las Personas Casadas 

practicar la Abstinencia Sexual? 

      

      Pablo comienza a declarar que es 

bueno (kalon) que un hombre no toque 

mujer. Con esta declaración inician los 

problemas del capítulo. Aunque 

tradicionalmente se toma la declaración 

como la actitud de Pablo hacia el 

matrimonio, el texto Griego sin 

puntuación, no suple información por la 

cual está pueda conclusivamente ser 

determinada si está declaración es una de 

los Corintios o una que declara la posición 

de Pablo.  

       

      El texto permite cualquiera de las dos 

diferentes interpretaciones. La primera 

considera la declaración, “bueno le sería al 

hombre no tocar mujer” (7:1) como una 

declaración de la posición hecha por 

Pablo, no como una evaluación general y 

universal acerca del matrimonio, sino 

hecha a la luz de la condición en Corinto. 

Pero se puede difícil y legítimamente 

interpretar a Pablo diciendo que es bueno 

no casarse cuando el Señor dijo que no era 

bueno para el hombre estar solo (Génesis 

2:18), cuando Pablo usa el matrimonio 

para ilustrar la relacion entre Cristo y la 

Iglesia (Efesios 5:21-32), y cuando él 

expresamente dijo que algunos 

“prohibirán casarse” (1 Timoteo 4:3) como 

señal de apostasía. El escritor a los 

Hebreos declara que el matrimonio es 

honroso (Hebreos 13:4).  

     Para Jerónimo, la declaración de Pablo 

en 1 Corintios 7:1 se convierte en un 

principal pasaje de prueba para la idea 

que el celibato era mejor a la vista de Dios 

que el matrimonio. Él razonó que lo 

opuesto a la bondad es la maldad y 

concluyó que Pablo nunca dijo — que es 

malo tocar una mujer. 16 

      Sin embargo, Pablo ha hecho eco en 

otros lugares, lo que parece ser un 

sumario de las declaraciones a los 

Corintios: “Todas las cosas me son lícitas” 

(1 Corintios 6:12b), “sabemos que todos 

tenemos conocimiento” (1 Corintios 8:1), y 

“todo me es lícito” (1 Corintios 10:23). 

Orígenes en el tercer siglo sugirió que la 

declaración en 1 Corintios 7:1 es aquella 

de los Corintios.17 La versión TEV 

parafrasea, “un hombre hace bien en no 

casarse”. Como uno interpreta está 

declaración es crucial en la reconstrucción 

de la actitud de Pablo hacia el 

matrimonio. 

      El término “bueno” (kalon) es usado 

en Mateo 17:4; 18:8, 9; 1 Corintios 5:6; 

7:8, 26; 9:15, y Gálatas 4:18). El término 

fue usado más tempranamente en la 

Septuaginta en Génesis 2:18, “No es 

bueno para el hombre estar solo” (cf. 

Jonás 4:3, 8). Entre muchos posibles 

significados de kalon, 18  

convenientemente más que el bien moral, 

pudiera estar implicado. 

     En este capítulo, gameo es el verbo 

para matrimonio. “Tocar” tiene varias 

posibilidades como es visto en la 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     8 
 

prohibición “Y no toquéis lo inmundo” (2 

Corintios 6:17), pero no debiera aquí ser 

interpretado como una prohibición de 

tocar la mano o la piel de una mujer. La 

expresión “tocar mujer” (haptesthai con 

una mujer como objeto) no es usada en el 

Griego bíblico para significar matrimonio, 

sino es usada eufemísticamente para 

referirse al intercambio sexual. Los 

ejemplos que incluyen que Abimelec no se 

había allegó a Sara (Génesis 20:4, 6), y 

nadie debiera llegar a la mujer de su 

prójimo (Proverbios 6:29).19  La 

declaración en 1 Corintios usa la palabra 

genérica anthropos en lugar de aner que 

es la palabra Griega usual para referirse a 

varón y marido. F. F. Bruce sugiere que 

anthropos es aquí equivalente al 

pronombre indefinido “uno” 20  

        Reconociendo la tentación sexual que 

lleva a la fornicación (porneia; cf. Mateo 

15:19; Marcos 7:21; 1 Tesalonicenses 4:3), 

Pablo enseña que cada varón tenga 

(echein; cf. 1 Corintios 5:1) su propia 

esposa y cada mujer su propio marido. 

Este lenguaje también se refiere en 

algunos lugares, al intercambio entre los 

sexos (Éxodo 2:1,2; Deuteronomio 28:30; 

Isaías 13:16). Echein no es palabra 

equivalente de gamein. Pablo no está 

discutiendo aquí quien tiene el derecho a 

casarse con quien, sino más bien si el 

intercambio sexual debiera continuar en 

el matrimonio. Volver este pasaje como 

texto prueba en el debate sobre el derecho 

de las personas divorciadas para casarse 

(como algunos lo han hecho) es torcer las 

Escrituras. Los idiomas usados dejan 

claro que Pablo no está discutiendo en 

estos versículos si el Cristiano debiera 

casarse o no. El énfasis está puesto en “su 

propia [heatou] mujer” y “su propio 

[idion] marido”: es decir, sobre la 

exclusividad de las relaciones sexuales 

contra la laxitud de Corinto. La poligamia 

o visitas a las rameras están excluidas. 

       

     Usando un intersección en el Griego 

(v.3) con la secuencia marido, esposa, 

esposa, marido, Pablo vuelve la obligación 

en el matrimonio de una mutua 

obligación. La mujer debe dar 

(apodidonai; cf. Mateo 22:21) al marido el 

deber conyugal (opheile) y el marido a la 

esposa su deber conyugal. Las versión 

KJV usa “la debida benevolencia” y la 

versión NKJV “el debido afecto” haciendo 

la traducción más pobre del Textus 

Receptus (opheilomenen eunoian). El 

término opheile es usada en otras partes 

en situaciones de deuda (Mateo 18:32; 

Romanos 13:7), eso es, Pablo está aquí 

diciendo que en el matrimonio uno 

incurre en una deuda al cónyuge que debe 

ser pagada. 21  Bajo la ley de Moisés, le fue 

requerido a un hombre dar a un esclavo 

comida, ropa, y gratificación sexual 

(Éxodo 21:10). Si el fallaba en proveer 

estas tres cosas, ella venía a quedar en 

libertad sin pago de dinero. 

       

      Una persona podía hace con su cuerpo 

lo que al él le agradará; pero de acuerdo a 

Pablo, una vez casado, él o ella no tenían 

completa disposición (exousiazein; cf. 1 

Corintos 6:12) de su propio cuerpo para 

usarlo completamente como ellos 

quisieran. El verbo que es usado para 

“enseñorearse” (cf. Lucas 22:25). Los dos 

se convierten “en una carne” (Génesis 

2:24; 1 Corintios 6:16). El cuerpo de cada 

cónyuge en el matrimonio no le pertenece 

a uno mismo sino al otro (1 Corintios 7:4). 

Siendo esto verdadero, ninguno de los dos 

debe rechazar el derecho del otro. El 

objeto de las relaciones matrimoniales no 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     9 
 

son la auto gratificación sino el 

cumplimiento de un deber que cada uno le 

debe al otro en la relación matrimonial. 

En la fornicación, sin embargo, el propio 

placer de uno es buscado, uno usa a la 

otra persona para su propia gratificación. 

      Sin embargo, una excepción es 

declarada. Puede haber un acuerdo mutuo 

(sumphonos) de abstinencia por un 

tiempo (pros charion) para que ambos se 

puedan dedicar (scholazein) a la oración. 

Que las relaciones maritales pudieran ser 

interrumpidas por la enfermedad, el dolor 

o la calamidad es algo conocido por todos, 

pero esto no viene bajo consideración 

aquí. La versión KJV usa “defraudar” 

(apostereite; cf. 1 Corintios 6:7) de la idea 

de detener lo que se debe; pero aquí no 

hay implicaciones legales. El término 

sumphonos no ocurre en ninguna otra 

parte en el Nuevo Testamento; pero el 

verbo relacionado ocurre (Mateo 18:19; 

20:2; Lucas 5:36; Hechos 5:9; 15:15). 

Ananías y Safira habían acordado en su 

engaño. La abstinencia debe ser limitada 

en tiempo y para propósitos espirituales.  

      El texto Griego crítico no justifica la 

inserción de “ayuno” del texto Bizantino el 

cual las versiones KJV y NKJV han 

seguido. El Antiguo Testamento reconoce 

la abstinencia para la participación en 

actos religiosos (Éxodo 19:15; 1 Samuel 

21:5; Eclesiastés 3:5; Joel 2:16; Zacarías 

12:12-14). Un concepto similar es 

expresado en la Pseudografica: “Hay 

tiempo para tener intercambio con la 

esposa de uno, y tiempo para abstenerse 

para el propósito de orar” 22.  Después de 

un periodo limitado de abstinencia, la 

pareja debe reanudar sus relaciones (epi 

to auto ete) de manera que Satanás no 

tome ventaja a través de su incontinencia. 

     El antecedente del pronombre “esto” 

(touto; 1 Corintios 7:6) en el consejo es 

incierto. Pudiera referirse únicamente a la 

excepción declarada (v.5) o pudiera 

referirse a toda la instrucción en la que el 

caso de la relaciones maritales son 

permisivas y no ordenadas. Estas 

instrucciones mencionadas por Pablo 

como “consejo” (kata suggnomen), no 

como un mandamiento (kat’ epitagen; cf. 

2 Corintios 8:8). Uno podría investigar en 

las epístolas de Pablo para encontrarse 

con semejantes distinciones hechas en 

este capítulo. Sobre la instrucción de 1 

Corintios 14 (el don de lenguas y el 

silencio de la mujer en la Iglesia), Pablo 

afirmó que lo que escribió fue un 

mandamiento (entole) del Señor (1 

Corintios 14:37). 

      Pablo no ordena a todo hombre y a 

toda mujer casarse. Él expresa el deseo 

que todos fuesen como él. Evidentemente, 

la vida soltera no le dio ningún problema 

a Pablo; pero él reconoce que el Señor 

entregó diferentes dones (charisma; cf. 1 

Corintios 1:7; 12:4) a diferentes personas. 

Uno tenía una don y el otro, otro don. 

Jesús enseño en sus declaraciones sobre 

los eunucos que eran para ser recibidos 

por aquellos capaces de recibirlos (Mateo 

19:11).23  

         Pablo no está sugiriendo que el 

matrimonio sea una licencia. Sus palabras 

debieran ser consideradas por el hombre 

que está haciendo demandas irracionales. 

El apóstol Pedro dijo: “Vosotros maridos, 

igualmente, vivid con ellas sabiamente, 

dando honor a la mujer como a vaso más 

frágil, y como a coherederas de la gracia 

de la vida, para que vuestras oraciones no 

tengan estorbo” (1 Pedro 3:7). 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     10 
 

     La enseñanza de Pablo tiene algo que 

decir a la persona en un matrimonio quien 

unilateralmente decide que no habrá más 

relaciones sexuales en ese matrimonio. 

Hoy se habla mucho sobre “la parte 

inocente” al discutir el problema del 

divorcio. La persona que expone a su 

cónyuge a la tentación al negarle los 

derechos sexuales, aunque no sea un 

adultero, es difícilmente una parte 

“inocente” donde resulta el divorcio. 

Además, si el intercambio sexual en un 

matrimonio es una deuda que debe ser 

pagada, entonces, la relación sexual no es 

un dispositivo para ser usado como medio 

de manipulación que la otra persona 

podría usar para negociar. “Lo haré si tú 

me concedes este y este favor”. Pablo no 

trata con la cuestión como si el sexo fuere 

el privilegio del marido y la obligación de 

la esposa. La persona se expresó bien al 

decir: La relación sexual no es lo que un 

hombre hace con una mujer. Es algo que 

un marido y una esposa hacen juntos”. 

Las Personas Solteras y las Viudas 

      Pablo declara que está bien (kalon; 

cf.v.1) que los varones solteros (tois 

agamois) y las viudas (cherais) 

permanezcan sin casarse como él 

permanecía soltero (1 Corintios 7:8). La 

profetiza Ana (Lucas 2:36) habría sido 

una viuda que se había abstenido de 

volverse a casar. Los que nunca habían 

sido casados son discutidos en los 

versículos 25 hasta el 35. Agamos 

(“solteros”) ocurre en 1 Corintios 7:11, 32, 

y 34 pero en ninguna otra ocasión en el 

Nuevo Testamento. El término cheros 

(“viudo”) nunca es usado en la 

Septuaginta o en el Nuevo Testamento. Si 

Agamois aquí significa viudos, el término 

balancea a “viudas”; pero el término 

podría no ser tan limitado y podría incluir 

ambos sexos. En este caso, uno podría 

interpretar la conjunción “y” (kai) para 

significar “especialmente”. Un contraste 

con los “casados” del versículo 10 puede 

estar diseñado. Pablo no ordena ni el 

ascetismo ni el matrimonio. Si los que 

están sin casar tienen dificultad en ejercer 

el auto control (egkrateuontai), es mejor 

que se casen que estar inflamados con 

pasión (pyrousthai). 24 La versión KJV en 

el versículo 9 tiene “quemarse”, dejando al 

lector definir el significado. El término 

aquí es usado figurativamente para el 

deseo sexual tal como este descrito en 

Mateo 5:28 y la versión NKJV suple “con 

pasión”. Jerónimo dio una muy gráfica 

descripción de sus propias batallas 

cuando como un ascético en el desierto: 

“A menudo me encontraba en medio de 

grupos de jovencitas. Mi cara palidecía y 

mi cuerpo se enfriaba con el ayuno, sin 

embargo, mi mente ardía con deseo y el 

fuego de la lujuria se mantenía 

burbujeante delante de mi cuando mi 

carne estaba como muerta” 25  Pablo en las 

epístolas Pastorales sugiere que las viudas 

jóvenes se casen (1 Timoteo 5:14). Mucho 

del espacio de este capítulo está dedicado 

a la cuestión de permanecer en la 

condición en la que uno se convirtió en 

Cristiano. 

Personas Casadas 

     Cuando está tratando con las personas 

casadas, Pablo deja claro que él ya no está 

tratando con sus opiniones; no es 

únicamente bueno (kalon); sino que está 

dándoles instrucciones (parangello; cf. 1 

Tesalonicenses 4:2, 11) del Señor. A 

Palabras del Señor son apeladas en 1 

Corintios 9:14; 11:23 y siguientes; y 1 

Tesalonicenses 4:15. Aquí la palabra 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     11 
 

aludida no es específicamente citada. 

Aunque de acuerdo a nuestra cronología 

aceptada, los Evangelios no había sido 

todavía escritos, Jesús había hecho 

declaraciones específicas sobre el 

matrimonio (Marcos 10:11, 12; Mateo 

5:31, 32; 19:3-12; Lucas 16:18) 

estableciendo que el matrimonio no debe 

ser disuelto por la voluntad de cualquiera 

de las dos partes envueltas o por la 

autoridad humana. La declaración de 

Pablo aquí es el único ejemplo de 

“mandamiento” en todo el capítulo de 

Corintios. 26  La esposa no debiera 

separase (choristhenai) de su marido, y el 

marido no debiera divorciarse (aphienai) 
27 de su esposa. Antes que uno realice 

demasiada alternación de los verbos, uno 

debiera notar que estos verbos se 

revierten en la discusión posterior (1 

Corintios 7:13-15) sugiriendo igualdad de 

categoría como ya se ha observado en el 

versículo 2. Choristhenai es usado en el 

papiro para divorcio. 28  Las leyes paganas 

permitían a la mujer divorciarse de su 

marido y ambas leyes, la Judía y la pagana 

permitieron al marido divorciarse de su 

esposa. Aunque Pablo no la cita aquí, 

Jesús había dicho, “Por tanto, lo que Dios 

juntó, no lo separe el hombre” (Marcos 

10:9). Los problemas de incompatibilidad 

de disposición, crueldad, enfermedad, 

desilusión y cosas similares no son 

específicamente consideradas en ningún 

pasaje Bíblico. 

      Sí, a pesar del mandamiento del Señor, 

y en franca violación de el, una separación 

toma lugar (con o sin la causa justa), 

Pablo ofrece a la esposa apartada dos 

opciones. El matrimonio con una esposa 

divorciada está prohibido (Lucas 16:18). 

La mujer que ha dejado a su marido debe 

permanecer sin casarse o debe ser 

reconciliada (katallageto; Romanos 5:10) 

con su marido. 29  Pablo en ninguna parte 

refleja un conocimiento de la cláusula de 

excepción en las declaraciones de Jesús 

registradas en Mateo 5:32 y 19:9. La 

enseñanza de Pablo tiene únicamente algo 

que decir a la persona que se ha 

convencido así misma que mientras él o 

ella no se casen con alguien más, él o ella 

creen que no han hecho algo equivocado 

al romper su matrimonio. La principal 

consideración sobre el matrimonio en 

nuestra cultura — amor uno por el otro — 

no está bajo discusión en este capítulo del 

todo. De hecho, eros no es una palabra 

Nuevo Testamentaria; ocurre en la 

Septuaginta para referirse a la invitación 

de la ramera (Proverbios 7:18) y para 

referirse al “amor de una mujer” 

(Proverbios 30:20). Agape es usada en el 

Nuevo Testamento para el amor de 

cónyuges (Efesios 5:25; Colosenses 3:19), 

para referirse a amar a Jesús (Juan 14:15), 

y del amor a los hermanos (1 Juan 2:10), y 

aun del amor a los enemigos (Mateo 

5:44). Lutero en esta consideración otorgó 

al cónyuge abandonado el derecho para 

volverse a casar, pero lo negó al cónyuge 

que rechazaba ser reconciliado. 30  Pablo 

nunca hizo semejantes provisiones. 

¿Puede un Cristiano Casado con un 

Incrédulo (apiston) continuar en el 

Matrimonio? 

     Habiendo hablado de los deberes del 

matrimonio, del marido, y de los casados 

con Cristianos, Pablo se dirige “a los 

demás” (hoiloipoi; cf. Efesios 2:3; 1 

Tesalonicenses 4:13; 5:6; esto es, a los que 

están unidos en matrimonios mixtos), 

Discute la situación del Cristiano casado 

con un cónyuge incrédulo desde ambos 

lados de la cuestión — desde el varón 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     12 
 

casado con una esposa incrédula y desde 

la esposa casada con un marido incrédulo. 

      Es acordado que Pablo está aquí 

(vv.12-16) discutiendo el problema en el 

que un cónyuge en el matrimonio se había 

convertido en Cristiano y el otro no, no se 

trata del asunto en el que un Cristiano 

decide casarse con un Inconverso. Justino 

Mártir en el segundo siglo da una 

descripción grafica de los problemas de la 

mujer Cristiana en un matrimonio mixto. 
31  Jesús probablemente no dijo nada sobre 

este tema; por lo tanto, Pablo no da 

Palabra del Señor al respecto. En el 

Evangelio de Lucas, “mujer” es incluida en 

el grupo que debe ser puesta en un lugar 

menor que el Señor para ser uno de sus 

discípulos (Lucas 14:26), y Jesús habló de 

traer disensión entre las familias (Mateo 

10:35). Sin embargo, el matrimonio es 

más antiguo que el evangelio, y la 

obediencia al evangelio no nulifica el 

matrimonio. 

     Ordinariamente en el pensamiento 

Judío, si las cosas santas entrarán en 

contacto con las cosas impuras eran 

contaminadas como Hageo lo deja claro 

(Hageo 2:10-14). En conexión con una 

ramera, la ramera se vuelve en el 

elemento preponderante, y el discípulo de 

Cristo se contamina (1 Corintios 6:15, 16). 

Los miembros de Cristo no deben ser los 

miembros de una ramera. Pero Pablo 

invierte las consecuencias en esta 

situación del marido o esposa incrédulo. 

La familia en el pensamiento Judío venía 

bajo en pacto del padre. Rut pasó a ser 

parte de la comunidad de Booz. La 

influencia santificadora de la madre (cf. 2 

Timoteo 1:5) es reconocida en esta 

comunidad Cristiana. Un matrimonio con 

un incrédulo es un matrimonio. Pablo usa 

un ad hominem. Los Corintios 

consideraron a sus hijos santos y no 

podrían haber concedido que eran 

impuros aun si vinieran de un matrimonio 

mixto. “inmundos” (akathartos) es lo 

opuesto a “santos” (hagai; cf. 1 Timoteo 

4:5). La declaración nada tiene que decir 

sobre el bautismo de infantes o la 

membrecía de infantes en la Iglesia). Esto 

no significa que los hijos irán al Cielo. 

     Si el incrédulo está dispuesto a 

continuar en el matrimonio (syneudokei 

oikein), entonces, el Cristiano no debe 

divorciarse (aphieto) del incrédulo. 

Aphiemi es un término legal técnico para 

divorcio. 

      La ley de Moisés prohibió los 

matrimonios con siete específicas 

naciones (Éxodo 34:11-16; Deuteronomio 

7:3, 4). Los matrimonios rotos por Esdras 

(Esdras 9:1-3) y Nehemías (Nehemías 9:2; 

13:23-28) fueron transgresiones de estas 

prohibiciones. La viuda Cristiana es 

aconsejada a asarse con un Cristiano (1 

Corintios 7:39); y en la segunda epístola 

Pablo exhorta a no unirse con los 

incrédulos (2 Corintios 6:14). Es 

generalmente asumido que los 

matrimonios considerados en esta sección 

de 1 Corintios 7 fueron formados antes de 

la conversión de uno de los dos.  

      Si el incrédulo no está dispuesto a 

continuar en el matrimonio, sepárese 

(chorizestho). Uno tiene que preguntar si 

hay una diferencia identificable en el 

significado entre aphienai y choizein. 

Como ha sido observado, estas palabras 

han sido usadas cada vez con el sexo 

opuesto como tema en los versículos 10 y 

11. Pablo puede únicamente hablar al 

creyente; él no tiene control sobre el 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     13 
 

incrédulo (cf. 1 Corintios 5:12). El 

Cristiano no está obligado a entregar su fe 

para salvar el matrimonio. 

     La cuestión crucial de toda la sección es 

la declaración “no está sujeto” 

(dedoulontai) que aplica o al hermano o a 

la hermana. El verbo significa “esclavizar”. 

Es un verbo diferente del que es usado 

para la viuda (dedetai; 1 Corintios 7:39). 

El Cristiano no ha perdido toda libertad 

de acción. Su independencia todavía 

sobrevive.  

      Crisóstomo, Ambrosio y los teólogos 

Católicos Romanos, bajo lo que 

teológicamente ha venido a ser conocido 

como “el Privilegio Paulino”, contienden 

que el Cristiano está en libertad para 

contraer otro matrimonio. Lutero también 

argumentó por la libertad para las 

segundas nupcias. De hecho, él concedió 

el derecho para una serie de segundas 

nupcias sin esperar que el cónyuge 

inconverso muriera. Él también extendió 

el privilegio para uno casado (a) con un 

falso Cristiano quien estuviera intentando 

forzar a su cónyuge a hacer lo equivocado 

y para la víctima de abandono 32  Uno 

difícilmente puede estar de acuerdo con 

semejantes razonamientos. He expresado 

la opinión en otras ocasiones que las 

personas están leyendo una respuesta que 

ellos ya han aceptado en sus exégesis de 

este pasaje porque están haciendo una 

pregunta que Pablo no está respondiendo. 

Él no dice lo que va a suceder después de 

que el cónyuge incrédulo se separa. 33  

          Una segunda razón para dejar al 

cónyuge incrédulo marcharse es dado. 

Más bien que continuar en un matrimonio 

donde hay amargas luchas sin fin. Pablo 

afirma que Dios nos llamó a la paz 

(eneirene). No debe existir recriminación 

e ira. Uno no debe de acosar, engatusar o 

arenguear al incrédulo para llevarlo cada 

vez más lejos de la fe. Jesús prometió, “La 

paz os dejo, mi paz os doy; yo no os la doy 

como el mundo la da” (Juan 14:27). La paz 

es una de las grandes características de la 

vida Cristiana. El Cristiano tiene paz con 

Dios (Romanos 5:1) y debiera estar en paz 

con los demás (Romanos 12:18). La paz es 

un fruto del Espíritu Santo (Gálatas 5:22). 

     Pablo entonces en preguntas retóricas 

recuerda a ambos, a las esposas y a los 

maridos que ellos no pueden saber ahora 

cómo (ti gar oidas) sus matrimonios 

pudieran ser un medio de salvación de sus 

cónyuges (cf. 1 Pedro 3:1). Por otro lado, 

Nicolás de Lyra en el siglo Catorce 

presentó un concepto diferente 

argumentó que seguir insistiendo en los 

derechos matrimoniales con un cónyuge 

indispuesto e incrédulo era un intento de 

coacción que difícilmente podría resultar 

en la salvación del cónyuge incrédulo. 

Llevar este caso a además, significaría 

rechazar el divorcio que no traería paz. La 

posibilidad de convertir al incrédulo es 

tan pequeña en compensación a cambio 

de una vida de mucha tensa perturbación.  

SIRVAN EN LA POSICIÓN DÓNDE 

ESTÁN 

      Pablo insiste que es su regla (cf. 1 

Corintios 11:34) en todas las Iglesias (cf. 1 

Corintios 4:17; 11:16; 14:33), no sólo en el 

caso de los Corintios, para que las 

personas vivan (peripatein) sin 

preocupación por la situación social en la 

que han sido llamados (cf. vv. 8, 10, 12, 

13). Él menciona el llamado de Dios en el 

versículo 15. El principio de Pablo que 

ahora declara, parece equivalente al 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     14 
 

moderno proverbio “Florece donde estás 

plantado”. Las condiciones son asignadas 

por el Señor (emerisen) por el Señor. El 

llamado a la Iglesia es Dios (Romanos 

8:28; 1 Corintios 1:26; 1 Tesalonicenses 

4:7; 2 Timoteo1:9). El Cristianismo no 

exige ningún cambio de la condición 

social externa de uno. El status 

matrimonial sería incluido. Pablo no 

discute aquí si hay ciertas ocupaciones en 

las que un Cristiano puede 

comprometerse y en ciertas más debe 

abandonar. 

      La primera ilustración de Pablo es la 

circuncisión. Ni la circuncisión ni la 

incircuncisión es de alguna importancia; 

sino el guardar los mandamientos de Dios 

(en cualquier condición en la que uno 

pueda estar) es lo verdaderamente 

significante (cf. Romanos 2:25, 29; 

Gálatas 5:6; 6:15). Uno no debe buscar la 

circuncisión (cf. Gálatas 5:2, 3), ni 

tampoco buscar remover la señal de la 

circuncisión. Ninguna de estas dos 

condiciones afecta la relación espiritual de 

uno con Dios. La presión de los 

Judaizantes de  imponer la circuncisión 

entre los Cristianos Gentiles es reflejada 

en Hechos 15:1-5 y 21:21 y en la epístola 

de Pablo a los Gálatas. Por otro lado, 

antiguos escritores conocían de las 

operaciones quirúrgicas que trataban de 

ocultar la circuncisión (cf. 1 Macabeos 

1:15).34   En los Gimnasios y en los Baños 

públicos, tales personas entonces, no 

serían reconocidos como Judíos. 

      La segunda ilustración de permanecer 

en la condición en la que uno fue llamado 

(al convertirse en Cristiano) es la 

esclavitud. Sin duda muchos Cristianos 

esclavos había en la Iglesia en Corinto. 

Pablo no predicó una revolución social. El 

esclavo no debe estar preocupado en su 

condición; él puede ser un buen esclavo 

como Cristiano (Efesios 6:5; Colosenses 

3:22; Tito 2:9). Pero si él puede ganar su 

libertad, Pablo le aconseja a tomarla. La 

frase all’ ei kai …mallon chresai (KJV: 

“úsala más bien”; RSV “aprovecha la 

oportunidad”) en el pasaje es difícil de 

interpretarla porque Pablo en otro lugar 

aconseja a los esclavos a buscar la libertad 

(como aquí).  

      Algunos creen que Pablo está diciendo 

que el esclavo debiera usar (chresthai; cf. 

1 Corintios 9:12, 15) su posición como un 

esclavo más que la oportunidad para 

liberarse de ella. Las versiones que tienen 

a la esclavitud en su texto incluyen la NAB 

y la NRSV, pero las que tienen la idea de 

la libertad incluyen (RSV, TEV, NEB, 

NASV, NKJV Y REB). Las versiones dan la 

traducción alterna en sus márgenes. El 

esclavo llamado en el Señor es un hombre 

libertado por el Señor, y la persona libre 

que es llamada es un esclavo de Cristo. La 

frase “En el Señor” ocurre más tarde en el 

versículo 39. La posición terrenal de uno 

no es la cosa más importante. El Cristiano 

ha sido comprado con un precio (cf. 1 

Corintios 6:20; 1 Pedro 1:18, 19), es un 

esclavo de Cristo (Efesios 6:6, 9), y ellos 

(la forma es plural) no debieran volverse 

esclavos de los hombres (cf. 2 Corintios 

11:20). El Cristiano es libre de la 

esclavitud del pecado (Romanos 8:2; 

Gálatas 5:1), de la penalidad del pecado (2 

Corintios 5:21), y de Satanás y su reino de 

tinieblas (Colosenses 1:13), pero él debe 

obedecer a únicamente a Cristo. Pedro, 

Pablo, Santiago y Judas, todos hablan 

como esclavos de Cristo. Todo el 

argumento es sintetizado al dirigirse a los 

hermanos (adelphoi), “en cualquier 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     15 
 

estado en que fue llamado. Así 

permanezca con Dios” [para theo]. 

1 CORINTIOS 7:25-27 

     Una vez más usando la formula “En 

cuanto a” (cf. 1 Corintios 7:1; 8:1) que 

sugiere un tema que los Corintios han 

preguntado por escrito, Pablo se mueve a 

discutir sobre las mujeres sin casar 

(parthenoi; vv.34, 36, 37). Él declara que 

él no tiene mandamiento (epitage; cf. 

vv.6, 10, 12; 2 Corintios 8:8) del Señor. 

Esto significa, que ninguna declaración 

del evangelio se preservo (ya sea oral o 

escrita) que Jesús haya discutido sobre 

esta cuestión. La opinión de Pablo 

(gnomen; en Latín: consilium; cf. v.40; 1 

Corintios 7:10, 12; 2 Corintios 8:10; 

Filemón 14) es una que por la 

misericordia del Señor es digna de 

confianza (pistos; cf. 1 Corintios 4:2; 1 

Timoteo 1:12; 4:9). Pablo estaba siempre 

consiente que el ser librado del curso de 

sus perseguidores había estado en manos 

de la misericordia de Dios (1 Timoteo 1: 

12-17; cf. 1 Pedro 2:10). Ananías informó a 

Saulo en Damasco que el Señor le había 

escogido para que conociera Su Voluntad 

(Hechos 22:14). Pablo insiste en 2 

Corintios que él no pervertida la Palabra 

de Dios (2 Corintios 4:2). Él no está 

creando dichos de Jesús para acoplarlos a 

las situaciones de la vida de la Iglesia. Su 

evangelio fue divinamente dado (Gálatas 

1:11, 12). 

     Pablo cree (nomizo; cf. v. 36; 1 Timoteo 

6:5; en Latín: existimare) que en vista de 

las aflicciones imperantes en Corinto 

(enestosan anagken; en Latín: instantem 

necessitatem; KJV, TEV, y NASV: 

“presente aflicción”; ASV: “aflicción que 

está sobre ustedes”; NIV: “presente 

crisis”; NASB: “presente tiempo de 

estrés”; NEB: “un tiempo de estrés como 

el presente”) una determinada conducta 

era más apropiada. El participio perfecto 

de enestosan puede significar o “estar 

presente” o “estar cerca” (cf. Lucas 21:23; 

Romanos 8:38; 1 Corintios 3:22; Gálatas 

1:4; 2 Tesalonicenses 2:2). Aquí nos 

encontramos con el término más 

desconcertante del capítulo para el que 

hay una especulación sin límites pero 

realmente ninguna sólida información. 

Una frase similar es encontrada en 3 de 

Macabeos 1:16. Anagken ocurre en Lucas 

21:23; 1 Corintios 7:37; 9:16; 2 Corintios 

6:4; 12:10; 1 Tesalonicenses 3:7; y en 

algún otro lugar. Los escritores 

generalmente entienden que la 

instrucción de Pablo a la luz de la 

escatología; encaja igualmente también a  

la luz de la muerte inminente (cf. 1 

Corintios 15:58). 

     Cualquier definición que sea dada a ese 

término, Pablo lo encuentra bueno (kalon; 

cf. 1 Corintios 1:1, 8) para que todos 

mantengan su estatus social presente. 

Aquí nuevamente la conveniencia más 

bien que el bien moral es el tema. El 

ligado (dedesai; Romanos 7:2; 1 Corintios 

7:39) a la esposa no debiera querer 

liberarse (lysin). El término no ocurre en 

ningún otro lugar en el Nuevo 

Testamento. El libre (lelysai) de esposa no 

debiera buscar el matrimonio (gynaika). 

El uso del sentido perfecto pudiera sugerir 

ser liberado por la muerte. Sin embargo, 

Pablo es explícito en que el que se casa no 

peca, lo cual, los rigoristas en Corinto 

estaban insistiendo. La doncella 

(parthenos) que se casa no peca. El 

matrimonio y el no matrimonio no son 

cuestiones de algo correcto y equivocado. 

Jesús advirtió a sus discípulos que 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     16 
 

tendrían tribulaciones (Lucas 23:29). 

Aquí, habrá (hexousin) tribulaciones 

terrenales (thlipsin te sarki) para los que 

se casan, y Pablo quiere evitar 

(pheidomai) esto a los Corintios. Thlipsis 

puede significar sufrimiento del fin de los 

tiempos (Mateo 24:9, 21, 29; Marcos 

13:19, 24; Romanos 2:9; 2 Tesalonicenses 

1:6; Apocalipsis 1:9; 2:9, 10, 22: 7:14). La 

posterior discusión de Pablo muestra que 

las “tribulaciones terrenales” significaban 

los cuidados terrenales. 

1 CORINTIOS 7:29-31 

     Pablo dirige a (touto do phemi; cf. 1 

Corintios 15:50) a los hermanos 

(adelphoi) que es un término para todos 

los Cristianos aquí y en el versículo 24. Él 

cambia su verbo de lego (cf. 1 Corintios 

1:12; 6:5; 7:6) a phemi y este puede 

expresar la seriedad del encargo. El 

tiempo señalado ha madurado muy 

pronto (ho kairos synestalmenos estin). 

Karios puede designar el tiempo antes del 

evento (cf. Romanos 13:11; Hebreos 9:9, 

etc.), pero no es siempre usado en este 

sentido técnico (cf. Marcos 13:33; Lucas 

21:8; 1 Pedro 4:17, etc.). Debido a la 

brevedad, para el resto del tiempo (to 

loipon) los Cristianos debían ser 

independientes de (más bien que 

atrapados o absorbidos en) las actividades 

de la vida normal. El estudiante del 

Antiguo Testamento inmediatamente será 

recordado que cuando Jerusalén estaba en 

peligro, el Señor ordenó a Jeremías no 

casarse, ni tener hijos o hijas, no ir a los 

hogares para lutos o a los lugares de 

lamentos (Jeremías 16:1-9) como una 

advertencia al pueblo sobre lo que 

sucedería con la conquista de Babilonia 

sobre Jerusalén. Sin embargo, hacer que 

Pablo aquí diga a los creyentes que 

abandonen literalmente las actividades 

que él enumera, resultaría contradecir lo 

que él ya les había dicho con respecto a 

continuar en sus relaciones matrimoniales 

en las primeras partes del capítulo. Ellos 

deberían reconocer que estaban viviendo 

en tiempos turbulentos, y que las 

relaciones matrimoniales (cf. Mateo 

22:30) y el ascetismo se volverían sin 

sentido y debían, por lo tanto, actuar en 

consecuencia, dirigiendo sus energías al 

servicio del Señor. El tesoro del Cristiano 

no está sobre la tierra (Mateo 6:20). Los 

afectos deberían ser puestos en las cosas 

de arriba, no en las de la tierra 

(Colosenses 3:2). Los que tenían esposas 

deberían vivir como si no las tuviesen (hos 

me echontes; “manteniéndolas no 

obstante”), los que lloran, como si no se 

llorasen, y los que se alegraban, como si 

no se alegrasen, y los que compraban, 

como si no comprasen, y los que 

disfrutaban (chromenoi) del mundo como 

si no disfrutasen (katachromenoi) (cf. 2 

Corintios 6:10). La forma (schema) de 

esta palabra significa algo que va pasando   

(paragein; cf. 1 Juan 2:17). El verbo es 

usado para escenas cambiantes en el 

teatro o por el paso de una armada. 

1 Corintios 7:32-35 

      En esta sección, Pablo, comienza con 

“Quisiera” (thelo) que da a su vez una 

tercera razón por la instrucción que 

ofrece. Él quiere que los Corintios estén 

libres de la ansiedad (amerimnous) 35  

conectada con la vida matrimonial. La 

palabra Griega ocurre únicamente dos 

veces en el Nuevo Testamento con escenas 

donde los principales sacerdotes 

prometen proteger la guardia en la tumba 

(Mateo 28:14). El pronombre merimna 

ocurre para referirse al afán de este 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     17 
 

mundo (Mateo 13:22), los afanes de esta 

vida (Lucas 21:34), la preocupación de las 

Iglesias (2 Corintios 11:28), y la ansiedad 

que deben ser puesta en el Señor (1 Pedro 

5:7). El verbo merimnan (del Latín: 

solicitum esse) que aparece cuatro veces 

en el versículo 32 hasta el 34 es de 

frecuente uso comenzando con la 

preocupación sobre la comida, la bebida y 

el vestuario (Mateo 6:25-38). Jesús 

enseño que las ansiedades ahogan la 

Palabra (Marcos 4:19). En el Sermón del 

Monte, Jesús advierte el afán (Mateo 

6:25) tal como Pablo lo hizo en la epístola 

a los Filipenses (Filipenses 4:6); sin 

embargo, merimnan puede también ser 

usada positivamente (1 Corintios 12:25; 

Filipenses 2:20). Aquí en 1 Corintios 7, 

esta palabra no tiene un sentido 

peyorativo sino alude a preocupaciones 

legítimas, ya sean “cosas del Señor” o las 

“cosas de esta vida”. Hay un paralelo entre 

“agradar al Señor” y “agradar a la esposa” 

(vv.32-33). 

     Más que para el propósito de establecer 

una restricción (brochos) sobre los 

Cristianos, la instrucción es para su 

beneficio (symphoron; del Latín: utilitas) 

para promover el buen orden 

(euschemon) y para asegurar su devoción 

sin divisiones (euparedron…. 

aperispastos) ante el Señor. Pablo no 

tiene ningún motivo secreto. Brochos 

(Latín: lagueus; RSV: “restringir”) ocurre 

en el Nuevo Testamento únicamente aquí 

y sugiere un  cabestro o lazo. Symphoron 

ocurre en únicamente 1 Corintios 10:33 

donde Pablo habla de no procurar “su 

propio beneficio”. Euschemon se 

encuentra cinco veces (Marcos 15:43; 

Hechos 13:50; 17:12; 1 Corintios 7:35; 

12:34) y en Latín es honestus excepto en 

Marcos 15:34 donde es nobilis. 

Euparedron (“devoción”) aparece en otro 

lugar en la Septuaginta o en el Nuevo 

Testamento. Aperispastos (“no dividida”) 

está únicamente aquí en el Nuevo 

Testamento pero en Latín se convierte 

sine impedimento. 

     Pablo explica que el hombre no casado 

puede enfocarse en las cosas del Señor 

centrando su atención en como agradar al 

Señor. El hombre casado tiene que 

enfocarse en las necesidades de su esposa, 

para poder proveer su bienestar y 

protegerla. Sus intereses están divididos 

(merizein; Latín: dividere; cf. 1 Corintios 

1:13). La declaración es una comparativa, 

no una que dice que una parte está 

totalmente centrada en una u otra 

condición. “agradar” (areskein; Latín: 

placere) es frecuente en el Nuevo 

Testamento comenzando con la danza de 

la hija de Herodías para agradar a 

Herodes (Mateo 14:6) y también incluye al 

soldado que agrada al que lo enlistó como 

soldado (2 Timoteo 2:4). Agradar a Cristo 

es un tema bien enfatizado por Pablo 

(Romanos 8:8; 2 Corintios 5:9; Gálatas 

1:10; 1 Tesalonicenses 2:15; 4:1). Merizein 

es también frecuente en el Nuevo 

Testamento comenzando con el reino 

dividido contra sí mismo (Mateo 12:25). 

Las versiones KJV, RV, y NKJV (siguiendo 

un diferente texto Griego) toman esta 

última declaración con el versículo 34 más 

que con el versículo 33,  la vuelven parte 

de lo que se dice sobre la mujer, y hace 

una distinción en lo que se dice entre una 

esposa y una virgen. Esta interpretación 

es rechazada por versiones del siglo veinte 

excepto la versión NKJV. Pablo está 

diciendo que el hombre casado tiene una 

lealtad repartida; él está dividido en sus 

intereses. Él está sirviendo a dos maestros 

(cf. Mateo 6:24). 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     18 
 

      Aunque ninguna definición explicita de 

“la necesidad que apremia” (v.26) puede 

ser conclusivamente establecida, 

cualquier persona puede que ver una 

división de intereses existe. Si el 

matrimonio mixto es considerado, un 

conflicto de intereses se vuelve obvio. En 

el mundo moderno, miles han descubierto 

que el cónyuge quiere usar el día del Señor 

para su recreación más bien que para la 

adoración. Las obligaciones sociales 

también crean más conflictos. En el 

matrimonio donde ambas partes están 

intentando agradar al Señor, los intereses 

divididos pueden ser más difíciles de ver. 

Sin embargo, si uno recuerda que alguien 

que no provee para los suyos (una 

obligación de la que los varones casados 

no podrían estar libres) ha negado la fe y 

es peor que un incrédulo (1 Timoteo 5:8) y 

que en el mundo moderno las mayores 

horas de vigilia son gastadas en 

búsquedas materiales, en este escenario, 

el significado se vuelve más claro.   

     Además, si uno proyecta una situación 

de persecución donde uno debe sacrificar 

al Emperador o morir, el problema de la 

persona soltera es completamente 

diferente de aquella del varón casado 

quien deja detrás a una viuda e hijos 

huérfanos en un mundo sin ningún 

beneficio de seguridad social. Al lanzar 

unos pocos granos de incienso sobre el 

sacrificio y decir “Señor Cesar”, uno puede 

vivir y cuidar de sus seres queridos; si uno 

rechaza hacer esto, uno va a la muerte. 36 

        Haciendo un paralelo más claro aún en 

las palabras usadas, Pablo discute la 

cuestión desde la perspectiva de los 

cuidados de la mujer también. Las 

mujeres solteras (he gune he agamos) y 

de las doncellas (parthenos) tienen el 

cuidado de como agradar al Señor al ser 

santas (hagia) en cuerpo y espíritu. La 

mujer casada tiene cuidado del mundo — 

de como agradar a su marido. El cuerpo y 

el espíritu juntos designa a la persona 

completa (cf. 1 Corintios 5:5; 2 Corintios 

7:1; 1 Tesalonicenses 5:23). 

LAS VIRGENES 

      Entre las declaraciones más perplejas 

de Pablo en 1 Corintios es aquella sobre 

las vírgenes (parthenoi; vv.36-38). Lutero 

llamó a estos versículos “un texto extraño” 
37 El primer problema se centra en 

identificar el antecedente no expresado de 

los pronombres usados. Pablo comienza 

con una frase inexplicable  tis (“si 

alguno”). Las versiones Inglesas no han 

sido de mucha ayuda, porque se dividen 

en tres interpretaciones, cada una 

teniendo sus dificultades. William Barclay 

traduce el versículo 36 sucesivamente en 

tres formas para reflejar estas 

interpretaciones. 38  Las versiones ASV y 

NASV interpretan que la instrucción está 

siendo dada al padre sobre su hija soltera. 

Las versiones KJV y NKJV no dan un 

antecedente al pronombre, dejando al 

lector luchar con el problema, pero 

probablemente siguen esta misma línea. 

Las versiones RSV, TEV, NIV, y NRSV 

interpretan que la acción de un hombre y 

la mujer con quien él está comprometido 

está bajo discusión. La versión NIV ofrece 

la interpretación padre/hija como una 

opción al margen.  

      El pasaje tiene una historia 

interesante. Wycliffe no ofrece 

antecedentes a los pronombres “si 

alguno”, “él”, y “ellos” tampoco lo hacen 

otras versiones Inglesas anteriores a la 

versión ASV. La versión Rheims difiere de 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     19 
 

las otras versiones al traducir “él no peca 

si ella se casa”; otras dicen “que se casen” 

debido a que el sujeto incluido en el verbo 

Griego es plural. La versión KJV suple y 

tiene en itálicas la palabra “hombre”, “el” 

y “ella” (v.36), “su” y “él” (v. 37), y 

doblemente la palabra “ella” (v. 38). La 

actual impresión de itálicas de la versión 

KJV abandonan las itálicas sobre la 

palabra “hombre” y “él” (v.36) y “su” y 

“ella” (v.38) mientras que las retienen en 

otros usos. La versión NKJV sigue la 

práctica de las itálicas de las impresiones 

actuales de la versión KJV más bien que 

aquella de la traducción del año 1611. Esta 

versión traduce “la flor de su edad” (v.36), 

“el que la da”, y “el que no la da” (v.38). 

Las versiones RV y ASV suplen la palabra 

“hija” que aparece con letras itálicas en los 

versículos 36, 37, y 38. La versión NASV 

sigue la misma práctica mientras que una 

larga lista de traducciones teniendo la 

fuerza (como la versión Rheims) “que se 

case” es señalada en el margen como 

literal. 

     La interpretación tradicional de 

padre/hija es tan antigua como el tiempo 

de Juan Crisóstomo 39 y fue sostenida 

hasta el inicio del siglo veinte. Esta 

interpretación tiene como su punto fuerte 

el uso del verbo gamizein dos veces en el 

versículo 38. En otras partes en el Nuevo 

Testamento, los hombres se casan y las 

mujeres son dadas en matrimonio usando 

este mismo verbo. Sin embargo, la 

interpretación está cubierta con 

problemas, siendo el primero el uso de su 

frase “su virgen” (parthenos autou; v.36) 

y “su propia virgen” (parthenos heautou; 

v. 38). Parthenos ha sido usado por Pablo 

en los versículos 25, 28, y 34, y en el 

Nuevo Testamento describe a las mujeres 

solteras excepto en aquellos lugares donde 

es usada la palabra figurativamente para 

Cristianos fieles (1 Corintios 11:2; 

Apocalipsis 14:4). No hay ninguna 

sugerencia para preparar al lector para 

una discusión de los derechos de un padre 

con su hija. Uno concede que con los 

Judíos y Griegos, el padre tenía el poder 

de disposición de sus hijas en familia. Él 

podía darlas en matrimonio o 

mantenerlas sin casar. 

     La palabra hyperakmos es aplicada a 

una mujer para sugerir que estaba siendo 

pasada en madurez; sin embargo, aquí 

una vez más las versiones Inglesas se 

dividen con versiones numerosas (RSV, 

TEV, NEB, NRSV) considerando esta 

palabra que no ocurre en ninguna otra 

parte en el Nuevo Testamento, una 

descripción de la pasión de un hombre. 

Asumiendo que la palabra describe la 

edad de la hija (KJV, NKJV, ASV, NASV, 

NIV) ¿Por qué debería el padre fallar en 

comportarse correctamente 

(aschemonein) repentinamente al negar a 

su hija a última hora del matrimonio? 

¿Por qué debería el padre repentinamente 

dejar de imponer la virginidad sobre la 

muchacha? 

     Los que apoyan esta interpretación 

asumen que es una negación al 

matrimonio más bien que una conducta 

moral lo que está implicado en 

aschemonein. Entre los Judíos, no tener 

canticos nupciales era una calamidad 

(Salmos 78:63). El cuidado de un padre 

por su hija está bien descrito por el autor 

del libro Eclesiástico: “¿Tienes hijas? 

Preocúpate por su castidad, y no se 

muestren indulgentes hacia ellas. Al dar a 

una hija en matrimonio;  habrás 

terminado una gran tarea. Pero entrégala 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     20 
 

a un hombre de entendimiento” 40  En otro 

lugar él dijo,  

“La hija hace que su padre en 

secretamente la vigile, y la 

preocupación por ella le roba el 

sueño; cuando ella es joven, por 

temor de que no se case; y si se 

casa, por temor de que su marido 

no la rechace; durante la virginidad, 

se preocupa de su deshonra, de que 

se pruebe ser infiel o quedar 

embarazada en la casa de su padre; 

o que teniendo un marido, sea 

probada ser infiel, o que estando 

casada carezca de hijos. Vigila 

estrictamente a una hija, no sea que 

te vuelva un blanco de burlas de tus 

enemigos, en un dicho de la ciudad, 

en una infamia del pueblo, que te 

avergüence ante la gran multitud.” 41 

         La Iglesia primitiva no conoció la 

condición de un padre votando por el 

celibato de una hija; por lo tanto, la idea 

que el padre pudiera pecar al hacerlo es 

muy extraña. La hija, no el padre tiene 

todo el peso del sacrificio. Pablo en otras 

epístolas exhorta a los padres a no ser 

dominantes con sus hijos (Colosenses 

3:21; cf. Efesios 6:4). Una dificultad 

adicional en la interpretación padre/hija 

es que ningún antecedente ha sido 

mencionado para el plural “que se casen” 

En esta interpretación, únicamente el 

padre y la hija han sido mencionados; sin 

embargo, nadie contendería neciamente 

que el padre y la hija se casan. El verbo 

plural parece significar la pareja 

comprometida. 

      La interpretación adoptada en la 

versión NEB (mencionada anteriormente) 

es que en Corinto, los hombres y mujeres 

estaban viviendo juntos en matrimonios 

espirituales con la promesa del celibato el 

uno hacia el otro. La versión REB traduce 

“un hombre” y “una joven con quien él se 

ha comprometido” mientras que ofrece la 

interpretación padre/hija y el cónyuge en 

celibato como opciones en sus notas en el 

margen. Aunque las versiones NAB y 

NABR no son tan explícitas, la nota que 

acompaña el versículo sugiere que el 

celibato es una de las dos posibles 

interpretaciones. Cuando el 

monastecismo comenzó a desarrollar en la 

Iglesia, comenzaron a  aparecer los 

matrimonios espirituales. 42  Aunque la 

costumbre no es atestiguada en el primer 

siglo fuera del pasaje que estamos 

estudiando, algunos de ellos parecen ser 

descritos en la obra El Pastor de Hermas. 

Hermas es invitado a pasar la noche con 

las vírgenes quienes le dicen, “Tú 

dormirás con nosotras como un hermano 

y no como marido, porque eres nuestro 

hermano y desde ahora vamos a 

acostarnos contigo, porque te amamos” 43 

sin embargo, la práctica del matrimonio 

espiritual es de una fecha mucho más 

posterior que Hermas. 44   Evidencia para 

semejante práctica existiendo en la Iglesia 

más temprana que 1 Corintios se carece. 

        Una forma más persuasiva de tratar 

con el pasaje es considerar que este texto 

discute el asunto de un hombre y su 

prometida. Esta sección comienza con una 

declaración condicional con una doble 

prótesis: “Si uno piensa que está 

comportándose incorrectamente y si 

alguien (él o ella) (hyperakmos) así lo 

piensa, entonces haga lo que desea” La 

adición exploratoria es esta: “No peca; 

cásense”. El expositor tiene que luchar 

con lo que constituye achemonein (RSV: 

“no comportarse correctamente”). La 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     21 
 

palabra ocurre dos veces en el Nuevo 

Testamento. El otro uso está en 1 

Corintios 13:5, el cual la versión KJV 

traduce “no comportarse 

adecuadamente”, pero la versión RSV dice 

que “el amor no es arrogante o cruel”. Hay 

también el problema de hyperakmos la 

cual el Latín traduce “superadulta”, pero 

que es completamente desconocido en 

Griego. Como se dijo anteriormente, en 

esta interpretación, es entendida de la 

pasión del hombre. En este caso, no hay 

problema con el tema del verbo “cásense”. 

Este verbo habla del hombre y la joven 

que están enamorados, y su matrimonio 

no es pecado, las contenciones de los 

ascéticos en Corinto no obstante eran por 

el contrario. 

    Habiendo hecho esa declaración, Pablo 

usa cuatro frases para describir la 

posición del hombre que decide no casar a 

la joven. Él ha establecido firmemente en 

su corazón, él no está bajo la necesidad, él 

tiene su deseo bajo control (exousia), y ha 

determinado en su corazón en guardar a 

su hija comprometida. “Necesidad” 

(anagken) es la misma palabra usada en 

el versículo 26; pero aquí esta no tiene 

contenido escatológico. La presión 

externa puede ser sugerida. Él no está 

obligado ni por el caso presentado por los 

ascéticos ni por su propia falta de 

continencia. Tal hombre hace bien (kalos) 

Kalos es una forma adverbial de la misma 

raíz con la que el capítulo comenzó y que 

ocurre en el versículo 26. Ya ha sido 

señalado que esta palabra no tiene una 

sugerencia moral. La conclusión para el 

argumento es introducido con hoste. Aquí 

el contraste es entre “bien” (kalos) y 

“mejor” (kreisson). Probablemente las 

condiciones ya discutidas en el capítulo 

determinaban que bajo las condiciones de 

la vida en soltería eran preferibles. Sin 

embargo, una regla para los Cristianos de 

toda la historia no está siendo anunciada. 

    La principal dificultad con esta 

interpretación son los significados de los 

verbos gamein y gamizein. Si la 

sugerencia hecha por Moulton y Milligan 

que la distinción entre los verbos eo e izo 

se rompe en el Griego Koiné es válida, 45 

entonces gamizein en este pasaje puede 

significar “casarse” y no “dar en 

matrimonio” como de otra manera ocurre 

en el Nuevo Testamento (Mateo 22:30; 

24:38). 

El Matrimonio de las Viudas 

     Pablo afirma que la esposa está ligada 

(dedetai) a su marido mientras este vive (1 

Corintios 7:39). Él había dicho 

anteriormente que la esposa no debe 

separarse de su marido (1 Corintios 7:10). 

Más tarde, a los Romanos dijo, “Porque la 

mujer casada está sujeta [dedetai] por la 

ley al marido mientras éste vive” 

(Romanos 7:2). La declaración de Génesis 

es a “unirse a su mujer” (Génesis 2:24). La 

muerte de su marido libera a la mujer 

para casarse con otro hombre (Romanos 

7: 3, 4). De hecho, en la primera epístola a 

Timoteo, Pablo aconseja a los viudas 

jóvenes a casarse (1 Timoteo 5:14, 15). 

Pablo en esta sección de 1 Corintios 7 usa 

el eufemismo “duermen” (koimethe; cf. 1 

Corintios 11:30; 15:6, 18, 20, 51; 1 

Tesalonicenses 4:13-15) que es común.  

      La única cosa sobre la epístola a los 

Corintios es la restricción de Pablo al 

matrimonio de las viudas a ser “en el 

Señor”. La frase crucial es monon en kurio 

(1 Corintios 7:39) que la traducción 

Inglesa desde Wycliffe hasta la versión 

NRSV han traducido literalmente 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     22 
 

“únicamente en el Señor”; pero la NIV 

parafrasea, “pero él debe pertenecer al 

Señor” ¿Qué debe ser entendido por en 

kurio? Algunos de nuestros hermanos han 

argumentado que esta frase significa que 

el matrimonio debe ser de una naturaleza 

Cristiana. Me parece a mí, sin embargo, 

que esta posición en esencia, vuelve a la 

declaración de Pablo superflua, debido a 

todo lo que un Cristiano realice, ya sea en 

el matrimonio o en algo más debiera ser 

hecho guardando la enseñanza de Cristo. 

Otros han querido argumentar desde 

Efesios 6:1 donde la amonestación a los 

hijos es a obedecer a sus “padres en el 

Señor”. Ellos preguntan, si tienen padres 

incrédulos ¿Deben ser obedecidos?. 

Algunos han argumentado que en to kurio 

es usado adverbialmente y han visto una 

analogía en Romanos 16:2, 22. 

      La frase “en el Señor” (en kurio) es 

distintiva, frecuentemente usada  en la 

fraseología de Pablo, la cual fue el objetivo 

de un estudio extensivo de Adolf 

Deissman. Aunque los detalles no pueden 

ser enumerados aquí, la frase significa “en 

la comunión Cristiana” como la versión 

REB lo parafrasea. Pablo parece estar 

aconsejando contra el matrimonio mixto. 

Es desconcertante que en ningún otro 

lugar Pablo haya hecho una declaración 

comparable a la limitación sobre el 

hombre cuya esposa ha muerto. Es por 

deducción lógica que llegamos a la 

opinión que lo que es declarado para la 

mujer también se mantiene para el 

hombre. En la segunda epístola, Pablo 

advierte a no unirse con los incrédulos (2 

Corintios 6:14). 

      Al mismo tiempo, Pablo quisiera ver a 

la viuda más feliz (makariotera) si un 

segundo matrimonio no ocurriera. Esta 

posición seguiría de lo que es dicho en el 

versículo 32 hasta el 35 sobre las 

preocupaciones del casado y del soltero. 

Para esta opinión sobre la viuda, él 

declara que él piensa (doko) que él 

también tiene el Espíritu de Dios. Algunos 

creen que la declaración es irónica, 

significando que Pablo, también, tiene el 

Espíritu como algunos Corintios opuestos 

a él reclamaban de sí mismos (cf. 1 

Corintios 14:37; Gálatas 2:6). Ω  

 

NOTAS 

1  Suetonio,  Claudio 25:4 
2  Clemente,  Strom. 3.12.84 
3  Tertuliano,  A His Wife 2:8 (The Ante-Nicene 
Fathers 4.48; Citado después de aquí como ANF 
4 Vea Jack P. Lewis, “When a Man ….” 
(Deuteronomy 24:1-4)”. Chapter in Exegesis of 
Difficult Passages (Searcy, AR: Resourse 
Publications, 1988; 13-32. 
5  Mishah, Yebamoth 6:6; “A man who takes no 
part in procreation must be regarded as one who 
sheds human blood” (T. B. Yebamoth 63b). 
6    Josefo, Guerras de los Judíos, 2:8.2 (160-61). 
7  1QS 1:9-12. 
8 Josefo, Guerras 2.8.2 (120); Antigüedades de los 
Judíos, 18.1.5 (21). 
9   Filón De Vita Contemplativa, 18, 32, 68 
10  Mishah, Yebamoth 14:1; Josefo, Antigüedades 
15.7.10 (259). 
11  Sirach 25:26; Filón, The Special Laws, 3:30-31; 
Josefo, Vida, 75 (415, 426); Antigüedades, 4.8.22 
(253). 
12 Mishnah, Gittin, 9:3; Número 19 en Discoveries 
in the Judean Desert II. Les Grottes de 
Murabb‛at, ed. P. Benoit, J. T. Milik, and R. de 
Vaux (Oxford: Claredon Press, 1961), 104-6. 
13  Séneca, De Beneficiss, 3.16.2; Loeb ed., 3:155 
14  A. Oepke, “gunē,” en Theological Dictionary of 
the New Testament, ed. Gerhard Kittel, trans. and 
ed. Geoffrey W. Bromiley (Grand Rapids, MI.: 
Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1964), 1:776-89 
(Citado de aquí en adelante como TDNT). 
15  H. Chadwick, “All Things To All Men (1 Cor. 
Ix.22)”, New Testament Studies 1 (Mayo 1955): 
261-75). 
16  Jeronimo, Adv. Iovinianum 1.7 (The Nice and 
Post-Nicene Fathers [2 nd series] 6:350; citado de 
aquí en adelante como NPNF2). 



El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     23 
 
17  “Origenes on 1 Corinthinas” par. 121, ed. C. 
Jenkins, Journal of Theological Studies 9 (Julio 
1908): 500-501. 
18  Walter Grundmann, “kalos”, en TDNT, 3:548. 
19   Vea también Josefo, Antigüedades, 1.8.1 (163). 
20   F. F. Bruce, 1 and 2 Corinthians, New Century 
bible Commentary (London: Marshall, Morgan & 
Scott, 1971), 66. 
21  Ignacio, To Polycarp, 5:1 amonesta a las esposas 
a estar contentas con sus maridos y a los maridos 
a  amar a sus esposas. 
22  Testament of Naphtali 8:8; cf. Mishnah, 
Ketuboth, 5:6. 
23  Ignacio, To Polycarp 5:2 declara, “Si algún 
hombre puede permanecer en continencia para el 
honor de la carne ante el Señor, que así lo haga 
sin jactarse”. 
24   F. Lang, “puroō”, en TDNT, 6:948-51. 
25 Jeronimo, Letter 22. To Eustochium 7 (NPNF 2 

6:25). 
26  O. Schmidt, “parangello”, en TDNT, 5:761-65. 
27  Herodoto, History, 5:39. 
28 Adold Diessmann, Bible Studies, trans. 
alexander Grieve (Edinburg, Escocia: T & T Clark, 
1901), 247. 
29  Vea Jack P. Lewis, “Putting Away and Divorce”, 
chap, en Exegesis of Difficult Passages (Searcy, 
AR. Resource Publications, 1988), 169-73.  
30 Luther´s Works, ed. H. C. Oswald, Vol. 28, 
Commentary on 1 Corinthians 7, trans. Edward 
Sittler (St. Louis: Concordia Publishing House, 
1973), 32. 
31  Justino Martír, Apology, 2.2 (ANF, 1:188). 
32  Luther´s Works, 36 
33  Vea Jack P. Lewis, “Remarriage (1 Corinthinas 
7)” chap. En Exegesis of Difficult Passages 
(Searcy, AR. Resource Publicastions, 1988), 123-
27.  
34 Josefo, Antigüedades, 12.5.1 (241); Assumption 
of Moses 8:3. 
35 La palabra en la versión KJV “cuidado” es 
arcaica y significa “ansiedad” 
36 “Un Cristiano está siempre bajo la amenaza de 
la persecución por causa del Evangelio, viviendo 
en constante peligro de perder sus bienes, sus 
amigos y su vida, y enfrentando el exilio y la 
ejecución” Luther´s Works, ed. H. C. Oswald, 
Vol.28, The Seventh Chapter of the First Epistle 
of St. Paul´s to the Corinthinas, trans. Edward 
Sittler (St. Louis, MO. Concordia Publishing 
house, 1973), 49. 
37   Ibíd., 54 
38  William Barclay, The New Testament (London: 
Collins, 1969), 2:47. 
39   Migue, P. L. 17:225 A, B. 
40  Sirach, 7:24-25 
41   Sirach, 42:9-11 

42   H. Achelis, “Agapetae” en Encyclopedia of Religion 
and Ethics, ed. James Hastings (Edinburgh, Escocia: T 
& T Clark, 1926; Reimpresión, New York: Charles 
Scribner´s Sons, 1955), 1:177. 
43   The Shepherd of Hermas, Sim. 9.11 
44  Graydon F. Snyder, The Apostolic Fathers VI. The 
Shepherd of Hermas (Londres: Thomas Nelson & 
Sons, 1968), 138-39. 
45 James Hope Moulton and George Milligan, The 
Vocabulary of the Greek New Testament (Londres: 
Holder & Stoughton, 1930; Reimpresión, Grand 
Rapids, MI.,: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 1952), 
121. 

 

BIBLIOGRAFIA 

Barrett, C. K. A Commentary on the First Epistle 

to the Corinthinans, Londres: Adam Charles & 

Black, 1968 

Bruce, F. F. 1 and 2 Corinthians, New Century 

Bible Commentary. Londres: Marshall, Morgan & 

Scott, 1971. 

Conzelmann, Hans. 1 Corinthians. Hermeneia. 

Traducción por James W. Leitch. Philadelphia, 

PA.: Fortress Press, 1975. 

Fee, Gordon D. The First Epistle to the 

Continthians. The New International 

Commentary on the New Testament. Grand 

Rapids, MI.: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 

1987. 

Orr, William F., and James Arthur Walther. I 

Corinthians. The Anchor Bible. Garden City, N.Y.: 

Doubleday & Co., 1976. 

 

― Fuente: The Church of God in a 

Pagan World – Studies in First 

Corinthians; Harding University 67 Th 

Annual Lectureship; Septiembre 30- Octubre 3, 

1990: (Páginas 291-321), Searcy, Arkansas 

Versión al Español por Armando Ramírez 

Marzo de 2015 

 

Publicación en 

www.elexpositorpublicasiones.wordpress.

com  

http://www.elexpositorpublicasiones.wordpress.com/
http://www.elexpositorpublicasiones.wordpress.com/


El Matrimonio y 1 de Corintios                                                                                                     1 
 

Sobre  el Autor Jack P. Lewis nació en Midlothian, Texas 

el 13 de Marzo de 1919, y asistió a la Universidad Cristina Abilene, 

al Colegio de Maestros de la Universidad Sam Houston, a la 

Universidad Harvard, y al Colegio Unión Hebrea. Recibió un 

Doctorado de cada una de las últimas dos escuelas. Ha recibido 

numerosas becas otorgadas. Una de las más recientes vino de la 

Escuela Americana de la Investigación Oriental por un año en su 

sede en Jerusalén. Él fue un becario en el Instituto de Investigación 

Arqueológica Albright en Jerusalén en 1983-1984. Jack P. Lewis es 

uno de los mejores eruditos en la historia de las Iglesias de Cristo. 

La erudición para él no son únicamente archivos, notas al pie, o 

una fluidez del lenguaje, es la aplicación de las horas de uno sentado sobre la silla por 

largos periodos de tiempo mientras que se hace buen uso de los buenos materiales. Él 

firmemente cree que uno que enseña y predica la Biblia debiera estar bien preparado. Él 

transmite lo que aprende. Ha publicado trece libros, editado varios más y ha escrito varios 

cientos de artículos y capítulos para otros libros. Enseñó Biblia en la Universidad Harding 

de 1954 a 1958. Más tarde fue Profesor de Biblia en la Escuela de Graduados de Religión 

Harding hasta su retiro en 1989, y todavía enseña ahí parte del tiempo. Ha presentado 

Lecturas Bíblicas ampliamente, ha visitado cada Continente excepto la Antártida. Ha 

conducido 28 viajes de excursión a Tierras Bíblicas. Además de viajes a los países 

Escandinavos, las Islas Británicas y Europa de Este. Lewis ha realizado obra local con 

Iglesias en Throckmorton y Huntsville, en Texas, en Providence en Rhode Island, y en 

Covington en Kentucky. Actualmente es un anciano en la Iglesia de Cristo White Station 

en Memphis, Tennessee. Está Casado con Annie May Alston, padre de dos hijos y abuelo 

de un número de nietos. 

Sobre sus obras Jack P. Lewis es autor de (1) The Minor Prophets (1966 Baker 

group) (2) Historical Backgrounds of Bible People, (1971 Baker Book House, 1998 Hester 

Publications), (3) The Gospel According to Matthew (1976, Sweet Publishing Co. 1984, 

Abilene Christian University) (2 Voluménes), (4) The Interpretation of Noah and the Flood in 

Jewish and Christian Literature, (1978 Brill Academic), (5) The History of the English Bible from 

KJV to the NIV, (1984 Baker Book House), (6) Leadership Questions Confronting the Church 

(1985 Gospel Advocate Co.) (7) Exegesis of Difficult Biblical Passages (1988, Resource 

Publications), (8) The Major Prophets (2006 Hester Publications), (9) The Ethics of the Prophets 

(2001), (10) The Question of Instrumental Music in Worship con Owen D. Olbricht (2008 Truth 

For Today) (11) As I Remember It – An Autobiography (2012), (12) Early Explorers of Bible 

Lands (2013), (13) Basic Beliefs (2015). Fue miembro del equipo editorial de los periódicos (1) 

Restoration Quarterly y (2) Journal of Hebraic Studies. 

*  Datos tomados de las contra portadas de las obras del Autor publicadas por Hester Publications 


