INVITACION A UNA

REVOLUCION
ESPIRITUAL

ESTUDIOS EN EL SERMON DEL MONTE

U

PAUL EARNHART






INVITACION A UNA
REVOLUCION
ESPIRITUAL

Estudios Sobre El Sermoén del Monte

PAUL EARNHART

DEWARD

PUBLISHING COMPANY



Invitation to a Spiritual Revolution: Studies in the Sermon on the
Mount

© 2009 Por DeWard Publishing Company, Ltd.

P.O. Box 6259, Chillicothe, Ohio 45601

800.300.9778

www.dewardpublishing.com

Reimpreso por DeWard Publishing de la impresién original por
Gary Fisher, 1999.

Disefio de Cubierta Por Jonathan Hardin.

Publicador: DeWard Publishing Company, Ltd. Chillicothe, OH
45601

Todos los derechos reservados. Ninguna parte de este libro puede
ser reproducido en ninguna forma sin el permiso escrito del
publicador.

Un grado razonable de cuidado se ha tomado para rastrear las
Fuentes originales de cualquier fragmento o citas que aparecen en
este libro. El material no esta en el domino publico y las normas y
practicas deben ser seguidas. Si alguna atribucién pudiera ser
encontrada  incorrecta o  incompleta, el  publicador
estarfa agradecido recibir la documentaciéon que sustente la
correccion para las futuras impresiones.

Impreso en los Estados Unidos de América
ISBN: 978-0-9798893-9-4


http://www.dewardpublishing.com/

Prefacio

Jestis ha sido aclamado universalmente como el maestro
mas grande del mundo y Su sermén sobre el Monte como el
sermén més grande de la historia. Sin embargo, muchos de
los que lo alabaron no le oyeron, y muchos de los que
escucharon Sus palabras no las guardaron.

Es entendible que pocos en nuestra generacién sigan el
camino de Jestis. Su camino estd diametralmente opuesto a
nuestra moderna filosofia de vida. Si la mayoria de nosotros
hubiese estado ahi y ciertamente le hubiese oido,
probablemente no  alabariamos su sermén  tan
favorablemente como lo hacemos. De hecho, podriamos
habernos ofendido por el.

Generalmente hablando, nuestra generaciéon tiene una
aversion a la autoridad, aun aquellos que escucharon el gran
sermoén del Sefior observaron que, “les ensefiaba como uno
que tiene autoridad” (Mat.7:29). Preferimos sermones que
tratan con generalidades, Jests trat6 con temas especificos.
Preferimos a los predicadores que alaban mas que a los que
condenan; Jests no unicamente condendé la conducta
equivocada, sino también los motivos equivocados.
Objetamos al “citar nombres”; Jesus sin favoritismo nombré
los principales grupos religiosos de Su tiempo.

Privilegiamos la motivacion por la promesa de las
recompensas, pero Jests, aunque al tiempo que ofrecia
recompensas, no vacilaba en amenazar con “el fuego del
infierno”. Nuestra sociedad busca la gratificacion
instantdnea, pero las promesas de Jestis son principalmente



para una vida futura. Tendemos a pensar todo como relativo,
pero Jests hablé en términos absolutos. Criticamos como
simplista a cualquier predicaciéon que “vuelve todo blanco o
negro”, sin embargo, Jestus dividié reiteradamente todo en
sOlo dos categorias: Lo correcto y lo equivocado. Aplaudimos
a los de mentalidad abierta y buscamos los caminos f4ciles,
pero Jestus advirti6 que Su camino es angosto y la puerta
dificil (Mat.7:13-14).

(Como es que un sermén puede ser tan altamente
valorado y todavia tan universalmente ignorado en su
aplicacion préctica? La respuesta es que muchos lo
consideran un mensaje ideal para el primer siglo, pero
demasiado idealista para adecuarlo a nuestra generacion.

El hecho es que este mensaje tampoco se adecué a la
generacion a quienes fue originalmente dirigido. No fue
disefiado para adecuarse a esa generacion o a cualquier otra
en la historia terrenal. Su propésito fue introducir al mundo
de la fragilidad humana un gobierno celestial con metas
celestiales, con valores espirituales, con actitudes celestiales y
con un codigo celestial de conducta para los que buscan “el
reino de Dios y su justicia” (Mat.6:33).

Jestis sabia que en cada generacién que los que seguirian
Su camino celestial serfan pocos en comparacién con los
muchos que lo rechazarian. Su interés no estaba en la
cantidad sino en la calidad. Por consiguiente, El no
comprometié6 Sus normas ni a una pizca de grano para
adecuar la debilidad de los hombres o las peculiaridades de
Su generacion. Si El hubiera hecho cualquier compromiso, su
reino resultante, no habria sido el reino de los Cielos.

Cualquier fiel interpretacion del sermén del Monte debe
ser igualmente sin comprometer la verdad. Si Jestis no cedi6



a las concesiones para adecuar Su mensaje a Su generacion,
(Qué derecho tiene alguna persona viviendo ahora de
hacerlo?

El Sermoén del Monte es registrado en los evangelios para
que todos nosotros lo leamos. Debido a que el mensaje de
nuestro Sefior es para todo el tiempo, es digno de la seria
investigacion descubrir exactamente que FEl nos esta
diciendo.

El proposito del siguiente libro es asistir en este
descubrimiento. No hay ningtn esfuerzo para ajustar o
reformar la ensefianza de Jestis para volverla moderna. Mas
bien, hay un cuidadoso y reverente anélisis de las palabras
de Jesus basadas sobre el estudio analitico y prolongado del
autor sobre el texto, sobre su conviccion que las palabras
fueron de la boca del Hijo de Dios, y sobre su firme creencia
que su transmisién a nosotros fue por inspiracién divina.

Ademads, hay un esfuerzo consiente en mostrar como las
ensefianzas de Jests pueden y deben ser puestas en practica
en nuestras propias vidas, en nuestra propia generacion, y en
el mismo mundo en el que vivimos.

Una vez que sea clarificado lo que Jests estd diciendo,
enfrentaremos con las decisiones més criticas de nuestras
vidas: ;Seguiré a Jests o a la sabiduria convencional? ;Me
doblegaré a Sus ensefianzas para adecuar mi vida o moldearé
mi vida para adecuar Sus ensefianzas? ;Mi ciudadania
principal serd terrenal o celestial? ;Elegiré el camino estrecho
o el camino ancho?



La forma en como responda a la ensehanza de Jesus
determinara si mi vida es construida sobre la roca o sobre la
arena; si mi destino serda vida eterna o destruccion eterna.
Jestis mismo lo hizo tan simple.

— Sewell Hall



Una Palabra del Publicador

Leti Invitacion a una Revolucion Espiritual hace varios afios y
encontré la obra ser una maravillosa exposicion del sermén
mas bien conocido de Jesus. El libro del hermano Earnhart es
facil de leer, sin embargo, esta lleno de un material que
provoca el pensamiento; es accesible al hombre comun, y sin
embargo, es substancioso para el estudiante mas maduro de
la Biblia. No puedo imaginar sobre el gran sermén de Jests
que combine estos dos elementos dificiles de unir.

No hace mucho recibi una llamada telefénica de un
director de la libreria diciéndome que el volumen Invitacion a
una Revolucion Espiritual estaba fuera de impresion.
Inmediatamente supe que este era un libro que queria
volviera a su publicaciéon si fuera posible asegurar los
derechos de su publicacion. Quede complacido cuando los
obtuvimos y estoy emocionado en ser capaz de volver
disponible nuevamente esta obra.

Quisiera especialmente agradecer a Paul Earnhart y a
Gary Fisher, quienes fueron cooperativos y estuvieron
completamente de acuerdo cuando les pedimos los derechos
para reimprimir esta obra. Agradecemos también a Gayla
Wallace, quien escribié de nuevo todo el manuscrito, debido
a que una version electrénica no existia (y quien con la ayuda
de algunos miembros de la familia) leyeron su versién lado a
lado con la original para asegurarse que ella no habia
introducida equivocacion en el libro. Gracias también a Jason
Hardin por proveernos con una copia final editada.
Finalmente, quisiera agradecer a mi esposa Brooke. Después
que el programa que uso se “comi¢” las etiquetas en el



manuscrito elaborado, ella me ayudé a regresar a través de
todo el libro para asegurarnos que los parrafos de esta
versiéon comenzaban en el mismo lugar que comenzaban los
parrafos de Paul en la version original.

—Nathan Ward

Co-Propietario / Director de Contenido Compania De Ward
Publishing



Una Palabra del Traductor

Tengo el honor de participar en un volumen que ha bendecido
a los lectores de habla Inglesa por més de una década y media. Fue
escrito por el hermano Paul Earnhart, evangelista y maestro capaz
de las Escrituras desde 1952. Elaborado en un estilo que combina
perspicacia y sensibilidad, el libro rdpidamente atrapa la mente del
lector que busca y ama la verdad de una manera maravillosa. El
hermano Gary Fisher tuvo la fantastica idea de reunir los breves
pero edificantes articulos que el hermano Earnhart previamente
escribié para la revista Christianity Magazine de los afios 1984 a
1999. Y titul6 la obra: Invitacion a una Revolucion Espiritual: Estudios
sobre el Sermon del Monte.

Conseguir el permiso para la traduccion al Espafiol y para la
publicaciéon en forma electrénica libre de venta tanto a su
publicador (Nathan Ward), a su Recopilador (Gary Fisher) como a
su autor (Paul Earnhart) significa en si mismo una significativa
aportaciéon para los que hablamos este idioma. No habiéndose
escrito nada similar sobre esta &drea de estudio del Nuevo
Testamento en espafiol representa una gran oportunidad para
crecer e instruirse bajo la pluma de un escritor talentoso en la
exposicion de la Palabra de Dios. Quizas no tendremos muchas
oportunidades para beneficiarnos de un volumen como este, pero
deseamos aprovechar todo el conocimiento difundido en esta obra
para enriquecernos espiritualmente en nuestra propia lengua.

Llamado como: “La Carta Magna del Reino” o “El Manifesto
del Rey” el Sermén del Monte (Mateo 5-7) desarrolla los retratos
que caracterizan a un verdadero discipulo de Jests tales como
“pobres”, “manos”, “misericordiosos”, o “pacificadores”. Describe
las actitudes de quienes se esfuerzan por gobernar sus vidas bajo
la ensefianza de Su Rey. Un cuerpo de ensefianza que no podemos
ignorar y todavia reclamar comunién con el divino Maestro.

Phillip Yancey admitié: “Aunque intenté en ocasiones pasar por



alto [El Sermén del Monte] por su exceso retdrico, entre mads
estudio sobre Jestis, mas reconozco que en las declaraciones aqui
contenidas descansa el corazén de Su mensaje. Si fallo en
comprender esta ensefianza, fallo en entenderlo a E1” (EI Jestis que
Nunca Conoci, 105).

De modo que el Sermén no tunicamente contiene
“bienaventuranzas” o “gritos triunfantes de bendicion” — como
los llam¢ William Barclay “por un gozo permanente que nada en
el mundo puede arrebatar” (Comentario al Nuevo Testamento —
Mateo, Vol. 1, 109), sino también un cuerpo de verdad al que cada
discipulo es llamado a practicar. Hay de hecho al cierre solemnes
advertencias sobre los desobedientes (vv.24-27). Sobre los que
Unicamente “dicen” sin “hacer”, y “oyen” sin “cumplir” (vv.22,
26). Admitiendo esto, entonces no es sorpresa que cuando Jesus
terminé su discurso “la gente se admiraba de su doctrina; porque
les ensefiaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas”
(7:28-29).

Doy la bienvenida a todos los lectores de habla hispana a este
distinguido volumen escrito por un Cristiano sabio sobre un tema
que nos desafia y nos invita a un cambio radical no tinicamente en
el pensamiento, sino también a nuestro diario vivir.

Es la oracion del autor, la de los previos publicadores y de un
traductor, que éste libro que ahora ésta en sus manos logre mucho
bien y produzca frutos de justicia que glorifiquen al Sefior Jests, el
predicador de tan sublime Sermoén.

— Armando Ramirez
E-mail: Armandokattan70@gmail.com

https://elexpositorpublica.wordpress.com

Enero de 2015, Primera publicacion tinicamente digital
Enero de 2021, Segunda publicacion digital e impresa.


mailto:Armandokattan70@gmail.com
https://elexpositorpublica.wordpress.com/

Contenido

Prefacio por Sewell Hall ......c.ccccoovnrniriieiciciiinnneeeeieccecesenereeene 3
Una palabra del Publicador por Nathan Ward ..........cccccccecveennenennne. 7
Una palabra del Traductor por Armando Ramirez .................c.c.c.c..... 9
CoNtENIAO ..o 11
INErOAUCCION ... 13
Las Bienaventuranzas: El Caracter de los Ciudadanos del Reino .....17
Las Bienaventuranzas: “Nada tiene Exito como el Fracaso” ............. 21
Las Bienaventuranzas: Un Evangelio para Perdedores ...................... 25
Las Bienaventuranzas: La Fortaleza de la “Debilidad” ...................... 29
Las Bienaventuranzas: Una Conclusién Sorprendente ....................... 33
Las Similitudes: El Llamado del Cristiano ............ccccccocoeeininnrrccennes 37
La Justicia del Reino: Jestis y la Ley ......cccooeeiviiiiiniciiiiciiicceene 41
El Reino y los Mandamientos de Dios ...........ccccoovciinciciiciinncinnes 45
Una Clase Diferente de JuSHCIa ....c.covevveveeveeciicieceeceeeeeeveeeeeee e 49
La Verdadera JUSHICIA ....ccocveevieiieeieciiecieecieeie ettt 53
“Cualquiera que se enoje contra su hermano” ...........cccccevvnnecenenes 57
Tratando con su VICHIMA ..o 61
La Guerra contra la Lujuria.........ccccccceiiinnnnnccccccccnnneeceenes 65
Cirugia Radical ... 69
La Traicion del DiVOICIO........oovvueueueuciciiiiirrrceeeecicccee e 73
Ningtn Juramento, sino la Verdad...........cccccccooiiiiniiiiiinnn 77
Una Idea cuyo Tiempo no ha Llegado ........c.ccccocvvvniccccccinnnnnne. 81
La Venganza no es Nuestro Proceder ............cccccceiiiiininnnniinennns 85
Un Compromiso Inconcebible ............ccccoeiiiiiiiiiiiiiiiinne, 89
Una Clase Diferente de AMOL .......c.cooeueueueiiinnnneeeecceeeseseeeeenene 93
(Debemos siempre Amar a Nuestros Enemigos? .........c.c.ccccovevevrnnen. 97
Una Vida Consagrada a Dios.......c.cceeueueueuccioininnnieeeecciernesseeeenene 101
El Problema del Orgullo ... 105
El Sonido de las Trompetas .........ccccccueuerererernerieieieneieceieseseeeenenenenes 109
Purificando Nuestras Oraciones ............ccoececeveevenneceneecennecenenenenns 113

Decirlo de Memoria no 1o Vuelve Correcto .........ccooceevvvvevvveivveiineennen. 118



“Vuestro Padre Sabe...” ... 123

La Oracién que nos Ensefia a Como Orar .........cccccecevenreceeenneneeennennen 128
Dios esté Interesado en las “Cosas Pequenas,” También ................... 133
Las Cosas sin las que No Podemos ViVir .........cccoececenveccnneccnnccnnnnes 137
El Cristiano ¥ €]l AYUNO ..c.ccoovviiieeieieiciciiiiirerireeeeeicieecees e 142
El Corazén Comprometido ......c..cccceveereeririeinnneinineeninecenreeeneeeeenes 146
Una Mente Individual .......ccccccooivimnnnniciciinececccceneneeen 150
La Imposibilidad de Lealtades Divididas .........cccocevecerreinneccnnccnnnes 154
La Mundanalidad de la Preocupacion .........c.cccccovvveeeuccccinnnenenenn 158
Lecciones de los Pajaros y las FIores .........cccocovvieiiiiinnnnicccennes 162
Una Fe Demasiado Pequefia ..........cccccociiiniiiiniiiniinccncccce 166
Dios por encima de TOdO ...c.cceeerrreinireinneiniecineccneeereeeceeneens 171
Juicio Sin MiSericOrdia .......covvevuievuieiieiieieeeecieeteere et 175
Sobre Perlas y Cerdos ... 179
Un Reino por el Cual Pedir ... 183
La Regla de Oro ..o 187
El Desafio de Elegir ..o 191
Arrugas en el Camino Estrecho ... 195
Mirando Bajo la Piel de la OVeja ....cooueueucuiiiiiicccccccneee 199
La Vida Revela el Corazon ...........ccccveiniricininiciniicinnccieececeeeenes 203
Sobre lo que Trata el Reino de Dios ........cccccceeiivnrncicccccinnnreee 207
La Humillacion Final ... 211
El Peligro del Auto ENGamio .........ccccccueuiiininnineneeiciciecccceeeeeeeeienenes 215
Edificando una Vida que Durard ............cccccovviiiiiiinnnniiceenes 219
¢(Donde Edificas T Vida? ......cccovevneinneinneinneennccneneeneneecnenes 223
;Sobre la Roca 0 sobre la Arena? ........cccoeeveneeineniccinenienieeneeeeneeens 227
“..Y Fue Grande su Ruina” ...........cccccceiinnnnnieccccccenreeeeenenenes 231
“Ningun Hombre ha Hablado como Este” ...........ccoovvommriennrienneienenns 234
Mas Alla del Sermén — El Predicador .........ccccooevvvvciccicccincnnnenne. 238
Libros UHIES .....cociiinnerrereeevececeeisissssssssseesesssssseseissssssssss s 241

Biografia del AUtOr .........cccoovviviiiiiiiic 243



Introduccion

George Bernard Shaw una vez describié el Sermén del
Monte como “un arrebato poco préctico de anarquismo y
sentimentalismo”. El filésofo Aleman, Friederich Nietzsche
lo traté con aun menos cortesia cuando escribié que “la
moralidad Cristiana es la forma mdas maligna de toda la
falsedad” (Ecce Homo). En 1929, el humanista John Herman
Randall estuvo dispuesto a reconocer que Jests era “un
verdadero gran genio moral”, pero entonces, se peguntaba
como el carpintero Galileo pudo haber pronunciado la altima
palabra sobre la ética humana (Religion in the Modern World).

Pero muchas mas personas han sostenido este sermén
con gran respeto aun cuando no lo conocen o entienden muy
bien. Con toda seguridad podemos decir que el Sermén del
Monte, es el mejor conocido, menos entendido y menos
practicado de toda la ensefianza de Jests.

La mente moderna, la religiosa como la no religiosa, ha
tratado a este Sermén en una variedad de formas. Como ha
sido sefialado anteriormente, algunos lo han rechazado
totalmente como algo poco practico o positivamente malo.
Otros lo han recibido, pero con reservas significantes.

El humanismo en sus mas corteses formas, lo ha
considerado como un cédigo moral tentativo destacable,
pero completamente separado de la cruz o de un Cristo
divino. El liberalismo religioso, en su mayor parte lo ve como
un disefio para la reconstruccién social, mas que una



Invitacion a una Revolucién Espiritual 14

conversion individual. Albert Schweizter lo explic6 como
una ética especial para un tiempo especial basado sobre la
creencia equivocada de Jests que el fin de todo el tiempo
estaba por ocurrir.

Entre los  religiosos  conservadores, = muchos
premilenalistas dispensacionales lo ven como otra “ley”
inconsistente con la era de la gracia e imposible de aplicar a
un mundo pecador. Ellos esperan su cumplimiento en el
“reino milenial”. La gran parte del protestantismo evangélico
ha separado la vida en dos 4reas: Una personal, la otra social.
Para ellos la ética del Sermoén del Monte esta disefiada para
gobernar las relaciones sociales tnicamente. Para ellos,
parece imposible aplicar sus preceptos o a los negocios o al
gobierno.

Todo esto nos dice que hemos trabajado una maravilla en
nuestros tiempos para tomar el documento mas
revolucionario en la historia y convertirlo en algo docil e
inconsecuente. La Palabra de Dios ha sido severamente
suavizada. El evangelio ha sido decorado para adecuarse al
estilo de vida de hombres indisciplinados e indulgentes.

Hay un sentido verdadero en el que hemos llegado al
circulo completo. El Sermén del Monte fue primeramente
dirigido a un mundo en el que los Fariseos habian sido
exitosos en desahogar la vida y significado de la ley de
Moisés. Nosotros ahora vivimos en un mundo en el que ha
transformado el evangelio en poco mas que una cortesia del
siglo veinte. Por esta razén, es mas urgente que volitemos a
ver mas a menudo y cuidadosamente en el inico sermén que
el Hijo de Dios quizas mas que en cualquier otro, define la
misma esencia del renio de los cielos. Aqui, si, escuchamos



Invitaciéon a una Revolucién Espiritval 15

humildemente, nuestras vidas pueden ser transformadas,
nuestros espiritus refrescados, y nuestras almas salvas.

“El Evangelio del Reino”

El concepto del Sermoén en el Nuevo Testamento es mejor
visto en la introduccién de Mateo a él. Es “el evangelio del
reino” (Mat.4:23). Esto debe servir para volver dos cosas
claras: Primero, que no se trata meramente de la exposiciéon
ley de parte de Jests, y Segundo, que sus bendiciones y
principios éticos no son alcanzables por el inconverso. Este es
un Sermoén para ciudadanos del reino. La Salvaciéon, no la
reconstruccion social, es su objetivo, y los hombres sabios
seglin este mundo estan destinados a nunca comprenderlo.

El registro de Lucas (Lucas 6:12-49) coloca el sermén en
el segundo afio de la predicacién publica del Sefior, en lo mas
alto de Su popularidad, — una popularidad en la que El
nunca se confi6 (Juan 2:23-25) y que probd ser de corta
duraciéon (Juan 6:66). Los tiempos parecen haber sido
caracterizados por un gran entusiasmo religioso, que era
equivocado y superficial.

El Sermén del Monte permanece como una explicacion a
la verdadera naturaleza del reino de Dios. Es un Sermén
entregado en la historia y sirve para responder a las
preguntas que podrian haber naturalmente surgido por el
anuncio en Israel de la apariciéon eminente del reino (Mat.3:1;
4:7).

Ademas, todo el carécter inesperado del predicador y el
conflicto severo entre Jests y los Fariseos estuvo atado para
estimular atin mas entre aquellos que primeramente



Invitacion a una Revoluciéon Espiritual 16

escucharon la exclamaciéon — “jel reino de los cielos se ha
acercado!”.

El discurso de Jests en la montafia Galilea no es en
realidad un simple sermén. Se aproxima mds a un manifiesto
del reino de Dios. Hay més ensefianza de Jests que esto, pero
aqui sentimos el mismo latido de la verdad del reino y
descuidarlo es nuestro peligro. Debido a que este trata con
las actitudes, el sermén permanece a la entrada del reino de
Dios, y sobre sus mas exaltados niveles. No es s6lo comida
para el Cristiano maduro, es todo un desafio al que realiza su
primer enfoque al gobierno y justicia del Cielo.



Las Bienaventuranzas: El Caracter de los
Ciudadanos del Reino

Jests abre su trascendental Sermén con una serie de siete
fuertes y en gran medida paraddjicas declaraciones
conocidas tradicionalmente como “Las Bienaventuranzas”
(Mat.5:2-12). Estas declaraciones deben haber caido como
rayos sobre los oidos Judios del primer siglo. Una mas
improbable férmula para el éxito dificilmente pudo haber
sido imaginada. Esas declaraciones atacaban a cada dicho de
la sabiduria convencional y dejaron al oyente sorprendido y
perplejo. En esta forma Jests gana la atencion de Su
audiencia y se dirige al caracter esencial del reino de Dios y
sus ciudadanos.

Todo el mundo, de entonces como ahora, estaba en la
bisqueda maés ferviente de la felicidad, y habia tan poca
nocién, como en los hombres de hoy de cémo obtenerla. No
hubo ninguna sorpresa en el anuncio que habia verdadera
bienaventuranza en el Reino. La conmocién vino cuando se
declar6é el tipo de personas que estaban destinadas para
obtenerlo.

Las Bienaventuranzas hablan exclusivamente de
cualidades espirituales. Los intereses histéricos del hombre
— la riqueza material, la posicién social, y la sabiduria
terrenal, no simplemente reciben poca atencién, sino que no
reciben ninguna. Jests estd claramente delineando un reino



Invitacion a una Revolucién Espiritual 18

que no es de este mundo (Juan 18:36), un reino cuyas
fronteras no atraviesan por tierras y ciudades, sino a través
de los corazones humanos (Lucas 17:20-24). Este reino
improbable lleg6 como fue anunciado en el primer siglo
(Marcos 9:1; Col.1:13; Apoc.1:9) pero muchos no estaban
preparados para reconocerlo y recibirlo — tanto como
muchos no lo estdn ahora.

Debe ser observado que no son tinicamente las cualidades
espirituales de los ciudadanos del reino, sino que son
cualidades que no vienen a los hombres en forma natural.
Estas cualidades no son el producto de la herencia o el medio
ambiente, sino de la elecciéon. Nadie simplemente “caerd” en
estas categorias. Estas no tnicamente no vienen en forma
natural a los hombres, sino son de hecho, contrariamente
distintas a la “segunda naturaleza” que el orgullo y el deseo
han causado prevalecer en los corazones de toda la

humanidad.

Quizds no hay mas importante verdad que debe ser
reconocida sobre las Bienaventuranzas, que el hecho que no
son proverbios independientes que se apliquen a ocho
diferentes grupos de hombres, sino son una descripcion
compuesta de todo ciudadano en el reino de Dios. Estas
cualidades estan tan entretejidas en un tejido espiritual que
son inseparables. Poseer una es poseer todas. Carecer de una
es carece de todas. Y como todos los Cristianos deben poseer
todas estas cualidades de la vida del reino, ellos también
estdin destinados para recibir todas sus bendiciones —
bendiciones, que, como sus cualidades, son sino
componentes de una recompensa — un cuerpo llamado a
una misma esperanza (Efe.4:4).



Invitacion a una Revolucién Espiritual 19

En resumen, las Bienaventuranzas no contienen una
promesa de bendiciéon sobre los hombres en su estado
natural (todos los hombres lloran pero no todos seran
consolados, Mat. 5:4) tampoco ofrecen esperanza a aquellos
que parecen caer en una u otra categoria. Las
Bienaventuranzas son un cuadro compuesto de lo que todo
ciudadano del reino, no dnicamente unos pocos super
discipulos, deben ser. Marcan la diferencia radical entre el
reino del cielo y el mundo de los otros hombres. El hijo del
reino es diferente en lo que él admira y valora, diferente
entre lo que €l piensa y siente, diferente en lo que él busca y
hace. Claramente, nunca ha habido un reino como este antes.

Un Reino para Los Pecadores y los Humildes

Han existido muchos enfoques al contenido especifico de
las Bienaventuranzas. Muchos creen que hay una progresion
del pensamiento moviéndose a través de ellas, que comienza
con una nueva actitud hacia uno mismo y hacia Dios, que
lleva a su vez a una nueva actitud hacia otros y culmina con
la reaccion del mundo a este cambio radical. Hay algtn
mérito a este andlisis, y si tal semejante formato ordenado
coincide siempre o no con el orden actual de las
bienaventuranzas, las ideas estdn ciertamente ahi. A una
sociedad  gobernada  por algunas serias  malas
interpretaciones sobre el reino de Dios, las Bienaventuranzas
hacen dos basicas declaraciones.

Primero, que el reino no esta abierto para el que se auto
justifica o confia en si mismo, sino para el pecador penitente
que lo busca con toda humildad. Y Segundo, que el reino no
deber ser considerado para los “poderosos” que logran sus



Invitacion a una Revolucién Espiritual 20

deseos por medio de sus riquezas o violencia, sino para una
compafia de hombres pacientes que no tnicamente ceden a
sus deseos, sino aun a sus “derechos” a las necesidades de
otros.

Aunque no explicitamente declarado (Jestis no habla
claramente de Su muerte hasta un afio mas tarde, Mat. 16:21)
no hay nada mas completamente tan obvio en este sermén
como la verdad central del evangelio que la salvacion es por
la gracia de Dios. Aqui el premilenalista dispensacional esta
palpablemente equivocado. ;Cémo pudieran los hombres y
mujeres tan hambrientos de justicia (Mat.5:6), y tan
necesitados de misericordia (Mat.5:7) encontrar un lugar en
un reino gobernado por un sistema de ley tnicamente? Y

(Quién pudiera imaginar que los ciudadanos en el reino
terrenal concebido por los dispensacionalistas pudiera aun
sufrir persecuciéon (Mat.5:1-12)? La justicia del reino no
descansa sobre un sistema de ley sino sobre un sistema de
gracia. Sus normas santas son alcanzables por hombres
pecadores (Mat.5:48). De lo contrario, el Sermén del Monte
seria una fuente de mayor desesperanza que la ley de Moisés
(Rom.7:25).



Las Bienaventuranzas: “Nada tiene Exito
como el Fracaso”

Quizas no exista mejor declaracion del mensaje de las
Bienaventuranzas (Mat.5: 2-12) que el dicho poco raro de G.
K. Chesterton “Nada tiene éxito como el fracaso”. Por
supuesto, Jestis no estaba hablando del verdadero fracaso
aun como Chesterton no lo estaba describiendo, sino de lo
que los hombres han generalmente considerado como
fracaso. La cruz fue ciertamente un fracaso colosal visto
desde toda norma convencional. Pero la cruz nos parece
“correcta” ahora para muchos de nosotros porque hemos
estado de acuerdo con la bien establecida tradicién en mil
novecientos afios. No es tan notable entonces que un reino
destinado a ser levantado en poder sobre una cruz debiera
estar lleno de sorpresas y que Jestis dijera que tnicamente
aquellos que eran aparentes fracasos tuvieran alguna
esperanza de su felicidad. En las siguientes
bienaventuranzas, el Salvador deja claro que el reino de los
cielos pertenece, no los grandes sino a los humildes.

“Bienaventurados los pobres en espiritu” (Mat.5:3).
Jestis comienza al tocar la fuente del caracter de los
ciudadanos del reino — su actitud hacia mismo en la
presencia de Dios. Lucas abrevia esta bienaventuranza al
decir, “Bienaventurados vosotros los pobres” (Luc.6:20) y
registra también una advertencia pronunciada por Jests
sobre el rico (Luc.6:24). En la sinagoga, en Nazaret, Jests



Invitacion a una Revolucién Espiritual 22

habia leido la profecia mesidnica de Isaias sobre el pobre
(“manso” ASV) de haberles predicado el evangelio (Isa.61:1;
Luc.4:18) y mas tarde, advierte seriamente que el rico no
vendrd facilmente al reino de Dios (Luc.18:24-25). Pero
aunque es verdad que una “gran multitud del pueblo le oia
de buena gana” (Mar.12:37) debido a que los esfuerzos
rigurosos del pobre les acercan a la humildad maés facilmente
que la afluencia comoda del rico, el registro del sermén del
Monte por Mateo deja evidente que Jests nos esta
refiriéndose a la pobreza econémica. No es imposible que el
pobre sea arrogante y el rico sea humilde. Estos “pobres” son
aquellas personas que poseyendo poco o mucho, tienen un
conocimiento de su propia destitucion espiritual.

La palabra Griega que traduce “pobre” viene de la raiz
de una palabra que significa agacharse o encogerse. Se refiere
no Unicamente a aquellos cuya vida es una lucha, sino a los
hombres que son reducidos a la mas miserable mendigacion
debido a que no tienen absolutamente nada (Luc.16:20-21).
Aqui la palabra es aplicada al vacio que causa el pecado de
una absoluta bancarrota espiritual en la que una persona esta
obligada a rogar por aquello que no tiene el poder de obtener
(Jer.10:23) y a lo que él no tiene derecho (Luc.18:15-19; 18:23)
pero sin lo que él no puede vivir.

Mendigar se vuelve dificil para algunos hombres
(Luc.16:3) — especialmente los Estadunidenses orgullosos y
auto suficientes — pero esto es a donde nuestros caminos
pecaminosos nos han traido y no veremos el reino del cielo
hasta que enfrentemos esta realidad con una simplicidad
humilde.



Invitacion a una Revolucién Espiritval 23

“Bienaventurados los que lloran” (Mat.5:4). Los
hombres han sido entrenados a creer que las lagrimas deben
ser evitadas si ellos quieren ser felices. Jests simplemente
dice que esto no es verdad. Existe alguna tristeza que debe
ser aceptada, no porque sea una inescapable y la batalla
inatil, sino porque la verdadera felicidad es imposible sin
ella. Aun el dolor es inevitable para los hombres mortales
cualquiera que pueda ser su condicidn, el dolor tiene efectos
saludables sobre nuestras vidas si lo permitimos. El dolor
puede, como Salomén dice, recordarnos de la fugaz
momentaneidad de nuestras vidas y ayudarnos a establecer
nuestro pensamiento seriamente sobre las cosas mas
importantes (Eccl.7:2-4). El Salmista que nos da una rica
meditacién sobre la grandeza de la ley de Dios tiene
conectado el dolor y el entendimiento. “Antes que fuera yo
humillado”, él reflexiona, “descarriado andaba; Méas ahora
guardo tu palabra”. Luego concluye, “Bueno me es haber
sido humillado, Para que aprenda tus estatutos” (Sal.119:67,
71). Las lagrimas siempre nos han ensefiado mas que las risas
sobre las realidades de la vida.

Pero hay algo mas que el llanto en esta paradoja
semejante a una joya que las lagrimas de las que no podemos
escapar. Y es la tristeza que viene espontdneamente y sin
buscarla. Este dolor viene a nosotros por eleccién, no por
necesidad. El Antiguo Testamento debiera influenciar
nuestro entendimiento de estas palabras primeramente
pronunciadas a una audiencia Judia. Isaias predijo que el
ungido del Sefior vendria a “vendar a los quebrantados de
corazén” y a “consolar a todos los enlutados” (Isa.61:1-2).
Pero estas palabras son aplicadas tnicamente a un



Invitacion a una Revolucién Espiritval 24

remanente de Israel que por medio de la afliccion de la
nacion por sus pecados vendrian a humillarse y entristecerse.
La vision de Ezequiel de la ira de Dios sobre una ciudad de
Jerusalén corrompida revel6 que solamente aquellos que
“gimen y que claman a causa de todas las abominaciones que
se hacen en medio de ella” serian perdonados (Ezeq.9:4).
Sofonias dirigi6 una advertencia similar (Sof.3:11-13, 18).

Los profetas quieren que entendamos este lloro como el
dolor experimentado por aquellos que en su reverencia a
Dios se llenaron de terror a causa de sus propios pecados y
de sus semejantes y seamos asi movidos a las lagrimas del
dolor de la amargura y la vergiienza. Esta es la “tristeza
piadosa” de la que Pablo escribe, una tristeza que produce,
“arrepentimiento para salvaciéon” (2 Cor.7:10).

Esas son las lagrimas que debemos elegir derramar,
renunciando a nuestro orgullo obstinado; y de esa decisién
llegar a obtener el consuelo inexpresable de un Dios quien
nos perdona a todos, tomandonos para Si mismo y
finalmente enjugando toda l4dgrima (Apoc.21:4). Nada
excepto la misericordia de Dios puede aliviar un dolor como
este.



Las Bienaventuranzas: Un Evangelio para
Perdedores

“Nos hemos vuelto olvidadizos”, escribe Malcolm
Muggeridge, “que Jests es el profeta de los ‘perdedores', no
el campamento de los victoriosos, él que proclama que los
primeros seran postreros, que los débiles son los fuertes y
que los necios son sabios” (The End of Christendom, Pag.56).
En ninguna parte este hecho es mas evidente que en las
Bienaventuranzas. Como hemos ya observado en nuestro
anterior estudio, la vaciedad, no la plenitud, es la clave a la
felicidad.

“Bienaventurados los que tienen hambre y sed de
justicia” (Mat.5:6). Esta palabra “hambre” en esta
bienaventuranza es la misma como la usada por Mateo en el
capitulo anterior (Mat.4:2) cuando habla del ayuno de Jests
de cuarenta dias en el desierto.

Debido a que tal desespera hambre es completamente
desconocida en nuestra experiencia, mucho en esta metafora
puede perderse en nosotros. Esta metafora habla del hambre
profundamente espiritual que lleva a la muerte. Pero el
paralelo no es absoluto.

Hay una diferencia fundamental entre tener hambre en el
estomago y hambre en el corazén. Aun las personas mas
insensibles son movidas por el hambre del cuerpo, sin



Invitacion a una Revolucién Espiritual 26

embargo, parecen existir pocos que reconocen el hambre del
espiritu y el vacio que produce el pecado. Espiritualmente
hablando, los hombres se parecen a los cuerpos medio
muertos de Dachau y Belsen, pero que obstinadamente
rehasan reconocer la falta de sentido en una vida sin Dios.
iNo todos viviendo en una “provincia apartada” tienen el
valor de confesar, como el hijo prodigo, que ellos perecen
“de hambre por la justicia” (Luc.15:17)!. Tales individuos
contintan buscando neciamente alguna mejor “cascara” para
llenar su vacio. Los que tiene “hambre y sed de justicia” han
decidido afrontar su necesidad desesperada por lo que esta
es, y buscar el alimento que responda a ella.

La “justicia” que estas almas desplazadas y cargadas por
el pecado buscan es ante todo la justicia de una relacion
correcta con Dios a través del perdén y la justificacion
(Rom.5:1-2, 2 Cor.5:20-21), y, segundo, la justicia concreta de
una vida transformada (Rom.6:8; 8:29). Ellos no tinicamente
sienten lo correcto sino hacen lo correcto. Ambas ideas de la
justicia estan presentes en el sermén (Mat.5:7 y 5:10, 20-48;
6:1).

Dios estd determinado en no tnicamente perdonarnos
sino en cambiarnos, volvernos participes de la naturaleza
divina (2 Ped.1:4) Y El nos asegura que vamos a ser
semejantes a El (Mat.5:48) jQue maravillosa esperanza!. Hay
en cada ser humano una necesidad enraizada e inescapable
por Dios. Esta hambre de Dios es expresada emotivamente
por David mientras era un fugitivo de Satdl: “Mi alma tiene
sed de ti, mi carne te anhela, En tierra seca y arida donde no
hay agua” (Sal.63:1).



Invitacion a una Revolucién Espiritual 27

El pecado ha creado en cada hombre un vacio en forma
de Dios. Caracteristicamente hablando, intentamos aliviar
nuestro dolor al servirnos de todo tipo de basura increible.
Pero teniamos también el intento de querer vertir todas las
aguas de las Cataratas del Niagara en una taza de té para
buscar satisfacer nuestros espiritus sedientos de Dios con
meras “cosas” y emociones carnales. Incapaces de satisfacer
nuestra necesidad fundamental, el dinero y el placer e
incluso la sabiduria humana se han vuelto la base por un
apetito insaciable que nos deja vacios, insatisfechos y
consumidos (Eccl.5:10-11).

Nunca seremos capaces de tener lo suficiente, sentir los
suficiente, o conocer lo suficiente, para encontrar el
contentamiento sin Dios. Lo que necesitamos es la justicia, y
como Jesus dice, los que la buscan estan destinados a conocer
una satisfacciéon y paz trascendente — “ellos serdan saciados”
(Mat.5:6).

Hay en estd bienaventuranza un llamado por el cambio
de las prioridades. Para muchos de nosotros, una relaciéon
correcta con Dios es vista como una parte importante de “la
buena vida” que todo individuo completo deberia abordar,
pero ciertamente no es la totalidad de las cosas. Jests dice
que debe ser mas que un interés vital — debe convertirse en
la pasion reinante de nuestra existencia. Todo lo que la gente
verdaderamente hambrienta puede pensar es en comida.

“Bienaventurados los de limpio corazén” (Mat.5:8). La



Invitacion a una Revolucion Espiritual 28

traduccion de J. B. Phillips vierte esta frase “Bienaventurados
son los totalmente sinceros” y esto pareceria reflejar el
verdadero significado de las palabras de nuestro Sefior. La
pureza en esta bienaventuranza ciertamente no se refiere a la
perfecta rectitud de vida, y dado que las actitudes (cosas que
debemos tener como opuesto a lo que Dios hace) dominan
esta parte del sermén, es poco probable que se refiera
principalmente a la pureza de un corazén perdonado. Es
mucho més probable que hable de la pureza de una devociéon
resuelta (Mat.6:22-24; 2 Cor. 11:2), una actitud que es posible
aun para los pecadores (Luc.8:15). Santiago hace uso de esta
pureza cuando exhorta “Aceraos a Dios, y él se acercara a
vosotros. Pecadores, limpiad las manos; y vosotros los de
doble animo, purificad vuestros corazones” (Stg.4:8). La
verdadera visiéon de Dios no serd concedida a los astutos que
calculan sus ganancias participando en juegos deshonestos o a los
que son de doble &nimo que nunca pueden poner sus dos pies en el
reino de Dios (Stg.1:7-8), sino para aquellos que son absolutamente
honestos y sinceros de corazén hacia Dios. Ellos veran a Dios
(Mat.5:8), no como los Judios en el monte Sinai, sino en el

completo entendimiento de una relacién intima con El (Jn.3:3-5;
14:7-9).

Es una antigua pregunta con una antigua respuesta. “;Quién”
dice David, “ subird al monte de Jehova? ;Y quién estara en su
lugar santo? El limpio de manos y puro de corazén” (Sal.24:3-4). Si
usted quiere ver a Dios con todo su corazén, usted lo verd. Las
personas de esta clase no permiten que nada se interponga en su
camino.



Las Bienaventuranzas: La Fortaleza de la

Debilidad

La segunda basica declaracion de las Bienaventuranzas
es que el reino de Dios no se entrega a “los poderosos” que
buscan tomarlo por la fuerza, sino que ésta facilmente
accesible para “el débil” quien cede su causa pacientemente a
Dios y abandona sus propios derechos por causa de otros. El
mundo en el que las bienaventuranzas fueron primeramente
pronunciadas no fue un lugar alojable para tal idea. Séneca,
el prominente fil6sofo Estoico del primer siglo y hermano de
Galion (Hech.18:12) dio expresion al sentimiento de sus
tiempos en la siguientes palabras: “La piedad es una
enfermedad mental inducida por el fantasma de otras
miserias de las personas.. el sabio no sucumbe a
enfermedades mentales de esa especie” (Arnold Toynbee, An
Historian's Approach to Religion, Pig. 68). Totalmente fuera del
espiritu de Su época, Jests anuncié la bienaventuranza del
manso, el misericordioso, el pacificador y el perseguido. No
fue una idea propia de la época, y no lo es todavia.

“Bienaventurados los manos” (Mat.5:5) En un mundo
de dureza y crueldad, la mansedumbre podria parecer una
forma rapida de cometer suicidio. El violento y el necio
prevalecen. El manso es al final de cuentas echado a correr.
Las personas que son atraidas al reino de Dios deben



Invitacion a una Revolucién Espiritual 30

enfrentar esto. La benignidad de Jests no le salvé de la cruz.
Pero, finalmente, Jestis nos ensefa, que es la mansedumbre
Unicamente la que sobrevivird. El desafio para nosotros es
entender lo que es verdaderamente la mansedumbre.

La Mansedumbre no es una disposicion natural. No es una
suavidad congénita del temperamento. No es una conducta
servil de un esclavo cuya condiciéon impotente le obliga a
adoptar una forma servil que desprecia y abandonaria en la
primera oportunidad. La mansedumbre es una actitud hacia
Dios y hacia otros, la cual es el producto de una eleccién. Es
una disposiciéon sostenida por medio de una resolucion
moral de acero en un tiempo cuando uno pudiera tener el
poder y la inclinacién a comportarse de otra manera.

La Mansedumbre no es una indiferencia al mal. Jestis soporto
con mucha paciencia los asaltos cometidos contra él, pero fue
fuerte para defender el nombre y la voluntad de Su Padre. El
odi6 la iniquidad tanto como amé la justicia (Heb.1:9).
Moisés fue el mas manso de los hombres cuando el abuso fue
cometido a él (Num.12:3), pero su ira fue intensa contra la
irreverencia cometida a Dios (Ex.32:19). El hombre manso
puede soportar pacientemente el mal trato (él no esta ansioso
en auto defenderse) pero él no es pasivo con respecto al mal
(Rom.12:9). Hay en él un odio ardiente por todo falso camino
(Gal.1:8-9; Sal.119:104).

La Mansedumbre no es Debilidad. No hay blandura en ella.
Fl que tenia 72, 000 4ngeles a Su mandato (Mat.26:53) se
describe asi mismo como “manso y humilde de corazén”



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 31

(Mat.11:29). La profundidad de la mansedumbre en un
hombre puede medirse en proporcién directa a su habilidad
para aplastar a sus adversarios. Jestis no fue manso porque
El fue impotente. El fue manso porque El tuvo Su inmenso
poder bajo control de los grandes principios — Su amor por
Su Padre (Jn.14:31) y Su amor por los hombres perdidos
(Efe.5:2). Habria sido muy facil para El haber aniquilado
simplemente a Sus enemigos mds bien que soportar
pacientemente su abuso. El tomé el camino mas dificil.

La Mansedumbre del Hijo de Dios es poderosamente
demostrada en Su actitud hacia los privilegios de Su
condicién (“quien, existiendo en la forma de Dios, no estimé
estar en igualdad con Dios como cosa a que aferrarse, sino
que se despojo a si mismo” (Fil.2:6-7 ASV) y en Su sumisioén
a Su Padre (“Y aunque era Hijo, por lo que padecié aprendio
obediencia” Heb.5:8). El vino al mundo como un siervo. El se
despojo a si mismo por causa de otros.

Aunque en el reino, mansedumbre se deriva de un
nuevo concepto de uno mismo en la presencia de Dios
(“pobre en espiritu”) su énfasis principal ésta sobre el
concepto del hombre acerca de si mismo ante la presencia de
otros. “Mansedumbre” (del Griego, praus) es encontrada en
la compafia constante de palabras tales como “humildad”,
“bondad”, “paciencia”, y “benignidad” (Efe.4:2; Col.3:12-13;
2 Tim.2:24- 25; Tito 3:2; 2 Cor.10:1). Aun cuando es aplicada a
nuestro Salvador, la palabra parece referirse a Su relaciéon
con los hombres més bien que a Su relacién con Su Padre
(Mat.11:28-30; Cor.10:1) Mansedumbre (praus) tuvo un uso



Invitacion a una Revolucion Espiritval 32

especial en el antiguo mundo Griego. Fue aplicada a un
animal que habia sido domesticado” (William Barclay, New
Testament Words, Pag. 241).

El hombre manso es uno que ha sido domesticado con el
yugo de Cristo (Mat.11:29) y consecuentemente, ha llevado
las cargas de otros hombres (Gal.6:2). El ya no busca mas
tomar por la fuerza aun aquello que es correctamente suyo
tampoco intenta vengarse de las injusticias cometidas contra
él —no porque sea impotente hacerlo, sino porque ha
sometido su causa a una corte mayor (Rom.12:19). Mas bien,
él estd interesado en ser una bendicién, no Gnicamente para
sus hermanos (Rom.15:3), sino aun para sus enemigos
(Luc.6:27- 28).

El hombre manso tiene lo suficiente para si mismo. El
siente su propia vaciedad espiritual y afiora una relacion
correcta con Dios. La auto justicia se ha vuelto un desastre y la
necedad una enfermedad. Las mismas ideas de auto confianza
y auto seguridad se han convertido en un fétido olor de su
nariz. El se ha vaciado en su corazén de si mismo y lo ha
llenado con Dios y con los demds. Semejante a Su Maestro, él
se ha convertido en el dltimo siervo. Y por esta misma razén
el futuro le pertenece.



Las Bienaventuranzas:
Una Conclusion Sorprendente

Con este articulo llegamos a la conclusién de nuestro
estudio de las Bienaventuranzas. Ellas finalizan como
comenzaron, en una forma sobresaliente.

“Bienaventurados los misericordiosos” (Mat.5:7). La
misericordia no es una cualidad completamente desconocida
aun en un mundo de hombres fundamentalmente egoistas. Si
no es una misericordia selectiva y caprichosa que no se
mueve del principio y no es una disposicion establecida del
corazén y el caracter. El mismo hombre que es capaz de
compasion ocasional encuentra todavia las tristezas de otros
demasiado pesadas y la venganza muy dulce.

La misericordia que Jests alaba nace de la conciencia
penetrante de la propia necesidad desesperada de uno por la
misericordia, no udnicamente de los hombres, sino
especialmente de Dios. Es una misericordia que muestra
compasion por los indefensos (Luc.10:37) y concede el
perdén aun a los que cometen repetidas ofensas (Mat.18:21-
22). Esta compasion no es motivada por las cualidades
atractivas del ofensor (;Cémo debiéramos tratar al pecador
“desagradable”?) sino que surge de nuestro propio sentido
de gratitud por causa de esa misericordia que Dios nos ha
mostrado. No éramos atrayentes cuando Dios envié a Su
Hijo sobre la cruz (Rom.5:8). Los ciudadanos del reino del
cielo no han olvidado de qué lado de las sendas han venido



Invitacion a una Revolucién Espiritual 34

(Tito 3:1-5). Una de las més grandes expresiones de esta clase
de misericordia es un interés no egoista por un mundo
pecador y no atractivo sino perdido (Mat.9:36-38). Es una
tuerza que conduce a uno predicar el evangelio.

La misericordia hacia los hombres no merece la
misericordia de Dios, sino es una prueba del espiritu
penitente que es una condicion divina del perdén (Mat.18:23-
35). Los ciudadanos del reino del Cielo viven entre sus
compafieros, no como una aristocracia espiritual arrogante,
sino como hombres y como hombres que perdonan.

“Bienaventurados los pacificadores” (Mat.5:9). Esta
bienaventuranza no esta sin sus desafios. Los hombres son
tentados a aplicarla a aquellos espiritus conciliadores que
cuyo don para la negociacion y el compromiso vierte aceite
sobre las aguas turbulentas. Pero todo el contexto del sermén
se revela contra este concepto. Estos no son pacificadores en
el sentido ordinario de mediar entre las disputas humanas,
sino en el sentido tltimo de traer a los hombres a la paz de
Cristo (Juan 14:27). ;Cual es el valor de la paz traida al precio
del principio o de una tranquilidad momentanea que no esta
enraizada sobre una reconciliacién con Dios? Los verdaderos
pacificadores son aquellos que estdn asi mismos es paz con
Dios (Rom.5:1) y con los hombres (Rom.12:18) y que predican
en el mundo un evangelio de paz y reconciliacion (Efe.2:13-
17). Ningun otro pueblo puede ser llamado los hijos “del
Dios de paz” (Rom.15:33). Cuando los hombres son



Invitacion a una Revolucién Espiritual 35

reconciliados con Dios y la paz de Cristo gobierna en sus
corazones, el espiritu de la compasion, la mansedumbre y el
perdén produce en ellos ministros de reconciliacién con
todos los hombres (Col.3:12-15). Si, a pesar de todo, otros
estan todavia dispuestos a ver a tales personas como
enemigos, la falta no descansa en ellos. Ellos son los
verdaderos siervos de la paz en el mundo.

“Bienaventurados los que padecen persecuciéon por
causa de la justicia” (Mat.5:10-12). Aqui hay una conclusién
sorprendente. jEstos pacificadores se han vuelto en
perseguidos! Jests, habiendo ahora tratado con la actitud de
los ciudadanos del reino hacia Dios, hacia asi mismos, y
hacia otros, ahora vuelve a considerar la actitud del mundo
hacia ellos. Uno podria haber pensado que semejantes
personas como Jesus las describe serian recibidas con gran
regocijo en el mundo — personas humildes, despreocupadas
de si mismas, entregadas a las necesidades de otros. Por el
contrario, el Sefior ahora les revela que van a agitar al mundo
con una amarga enemistad y odio hacia ellos.

El Hijo de Dios nunca buscé ocultar las realidades del
sufrimiento de Sus seguidores. Su candor con los que
entusiastamente le buscan es notable. El les exhorta atn bajo
su fervor a contar sobriamente el costo (Mat.8:19-20;
Luc.14:26-33). El Sefior no formaria discipulos de su
ingenuidad. No quiere que ninguna crisis repentina destruya
su fe. El les ha hablado claramente de modo que cuando Sus



Invitacion a una Revolucién Espiritual 36

discipulos sufrieran, ellos pudieran conocer que es tal como
Fl le habia dicho y que tuvieran la confianza en su corazén
que las promesas de gloria del Maestro son tan seguras —
“porque fiel es el que prometié” (Heb.10:23).

¢Y cudl es la causa de ésta odiosa persecucion sobre estas
humildes y nobles personas? No fue alguna conspiracién
maligna secreta. No una practica clandestina de ritos impios
e inmorales. Su crimen es simple. Ellos han elegido ser justos
en un mundo injusto. Han elegido ser muy semejantes a Su
Maestro (Juan 15:18-20). Su amor y sencillez no hace mas que
poner de manifiesto de manera mas clara el oscuro egoismo
de una generacién impia que aborrece la luz y que siente
profundamente la sentencia en silencio de la inocencia al

contrastarla con la vida de los Cristianos (Juan 3:19-20).

Los discipulos del Sefior debieran regocijarse en la oposicion
que revela que el espiritu y el cardcter de Su Salvador ha sido visto
en ellos. Ellos debieran regocijarse a causa de que les ha sido
concedido el privilegio de sufrir por uno que ha soportado
semejante abuso por causa de ellos (Fil.1:28-29; Hechos 5:41). Pero,
mas que todo, ellos debieran regocijarse porque su sufrimiento no
es en vano. Ellos pueden aceptarlo con regocijo, sabiendo que este
transforma el caracter (Stg.1:2-4) y obra en ellos “un cada vez mas
excelente y eterno peso de gloria” (2 Cor. 4:17). Ninguna amenaza
temporal puede intimidar aquel cuyo verdadero tesoro estd
asegurado en el cielo. Como alguien lo ha observado: “No es
ningtn necio el que da lo que no puede guardar para ganar lo que
no puede perder”.



Las Bienaventuranzas: El Llamado del
Cristiano

Con cada bienaventuranza la brecha entre los
ciudadanos del reino y el mundo de los hombres ordinarios
se ha ampliado. Jestis claramente ha emitido un llamado a
Sus discipulos a realizar una salida moral y espiritual de una
sociedad gobernada por el orgullo y la pasion. Esta
separacién a una nueva vida serfa conclusivamente sellada
por la propia amarga reaccion del mundo. Ellos serian
calumniados, agredidos y rechazados. Sus formas gentiles y
humildes nunca serian suficientes para disipar la sensacion
de vergiienza, intimidaciéon y miedo que sus caminos justos
estaban destinados a evocar. La ruptura seria completa.

Y sin embargo, irénicamente, las mismas personas que
se han convirtieron, en efecto, rastreados de la tierra, son en
realidad, la tnica esperanza del mundo. Como las
bienaventuranzas han delineado el caracter de los
ciudadanos del cielo Celestial, asi ahora las similitudes
(Mat.5:13-16) dejan claro su llamado. Aunque apartados para
Dios y separados claramente de la sociedad de otras
personas, ellos no obstante estan relacionados con el mundo
en una forma muy especial. El tiempo de algin modo ha
disipado la aparente absurdidad de esta escena sobre la
colina Galilea. Jesus esta diciendo que este grupo anodino de
hombres y mujeres fueron marcados para preservar e



Invitacion a una Revolucién Espiritual 38

iluminar el mundo. Ellos tenian poco dinero, ninguna
posicién terrenal ventajosa, y ningdn prospecto. Algunos
cabezas “sabias” deben haberse entretenido en esta charla
pomposa. Algunos visionarios habian surgido antes en la
nacién, crearon un entusiasmo momentdneo y luego
desaparecieron (Hech.5:35-37). Los pocos prospectos que este
movimiento formé aun con las visiones de esperanzas rotas
de un Teudas o Judas el Galileo parecian positivamente
prometedores.

No obstante, el tiempo estaba por revelar un tiempo
asombroso. Las cosas que parecian tan durables en aquellos
dias desaparecieron. El Imperio Romano colaps6. La
academia de Platon cerré Las escuelas de los Estoicos y
Epictireos se desvanecieron. La gigantesca biblioteca en
Alejandria se quemo. Pero la compafia de Cristianos
perduré. Ellos todavia no poseian una gran riqueza o
posicion terrenal, pero su mensaje seria uno muy vivo y su
espiritu vital. Las vidas cambiarian en todas partes.

No debiera sorprendernos que el Unico que vino a salvar
a una humanidad perdida (Luc.19:10) lance a todos Sus
discipulos a esta gran empresa. Su tarea se convirtié en la
tarea de ellos; Su pasion en la pasion de ellos.

“Vosotros sois la sal de la tierra” (Mat.5:13). “Vosotros
sois la luz del mundo” (Mat.5:14). Las metaforas que Jests
elige para ilustrar la naturaleza critica del llamado del reino
fueron formadas de los materiales comunes usados en el



Invitacion a una Revolucién Espiritual 39

hogar. Ninguna casa en Palestina estaba sin un poco de sal, o
lampara para ahuyentar las tinieblas de la noche. El mundo
de los hombres, a causa del pecado, estaba putrefacto en la
oscuridad. Los ciudadanos del reino del cielo estaban
destinados a ser la sal para detener la putrefaccion del
pecado y la luz para penetrar en su oscura desesperanza.
Aun sin embargo, Jests advirti6 a Sus discipulos que el
mundo a quien ellos estaban dirigidos a preservar, también
podria perderlos.

El reino del cielo no estaba disefiado a encerrarse a si
mismo como semejante a un gran monasterio. Sus
ciudadanos no estaban disefiados a vivir en un gran
asilamiento. Aunque no de este mundo, ellos estaban en el
mundo (Juan 17:14-15). Su Maestro fue siempre un hombre
del pueblo. Su vida fue transcurrida en medio de las
multitudes que se abarrotaban en Palestina. El estuvo
siempre accesible, siempre vulnerable, siempre interesado. El
pasé Su tiempo entre los atribulados y afligidos (Luc.15:1-2).
Esto es algo que los Cristianos nunca deben olvidar.
Podremos ser perseguidos, como El lo fue (Juan 15:19-20),
pero nunca debemos permitir que nuestro dolor seque
nuestra compasion. Podremos en ocasiones cansarnos, como
El lo fue (Juan 4:6), pero nunca debemos permitir que
nuestro cansancio nos aparte de las necesidades de otros. El
reino de arriba puede ser hecho una fortaleza contra el
pecado, pero debe ser siempre el refugio del pecador.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 40

“pero sin la sal se desvaneciere” (Mat.5:13). Los
ciudadanos del reino aunque viven en el mundo no deben
nunca convertirse en mundanos. La sal no debe perder su
sabor (Luc.14:34-35; Mar.9:50). Su sabor descansa en la
distintividad santa de sus vidas y carécter. La pasion por la
justicia nunca debe ser comprometida o la utilidad del
discipulo llegard a su fin. Aunque la sal no puede en realidad
dejar de ser salada, puede, como el polvo salado que se
forma en las orillas del Mar Muerto, volverse tan
contaminado que se vuelve inservible como el polvo del
camino. Si debido a concesiones hechas con el mundo, la sal
nos ha abandonado, dejandonos tnicamente un residuo de
respetabilidad mundana, bellos edificios de reunién, circulos
sociales congeniales y rituales vacios, entonces, nosotros,
también, nos hemos vuelto completamente inttiles.

Un pensamiento final. Tan importante como lo es que los
Cristianos adoremos a Dios de acuerdo a Su voluntad, debemos
siempre recordar que muchos hombres perdidos glorificardn a
Dios porque participamos de la Cena del Sefior cada domingo.
Ellos podran ciertamente ser movidos a exaltar a Dios por medio
de un amor sereno que nos mostramos uno al otro (Juan 13:34-35),
a nuestro auto control en frente de la gran provocacién, por
nuestra confianza tranquila en la presencia de la tragedia, y por
nuestro firme rechazo a ser arrastrados a un mundo de pasiones
sin sentido. Si hemos ganado la victoria sobre un sistema
mundano de orgullo y carnalidad (1 Juan 2:15-17; 5:4) esto
seguramente se mostrard, y Dios, no nosotros mismos, serd
glorificado.



La Justicia del Reino: Jesus y la Ley

Hemos llegado ahora al corazén del gran discurso de
Jests. Las Bienaventuranzas han delineado el caracter
espiritual especial de los ciudadanos del reino. Las
similitudes han tratado con el alto y noble llamado del reino.
Ahora, Jests se dirige a la calidad de la justicia del reino. Su
tratamiento es especifico y al grano y continua esencialmente
desde Mateo 5:17 hasta que El comienza su apelacion final en
Mateo 7:13.

“No penséis que he venido para abrogar la ley... sino
para cumplirla” (Mat.5:17-18). Jests realiza un prélogo a Su
discusiéon de la justicia del reino con una advertencia
poderosa. El no vino, dice enfaticamente, a destruir la ley y
los profetas. ;Por qué fue necesario semejante negaciéon? ;No
estd reclamando ser el Cristo de la promesa profética? Si,
pero algunas veces las apariencias abruman las palabras.
Una breve mirada a los acontecimientos que preceden a la
entrega de este discurso proveerd una respuesta a nuestra
pregunta.

Los Fariseos, como partido religioso, representaban a los
mas dedicados defensores de la ley en la naciéon de Israel.
Mientras que los Saduceos se dedicaban a la politica del



Invitacion a una Revolucién Espiritval 42

Templo, los Fariseos estudiaban y ensefiaban la ley como era
considerada segun la tradicién de sus antepasados. En la
mente de muchos en la comunidad Judia la ley de Moisés y
las tradiciones de los Fariseos era idéntica. Habria sido causa
de no poca inquietud entre el pueblo ver a Jestis venir cara a
cara continuamente con estos establecidos maestros del pacto
nacional.

Los Fariseos estaban grandemente disgustados con la
compafiia que Jestis mantenia (Mar.2:16-17; Luc.5:30-32), y
por el tiempo que Jests predicé su gran sermén sobre el
reino, El habria tenido por lo menos tres amargas
confrontaciones con los fariseos sobre la observancia del
Sabado (Luc.6:1-11; Mar.2:23-3:6; Jn.5:2-18). Los desacuerdos
eran ahora tan profundos que los Fariseos ya habian
determinado destruirle (Mar.3:6; Luc.6:11).

Este conflicto agudo con el partido conocido de la ley
debe haber convenido a muchos que Jests se habia
propuesto destruir la ley y edificarla de nuevo sobre sus
ruinas. Los Fariseos no habian mostrado lentitud en explotar
en semejante impresion. El Sefior, estd ahora, por lo tanto,
ante tales molestias a punto de refutar el concepto erréneo.
Pronto se volveria evidente en Su sermén que El no estaba
contra la Ley, sino contra las perversiones fariseas de ella.

La actitud de Jestis hacia las Escrituras del Antiguo
Testamento ahora se convierte en algo inequivocamente
claro. Debido a que ellas son las palabras de Su Padre, lejos



Invitacion a una Revolucién Espiritual 43

de abolirlas ellas deben ser cumplidas hasta en los detalles

més diminutos, y aun con mayor significado, jEl estaba para
cumplirlas! Tres grandes verdades emergen aqui. Jests
mismo se vincula inseparablemente al Dios del Antiguo
Testamento. El Dios de Abraham, Isaac y Jacob es también el
Dios y Padre de nuestro Sefior Jesucristo. Jests también
confirma su absoluta confianza en la integridad de cada
palabra de las Escrituras del Antiguo Testamento. Ellas son
las palabra de Dios, y cualquiera que quiera ser Su discipulo
debe tener el mismo alto concepto de las Escrituras
(Luc.24:25-27; Jn.10:35). Y entonces, surge por primera vez en
el sermén, la grandeza impresionante del predicador. El es el
cumplimiento del eterno propésito de Dios, la consumacion
de las edades, el punto final de toda la historia. Esto no es
meramente un tratado ético. El sermén es grande, pero el
predicador es aiin mas grande.

/Qué quiere decir Jests cuando El habla de cumplir la ley
y los profetas? Desde luego, El no esta hablando de unir a los
ciudadanos del reino a cada ultimo precepto del pacto
Mosaico jsegin el cual los rabinos contaban por 613
mandatos! Nadie a nuestro conocimiento sostiene este
concepto. Pablo mas tarde declar6 que estas ordenanzas
sobre comida y fiestas y los Sdbados nada tenian que ver con
servir a Cristo sino que fueron abolidas en Su muerte y
removidas (Col.2:14-17).



Invitacion a una Revolucién Espiritval 44

(El Sefior, entonces, se refiere a Su propia obediencia
perfecta a la ley? Jestis, quien naci6 bajo la ley (Gal.4:4),
ciertamente observé el mandamiento de la ley a perfeccion (1
Ped.2:22), sin embargo, Su interés aqui es cumplir el
propésito, no la observacion del mandamiento. Jesds estaba
destinado a ser el cumplimiento de todos los tipos y figuras
del Antiguo Testamento (Col2:17; Heb.10:1-4) y la
realizacion de todas las profecias del Antiguo Testamento
(Luc.24:25-27, 44-48). El era la culminacién del propésito de
la ley que conduce a los hombres a la justificaciéon por medio
de la fe en El (Gal.3:24-25; Rom.10:4). Habiendo llevado
realizado su obra, la ley finaliz6, y condujo, como esta lo
habia prometido, al establecimiento de un nuevo pacto con
mejores promesas (Jer.31:31- 34; Heb.8:6-8). El ciudadano del
reino esté bajo la ley de Cristo (1 Cor.9:21) y en la plenitud de
Cristo él es hecho completo (Col.2:9-10). Todos los esfuerzos
por apartarse de Cristo para volver a la ley son un caso de
desarrollo espiritual detenido.

Pero habiendo dicho todo esto, debe ser recordado que la
ensefianza ética de Jestis no representa una salida radical de
la ley, sino una extensiéon natural de dos grandes
mandamientos que son expresados en el primer mandato
encontrado en la ley: “Y amarés a Jehova tu Dios de todo tu
corazén” (Deut.6:5) y “amaras a tu préjimo como a ti mismo”
(Lev.19:18). La gran diferencia entre la ley y el evangelio no
es encontrada en sus respectivas demandas éticas sino en la
muerte sacrificial del Hijo de Dios.



El Reino y los Mandamientos de Dios

“De manera que cualquiera que quebrante uno de
estos mandamientos muy pequenos” (Mat.5:19). Jests,
después de haber cortado de raiz cualquier nocién que El
vino a destruir la le y los profetas al prometer su completo
cumplimiento (Mat.5:17-18), ahora extiende Su punto al
dirigir el asunto de la relacion del reino con los

mandamientos de Dios.

Uno es tentado a pensar que Jests esta tratando aqui
(Mat.5:19) con algunas astutos libertinos que pudieron
haberse imaginado, dichosamente, que las dificultades de
Jestis con las ensefianzas de los rabinos establecidos significé
que El estaba intentando liberar a los hombres de la pesada
carga de guardar la ley de Dios. El contexto, sin embargo,
apunta a los Fariseos como los culpables (Mat.5:20). Las
personas principalmente bajo el blanco no son aquellas que
en su debilidad quebrantan un mandamiento divino, sino los
maestros de la ley quienes van mas alld de la transgresion
personal para romper la misma autoridad de los
mandamientos. Esto corresponde a un cuadro perfecto acerca
de los Fariseos quienes por medio de sus tradiciones han
destruido la ley de Dios (Mar.7:1-13). Sin embargo, aunque
Jestis pudo haber tenido a los legalistas mas que a los
libertinos aqui en mente, Su declaraciéon tiene una valida
aplicacion a aquellos espiritus “libres” quienes ven en el



Invitacion a una Revolucion Espiritual 46

evangelio un fin a toda ley. No solamente va en contra del
testimonio de la Escritura (1 Cor.9:21; Gal.6:2; Stg.1:25), sino
tiene implicaciones de las clase més delicada. Sin la ley el
pecado no puede existir (1 Jn.3:4) y sin el pecado, la gracia se
vuelve innecesaria y sin sentido (1 Jn.1:7, 9).

Seria extremadamente tutil si los estudiantes de la
Escritura pudieran reconocer que la ley o voluntad de Dios
para el hombre estd inherente desde la creacién, no en los
pactos. Las expectativas del Creador para Su creatura, el
hombre, han estado en su lugar desde Adan. Los dos mas
grandes mandamientos (Deut.6:5; Lev.19:18; Mar.12:28-31)
no fueron primeramente aplicados cuando fueron incluidos
en el pacto hecho con Israel en el Sinai, sino fueron
claramente aplicados a la conducta del hombre hacia Dios y
hacia su préjimo desde su principio (Gen.4:1-12; 11-13; 18:20;
Judas 7). El hombre no esta bajo la ley de Dios porque él esta
bajo un pacto (nuevo o antiguo). El estd bajo la ley de Dios
porque él es un hombre. Uno puede escapar de la ley de Dios
al renunciar a la raza humana. Renuncias con frecuencia han
sido presentadas, pero no hay ninguna prueba que hayan
sido aceptadas. El hombre, bajo el pacto, hace un
compromiso de ser fiel a Dios y a Sus mandamientos y recibe
a su vez, las promesas y bendiciones del Sefior —que haga lo
que haga no tiene escapatoria de la ley divina.

Pero ;Por qué Jests, en un sermén sobre “el evangelio
del reino” exhorta a Sus oyentes a guardar cuidosamente los



Invitacion a una Revolucién Espiritual 47

mandamientos mdas pequefios de la ley de Moisés? La
respuesta es: porque Su audiencia era Judia, y estaban, como
Jestis lo habl6 bajo ese pacto. Cualquiera que fuera la actitud
que ellos tenfan hacia la ley de Dios como era expresada en el
pacto Judio, estaban obligados a traerla al reino. El pacto no
es tan importante como el principio de la confianza y
obediencia absoluta hacia Dios en todas las cosas. Cualquier
persona que quiera jugar rapido y relajado con el
mandamiento mas pequeno de Dios, cualquiera que sea el
pacto, no es apto para el reino del cielo. Un nuevo pacto
vendria, pero el principio permaneceria el mismo.

Algunas ordenanzas de Dios son manifiestamente
superiores que otros porque se ubican mas cerca del corazén
de la justicia divina (Mar.12:28-33; Mat.23:23), pero ningin
mandamiento de Dios esta sin su inmenso significado debido
a que el aliento del Todopoderoso esta en el (2 Tim.3:16). El
que reprendi6 a los Fariseos por devorar camellos no alienta
a nadie a comer mosquitos (Mat.23:23). Santiago buscé
hacernos entender que los mandamientos de Dios son
indivisibles debido al Autor que esta detras de ellos (Stg.2:10-
11). No es unicamente un asunto de quebrantar un
mandamiento, pequefio o grande. Es un asunto de desafiar a
Dios y romper la fe en EI.

La Obediencia no esta limitada como un asunto de un
principio a sistemas de la justificacion por la ley (Gal.3:10). Es
también una expresion de fe (Stg.2:14-26) y amor (Jn.14:15,



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 48

23-24; 1 Jn.5:3) en el sistema del evangelio de gracia y
justificacion por la fe (Mat.7:21). Como tal tiene aplicacién a
la salvacién en cada dispensacion (Heb.11). El ciudadano del
reino, como el fiel de todas las edades, no estd buscando
justificarse a si mismo por su obediencia sincera a todos los
mandamientos de Dios, sino volviendo al amor que ha sido
derramado sobre él en forma tan inmerecida. La ley de Dios
es un pufal para el corazén del arrogante y el que se justifica
asi mismo, pero para el Cristiano, estd es la norma de
conducta justa a la cual, bajo la gracia de Dios, él aspira
(Rom.12:1-2). Dios procura no tnicamente redimir a Su
pueblo sino transférmales también (Rom.8:29; 2 Cor.3:18).

“muy pequeiio serd llamado en el reino de los cielos”
(Mat.5:19b). Muchos comentaristas serios han buscado privar
la fuerza de la advertencia de Jests al sugerir que aquellos
que tratan a la ligera los mandamientos mdas pequefios de
Dios no sufrirdn algin dafio serio. jAdmiten que en el
estadio del cielo, ellos tendrdn que sentarse en las gradas y
no en los palcos!. Rotundamente no estamos de acuerdo con este
concepto porque: (1) El resto del sermén no estd en armonia con
eso (Mat.7:21, 24-27), y (2) La expresién “grande” o “mayor” en el
“reino” es usada por Jests en otro lugar en Mateo para referirse a
cada ciudadano del reino (Mat.18:1-4; 20, 26-28), no admitiendo
ningan lugar para “los pequefios”.

jEstemos atentos a aquellos maestros que piensan que ellos
saben que mandamientos de Dios son importantes y cuales no!.



Una Clase Diferente de Justicia

“Porque os digo que si vuestra justicia no fuere mayor
que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de
los cielos” Jests ha abierto el cuerpo de Su sermén sobre la
naturaleza de la justicia del reino al realizar dos claras
pronunciaciones. La primera es que El vino a cumplir, mas
que a destruir, la ley y los profetas y a demandar reverencia
por cada mandamiento de Dios (Mat.5:17-19). La segunda, es
que El vino a realizar una guerra tocante a la “justicia” de los
Fariseos. Su disputa no fue con la Palabra de Dios. Esta
nunca lo ha sido. Pero las corrupciones de los hipdcritas
habia cerrado la puerta del reino a las personas (Mat.23:13).
Jestis sabia que si la nacién alguna vez entendia la verdadera
justicia de Dios, entonces, las distorsiones farisaicas de la ley
de Dios tenian que a ser desechadas. El concepto de los
Fariseos, no obstante, la gran amenaza al reino divino no
vino de la impureza de los Gentiles, sino de sus propias
grotescas mutilaciones de la misma ley que con orgullo se
jactaban de proteger. Aqui Jests denuncia su sistema
totalmente inadecuado de justicia por nombre, y advierte
que este nunca bastard para ver a un hombre en el reino de
los cielos (Mat.5:20).

En esta edad muy conciliadora, que atesora la paz y la
armonia por encima de la verdad y la justicia, el lenguaje



Invitacion a una Revolucién Espiritual 50

claro del Salvador causard que muchos se sientan
incomodos. El Hijo de Dios nunca fue impreciso o
innecesariamente severo en Sus tratos hacia los falsos
maestros, pero El no vacil6 en “citar nombres” cuando esto
fue requerido para identificar el origen del cual Su pueblo
estaba siendo envenenado. Se necesita ser recordado hoy que
Jestis ataco el partido religioso establecido, no de su propia
vanidad o ambicién personal, sino a causa de Su amor por
las almas de los hombres que estaban en juego. Harfamos
bien en imitarlo. Debemos ser prudentes y justos, pero
debemos hablar con toda claridad cuando la salvacién de los
hombres perdidos lo requiere.

La “justicia” de los Fariseos era una forma particular de
ver las cosas en las que siempre habria sido inadecuada en el
reino de Dios aun si era efectuada con grande esfuerzo. No
fue la cantidad lo que quedaba corto sino la calidad. Lo
equivocado era la clase de justicia.

Es posible que los Fariseos no hayan sido siempre en lo
que ellos se habrian convertido en el tiempo de Jesus. Sus
antepasados, incapaces de mantener inmaculada la santa
ciudad, estaban determinados en guardar la ley santa libre
de la contaminacioén de los Gentiles. Este partido estricto de
separatistas es probable que haya tenido su origen en algin
tiempo en los siglos segundo o tercero antes de Cristo,
cuando el pensamiento Griego estaba amenazando en hundir
a los Judios. Pero la resistencia que habia comenzado con tan



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 51

noble propésito, pronto se vio reducida a un formalismo sin
profundidad espiritual (Mat.23:27-28), y su sentido de
separacion del mundo se convirti6 en una acentuada auto
justicia arrogante (Luc.18:9-14). El movimiento que habia
comenzado con el proposito de glorificar a Dios ahora estaba
dedicado a la exaltacion de una petulante y una élite
santurroneria que tenia interés tinicamente en si misma. Y,
mas irénico todavia, el esfuerzo en proteger la santidad de la
ley habia resultado en su propia corrupcion por medio de las
interminables tradiciones de los escribas (Mar.7:8-9).

Los Fariseos estaban en una posicién privilegiada para
conocer la ley y podian haber sido traidos a un servicio
humilde hacia Dios por medio de una conciencia de su
completa demanda. Desde semejante posiciéon de honestidad,
ellos podrian haber sentido en un grado mayor la necesidad
de la ayuda de Dios para lograr la justicia. En lugar de
enfrentar su propia insuficiencia, ellos moldearon la ley y los
profetas a su propia medida de estrechez moral y espiritual.
La ley en sus manos ahora fue reducida a un poco mas que
ritualismos sin sentido que poseian el poder para justificar el
mérito y su corazoén espiritual fue cortado al convertir sus
profundos preceptos morales en una ley civil superficial.

Pero por encima de todo, estd no tenia ya mas conexién
con el amor. El reino de Dios no tuvo lugar para esta
configuracion hipécrita y auto justificable de tradiciones
humanas en las cuales el Fariseismo se habia convertido



Invitacion a una Revolucién Espiritval 52

(Mat.15:3-20). La justicia del reino de arriba, es uno del
corazén — una justicia que comienza en la misma fuente del
pensamiento y la voluntad y fluye en hechos y palabras
(Luc.6:43-45).

En los siguientes vehiculos, se revelard, la justicia sobre
la que Jests habla ahora es principalmente una justicia de
vida y conducta — la vida transformada del ciudadano del
reino. No hay ninguna ensefianza aqui de la justificacién por
las obras. Esta clase de transformacién viene tinicamente al
pobre en espiritu que conoce también su necesidad de la
misericordia de Dios, pero es una transformacién que es
necesaria. Si queremos tener éxito en la vida del reino
debemos cumplir con la voluntad de nuestro Padre
(Mat.5:19; 7:21, 24-28) y crecer en Su perfecto amor (Mat.5:44-
48).



La Verdadera Justicia

“Oisteis que fue dicho....Pero yo os digo” (Mat.5:21-22).
Con este frecuente contraste que golpea una decadencia

pesada, Jestis abre el corazén de Su discurso sobre la
verdadera justicia. Pero no fue un sermén predicado en un
vacio. El problema de la justicia Farisaica se habia planteado
abiertamente 'y ahora este nefasto sistema sera
metddicamente cortado en pedazos a través de las
penetrantes y autoritativas observaciones del Sefior. No fue
una profunda devocién a la ley, la que provoco el ataque
devastador de Jests sobre los Fariseos, sino una de muy
pobre nivel. Con una hipocresia arrogante, ellos habian
producido una parodia vacia de la ley de Dios. Jests rechaza
su farsa y la expone por lo que ésta es a la luz de la
verdadera e inmutable justicia de Dios.

Si, como algunos suponen, Jests estd aqui citando las
Escrituras del Antiguo Testamento, entonces El esta usando
un diferente enfoque al que usa en otras ocasiones. En
ninguna otra vez, él jamas introduce la Escritura con “Ofsteis
que fue dicho a los antiguos” (v.21). Anteriormente, cuando
fue tentado por Satands en el desierto, Jests introdujo tres
pasajes del libro de Deuteronomio con las palabras, “ésta
escrito” (Mat.4:4, 7, 10). El usa la misma forma en Mateo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 54

11:10 y 12:13. En otras ocasiones, El Sefior indic6 el escritor
que estaba citando (Cf. Mat.12:17; 13:14, 35; 15:7; 21:4; 22:43)
o simplemente cité “las Escrituras” (Mat.21:42). El diferente
trato en Mateo 5:21-48 estd demasiado marcado para ser
ignorado. Aqui Jests esta citando, no las Escrituras, sino “la
tradicion de los ancianos” (Marcos 7:5).

El contexto de esta parte del sermén del Sefior apunta a
la misma direccion. Jests ha declarado como uno de sus
puntos de expresion Su reverencia por la ley y los profetas
(Mat.5:17-19). ;Es razonable pensar que Fl se volveria y
desataria un fulminante ataque contra esa misma ley? El
interés inmediato del predicador cuando El inicia esta
seccion de su discurso es farsa justicia de los Fariseos
(Mat.5:20) y este es el problema con lo que Fl trata en los
versos que le sigue (Mat.5:21-48).

El contraste que esta siendo trazado en estos versiculos
no es entre la ley de Moisés y la ley de Cristo. Es mas bien,
un contraste entre las corrupciones Farisaicas del Antiguo
Testamento y la verdadera justicia del reino — una justicia
que fue anticipada en la ley y traida a su plenitud en Cristo.
Como hemos ya observado anteriormente, la ensefianza ética
de Jests no representa una salida radical de la ética del
Antiguo Testamento. Los mandamientos fundamentales de
la ley — amar a Dios supremamente y al préjimo de uno
como a si mismo (Deut.6:5; Lev.19:18) — son tomados por el
Sefior como el baluarte de Sus propias ensefianzas (Mat.7:12;



Invitacion a una Revolucién Espiritual 55

22:34-40). Los principios éticos del Antiguo Testamento no
eran ordenanzas superficiales que gobernaban los musculos
sino la mente. El décimo mandamiento del Decélogo se
dirige directamente a si mismo a la mente y al corazon
(Exodo 20:17). Y ;Quién podia leer este antiguo pacto Judio e
imaginarse que el Dios que habl6 en Sinai permitiria que Su
pueblo odiara mientras no mataran, o codiciaran mientras no
consumara sus deseos? Fue El quien dijo: “No aborreceras a
tu hermano en tu corazén” (Lev.19:17) y “No codiciarés la
mujer de ta préjimo” (Deut.5:21).

La ley de Moisés, en su esencia, reflejo las verdaderas
demandas éticas de Dios. Aunque es verdad que la ley hizo
concesiones a causa de la “dureza del corazén” de Israel
(Mat.19:8; Mar.10:5) y contenia muchas “ordenanzas
carnales” (Heb.9:10), sin embargo, en su esencia, “la ley es
espiritual” (Rom.7:i4) “
bueno” (Rom.7:12)

... 'y el mandamiento santo, justo y

Las demandas éticas del Sermén del Monte son
simplemente la flor que surge desde el brote del Antiguo
Testamento. Aunque es verdad que la gracia y la plenitud de
la verdad vinieron por Jesucristo (Juan 1:17), es también
verdad que habia verdad ética y espiritual en la ley y una
clara anticipacién de la gracia venidera (Gal.3:8). De manera,
aunque es exacto decir que Jests estd exponiendo las
perversiones Farisaicas de la ley, no es exacto decir que Jests
no hace mas que dar una correcta exposiciéon de la ética del



Invitacion a una Revolucién Espiritual 56

Antiguo Testamento. Jestis claramente establece Su
ensefianza ética en la ética de la ley, pero El no se detiene ahi.
El procede a explicarles sobre la ley del reino de los cielos.

El propésito del reino es la justicia de Dios (Mat.5:48;
6:33). Para conducir a sus oyentes a entender el orden moral
y espiritual de las cosas, Jestis comienza con los imperativos
mas obvios de lo que significa amar a otros (Mat.5:21-48).
Hay un plano ascendente en estos versiculos. El Sefior
comienza sobre un punto negativo — con la prohibicién que
muchos tienen a alabar a los hombres, aun en su posiciéon
mas baja — “No mataras”. Al concluir este capitulo, Jests ha
levantado el amor a la forma mas positiva y a la confianza
mas demandante — no como los hombres lo conocen, sino
amar como Dios en Su perfeccién santa lo demuestra.

Estos versiculos no son comodos para leer y a menudo
desafian el entendimiento, pero el estudiante debe siempre
mantener en mente que debajo de todas estas instrucciones
estd el segundo de los grandes mandamientos “Amarés a tu
projimo como a ti mismo”. En términos précticos y concretos
ahora debemos enfrentarnos con lo que significa ser un
ciudadano del reino de los cielos.



“Cualquiera que se enoje contra su
hermano...”

Esta seccion del Sermoén (Mat.5:21-48) comienza con una
consideracion de como el ciudadano del reino debe tratar con
su propia inclinacion al mal, y luego cierra (Mat.5:38-48) con
un estudio de como él debe tratar el mal en otros.

Hay en estos pasajes la descripciéon de una clase radical
de amor. Si nos sorprende a nosotros de este lado de la cruz,
que sacudida debi6 haber dado a los que primero la
escucharon antes de los acontecimientos impensables del
Calvario. Aunque unicamente anticipado en el discurso
cumbre de Jesus, parece evidente que el amor radical de Dios
por los hombres en Cristo seria el fundamento indispensable
de la devocién santa y desinteresada hacia los demas. Tal
como la mujer pecadora cuya expresion prodiga de amor por
Jests impact6 al Sefior rodeado de Fariseos (Luc.7:36-50), asi
debemos amar mucho porque hemos sido perdonados
mucho. El amor radical de Dios por nosotros, libera dentro
de nosotros una capacidad radical para la buena voluntad
hacia los demaés. Y la naturaleza de ese amor, como el amor
del Sefior, debe ser sacrificial (Mat.16:24-25). Tal como Jesus
se despojoé asi mismo por amor a nosotros, de igual modo,
nosotros debemos despojarnos para el bien de los demas.
(Fil.2:1-8).

Pero ;Por qué todos estos detalles? ;Por qué no
simplemente enunciar la sencilla instruccion de amar al
préjimo como a si mismo? Es porque estamos todos tan
carentes de entendimiento sobre nuestros propios intereses,



Invitacion a una Revolucién Espiritual 58

y por consiguiente, del interés de los demas. Un borracho,
practicando “el amor al préjimo” pudiera darle a otro un
trago de whiskey. Thomas Harris levanta este problema mas
bien desde una forma anénima en su libro. Estoy bien., Tu estd
Estds bien: “La Regla de Oro no es una guia adecuada, no
porque el ideal esté equivocado, sino porque muchas
personas no tienen la suficiente informacién sobre lo que
ellos quieren para si mismos, o las razones por las que ellos
lo quieren”. La informacién carente es proveida en las
ensefianzas de Cristo y los apodstoles. Sus instrucciones llenan
los detalles préacticos de lo que significa amar a Dios y
trabajar para lo mejor de los verdaderos intereses de las
demds personas. Esta informacién no surge de nuestros
propios deseos o juicios mal dirigidos como Harris y la
situacion ética lo sugiere, sino desde la sabiduria divina de
Dios. Esto no puede ser de otra manera. Desde nuestro muy
restringido punto de vista humano no podemos
posiblemente conocer todas las consecuencias de nuestro
comportamiento aun cuando este bien dirigido. Dios nos
informa y guia nuestro amor con Sus instrucciones morales.
Como Juan observa: “En esto conocemos que amamos a los
hijos de Dios, cuando amamos a Dios, y guardamos sus
mandamientos” (1 Jn.5:2).

Los Fariseos estuvieron siempre inclinados a rebajar el
nivel moral y espiritual de la ley y a incrementar la demanda
ceremonial. Jests comienza ésta seccion de la ley con el
perfecto reduccionismo farisaico “Oisteis que fue dicho a



Invitacion a una Revolucién Espiritual 59

los antiguos: No mataras; y cualquiera que matare sera
culpable de juicio” (Mat.5:21). El asunto problematico de
estas citas es que parecen al momento ser citas exactas de la
ley. “No mataras” viene directamente de pasajes como
Exodo 20:13 y Deuteronomio 5:17. El “juicio” de la segunda
parte del pasaje se refiere al concilio local o corte, y aunque la
cita no es una cita exacta de la ley, ésta refleja exactamente
las palabras de Ntmeros 35:30-31. Sin embargo, en las manos
de los Fariseos estas no eran la ley sino ideas levantadas de la
ley y pervertidas. La principal preocupaciéon del partido
religioso de ellos es que nadie fuera a cometer un acto que
derribard una penalidad civil. Los tnicos crimenes que
perturban a sus conciencias eran aquellos que podian ser
tratados por medio de los tribunales humanos. Estaban
profundamente consternados por el asesinato, pero el odio y
la malicia no lo veian con grave consternacion. Sin embargo,
las formas abusivas hacia los demads, siempre y cuando no
fueran culpables de derramar sangre, ellos las consideraban
justas ante la ley.

La respuesta de Jestis (Mat.5:22) contrasta con su fijacién
de las penas civiles. La verdad es, dice El, que el hombre que
abriga una ira rencorosa contra su hermano estd en peligro
de la corte local. Juan mas tarde reflexion6 sobre este
concepto en su memorable declaraciéon, “Todo aquel que
aborrece a su hermano es homicida” (1 Jn.3:15).

Habiendo dirigido el problema desde el corazén, Jesus



Invitacion a una Revolucion Espiritual 60

extiende Su aplicacion a la lengua. No tnicamente los
sentimientos llenos de amargura ponen a uno en peligro,
sino también lo hace el abuso despectivo que los impulsa.
Cuantos corazones humanos han sido brutalizados por las
palabras que cortan como estocadas. jEn ocasiones, el
asesinato seria mas humano que estas atrocidades verbales!
Arremetemos contra las personas en total desprecio y jles
dejamos, como lo planeamos, rotos! Por esta razén, el Sefior
advirtié, que podriamos estar en “peligro ante el concilio”
(una probable referencia al Sanedrin), o todavia mas en el
punto al “infierno de fuego”. Es evidente que el uso de las
expresiones “juicio” y “concilio” por el Sefior aqui con
acomodativas. Las cortes civiles no pueden tratar con los
pensamientos inicuos, pero el tribunal al que Jesus se refiere
puede lanzar al ofensor al infierno (Mat.10:28).

Nuestra reaccién juvenil a ésta ensefianza nos dispone a
llamar a un hombre todo excepto sensato, pero debemos
evitar llamarlo un “necio” a toda costa. (“Racca” no nos da
ningtn problema debido a que no sabemos lo que esta
palabra significa). jA los Fariseos les habria encantado esta

interpretacion!

El problema del asesinato debe tratar con la misma fuente —
el corazon y la lengua, tal como las manos deben ser limpiadas de
la brutalidad del odio. La ley enseha esto (Lev.19:17) pero los
Fariseos en su gran esfuerzo para obtener una justicia barata la
pasaron por alto. El Sefior no quiere que cometamos el mismo
erTor.



Tratando con su Victima

“...reconciliate primero con tu hermano” (Mat.5:24).
Jestis comienza esta secciéon de Su sermén con una serie de
advertencias sobre el juicio severo destinado a caer sobre los
que permiten que su ira fluya en su abuso verbal odioso
hacia otros. El contintia Su tema al delinear la tnica via de
escape de tales ofensores de la ley de amar a su préjimo
(Mat.5:23-26).

Lo que Jestus pide de nosotros cuando pecamos de esta
manera es lo que la mayoria de los hombres parecen temer
méas intensamente. E1 demanda que enfrentemos y tratemos
con nuestra victima. El contexto indica que el hermano quien
“tiene algo contra ti” no es sé6lo alguien que ésta disgustado
con nosotros, sino uno a quien hemos cometido agravio. En
este caso, el adorador es culpable, no s6lo mal entendido.
Otros versiculos confirman este significado (Mar.11:25).
Quien ofrece la ofrenda necesita arrepentirse y buscar el
perdon de su hermano con quien se ha equivocado. La
prontitud con la que la parte culpable debe actuar,
rompiendo justo en medio del sacrificio, refleja la urgencia
de la situacién y enfatiza como el mal trato de los demés
nulifica la adoracién a Dios. La Escritura estd llena de este
principio (Sal.66:18; Stg.3:9-10; 1 Jn.4:20-21). El abuso contra
los demés sirve para cerrar la puerta del cielo contra
nosotros.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 62

Aunque el secularista ha tendido a tratar la adoracién con
una medida de menosprecio cuando él enfatiza la conducta
correcta hacia los demds, muchos religiosos han
histéricamente intentado usar la adoraciéon para cubrir el
fracaso moral. Este fue el largo litigio de los Fariseos quienes
buscaron expiar por medio de la ceremonia celosa su abuso
de los hombres (Mat.23:23-24). Pero el Fariseo no origino este
concepto sesgado de las cosas. Varios siglos anteriormente,
Amoés habia advertido a los ciudadanos petulantes de
Samaria que Dios se habia cansado de sus adoraciones
pretenciosas. Lo que el Sefior queria, dijo el antiguo profeta,
era verdadero juicio y justicia (Amos 5:2124). Jeremias, cien
anos mas tarde, hace eco en el mismo tema en Jerusalén
(Jer.7:21- 23). Jests intent6 ensenar a los Fariseos, la leccion
de los profetas. Fl les envi6 mas de una vez las palabras de
Oseas: “Misericordia quiero y no sacrificio” (Mat.9:13; 12:7).
El Sefior tuvo poco éxito en Su esfuerzo pero existieron
siempre los pocos como el escriba que observé el amor a
Dios con todo su corazén y amé al préjimo como asi mismo
que contaba “mds que todos los holocaustos y sacrificios”
(Mar.12:32-33). Jests le dijo a éste escriba que no estaba lejos
del reino.

De manera que ;Cual es la leccion aqui? Cuando hemos
pecado contra otra persona la necesidad no es de una
asistencia mas dedicada en las asambleas de adoracién o una
mas grande generosidad en las ofrendas del Domingo o un
evangelismo personal mas diligente, aunque cada una de



Invitacion a una Revolucién Espiritual 63

estas dreas debiera ser mas seriamente tratadas por todos
nosotros. La necesidad urgente del momento es del
arrepentimiento y la reconciliaciéon con nuestro hermano o
hermana dafiado. (Maridos y esposas especialmente
necesitan oir esto. Recuerde que los maridos, las esposas y
los hijos son “préjimo”, también). David se dirigié asi mismo
a este asunto en el caso de su propio grave fracaso moral con
Betsabé y Urias: “Porque no quieres sacrificio, que yo te
daria; No quieres holocausto. Los sacrificios de Dios son el
espiritu quebrantado; Al corazén contrito y humillado no
despreciaras td, oh Dios” (Sal.51:16-17). No intenté ofrecer a
Dios adoracion cuando el arrepentimiento es lo primero.

Debemos aprender a dirigir nuestro pecado y dirigirnos
contra aquellos con quienes hemos pecado con franqueza.
“Me he equivocado; por favor perdéneme” son las palabras
que no son fécil de decir con el paso de los afios, pero son las
palabras que en nuestro registro defectuoso debemos
aprender a decir desde el corazén. De otra manera, no hay
esperanza. Sin el arrepentimiento las relaciones humanas
serdin empeoradas y nuestra relacion con Dios sera

simplemente terminada.

Es imposible estimar cudn muchos discipulos del Sefior
hoy se estan destruyendo asi mismos debido a una falta o de
humildad o de valor para arrepentirse de los pecados que
estdn cometiendo contra los demas y buscar su perdon. El
lado oscuro de su culpa descansa semejante a una gran



Invitacion a una Revolucion Espiritual 64

piedra en sus corazones, estorbando su adoracién vy
absorbiendo su vida espiritual (Sal.32:3-4). Si tal es el caso
con usted, deje de presentar el cadaver en las asambleas de
adoracion. Ponga un fin a su autodefensa y auto justificacion.
Vaya rapidamente y sea reconciliado con aquella persona
que usted dafno. El dolor del arrepentimiento sera
grandemente pequefio comparado con la agonia de la culpa
y enajenacion continua.

“Ponte de acuerdo con tu adversario” (Mat.5:24).
Confrontando todavia con la estrechez preocupacion de los
Fariseos con respecto a las penalidades civiles, Jestis contintia
formando Su punto en la metafora de la corte civil. Entender
esto como un mero consejo prudencial para logar estar
“fuera de la corte” con el fin de escapar de los caprichos de
los jueces corruptos no unicamente volveria trivial las
palabras del Sefor, sino las colocaria en franco desacuerdo
con su contexto. Jests esta todavia tratando el asunto de los
pecados cometidos contra los demaés. El “adversario” no es
uno quien ha traido una acusacién sin fundamento sino uno
a quién ta has dafiado, defraudado o difamado y cuyo caso
es justo. El orgullo puede aconsejarte a actuar con descaro,
pero Jests te exhorta a la rdpida reconciliacién en vista de un
juicio divino que sera ejecutado sin misericordia (Mat.5:26).
Es justo esta clase de juicio que los hombres pecadores no les
gusta soportar. Es mejor que busquemos la misericordia con
rapidez mientras la oportunidad esta abierta a nosotros. Aun
la clemencia divina tiene sus limites.



La Guerra Contra la Lujuria

“Pero yo os digo que cualquiera que mira una mujer
para codiciarla, ya adulter6 con ella en su corazéon”
(Mat.5:28). Estas son palabras radicales y aun los ciudadanos
del reino deben luchar por no resistirse. Su severo sondeo del
corazon trae dolor cuando el Hijo de Dios toca los nervios
abiertos de nuestras enfermedades morales. Jests, habiendo
tratado con el problema del odio y la malicia, ahora se dirige
al problema de la lujuria. Los Fariseos habian ciertamente
tratado con el asunto del adulterio, pero sélo
superficialmente. Su preocupaciéon fue evitar las ofensas
capitales (Lev.20:10; Deut.22:22). Uno puede casi oir la forma
en que decian, “Tt no debieras cometer adulterio” (Exodo
20:14). Jesus, en cambio, sigue el pecado del adulterio a su
guarida (Mat.15:19). Como el odio en el corazén es un
asesinato, asi la lujuria desenfrenada en el corazén es un
adulterio.

Este principio no fue una oscura parte del pacto
Mosaico. El décimo mandamiento claramente decia, no
codiciaras la mujer de tu préjimo” (Exodo 20:17). Pablo,
mientras que era un extrafio al evangelio, y un Fariseo, habia
sido severamente impactado por este mandamiento
(Rom.7:7) aun Job, un hombre quien aparentemente vivié



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 66

antes que la ley de Moisés fuera dada, entendi6 esta verdad
ética “Hice pacto con mis ojos” dijo él, “;Cémo, pues, habia
yo de mirar a una virgen?” (Job 31:1).

Aunque alguna aplicacion extendida pudiera ser hecha
de este pasaje al deseo carnal no restringido que alguna
persona soltera pudiera albergar por alguien similarmente
sin restricciones, el uso que Jests da a la palabra “adulterio”
deja claro que Su interés presente tiene que ver con el deseo
ilicito que viola el mismo espiritu del pacto matrimonial (2
Cor.11:2-3). La preocupaciéon del Senor en toda esta seccion
es con nuestro deber de amar al préjimo. Ninguna persona
casada puede hacer justicia a su comparfiero (a) mientras se
entrega al deseo desenfrenado por otra persona. Aunque
todavia un asunto mental es llamado por lo que es — pecado.

El Sefior no esta tratando aqui con el mero paso
momentaneo del deseo a través de la mente; de lo contrario,
no habria ninguna distincién entre tentacion y pecado. (No
deberiamos estar en contra de la sugerencia que el deseo de
la carne pudo haber tenido su acercamiento a la mente de
nuestro Sefior mientras Fl permanecia sin pecado, Heb.4:15)
Las palabras, “mira a una mujer para codiciarla”, nos ayuda
a entender la naturaleza exacta de la transgresion. No se trata
de un pensamiento fugaz sino de una reunién de imégenes
en la mente de uno con el propésito de lujuria. El texto
Griego describe a una persona que dirige sus pensamientos o
concentra su mente a una cosa; en este caso, la lujuria por



Invitacion a una Revolucién Espiritual 67

una mujer (o un hombre). Obviamente, no observamos todo
en lo que miramos. El ojo mira un vasto panorama y luego
deja a la mente enfocarse en su atencion. El pecado de David
no consistié en ver a Bestabé desvestida sino en codiciarla,
estableciendo su mente y finalmente desatar su lujuria
desenfrenada sobre ella (2 Sam.11:2-5). David quiso tener la
oportunidad para poseer a Betsabé y la encontré. Su
quebrantamiento de Exodo 20:17 no habria sido menor si
aquella oportunidad nunca se le hubiere presentado.

Aunque la palabra Inglesa “lujuria” ciertamente denota
insinuaciones sensuales del verbo Griego (epithumeo), puede
carecer del pensamiento asistente de posesion que esta
inherente en la palabra (Guelich, The Sermon on the Mount,
p-194). El pecado que estd siendo descrito por Jests, es la
cultivacion calculada del deseo por poseer a una persona con
quien no tienes derecho. Si de este pecado se quiere escapar,
el mismo primer acercamiento de tales pensamientos deben
ser decididamente rechazados, antes que puedan tomar
posesiéon de la mente y la voluntad. En el lenguaje de un
antiguo proverbio: “TaG no puedes evitar que los péajaros
vuelen sobre tu cabeza, pero puedes evitar que construyan
un nido sobre ella”. Si encontramos dificil distinguir entre
tentacion y el pecado en este caso es mucho mas sabio errar
por el lado de la precauciéon que errar por el lado de la
imprudencia.

La guerra de los ciudadanos del reino contra la lujuria en



Invitacion a una Revolucion Espiritual 68

estos tiempos estd destinada a ser severa y de una dura
batalla. No vamos a escapar facilmente de la lasciva, la
fornicaciéon y el adulterio que han descendido sobre esta
generacion. Que ningtn discipulo presuma (1 Cor.10:12). No
hay restricciones en la sociedad que podamos aprender.
Nuestra fortaleza y defensa debe descansar totalmente sobre
nuestra propia profunda e inquebrantable voluntad de
mantenernos puros por la Causa del Sefior. En el andlisis
final, es aqui donde el tema de nuestra fidelidad en el reino
siempre ha sido decidida. “Sobre toda cosa guardada,
guarda tu corazon: Porque de él mana la vida” (Prov.4:23).



Cirugia Radical

“Por tanto, si tu ojo derecho te es ocasion de caer,
sacalo, y échalo de ti” (Mat.5:29). Mateo 5:29-30 contiene dos
de las mas sorprendentes frases en los Evangelios. En
palabras tremendamente claras, Jesus habla de las dificiles
alternativas abiertas para un hombre con total aniquilacién
debido al peligro presentado por una parte valiosa de su
cuerpo. Aqui la amenaza descansa en el ojo derecho y la
mano derecha. Mas tarde, en un contexto diferente, Jesus
repite Su ilustracién, afiadiendo “el pie” (Mat.19:8-9;
Mar.9:43-47). El lenguaje pudiera ser impactante pero la
situacién no es exagerada. En los tiempos de la medicina mas
primitiva, muchas extremidades gangrenosas eran cortadas
por los cirujanos para salvar la vida de los sufrientes, y en la
medicina moderna todavia el proceder es la misma cirugia
traumatica cuando una parte del cuerpo amenaza la vida de
todo el ser. Se han conocido aun casos en que esta cirugia se
ha realizado cuando un brazo o una pierna ha sido atrapada
por alguna maquinaria, y esto les arrastra a su muerte. Es

una accién radical, pero eminentemente necesaria.

Este pasaje esta en el lugar donde aquellos que afirman
incondicionalmente su confianza en la interpretacion literal
de toda Escritura tendran que tomar un respiro muy
profundo. No puede haber duda que Jestis construye Su



Invitacion a una Revolucién Espiritual 70

mensaje sobre una verdad del mundo de la carne, pero es
evidente del contexto que Su lenguaje tiene aplicacion al
mundo del espiritu (si el ojo derecho fuere removido del
pecador este todavia podria desear tanto con su ojo
izquierdo). En estas palabras sombrias la verdad profunda
del cambio la cual el Hijo de Dios estd demandando
encuentra una expresion dramatica. En el mismo sentido,
Jestis hablé de nuestra venida a El como una crucifixién
(Mat.16:24- 25; Vea G&l.2:20) y Pablo provee un comentario
sobre Mateo 5:29-30 en sus palabras a los Colosenses: “Haced
morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicacién, impureza,
pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia, que es
idolatria” (Col.3:5).

Aunque nuestro Sefior no estd hablando aqui de una
mutilaciéon fisica que seria totalmente ineficaz contra los
movimientos de la mente, no debiéramos suponer que la
intencion figurativa de Sus palabras las vuelve menos
intensamente dolorosas. Estas “partes” de nosotros — los
afectos, los habitos, las actitudes, los valores, las relaciones —
que se han vuelto por la prolongada cultivacién tan
intimamente una parte de nuestra personalidad que su
eliminacion se asemejaria a la verdadera escisién de un ojo o
una mano parece conservador. Muchos de nosotros hemos
pasado largo tiempo aprendiendo a como ser egoistas o
lujuriosos. No debiéramos esperar que el fin de estas cosas
ocurriera sin un trauma. Gritos de angustia podran surgir de
algin lugar dentro de nosotros en penitencia cuando



Invitacién a una Revolucién Espiritual 71

aplicamos el cuchillo del evangelio. Pero algtin dolor es para
bien. “Puesto que Cristo ha padecido por nosotros en la
carne, vosotros también armaos del mismo pensamiento;
pues quien ha padecido en la carne, terminé con el pecado”
(1 Ped.4:1). Podemos elegir evitar este sufrimiento pero
nuestras queridas lujurias nos destruirdn como una gangrena
espiritual horrible que destruye el alma.

La naturaleza radical y decisiva de estd renunciacién es
enfatizada por la instrucciéon de Jests no dnicamente al
arrancar o cortar el miembro infractor sino al echarlo fuera. La
separacion debe ser absoluta y final, no gradual. Esta es una
solucioén radical pero debiera ser recibida con gozo en lugar
de temor. Aquel hombre cuya enfermedad le ha dado una
sentencia de muerte podria no regocijarse al oir la necesidad
del sacrificio de una parte de su cuerpo, sin embargo
estimado amigo ;Podria algo més salvarte la vida? Incluso
los detalles del dolor desgarrador que se producirian no
podrian privar a este hombre de su sentido de alivio. La
Unica razén por la que no hemos recibido con felicidad un
mensaje con similar contenido para nuestras almas es porque
todavia no hemos comprendido la completa extension de
nuestro peligro final sin esta cirugia radical. “;O que
recompensa dard el hombre por su alma?” (Mat.16:26b).

Aunque Jestis pudo haber pronunciado estas palabras
con el buen propésito en cualquier tiempo durante esta
secciéon de Su discurso, El elige pronunciarlas en conexién



Invitacion a una Revolucién Espiritval 72

con la tentacién a la lujuria y al adulterio. ;Por qué?
;Podriamos estar equivocados al concluir que El lo hizo asi
debido a que los ciudadanos del reino no conocerian mas
grande desafio radical a la pureza de sus corazones que el
asunto del deseo sensual? “;Como han caido los valientes!”
David, quien vencié a muchos en otras batallas del campo,
fue derribado muy facilmente por el atractivo sutil de la
esposa de otro hombre. Muchos hombres poderosos de
fortalezas han sido reducidos a causa de la misma prueba.
Seremos los mas grandes necios si no tratamos con esta
tentaciéon con la mas extrema precaucion y andamos en su
presencia con mayor prudencia y oracion.

Ante la severa advertencia del Sefior, seguimos
sorprendiéndonos con la familiaridad descuidada con la que
algunos discipulos casados tratan a los del sexo opuesto, y a las
dificultades circunstanciales a las que imprudentemente ellos
mismos se exponen. Aun cuando muchas de las Iglesias se
tambalean de un caso conocido de adulterio, otras parecen que no
hemos aprendido nada. El contexto de esta metafora usada por el
Sefior en la dltima parte de Mateo (Mat.18:8-9) y en Marcos
(Mar.9:43-47) sugiere que un significado posible del “ojo” y la
“mano” infractor estd en ocasion de caer. Si tal es el caso, estamos
siendo advertidos de no tinicamente remover el acto pecaminoso
(va sea adulterio fisico o el adulterio del corazén) sino de cualquier
circunstancia o relaciéon que pudiera facilmente conducir a lo
mismo. Pablo lo dejo claramente: “Huid de la fornicacién” (1
Cor.6:18). Cuédn desesperadamente los Cristianos de esta
generacion necesitan escuchar esto.



La Traicion del Divorcio

“Cualquiera que repudie a su mujer” (Mat.5:31a) El
tema del divorcio puede llenar el corazén de un predicador
con horror. Mas de dos tercios de los predicadores de la
denominacién Protestante mas grande de los Estados Unidos
recientemente admitieron que nunca habian hablado sobre el
tema. El asunto del divorcio (y las segundas nupcias) toca las
vidas de los hombres y mujeres intimamente y a menudo
dolorosamente. Sin embargo, los que vienen al reino no
deben esperar que alguna parte de sus vidas escape de la
influencia del Rey; ni tampoco debieran desearlo debido a
que Sus mandamientos no son arbitrarios (1 Jn.5:3) sino
siempre para nuestro bien (Deut.6:24). Sin embargo, si estd
ensefianza nos puede hacer agonizar, no hay lugar para el
verdadero  discipulo intentar esconderse de sus
implicaciones. En Mateo 5:31-32 Jests continta su discusion
del matrimonio y el principio del amor el cual El comenzé en
el versiculo 27.

“También fue dicho: Cualquiera que repudie a su
mujer, dele carta de divorcio” (Mat.5:31b). Esta tradicion
Fariseaica que el Sefior cita esta basada sobre una distorsion
de Deuteronomio 24:1-4, cuya primera parte dice, “Cuando
alguno tomare mujer y se casare con ella, si no le agradare
por haber hallado en ella alguna cosa indecente, le escribird
carta de divorcio, y se la entregard en su mano, y la
despedird de su casa”. El significado de estos versos habian



Invitacion a una Revolucién Espiritval 74

sido acaloradamente disputados entre las escuelas rabinicas.
Shammai, insistia en una causa criminal y legal para el
divorcio, enfatiz6 las palabras “alguna cosa indecente”, y la
limité al adulterio. Hillel enfatiz6é las palabras “y no le
agradare”, y permiti6 el divorcio por cualquier cosa
desagradable ante el marido. El Rabi Akiba fue mas lejos,
permitiendo el divorcio si un hombre simplemente encontré

una mujer mas atractiva.

De otra informacién disponible a nosotros en el Nuevo
Testamento es evidente que los Fariseos compartieron los
mismos relajados conceptos de Hillel sino algunos peores
(Mat.19:3, 7), y estaban menos interesados en la razén para el
divorcio y sus consecuencias impias sobre la victima que en
seguir las formas correctas. Su obsesiéon con las sutilezas
legales de la completa indiferencia del principio moral es
nuevamente revelado. Los Fariseos consideraron el divorcio
como correcto, y vieron en las palabras de Moisés como un
mandato (Mat.19:7) mas bien que una asignacién permisiva.
De esta manera, habian completamente mal entendido la ley
y su proposito.

La actitud de Dios hacia el divorcio habia sido
abundantemente clara en el Antiguo Testamento cuyo canon
se habia précticamente cerrado con las palabras sonantes,
“Porque Jehova Dios de Israel ha dicho que él aborrece el
repudio” (Mal.2:16). Consistente con ese sentimiento divino,
las palabras de Deuteronomio 24:1-4 estaban disefiadas a



Invitacion a una Revolucién Espiritual 75

poner un control sobre el divorcio ya desenfrenado, no para
introducirlo y motivarlo. Jests describe la ensefianza de la
ley sobre el divorcio como una concesién a causa de la
“dureza del corazén” de Israel (Mat.19:8), no seguramente
una “dureza” de una rebelién obstinada, la cual habria sido
intolerable (Heb.3:7-11), sino una que llevé a un retraso
espiritual (Mar. 6:52). La ley obré sus restricciones sobre el
divorcio en tres formas. Esta limité el divorcio a ciertas
causas (EI contraste de Jests de Su propia ensefianza sobre el
divorcio por causa de fornicacién tinicamente con aquella de
la ley indicaria que Moisés permitié el divorcio por mas de
una razén, Mat.19:7-9). La ley requiri6 que una carta de
divorcio fuera dada a la esposa (generalmente en la presencia
de dos testigos [Mat.1:19] y conteniendo las palabras, “Estas
libre para casarte con cualquier hombre”). Y esta daba un
argumento convincente contra la accién precipitada e
intemperante al prohibir al marido tomar nuevamente a su
compafiera divorciada (una vez que ella se habia casado de
nuevo) por esposa.

“Pero yo os digo que cualquiera que repudia a su
mujer, a no ser por causa de fornicaciéon, hace que ella
adultere” (Mat.5:32). En su respuesta a la explicacion
Fariseaica sobre el divorcio, Jestis estd principalmente
interesado con el principio més bien que con el proceder.
Cualquier hombre que repudia a su esposa fiel ha actuado
sin amor y debe compartir la culpa del adulterio de ella (sus
segundas nupcias son asumidas). La tnica excepcion es el



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 76

divorcio por fornicacién que evitaria que su marido se
volviere adultero en vista de lo que ella ya habia cometido.
En este contexto, parece evidente que aunque Ila
“fornicacion” (porneia) puede abarcar la unién sexual ilicita
en ambos dentro y fuera del matrimonio, el Sefior usa la
palabra aqui para referirse al pecado dentro del pacto
matrimonial més bien que antes de el.

La disposicién actual de algunos para justificar el
divorcio por cualquier razén si no hay segundas nupcias me
causa enfatizar que el pecado del que Jests habla aqui
descansa en el divorcio, no en las segundas nupcias.
Semejante divorcio estd equivocado sobre tres bases. Esta
equivocado porque este no muestra ningtin amor por el
conyuge. Esta equivocado porque pudiera lanzar al conyuge
divorciado a una relacién perjudicial. Y estd equivocado
porque este divorcio pudiera envolver a otra persona
inocente en el adulterio. A esto nos sentimos obligados a
afiadir que aun en casos donde la fornicacién ha ocurrido, el
amor redentivo del reino pudiera aconsejar la misericordia y
la reconciliacién donde esta fuera posible. El divorcio nunca
fue un mandamiento. El amor si.

Finalmente, es evidente que Jestis en Su respuesta a los
Fariseos ha ido més alla de Deuteronomio, ha entendido
correctamente y declarado la ley del reino de los cielos, la cual
descansa sobre la voluntad de Dios “desde el principio” (Mat.19:8-
9). La ley de Moisés habia permitido a la mujer divorciada casarse
de nuevo; la ley del reino no lo hara.



Ningun Juramento, Sino la Verdad

En Mateo 5:33-37 Jestis presenta cuatro de Sus seis
antitesis que contrastan con las perversiones Farisaicas de la
ley con la justicia del reino de los cielos. Las palabras exactas
de la ensefianza tradicional que Jesus cita (Mat.5:33) no son
encontradas en ninguna parte del Antiguo Testamento, pero
fueron formadas de las declaraciones como aquellas de
Levitico 19:12: “Y no juraréis falsamente por mi nombre,
profanando asi el nombre de tu Dios” (Vea Ex0.20:17;
Deut.6:11; Num.30:2).

El enfoque de la ley hacia los juramentos era similar a su
enfoque al divorcio. El pacto Mosaico no orden¢ el divorcio,
sino busco regular y restringir lo que ya prevalecia.
Correspondientemente, la ley no originé los juramentos u
ordené a Israel jurar, pero indicé que cualquier juramento
debiera ser hecho por el nombre de Dios (Deut.6:13; 10:20) y
no debe ser falso (Lev.19:12; Zac.8:17; Mal.3:5). Pero estas
restricciones nunca tuvieron el propésito de ser entendidas
como permiso para mentir cuando no habia juramento. La ira
de Dios sobre todas las mentiras es abundantemente claro en
el Antiguo Testamento (Prov.6:17; 12:22).

Desafortunadamente, los Fariseos, en lugar de encontrar
las regulaciones de Dios con respecto al jurar en una
apelaciéon a la veracidad constante, vieron mdas bien una



Invitacion a una Revolucién Espiritual 78

escapatoria para el engafio. La confianza de su tradicion era:
“No te perjures cuando el nombre de Dios esté involucrado”,
“Ante el Sefior” fue la frase operativa de su perversion. Para
facilitar su deshonestidad, los Fariseos hicieron distinciones
sofisticadas entre juramentos obligatorios y juramentos no
obligatorios (Mat.23:16-22). Estos hipdcritas tenian una
cautelosa preocupacion por evitar el perjuro (como ellos lo
definfan) pero no tenfan ningtin compromiso con la

honestidad, la sinceridad y el amor al préjimo.

Es una de las tragedias de esta secciéon del sermén que
haya sido reducido a un poco mas que un campo de batalla
sobre la permisividad de los juramentos judiciales. El mal
que Jesus ataca en Su prohibicién de jurar (Mat.5:34) no los
juramentos, sino el engafi6. El destruye los juramentos vanos
de los Fariseos junto con sus sutilezas engafiosas al observar
que no hay nada por lo ellos pudieran jurar (el cielo, la tierra,
Jerusalén, sus propias cabezas) que no esté finalmente atado
a Dios y a Su Poder (Mat.5:34-36; 23:16-22). El Sefior esta
enfatizando simplemente la verdad esencial que cada
palabra que pronunciamos es “ante Dios” y sujeta al juicio
divino (Mat.12:36-37). Sin embargo, un simple enfatico “si” o
un “no” no coloca a los hombres sobre una menor obligacion
a decir la verdad y a honrar sus promesas que el juramento
mas severo. Los juramentos nunca estuvieron disefiados para
aumentar la obligacién del que juraba decir la verdad (que ya
existia) sino para dar una mayor seguridad a los que los
recibian (Heb.6:13-18).



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 79

¢Cuales son las lecciones précticas que aprendemos de
esto? Algunos han visto aqui una fuerte advertencia contra la
profandidad. Una buena leccién sobre ese tema seria este.
Estamos sin duda ante una generacién blasfemosa.

Hastiados con pequefas blasfemias y buscando unas mas
grandes, escuchamos a diario el vocabulario urbano de
nuestra ciudad con un ataque ferozmente sacrilegioso sobre
palabras tales como Dios, Cristo, el Cielo, el infierno, la
salvaciéon y la condenacién. Nuestra falta de conciencia al
pronunciar los nombres santos nos ha costado nuestro
sentido de reverencia y con el nuestro sentido de
humanidad. Pero la profanidad no es el objetivo principal de
nuestro Sefior aqui. Su preocupacién es la honestidad — la
absoluta y total honestidad.

Lo que debemos a nuestro hermano o préjimo es la
verdad en todas nuestras palabras o no emitamos ninguna
promesa del todo. Hay muchas tentaciones para mentir y ser
deshonestos. La ira, la culpa y la codicia nos mueven a estirar
la verdad hasta romperla. El egoismo y la lujuria entran en
nosotros para romper los votos solemnes del matrimonio. La
irreflexién nos lleva a olvidar como algo sin importancia las
promesas que hacemos dia a dia a los demas. Algunos
Cristianos se han apartado muy lejos de su integridad al
realizar acusaciones infundadas y afirmaciones sin
fundamento. Otros se han apartado de su honor a través de
compromisos  incumplidos. Semejante conducta es



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 80

inaceptable para un ciudadano del reino. Servimos a un Dios
que no puede mentir (Tito 2:1) y debemos traer a Su servicio
una honestidad transparente y verdadera (Col.3:9; Efe.4:15,
25).

No debemos cerrar este estudio sin tratar con una cuestién
obvia y sin resolver. ;Prohibe Jestis por Sus palabras “No juréis en
ninguna manera” el realizar alguna clase de juramento? Ha
existido en mi corazén una larga recepciéon para tal conclusion,
pero el contexto méas amplio del Nuevo Testamento levanta
algunas serias preguntas sobre ello. No estamos tan perplejos por
el reconocimiento que Dios (Hech.2:30; Heb.6:17; 7:20-21), Su Hijo
(Mat.26:63-64) y Sus angeles (Apoc.10:5-6) han hecho juramentos,
sino con el hecho que las epistolas de Pablo estan bastante
salpicadas con expresiones semejantes a juramentos que no
podemos explicar de otra manera (Rom.1:9; 9:1; 2 Cor.1:23; 11:31;
Gal.1:20; Fil.1:18: et al).

¢{Cémo podemos reconciliar la evidente practica de Pablo con
la prohibicién de Jestis? Primero, creemos, al reconocer algunas
aparentemente absolutas pronunciaciones resultan no ser
juramentos cuando todas las Escrituras son consideradas
(Mar.10:11-12 y Mat.19:9; y 2 Tes.3:10) Y segundo, al reconocer que
Jests esta tratando en este contexto con los juramentos mentirosos
de los Fariseos y no con los juramentos solemnes de los que
quieren decir la verdad bajo cualquier circunstancia pero que
encentran en ocasiones que los demds estdn en necesidad de una
garantia especial. Cada Cristiano debe sopesar este asunto muy
cuidadosamente, recordando que él no esté obligado a jurar, sino a
hablar la verdad.



Una Idea Cuyo Tiempo no ha Llegado

Si Jesus estaba intentando formular principios éticos por
los cuales pudiera atrapar el espiritu de Su época, El
ciertamente fue un fracaso. Sus ensefianzas eran extrafias y
prematuras y estimularon la animosidad aun en la nacién de
Israel. Pero el Hijo de Dios habia siempre conocido que “el
tiempo” para su ensefianza nunca llegaria en la historia.
Como El lo observé aun ante Sus hermanos incrédulos: “Mi
tiempo atn no ha llegado, mas vuestro tiempo siempre esta
presto. No puede el mundo aborreceros a vosotros; mas a mi
me aborrece, porque yo testifico de él, que sus obras son
malas” (Juan 7:6-7).

La ensefianza ética de Jestis no es menos extrafia para
nuestra propia era, y no ha existido expresién mas radical de
la justicia del reino que en las ultimos dos de Sus seis
grandes contrastes entre las distorsiones de los Fariseos y la
Voluntad de Dios (Mat.5:38-48). Estas palabras han
estimulado mas controversia que todo el resto del sermén
puesto junto y muchos esfuerzos para explicarlas han
tnicamente servido para distorsionarlas y despojarlas de
toda su fuerza. Quizas seria util como una introduccién a la
ensefianza de Jests sobre el amor al préjimo mirar en
algunas de las controversias que se han formado a su
alrededor. Ha existido un muy amplio desacuerdo sobre
cuan extensa una aplicacién debiera ser hecha al principio
del amor al préjimo. Algunos han dicho que la ensefianza de



Invitacion a una Revolucion Espiritual 82

Jestis inicamente aplica a las relaciones “personales” y otros
han contendido que esta debe aplicarse a cada faceta de la
vida del Cristiano. En apoyo del concepto mds dominante
por una aplicaciéon reducida a las relaciones hacia el préjimo
de “uno a uno”, Carl F. H. Henry ha escrito lo siguiente: “En
los circulos de Empresarios Cristianos es a menudo dicho
que el Sermon del Monte es el cédigo excelente de ética para
el éxito en los negocios. Pero el hecho que un gran hombre
de negocios que conduce su empresa por la ética del Sermon
— entregando dos prendas cuando se lo pidan
gratuitamente, no resistiendo al hombre violento, pronto se
encontrard irremediablemente en deudas y tendra que cerrar
su negocio... Una nacién que gobierna sus asuntos por la ley
de las relaciones con el préjimo — actuando tnicamente
sobre el principio de un amor no requerido, entregando
doble medida cuando sus enemigos lo demanden, y
comprometida a la no resistencia contra sus agresores — esta
en un proceso de suicidio nacional” (Christian Personal Ethics,
Pdgs.322-323).

Dietrich Bonhoeffer dio una expresiéon al concepto
opuesto en su pequefio libro The Cost of Discipleship: “Este
dicho de Jests remueve a la Iglesia de la esfera de la politica
y laley. La Iglesia no debe ser una comunidad nacional como
el antiguo Israel, sino una comunidad de creyentes sin lazos
politicos o nacionales. El Antiguo Israel habia sido ambos —
el pueblo elegido de Dios y una comunidad nacional, y fue
por lo tanto, Su voluntad que ellos confrontaran la fuerza con



Invitacion a una Revolucién Espiritual 83

la fuerza. Pero con respecto a la Iglesia esto es totalmente
diferente: La Iglesia tiene un estatus politico y nacional
abandonado, y por lo tanto, debe pacientemente soportar la
agresion.... Pero esta distincién entre persona y oficio no es
algo totalmente extrafio a la ensefianza de Jests. El se dirige
a Sus discipulos quienes lo han dejado todo por seguirle, y el
mandato de la no violencia aplica igualmente a la vida
privada y al deber ptblico. El es el Sefior de la vida, y
demanda una alianza sin divisiones. Ademas, cuando esto
tiene que ver con la practica, esta distincion levanta
dificultades insolubles. ;Estoy actuando tnicamente como
persona privada o dnicamente en una capacidad publica?...
¢No soy siempre un individuo, cara a cara con Jests, aun en
el reconocimiento de mis deberes ptiblicos?” (Pag.121-124).

(El principio del amor aplica a cada aspecto de los tratos
del Cristiano con los demds o esta limitado a ciertos tratos
personales Unicamente? Esta es una pregunta que se ha
planteado una y otra vez a través de los siglos y es una con la
que el ciudadano del reino debe luchar y decidir. No hay
lugar para el refugio de esta misma préctica fundamental.

Preguntas han sido levantadas sobre si al Cristiano le
estd prohibido todo derecho de auto defenderse en las
relaciones personales o si le es requerido someterse al malo
tnicamente cuando es atacado o maltratado por causa del
evangelio. Martin Lutero tuvo unos interesantes comentarios
sobre este tema en su Table Talks: “Si alguien irrumpe en mi



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 84

hogar e intenta hacer violencia a mi familia o contra mi
mismo o causar cualquier dafio, Me veo obligado a
defenderme a mi mismo y a mi familia en mi capacidad
como amo y cabeza de la familia. Si los delincuentes o
asesinos han tratado de dafiarme o causarme violencia
injusta, yo deberia haberme defendido y haberles resistido en
el nombre del principe a quien estoy sujeto. Debo ayudar al
principe a limpiar este pais de malos individuos. Y si tengo la
fuerza para cortarle el cuello a este bandido, es mi deber
tomar el cuchillo contra él... Pero si soy atacado; por causa de
la palabra divina, en mi capacidad como un predicador,
entonces, debo soportarlo y permitir que Dios castigue a mi
agresor y me vengue”.

Todo esto debiera ayudarnos a ver que tenemos algunas
preguntas dificiles con las que luchamos en nuestro esfuerzo
por entender la verdadera demanda de la justicia del reino a
este respecto. Y mientras luchamos intensamente por
entender y aplicar estas desafiantes ensefianzas, debemos
constantemente estar en guardia contra la tentaciéon de
simplemente racionalizar cualquier cosa que parezca pesada
y poco atrayente. No podemos descartar las ensefianzas de
nuestro  Seflor = meramente porque nos  parecen
revolucionarias. Ciertamente nunca ha existido un maestro
en la historia humana mas en desacuerdo con todo lo que los
hombres en su sabiduria han pensado ser lo correcto que
Jestis de Nazaret.



La Venganza no es Nuestro Proceder

“Pero yo os digo: no resistais al que es malo” (Mat.5:39).
Aunque mucha controversia rodea esta seccion del sermoén,
nuestra primera tarea es dejar de lado las interpretaciones e
intentar entender en su forma mas elemental el punto que
Jests esta haciendo.

En Mateo 5:38-42 Jests amplia el alcance y profundiza la
aplicacién del principio del amor al préjimo. El ahora se ha
movido del tratar con los problemas del mal en nosotros
mismos, al desafio de resistir el mal en los demds. Es un
deber para el ciudadano del reino retener toda agresion hacia
el inocente, pero ;Qué demanda el amor de él cuando otros,
lejos de ser inocentes, intentan abusar y dafarlo?

Los Fariseos habian resuelto el problema muy
atractivamente. Ellos simplemente escogieron un estatuto del
Antiguo Testamento que regia la cantidad del pago que
podia ser exigida en la ley a cambio del dafio hecho en
particular y lo volvian en un derecho por la venganza sobre
sus adversarios.

El propésito de la ley del Antiguo Testamento por la
retribucion era doble. Esta ley estuvo disefiada para detener
y disuadir la practica mala (Deut.19:20-21). También esta ley
ayudé a controlar la disposicién de los hombres a exigir un
castigo airado desproporcionado con la ofensa cometida



Invitacion a una Revolucion Espiritual 86

(Ex0.21:23-24). La ira producida en la injusticia podia
tacilmente estar fuera de control y el castigo requerido ser
totalmente exorbitante. La ley de Dios para Israel pretendia
que semejantes excesos que Unicamente incitaban a un
circulo interminable de odio y violencia fuesen restringidos.
Es también muy importante observar que esta justicia no
debia ser administrada en forma privada sino impuesta
tnicamente por los jueces establecidos de Israel (Deut.19:18).

Los Fariseos evidentemente vieron en las palabras de la
ley que ellos tan a menudo citaban (“Ojo por ojo, y diente
por diente”) un derecho para la venganza personal. En lugar
de entender esta como una declaracion de una maxima
posible retribucion bajo la ley, un control sobre el exceso,
ellos la sostenian como un derecho personal minimo. Al
igual que en la escena de Shylock en la novela de
Shakespeare, estos hipdcritas inmisericordes, exigian su
“libra de carne”.

En contraste con la ensefianza de los Fariseos que
establecian el derecho de la venganza personal y represalias,
Jestis dice, “No resistéis al que es malo”. Luego contintia Su
declaraciéon del principio con cuatro muy dramaticas
ilustraciones de ello.

Es imprescindible que consideremos la prohibicién de
Jesus (resistir al que es malo) en el contexto de Su sermon, y
en cierta medida, en el contexto més amplio del Nuevo
Testamento. El interés de Jestis en toda esta seccion



Invitacion a una Revolucién Espiritual 87

(Mat.5:21-48) es la ejecucion del principio del amor al
préjimo. En el registro de Lucas sobre el sermén del Monte,
las ilustraciones de Jestis de Sus principios son precedidas
por el mandamiento de amar a los enemigos y contintia con
la amonestacién, “y como queréis que hagan los hombres con
vosotros, asi también haced vosotros con ellos” (Luc.6:27-31).
Quizas esto nos ayudard a entender que el Sefior no esta
refiriéndose a una doctrina de una mera no resistencia sino
simplemente usando una serie de declaraciones muy
llamativas para acentuar nuestra obligacién a nunca tomar
represalias por las equivocaciones cometidas contra nosotros,
y nunca retener el bien de aquellos que nos han hecho dafio
injustamente. No debemos hacer que estas declaraciones
caminen en cuatro pies.

Cuando Jests instruye a Sus discipulos no resistir a los
malos, El no esta diciéndoles que nunca hagan algo para
restringir el mal en otros. Una interpretacion de esa manera,
impediria aun una palabra de reproche. El Sefior ensefio de
otra manera en Mateo 18:15-17 y El mismo reprendi6 al
alguacil quien le dio una bofetada durante Su juicio (Juan
18:23). Con lo que nuestro Salvador estd interesado en estos
versiculos es que nunca debiéramos resistir el mal con el mal.
Esto es exactamente como Pablo declara el principio en
Romanos: “No paguéis a nadie mal por mal.. No seas
vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal” (Romanos
12:17, 21). Este es el funcionamiento natural de amar al
préjimo como a uno mismo, y la apelaciéon a hacer hacia los



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 88

demas lo que deseariamos que se haga por nosotros mismos.
Cualquier cosa que hacemos en respuesta a su mal debe ser hecho
en nuestra actitud a amarles, no de algin deseo de venganza o
interesados en nuestra propia auto defensa. Me parece que este
principio no impediria la utilizaciéon de incluso algunos medios
para evitar a otros de infligirnos dafios injustos pero siempre
tendrian que ser administrados en el amor al ofensor y nunca usar
cualquier recurso egoista o vengativamente.

De manera que estas dramaticas declaraciones de Jests en las
que El ha logrado ciertamente atraer nuestra atencién, El nos esta
diciendo: Que es mejor poner la otra mejilla a la persona que nos
ha abofeteado que hacerle dafio; que es mejor entregarle tu capa al
hombre que equivocadamente te ha demandado tu tanica que
hacerle dafio o retener lo que él realmente necesita; es mejor ir con
alguien dos millas que equivocadamente te obligue que hacerle
dafio o fallar en ofrecer la ayuda que realmente necesita; es mejor
dar al que te pide que tratarlo tan mal que le rehtuses lo que
verdaderamente requiere en tiempos de su dificultad.

Si esto le suena como si estuviéramos disminuyendo la fuerza
de estos mandamientos, por favor recuerde que la instruccion de
Jestis fue “Al que te pida, dale” (Mat.5:42) no esta sin alguna
reserva. Pablo dijo, “Si alguno no quiere trabajar, tampoco coma”
(2 Tes.3:10). Aun esta amonestaciéon de Pablo no es punitiva sino
motivada por el amor. Y recuerde, también, que vamos a tener
mas que suficiente que nos va a desafiar a mantener nuestros
corazones libres de todo egoismo cuando determinamos como
debemos tratar con amor a los que nos tratan injustamente y a
menudo violentamente.



Un Mandamiento Inconcebible

Con cada avance en sus declaraciones desde el versiculo
21, Jests va realizando una mordedura cada vez mas grande
del ego humano. Cada nuevo contraste entre las perversiones
populares Farisaicas y la verdadera demanda del reino de
justicia ha servido para aumentar el desafio moral. Lo que el
Serior al final ordena en la sexta y tltima de estas antitesis
debe haber asombrado a Su audiencia (Mat.5:43-48). El ha
pronunciado lo inconcebible cuando dijo: “Mas yo os digo,
amar a vuestros enemigos” (Mat.5:44). Para muchos de Sus
oyentes semejante consejo debe no tnicamente haberles
parecido inconcebible, sino imposible — y contrario al
mismo concepto de la justicia.

Ahora por primera vez en su sermoén, Jestus ha
pronunciado la palabra que mejor sintetiza el principio que
fundamenta todo Su mensaje. El ha conducido en un nivel
ascendente de lo que el amor prohibe en el trato hacia los
demas (aun hacia aquellos que nos agreden) a lo que el amor
demanda de nosotros positivamente. Y Quienes entre Su
audiencia, en aquel entonces o ahora, pudieron haber
anticipado que el viaje no se terminaria hasta que El hubiera
demandado de ellos la cosa mas dificil de todas — amar a los
mismos que mas somos atraidos por el odio — nuestros
enemigos. Finalmente, el Sefior no ha dejado lugar para el



Invitacion a una Revolucion Espiritual 90

“yo” de todo. “Enemigo” era una idea dificilmente extrafia
para los Judios del primer siglo. Para el tiempo de Jesus
habia una enemistad palpable que se habia adherido a la
pared divisoria que era la ley de Moisés (Efe.2:14-15). El
pueblo de Israel habia sufrido mucho de un mundo hostil y a
menudo habian considerado con desprecio al paganismo
ignorante y a la inmoralidad flagrante de los Gentiles. Los
Gentiles no iban a ser lentos a reaccionar frente a ellos. Los
Fariseos, con su fervor separatista no eran ignorantes de la
demanda de la ley que los hijos del pacto debian amar a su
préjimo como a si mismos (Lev.19:18), pero entendieron que
su obligaciéon terminaba en los limites de Israel. Tenian
mucho odio mas alla de sus fronteras y muchos en la nacién
sostenian que no era Unicamente su privilegio sino su
obligacién sentirlo asi.

El hecho que los Fariseos estaban conscientes del
mandamiento de amar pero tropezaron en la definicién de
quien era su “préjimo” como es evidenciado en la
conversacion con cierto intérprete de la ley (Lucas 10:25-29).
El intérprete conocia la férmula pero todavia habia que
realizar la correcta aplicacion de ella.

Pero ;Cémo y porque los maestros en Israel venian a
concluir que la ley ordenaba odiar al enemigo? Esto pudiera
haber estado involucrado en las “guerras santas” de
exterminio que Dios ordené a Israel emprender contra las
naciones Cananeas (Deut.20:16-18), o en los Salmos



Invitacion a una Revolucién Espiritual 91

imprecatorios (“;No odio, oh Jehova, a los que te aborrecen,
y me enardezco contra tus enemigos? Los aborrezco por
completo; Los tengo por enemigos” (Salmos 139:21-22.
Observe cuidadosamente el Salmo 109). Sin embargo,
aunque dificiles y perplejos a los problemas que estos hechos
presentan, la ley no distingue en el asunto del amar al
projimo entre el Israelita y el extranjero (Lev.19:18 con 19:33-
34) y no aconseja el odio y la venganza para el enemigo (Job
31:29-30).

Siempre me ha impresionado que cuando Pablo buscé
instruir a sus hermanos en su trato hacia los enemigos, él no
sinti6 la necesidad de una nueva revelaciéon sino extrajo
rapidamente del libro de Proverbios: “... si tu enemigo
tuviere hambre, dale de comer; si tuviere sed, dale de beber”
(Rom.12:20; Prov.25:21). No hay porcion del Antiguo
Testamento que mas directamente dirija el problema de la
actitud de Israel hacia sus enemigos que el libro de Jonas. Los
Asirios eran un pueblo brutal, enemigos de Dios y de los
hombres, pero Jehova los amaba y El quiso que Su siervo
Jonéas debia hacer lo mismo (Jonas 4:9-11).

Sin embargo, si después de esto, encontramos dificil
creer que la ley no aconsej6 la enemistad hacia los enemigos,
nos queda tunicamente confiar en el Hijo de Dios quien
reprende esta idea como una interpretaciéon equivocada de la
ley y totalmente inconsecuente con la naturaleza y el
proposito de Dios. Fue una ensefianza como esta que hizo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 92

que la nacién estuviera tan mal preparada para la venida de

un reino pacifico.

Si Jestis hubiera dicho a sus seguidores a amar a su
“projimo” ellos pudieran haber continuado en sus antiguos
estrechos pensamientos, fallando completamente en
comprender la naturaleza singular de este amor. Pero
cuando, El les ensefia a amar a sus enemigos, ellos pudieran
estar sorprendidos pero ciertamente bien instruidos. Como el
escritor Kierkegaard observd, el evangelio ha vuelto
imposible que alguien se equivoque sobre la identidad de
quien es el préjimo. Si amamos a nuestros enemigos,
entonces, ciertamente no habrd ningtn miembro de la raza
humana, por muy diferente, por muy distante, por muy vil
que sea al que no le debamos lo mejor que podamos
ofrecerle.



Una Clase Diferente de Amor

El amor al cual Jests llama a Sus seguidores es uno que
supera lo ordinario. Los antiguos “afectos” que antes hemos
conocido son un prefacio insuficiente para las nuevas
lecciones que debemos aprender. Los lazos familiares, la
devocion entre amigos, la pasion entre conyuges, son afectos
“naturales” tan comunes a los hombres que su ausencia son
una sefial de degeneraciéon sub-humana (Rom.1:31). Amar a
aquellos que nos aman no les da ninguna distincién especial
a los hijos del reino. Como Jests observa, aun semejantes
“clases bajas” de personas como los publicanos y los Gentiles
eran capaces de intercambiar semejante clase de amabilidad
(Mat.5:45-47).

El “amor” del reino de justicia es extraordinario, no
meramente en intensidad, sino en clase. Es un amor de un
orden diferente y mayor. Mucho de la dificultad que
sufrimos en nuestros esfuerzos para entenderlo viene de una
errénea suposicion que este es del mismo género como
nuestros afectos naturales, construido sobre una mutualidad
fuerte, una profunda atraccién, experiencias e intereses
compartidos. ;Cémo, nos preguntamos, debemos sentir un
calido afecto por aquellos que estan haciendo lo mejor que
pueden para destruirnos? Nuestros enemigos no inicamente
nos resultan inatractivos, sino también su conducta nos es
despreciable. Somos repelidos tanto por sus acciones como



Invitacion a una Revolucion Espiritual 94

POr sus personas.

Evidentemente las antiguas reglas no aplican aqui. Un
amor por los adversarios de uno no puede ser construido
sobre las emociones. El amor que puede incluir a los
enemigos no se origina en la tierra. Los hombres, aun en sus
momentos més heroicos, han tinicamente conseguido amar a
los nobles (Rom.5:7). Dios, por otro lado, ha amado
consistentemente a Sus enemigos, envidndoles lluvia y
tiempos fructiferos a buenos y malos por igual (Mat.5:45).
Esta bondad de la buena voluntad de Dios nada tiene que
ver con las cualidades atractivas encontradas en nosotros.
Hemos tenido éxito al volvernos moralmente repugnantes
ante los hombres (Eccl.7:20; Rom.3:9-18), y es muy poco
probable que en esta vida podamos entender como la
naturaleza Santa de Dios es repelida por nuestros caminos
impios. El anhelo de los hombres por el amor de Dios surge,
como debe, a causa de Su carécter lleno de gracia y buena
voluntad. En Su misericordia, Fl quiere hacer el bien a
aquellos cuyas mismas vidas son una ofensa a Su naturaleza.
El ha amado al que no se puede amar. Cuan verdaderamente
Pablo ha escrito, “Mas Dios demuestra su amor para con los
hombres, en que siendo atn pecadores, Cristo murié por
nosotros” (Rom.5:8).

El poder que abre a los ciudadanos del reino de los cielos
la habilidad para amar en semejante forma libre de egoismo
es el ejemplo de Su Padre. Hay una fortaleza asombrosa



Invitacion a una Revolucién Espiritual 95

sobre El que ha creado todas las cosas. Los Cielos declaran
Su gloria (Sal.19:1). EI universo testifica a Su poder eterno y
deidad (Rom.1:20). Pero no es en la grandeza de Su poder
creativo que conocemos verdaderamente a Dios (1 Rey.19:11-
12). La completa y final revelacién fue reservada para Uno
que ha venido en “debilidad” (1 Cor.1:17) y se despojé asi
mismo por causa de otros (Fil.2:5-11). Jestis inicamente ha
revelado al Padre en su plenitud (Jn.1:18) y solamente
cuando le hemos visto a El, entonces, hemos visto a Su Padre
(Jn. 14:6-7). Nunca hemos mirado més planamente en el
rostro del Dios viviente que cuando nos encontramos por la
fe al pie de la cruz y escuchamos a Su Hijo suplicar
misericordia a los hombres que lo asesinaban. Aqui esté el
poder. Aqui esta la deidad. No negamos Su fortaleza fisica
absoluta. No podemos resistir a Su sabiduria. Su justicia
perfecta nos llena con un asombro reverencial. Pero cuando
hemos encontrado acceso a través de Cristo a “las cosas
profundas de Dios” (1 Cor.2:10) sabremos que no hay mas
verdadera descripcion del caracter divino que la afirmacion
de Juan, “Dios es amor” (1 Jn.4:8).

Los hombres que han sido los beneficiarios de semejante
inmerecido amor debieran ser capaces de comprender y
aplicarlo a otros. Ciertamente, “Nosotros le amamos a él,
porque él nos amo6 primero” (1 Jn.4:19). Pero este amor, es un
amor de la voluntad, no de las emociones. Nuestro Salvador
no nos estd pidiendo que tengamos un afecto cédlido por
nuestros enemigos. De hecho, nuestro éxito en amarles



Invitacion a una Revolucién Espiritual 96

verdaderamente estd directamente dependiente sobre
nuestra habilidad para separarnos de su conducta y
responder a su verdadera necesidad mdas bien que a su
conducta. En su comentario sobre el Evangelio de Mateo,
William Barclay ha dado una muy apta descripcion de este
clase de amor Celestial: “Agape [amor] no significa un
sentimiento del corazén, sobre el cual no podemos hacer
nada, y que viene espontineamente; significa la
determinacién de la mente, por medio del cual, logramos con
esta buena voluntad invencible aun hacia aquellos que nos
dafian e injurian” Esta es la clase de determinacién moral
que debe venir al final para convertirse en el fundamento de
todos nuestros otros afectos. Esta debe ser la fuerza
sustentadora sobre el que es construido el amor profundo del
matrimonio y la familia, el compafierismo de los amigos, y
sobre todo, la comunién de los santos.

“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que esta
en los cielos es perfecto” (Mateo 5:48). Hay algo
inmensurablemente grandioso asi como inquietante acerca del
llamado a ser como Dios. La posibilidad emociona mientras que el
desafio espanta. La perfeccién a la que Jestis promete y ordena a
Sus discipulos no se refiere a la justicia perfecta de Dios sino a la
plenitud y lo completo de Su amor. Nuestra imperfecta y selectiva
buena voluntad debe ser ampliada para incluir a todos los
hombres. Semejante amor no se compré a un bajo precio. El dolor
y la agonia estuvieron envueltos. Pero debemos crecer para ser
semejantes a nuestro Padre o de lo contrario ceder al derecho de
ser llamados Sus hijos (1 Jn.4:7-8).



:Debemos Siempre Amar a Nuestros
Enemigos?

El amor requerido de los discipulos del Sefior es radical.
Es mucho mas que la cortesia que le evita a uno la rigurosa
venganza personal sobre sus enemigos. Es una buena
voluntad positiva que le lleva a uno a orar y trabajar por el
bien ultimo de sus adversarios (Mat.5:44; Luc.6:35). No es
sorprendente, por lo tanto, que los hombres batallen contra el

impacto de este mandamiento.

¢Deben los ciudadanos del reino siempre actuar para el
bienestar eterno de los demas? ;Debe esta ser su actitud
cuando su propiedad o aun su vida estd siendo amenazada?
¢Debe el discipulo como un oficial pacifico, soldado, madre,
etc., continuar gobernando su conducta por este principio
altruista y redentivo?

Esta pregunta ha rasgado los siglos con controversia,
algunos argumentando que el principio del amor del Sermén
del Monte es absoluto y universal, otros defendiendo varias
excepciones. Por dos siglos después de la muerte de los
apostoles, ningtin escritor existente aprob6 la participacion
del Cristiano en la guerra. Siguiendo al reinado de
Constantino, cuando el ahora Imperio “Cristiano” estuvo
bajo ataque por las multitudes Barbaras, Agustin y otros,
aunque no dejando de aconsejar a la no violencia personal,
permitieron, y a menudo, instaron, al Cristiano a participar



Invitacion a una Revolucion Espiritual 98

en “guerras justas” como agentes del estado civil. Agustin
defendio tal guerra como una guerra defensiva como ultimo
recurso ejercido por la autoridad constituida por causas
justas, a través de medios justos, y para fines justos (Roland
Bainton, Christian Attitudes Toward War and Peace, Pags. 66,
67, 89-100). Las voces principales de la Reforma sostuvieron
el concepto de las “guerras justas”, justificando el
involucramiento del Cristiano en el combate militar por la
referencia de las guerras de Israel y al hacer una distincion
entre el discipulo como un individuo y el discipulo como un
agente del estado.

No existe forma fécil para resolver la pregunta de si el
Cristiano debe siempre amar a sus enemigos,
envolviéndonos como esta lo hace en las cuestiones dificiles
de la relaciéon del Cristiano al estado y el derecho individual
de auto defenderse. No obstante, creemos que la respuesta a
esta pregunta que hemos planteado debiera recibir un

2z’
1 .

rotundo “S

Cuando uno argumenta el derecho no restringido a auto
defenderse contra la ensefianza de Mateo 5:38-48, el
mandamiento del Sefior a esforzarse por el ultimo bien del
enemigo de uno ha sido efectivamente anulado. Excluyendo
el derecho a la legitima defensa en casos de ataque por causa
del Evangelio, el Cristiano es virtualmente dejado en la
posicién practicamente imposible de tener que rapidamente
y con precision determinar el motivo de su agresiéon. Estamos



Invitacion a una Revolucién Espiritual 99

contentos en decir que cualquier legitima defensa consistente
con el bien eterno de nuestro adversario es totalmente
admisible (Mat.7:12).

Cuando uno argumenta que las guerras de Israel
debieran establecer que un pueblo ordenado a amar a sus
enemigos puede también hacer la guerra contra ellos, por lo
menos debiera tomar en cuenta que se trataban de guerras de
agresion no provocadas, y muchas veces de exterminio que
se emprendieron al mandato de Dios (Ex0.23:31-32;
Deut.20:10-19). Estas guerras hablan mas del derecho del juicio
de Dios sobre los impios que sobre cualquier caso de “guerra
justa”. Es dificil, sino imposible, comparar las guerras modernas
con las guerras de Israel (Clouse, War: Four Christian Views, p.10).

La conduccién de “una guerra justa” por los hombres no
convertidos siempre ha sido un suefio mas que una realidad.
Existe dificilmente una guerra moderna, quizds ninguna, en la que
ambos lados no hayan en alguna forma clara violado el modelo de
una “guerra justa”. La guerra moderna nos ha obligado a
preguntarnos como la justicia puede ser impuesta al culpable y el
inocente preservado al bombardear las ciudades enteras o la
incineracién de todas las ciudades en un holocausto atémico. Y
aun sin esto no fuere el caso, permanece la carga imposible que el
concepto coloca sobre el Cristiano para conocer las cosas sobre los
conflictos Internacionales que a menudo no se vuelven
generalmente conocidos hasta después de afios.

Ninguna nacién abiertamente emprende una guerra injusta.
La justicia es siempre el clamor por el cual ellos agitan a los



Invitacion a una Revolucién Espiritual 100

ciudadanos a las armas. En el caso extremo, podemos estar
tratando en el estado civil con un instrumento de Dios el cual
existe por su autoridad permitida (Rom.13:1; Juan 19:11) y el cual él
usa como “vasos de ira” para mantener el orden en un mundo
impio (Isa.10:5-7, 12; Jer.25:9; Isa.12:4-6; Dan.4:17, 24-25; Isa.44:28;
45:1). Al final, estamos tratando con una institucion bajo una
comision limitada para actuar con justicia al castigar al malhechor
y proteger al inocente (Rom.13:1-7; 1 Ped.2:13-14). En cualquier
caso estamos en libertad para tener una relaciéon con la autoridad
civil, ingenuamente asumiendo que debido a que Dios la
“ordend”, estd siempre actuard de acuerdo a Su voluntad. Los
gobernantes de este mundo son frecuentemente descritos en las
Escrituras como los enemigos a los propésitos de Dios (Sal.2:1-2;
Dan.2:44). El surgimiento del nacionalismo a menudo ha hecho
patriotas sin sentido de Cristianos en todos los paises, y la lealtad
al gran Rey de todos es olvidada debido a la fiebre de un rigido
patriotismo.

En ningdn caso, nos es permitido apartarnos de nuestra
responsabilidad de nuestras elecciones morales sobre el estado y
de esta manera, escapar del compromiso que hemos hecho de
amar a todos los hombres. El reino de los cielos es una comunidad
de “toda tribu, lengua, pueblo y nacién” la cual debe cumplir la
vision profética de un lugar donde los hombres no se “adiestrardn
mas para la guerra” (Isa.2:4; 11:9). Si, en el servicio del reino de la
justicia, perdemos nuestras vidas, nada inesperado habré sucedido
(Luc.14:26). En cualquier circunstancia en que nos encontremos,
debemos amar a nuestros enemigos. {Si nuestras circunstancias
nos previenen de esto, entonces nuestras circunstancias deben ser
cambiadas!.



Una Vida Consagrada a Dios

El Quinto capitulo de Mateo contiene un estudio
profundo de la justicia del reino de los cielos (Mat.5:20-48).
Jestis ha comenzado atacando la postura hipdcrita de los
Fariseos en su punto mas aparente — su trato hacia los
demas. El deja claro que la verdadera justicia es una piedad
que alcanza la profundidad del corazén, examina los motivos
y actitudes, y no meramente las palabras y los hechos. Bajo
todo lo que FEl ordena, aunque nunca explicitamente
declarado, esta el esfuerzo practico del antiguo mandamiento
de amar al préjimo como a uno mismo. Aunque si el trato
completamente falto de amor de los Fariseos hacia los demas
fue la manifestacion mas obvia de su bancarrota espiritual,
no fue aqui donde comenzaban sus problemas. Es a esa area
donde la verdadera justicia comienza que el Maestro ahora
se dirige (Mateo 6).

Cuando Jests concluyé Su ensefianza sobre el amor al
préjimo, El habia elevado a sus oyentes al mismo trono de
Dios “Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre
que es esta en los cielos es perfecto” (Mat. 5:48). Aqui estd la
clave a toda piedad, ambas, la moral y la espiritual descansa
—no en nuestras relaciones hacia los demads sino en nuestra
relacion hacia Dios. “Amarés a tu préjimo como a ti mismo”



Invitacion a una Revolucién Espiritual 102

es el segundo de los grandes mandamientos; el primero es
“Amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazén, y con toda tu
alma” (Mat.22:35-37).

Los hombres han luchado a través de los siglos por
levantar un cédigo ético separado de la piedad. Pero, como
Schopenhauer una vez escribié: “Ensefiar la moralidad es
tacil. Encontrar una base para la moralidad es dificil” Tales
esfuerzos han fallado porque en la ausencia de un Dios
moral que se preocupa de la conducta moral de Sus
Criaturas, todo coédigo moral es arbitrario y sin sentido.
Ciertamente, si no hay tal Dios, es inconcebible que el
hombre pudiera aun existir como un ser moral. El seria
simplemente incapaz de entretener semejantes preguntas
éticas. El hecho que el hombre es moral, habla
elocuentemente de la existencia de un Dios moral.

Pero una ética de la conducta humana, aun tan grande y
verdadera como: “Amarés a tu préjimo como a ti mismo” no
puede descansar sobre si misma. Esto se vuelve sin sentido e
imposible separado de un profundo compromiso al Dios
sobre cuya naturaleza y voluntad depende toda la estructura
moral del universo. Los hombres que quieren tratar con la
moralidad, deben tratar con Dios. Esta es la razén porque la
ética del reino de los cielos no es posible cumplir excepto por
aquellos que estan adecuados para el reino. Su ética no
puede ser guardada por los hombres no convertidos.

Al finalizar el capitulo cinco, Jests ya ha tratado en gran



Invitacion a una Revolucién Espiritual 103

detalle con la verdadera justicia, pero la fuente de esa justicia
hasta ahora ha sido insinuada. Es el corazén de la justicia —
completamente y sin divisiones. Pero cuando el capitulo
alcanza su punto culminante en el llamado de amar a los
enemigos, uno es empujado a exclamar “;Cémo?” Y
mientras estamos preguntando, nuestra atencién es dirigida
al cielo. Es Dios quien tinicamente puede abrir la posibilidad
de semejante amor entre los hombres. Como Juan dice,
“Nosotros le amamos a él, porque él nos amé primero” (1
Jn.4:19). Los hombres, separados de Dios, podemos
reconocer en alguna medida la necesidad de amarnos los
unos a los otros en esta forma pura, pero nunca
encontraremos dentro de nosotros mismos la fortaleza
espiritual para cumplirla. Unicamente en un absoluto
compromiso con Dios esto es hecho posible.

Se necesita entenderse ademas que las demandas éticas
del reino no son un fin en si mismas. Como Jests lo dejo
claro antes de introducir esta nueva dimension de la justicia,
el propoésito de todo mandamiento ético es transformarnos a
la semejanza de nuestro Padre. De esta manera, si hemos
correctamente entendido lo que Jests esta diciendo, la
pregunta con la que finalizaremos cada dia no es, “;He
cometido asesinato o adulterio o esto o aquello?” sino més
bien, ;Ha estado Dios primero en mi vida hoy?” “;He
guardado Sus mandamientos?” “;He sido verdadero ante
E1?” “;Le Conozco mejor?” “;Soy méas semejante a EI?”



Invitacion a una Revolucién Espiritual 104

Los hombres siempre han sido lentos para entender que
el pecado mas fundamental de todos no descansa en nuestro
mal trato hacia los demads sino en nuestro rechazo insensato y
lleno de arrogancia para adorar y honrar a Dios por encima
de todo. Es a esta criminalidad c6ésmica de la que Pablo habla
en Romanos cuando habla del mundo pagano: “Pues
habiendo conocido a Dios, no le glorificaron como a Dios, ni
le dieron gracias, sino que se envanecieron en sus
razonamientos, y su necio corazén fue entenebrecido”
(Rom.1:21). Es debido a este crimen central que los hombres
han sido visitados por los horrores de la inmoralidad y la
inhumanidad (Rom.1:26-32), y no viceversa. La primera gran
tarea de los hombres, al buscar la justicia del reino de Dios es
tratar con Dios mismo, y €l tinico acercamiento que ha sido
aceptable a El ha sido uno de una absoluta humildad y
devocion.



El Problema del Orgullo

Quizds no hay més grande rival para el amor que le
debemos a Dios que el ego humano. El orgullo descansa en el
corazon de genio humano —el deseo perverso de los
hombres de querer “ser como Dios”, para sentarse en el
mismo centro de todo. Es la muerte de esa mente arrogante y
auto complaciente que siempre estd exaltandose contra el
conocimiento de Dios, lo que el evangelio demanda. Este
orgullo tiene sobre el una cualidad oscura pero espiritual. Es
un deseo de la mente, no de la carne. Su placer no se
encuentra en el mal cometido, sino en la misma idea de la
rebelién. En sus Confesiones, Agustin recuerda un tiempo de
su juventud cuando él y algunos de sus amigos robaron el
fruto del arbol de peras del vecino y con ellas alimentaron a
los cerdos. No fueron las peras lo que les atrajo, él dijo,
porque habia mejores peras en el hogar, sino la emocién de
tomar lo prohibido (Libro II, Capitulo 4).

Es a este problema central y critico del orgullo que Jests
ahora vuelve Su atencién cuando El comienza un estudio de
tres cosas que derribardn la verdadera devocion del
ciudadano del Reino a Dios (Mat.6:1-34). El introduce su
primer sermén (Mat.6:1-18) con un mandamiento que
establece el principio: “Guardaos de hacer vuestra justicia
delante de los hombres, para ser vistos de ellos” (La version
NK]JV traduce actos caritativos en lugar de justicia, pero hay



Invitacion a una Revolucién Espiritual 106

mucho mads evidencia textual para la ultima). Jestus luego
ilustra Su advertencia en tres dreas de la piedad religiosa —

las limosnas, la oracién y el ayuno.

Uno se pregunta en primer lugar que posible atraccion
podria tener las limosnas, la oraciéon y el ayuno para el
hombre orgulloso debido a que estas cosas estin tan
relacionadas con la humildad ante Dios y la preocupaciéon
desinteresada por los demads. Sin embargo, la advertencia de
Jests deja claro que aun la piedad religiosa puede ser
dirigida por la meditacion del orgullo en una auto
gratificante y egoista maldad. ;Qué habia ahi que atrajo a los
arrogantes Fariseos a las arcas del Templo y a las frecuentes
ocasiones para la oracién y el ayuno (Luc.18:10-12)? Habia la
esperanza de una auto elevacion. Porque en cada onza de
aparente humildad invertida por estos hipdcritas,
cosechaban una libra de vanagloria. En todo esto,
necesitamos ser advertidos que es eminentemente posible
realizar la misma cosa notable por la més corrupta de las
razones. La mera adoracion y la generosidad no confieren al
hombre un seguro refugio del mal. Satanas le seguira justo al
mismo lugar de oracién y volverd su misma adoraciéon en
pecado. Un hombre debe mantener su corazén puro y su
amor verdadero. Dios debe ser el objeto de todo.

Este nuevo principio declarado al principio puede
parecer extraio con la ensefianza de Jesds anteriormente
“Asi alumbre vuestra luz delante de los hombres” (Mat.5:16)



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 107

pero no existe ninguna contradicciéon verdadera. Hay un
mundo de diferencia entre hacer el bien de tal manera que
este refleje honor sobre Dios quien hace posible tal bondad, y
hacer el bien de modo que esto traiga honor sobre uno
mismo. No es el ser visto por los hombres lo que le preocupa
al Salvador, sino el deseo para ser vistos por ellos.

Podria no ser necesario declararlo, pero el verdadero
asunto aqui no es si agradar a Dios o agradar a los hombres
(un problema serio también) sino si agradar a Dios o
agradarnos a nosotros mismos. Es esta delicia insidiosa con
nuestra propia importancia que envenena toda nuestra
piedad. No es para el bien de ellos que deseamos ser vistos
por los hombres sino para el bien nuestro. El asunto es
simplemente resuelto si somos los suficientemente humildes
para desearlo. Como Bonhoeffer lo expresd, nuestra luz debe
ser vista por los hombres, pero ocultada de nosotros mismos.

El orgullo, la vanagloria, es la misma esencia de la
mentalidad anti-Dios. Los hombres consumidos por el
orgullo no pueden amar a Dios. El es su enemigo, su rival, el
tnico que esta de pie donde ellos quieren estarlo. El orgullo
nos previene de amar los demdas. Todos los hombres son
vistos como rivales desde nuestra propia perspectiva de
nuestra posicion de honor. Los demas no pueden ser tratados
como amigos, mucho menos los hermanos. Ellos pueden ser
tolerados Unicamente como siervos de nuestra propia
vanidad —herramientas que deben ser descartadas cuando



Invitacion a una Revolucién Espiritual 108

ellas dejen de servir a su propodsito. Aun los inmorales
mundanos, atrapados en la lujuria de la carne, pueden
disfrutar de alguna camaraderia con estos siervos terrenales,
pero el hombre orgulloso es negado atin a eso.

La cosa mas crucial sobre el orgullo es su sutileza. Este puede
facilmente ser alimentado en los mismos esfuerzos que nos hace
acabar con el. Primero somos negligentes en nuestra vanidad
abierta. Luego repetimos nuestra arrogancia. Luego con orgullo
observamos cudn valiente y completamente hemos dejado
nuestros antiguos caminos atrds. Luego “vemos a través” del
engafio del orgullo y nuevamente nos llenamos de remordimiento.
Luego viene a nosotros un sentimiento petulante de auto
satisfaccion lenta y progresivamente que somos tan rapidos en
atrapar el orgullo en su sutil esfuerzo para recuperarnos. El
proceso sigue en forma interminable. Al orgullo no le importa dar
terreno mientras el mantenga la fuerza.

(Coémo entonces podemos escapar de ésta auto estimacion
arrogante que hace imposible conocer a Dios o amar al préjimo?
No al concentrarnos en ello. El hombre no es humilde porque
piensa tan poco de si mismo, sino porque €l no piensa de si mismo
del todo. El orgullo muere tnicamente cuando el ego es olvidado;
y nos olvidamos de nosotros mismos en vista de una lealtad y
devocién mds grande. La antigua arrogancia, la auto vanidad
habra muerto cuando Cristo nos llene de modo que ya no hay
ningdn espacio para nadie mas (Gal.2:20; Col.3:3:3) — cuando
podamos decir, casi sin pensarlo, “Cristo me es todo” (Col.3:11b).
jQué dichoso pensamiento!.



El Sonido de las Trompetas

En el Sermén del Monte, Jestis no establece algunas
instituciones especificas sobre la adoracién. Al tratar
simplemente con principios, El les ilustra con expresiones de
piedad religiosa ya previamente familiarizadas con Su
audiencia (observe Mat.5:23).

Las limosnas, como la oracién y el ayuno, no era algo
nuevo para Sus oyentes. La ley de Moisés no dejaba dudas
sobre la preocupacion de Dios por el pobre. Provisiones
especiales eran hechas para las necesidades de ellos
(Ex.23:11; Lev.19:9-10). Una bendicién era pronunciada sobre
los que recordaban a los pobres (Sal.41:1) y una maldicién
sobre el que no lo hacia (Prov.21:13).

Sin embargo, dar al pobre, tal como las otras expresiones
de devocién a Dios podria volverse desagradable cuando era
hecha con un motivo perverso. La ausencia de un corazén
consagrado a Dios en lo que hacemos por otros contamina
todo. Por supuesto, si el amor al dinero es el problema del
hombre, dar todo lo que le pertenece al pobre podria bien ser
la  solucion  (Mat.19:21), pero dar caridades no
necesariamente es una respuesta para el hombre orgulloso (1
Cor.13:3).

Esto puede tinicamente servir para inflar el ya presente
enorme ego. Es a ese asunto que Jesus se dirige asi mismo en



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 110

la primera de Sus ilustraciones sobre la hipocresia religiosa
(Mat.6:2-4).

“Cuando, pues, des limosnas, no hagas tocar trompeta
delante de ti, como hacen los hipdcritas en las sinagogas”
(Mat.6:2). Dos poderosos medios de evitar a los hombres de
la vanagloria son declarados aqui por el Salvador. El primero
es, no soples en el cuerno (trompeta) cada vez que haces el
bien. Es decir, no lo promociones ante los demas.

Es poco probable que los hipdcritas a los que Jests se
refiere, fueran tan ostensibles en ciertamente sonar una
trompeta cada vez que entregaban una moneda al pobre. El
Sefior simplemente estd usando una figura de lenguaje. Hay
una mas sutil y efectiva forma de lograr la publicidad para

su generosidad sin parecer un necio.

Cuando Jests habla de “las sinagogas” y “calles” como
el sitio popular para la generosidad de los hipécritas, El no
estd diciendo que esos lugares fueran inapropiados para
mostrar compasion. Después de todo, era a menudo en
semejantes lugares frecuentados que los mendigos buscaban
ayuda (Jn.9:1, 8; Hech.3:2). El estd, mas bien, dando un golpe
a la disposicion vanagloriosa de algunos para llevar a cabo
estos actos exclusivamente en publico.

Pero hay una mas sutil y mas peligrosa forma de esta
enfermedad del ego —la disposicion de dar caridades en las
esquinas solitarias para més tarde anunciarlas es justamente



Invitacion a una Revolucién Espiritual 111
una de esas formas.

Resulta siempre muy facil hablar “compasivamente”
sobre las necesidades de los demds para sefialar muy
casualmente lo que hemos hecho por ellos. Jests nos advierte
en términos claros a mantener nuestras bocas cerradas sobre

el asunto, satisfechos que nuestro Padre lo sabe.

Los ciudadanos del reino son personas en busca del
caracter piadoso, no meramente la reputacion por la piedad.
Sin embargo, si la justicia del cielo esta en el corazén, esta no
es mondastica o solitaria. Existen obvias y abiertas
manifestaciones de la verdadera religiéon y el discipulo del
Sefior no realiza ningtn esfuerzo para esconder su vida de
los demas, pero no lo hace para recibir honor de ellos. Su
interés por el pobre y el desafortunado es simplemente una
extension de su amor compasivo de su Padre.

“Mas ta cuando des limosna, no sepa tu izquierda lo que
hace tu derecha” (Mat.6:3). No anunciando nuestras buenas obras
hacia los demas ataca el problema, pero no completamente.

Como el escritor y predicador del siglo Cuarto, Criséstomo lo
observo: “Ta podrias realizar buenas obras ante los hombres, y
todavia no buscar la alabanza humana; Ta podrias hacerlas en
secreto, y todavia en tu corazén desear que tus obras se vuelvan
conocidas para obtener esa alabanza” Es por esta razén que Jests
dio un segundo encargo — jNo lo anuncies a ti mismo! Esta es la
idea central de la metafora que el Sehor tiene en manos. Nuestro
dar debe ser totalmente inconsciente de uno mismo —sin algin



Invitacion a una Revolucién Espiritval 112

pensamiento de algin crédito que se acumule a nuestra cuenta
hacia los demas.

No estamos para mantener las cuentas (cf. Mat.25:37). Dios
realizard ese trabajo. No hay nada més que envenene el flujo de la
verdadera piedad por los demdas que buscar nuestros propios
propositos en cada acto de bondad. Esto cuesta al practicante todo
sentido de integridad, sanidad y paz mental, sin hablar de toda
recompensa de Dios. Pero recuérdese, que semejante hipocresia es
sutil, capaz de capturar nuestro corazén cuando menos lo
planeemos o esperemos.

El mas grande ejemplo de esta mentalidad inconsciente e
incalculada es Jestis. Su pasién nunca estuvo concentrada en Si
mismo. El vino a la historia completamente por causa de otros. El
encarné no para cumplir con Su propia agenda, sino para realizar
las obras de Su Padre (Jn.5:19), para hablar las palabras de su
Padre (Jn.7:16-18; 12:49-50) y para hacer la voluntad de Su Padre
(Jn.5:30; 6:38; 14:31).

Es semejante espiritu vacio de si mismo que cada discipulo
del Sefior debe afiorar. Es, cuando es practicado, que ocurre la
muerte absoluta de toda hipocresia y simulacién. En el corazén
donde Cristo y Su amor por el hombre se sientan entronados, ahi
no hay lugar para el ego.

Piense. Cada vez que usted esta actuando para ayudar en las
necesidades de los necesitados y desafortunados y algtn cierto
sentido de auto satisfacciéon y suficiencia comienza a arrastrarse
sobre usted, o un deseo por saber de los demés que tan noble es
usted —escuche, y usted oird el sonido de las trompetas resonar.



Purificando Nuestras Oraciones

“Y cuando ores, no seas como los hipdcritas; porque
ellos aman el orar de pies en las sinagogas y en las
esquinas de las calles, para ser vistos de los hombres”
(Mat.6:5). Jests ahora retoma Su segunda ilustracion de esa
piedad libre de egoismo que estd totalmente centrada en
Dios y sin engafio. Como lo habia hecho en el caso de dar
limosnas, El denuncia la practica conocida de los hipécritas
religiosos.

La oracién no es una opcién espiritual. Esta descansa en
el centro esencial de la relacién del hombre con Dios. La
verdadera justicia y la oraciéon son inseparables. Esa es la
razén por la que no hay nada mas profano que jugar a las
galerias cuando se supone que uno debe estar dirigiéndose a
Dios. Es wuna clase de desprecio atrevido lanzado
directamente sobre la presencia de la Majestad mas alta. Es
bastante malo jugar al juego hipdcrita con el pobre. Es
desastroso disimular en la presencia de Dios.

La oracién por su misma naturaleza requiere la apertura
del corazén en la mas absoluta sencillez ante el
Todopoderoso. Este espiritu nunca es mejor expresado que
en la apelacién de David: “Examiname, oh Dios, y conoce mi
corazén; Pruébame y conoce mis pensamientos; Y ve si hay



Invitacion a una Revolucién Espiritval 114

en mi camino de perversidad, Y guiame en el camino eterno”
(Sal.139:23-24).

Cuando ponemos nuestras conversaciones con el
Gobernante del universo al servicio de una vanagloria
arrogante, hemos hecho un considerable avance en el arte de
la corrupcién espiritual.

Los ciudadanos del reino, dice Jests, no deben orar
como los hipécritas de la sinagoga. Los Fariseos y sus
seguidores oraban, pero no amaban a Dios. Una vez Jests
adapto las palabras de Isaias para describirlos: “Este pueblo

2/
1

de labios me honra; Mas su corazén estd lejos de m
(Mat.15:8).

Su falta no era meramente indiferencia a Dios. Ellos
podrian haber logrado esto al no orar en absoluto. Estos
farsantes estaban usando la oracién como un instrumento de
auto elevacién, un medio para establecer una reputacion
barata para la piedad.

El Sefior en esta instancia no esta dirigiendo un ataque
contra la oraciéon puablica. Como anteriormente fue
observado, el pecado de los Escribas y Fariseos no consistia
en el ser vistos, sino en su deseo para ser vistos. Ellos amaban
el orar, no por el amor a la oracién o el amor a Dios a quien
se estaban dirigiendo, sino por el amor a si mismos y la
ocasion que ésta les daba para colocar su piedad en
exhibicion.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 115

El estilo de las oraciones de los Fariseos era como es
descrito en los encabezados de un periédico de servicio
religioso, el cual, con referencia a la oracién, decia, “jLa maés

fina oracién jamas ofrecida en la congregacién de Boston!”

El pecado de los hipdcritas no consistia en estar de pie al
orar (una practica comun entre los Judios, Lucas 18:13) o el
realizarla en las esquinas de las calles o en las sinagogas.

La oraciéon jugaba un papel importante en la vida
religiosa Judia. En el servicio del Templo, en la sinagoga y en
otros lugares publicos, y en las devociones personales
privadas.

Algunas de estas oraciones eran establecidas por la
tradiciéon para ciertos periodos del dia (Hech.3:1; 10:30) y
pudo ser observada o publica o privadamente dependiendo
de las circunstancias de uno.

Los Escribas y los Fariseos, debido a sus amor por las
celebridades (Mat.23:6; Mar.12:39), podrian probablemente
asegurarse que la hora de la oracién los encontrase en una
calle principal. La oracién privada podria no haber sostenido
ningdn atractivo para ellos.

“Mas tt, cuando ores, entra en tu aposento, y cerrada la
puerta, ora a tu Padre que esta en secreto; y tu Padre que
estd en secreto te recompensara en puablico” (Mat.6:6). Con
el fin de hacer el empuje mas intenso, Jestis se mueve del
pronombre personal plural al singular.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 116

El estd aqui luchando con una actitud interior personal
privada y no con las formas colectivas de adoracion.

Nuestra verdadera actitud hacia Dios se revela mucho
mas a través de las devociones solitarias que por las publicas.
Sin embargo, tan seguramente como Jesas lo hace, no por
estas palabras Jesus esta prohibiendo la oracién publica.

El estd simplemente exhortando a sus oyentes a no ser
diligentes en repeticiones privadas. El no estd ciertamente
apelandoles a encontrar un lugar para hablar con Dios donde
hubiese el minimo de distracciones y sonidos. “el aposento”
en este pasaje es completamente figurativo.

La mas grande distraccién a la verdadera conversaciéon
con Dios no es el ruido u otras personas, sino el ego humano.
Es de una mente egoista que debemos escondernos nosotros
mismos para orar a nuestro Padre en forma aceptable.

No hay ningtn refugio fisico que nos pueda asegurarnos
contra el orgullo. Este nos ataca dondequiera, aun en
nuestros propios “aposentos” donde podemos ser
encontrados deseando aun en nuestra soledad que alguien
alld aprecie nuestras oraciones. Y mas tarde, podremos
satisfacer nuestro deseo al decirles a otros cuan largo y cuan
a menudo hemos orado a solas.

Nuestras oraciones a Dios nunca pueden ser puras en
cualquier lugar hasta que ellas se conviertan en las
expresiones sencillas de una mente despreocupada y



Invitacion a una Revolucién Espiritual 117

atrapada en el deseo de honrar y agradar al Unico de quien
fluyen todas las bendiciones. Debemos orar siempre (1
Tes.5:17) y en cualquier lugar (1 Tim.2:8).

Orar en la asamblea de los santos y orar en nuestra
cama. Orar en medio del bullicio de la multitud o en refugio
tranquilo. Unicamente asegtirese que su corazén sea genuino
y que su mente sea verdadera, que usted hable con Dios y no
con los hombres.

De otra manera, usted recibird “su recompensa” por su
vanidad (Mat.6:5b) — |y estd serd una muy pobre
recompensa ciertamente!.



Decirlo de Memoria no lo Vuelve
Correcto

“Y cuando ores, no uses vanas repeticiones, como los
gentiles, que piensan que por su palabreria seran oidos. No
os hagais, pues, semejantes a ellos; porque vuestro Padre
sabe de qué cosas tenéis necesidad, antes que vosotros le
pidais” (Mat.6:7-8). Que habia una tendencia por las largas y
pretenciosas oraciones entre los Escribas Judios no puede ser
dudado.

El autor del libro apécrifo de Eclesiastico (escrito en el
periodo Intertestamentario) exhorta a sus lectores a que ellos

“no realicen muchos balbuceos” cuando oren.

Jestis denunci6 a los Escribas de Su tiempo cuyas
oraciones publicas se volvian cada vez mas pretenciosas
mientras que sus vidas se volvian cada vez mas reprensibles
(Mat.12:40; Luc.20:47).

Aun del lado de los paganos, Séneca hablé de los
aquellos de sus contempordneos que eran culpables de
“fatigar a los dioses” con sus peticiones interminables.

Pudiéramos ser tentados a creer (dado el énfasis de los
versiculos anteriores, cf. Mat.6:2-6) que es a esta clase de
postura hipdcrita en la oracion a la que Jesus se refiere, salvo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 119

por las claras palabras de nuestro texto.

Hay un evidente cambio en el versiculo siete. En lugar
de seguir refiriéndose a la hipocresia de los Fariseos, Jests
vuelve a reprender la ignorancia de los Gentiles.

A diferencia de los hipdcritas Judios interesados en la
aclamacion de la multitud, estos peticionarios Gentiles
ciertamente querian que ser oidos por los poderes de los
cielos (Mat.6:7b) pero fueron estorbados por sus esfuerzos a
través de su ignorancia fatal de la verdadera naturaleza de
Dios (Observe Hechos 17:22-23).

Las oraciones paganas nacian de la naturaleza pagana de
las deidades. Los dioses de Grecia y Roma no llevaban
ninguna semejanza a Jehova de los Ejércitos.

Estos dioses eran moralmente indiferentes, caprichosos e
impredecibles, y grandemente desinteresados en los asuntos
de los hombres (Vea 1 Rey.18:27).

En muchos aspectos, los Gentiles vivieron en terror
frente a sus dioses y buscaban aplacar su ira o lograr su
atencion a través de interminables férmulas rituales
repetitivas. Estas deidades paganas se pensaba tenian un
poder totalmente separado de la actitud o caracter del

peticionario.

El adorador pagano no podia descansar bajo ninguna
esperanza de oifr o de la justicia del dios o de su



Invitacion a una Revolucién Espiritual 120

preocupaciéon compasiva debido a que carecian de ambas
cosas. Todo dependia de la correctividad de las férmulas.

El Historiador Will Durant describi6 la religion Griega
como “Un sistema de magia mas bien que de ética” (The
Story of Civilization, Vol. 11, Pag. 201).

Sobre la religion Romana, él escribi6: “;Esta religion
ayudé a la moralidad Romana? En algunas formas ésta fue
inmoral; su énfasis sobre lo ritual sugiri6 que los dioses no
recompensaban la bondad sino los dones y las férmulas”
(The Story of Civilization, Vol. 111, Pag. 67).

La clave a la oraciéon para los Gentiles no estaba en el
fervor de sus espiritus o en la santidad de sus vidas, sino en
sus “muchas palabras”.

Las “vanas repeticiones” que Jests rechaza no se refieren
principalmente a mera verbosidad, y no ciertamente a la
ferviente insistencia en la oracién que Jests ejemplifico
(Mat.26:36-46) y ordené (Luc.18:1-8), sino a la creencia que el
secreto de una oracion efectiva esta en las palabras mas bien
que en la vida y actitud del adorador.

Las repeticiones sin sentido no comprometen el corazén, y
el corazoén es absolutamente critico para la comunicacién con
Dios (Jn.4:24). Debemos acércanos a El con una devocién
resuelta.

El principio que Jests establece aqui es quebrantado hoy



Invitacion a una Revolucién Espiritual 121

cuando comenzamos a pensar que el namero absoluto de
nuestras oraciones es mas importante que el espiritu que
traemos, o que el secreto de su poder esta en su formulaciéon

correcta. Dios no es una maquina.

Me parece que hay un poco de esto presente en nuestra
insistencia mecanica que la oracién no es aceptable a menos
que sea incluida con las palabras “en el nombre de Jestis” o
su equivalente.

Esto sin decir que necesitamos continuamente reconocer
y estar conscientes de la imposibilidad de tener acceso a Dios
excepto por la intersecciéon de Su Hijo.

Es también edificante recordarnos a nosotros mismos
aun en nuestras oraciones que Jesus es nuestro mediador
para con el Padre, pero “en el nombre de Jestis” no es una
férmula magica calculada que garantice la aceptaciéon de
Dios a nuestra oraciéon. Como en el caso del bautismo “en el
nombre de Jesucristo” (Hech.2:38) o hacer “todo en el
nombre del Sefior Jestis” (Col.3:17), es algo que usted hace, no
s6lo algo que usted dice. Orar “en el nombre de Jests”
(Jn.14:13) tiene algunas importantes implicaciones para
nuestra actitud y conducta. Es orar con la profunda
conciencia de la medicion redentiva del Sefior (Jn.14:6).

Es también orar con el espiritu de sumisién a Su
voluntad, un espiritu indispuesto a pedir algo que sea
contrario a Su naturaleza y propésito eterno (1 Jn.3:22; 5:14).



Invitacion a una Revolucién Espiritval 122

Nuestras  pronunciaciones terrenales no serdn
santificadas por la direccion de Dios porque nuestras
oraciones finalizan con el esperado “en el nombre de Jesus”
(Stg.4:3) tanto como cuando un “bautismo” realizado
contrario a las instrucciones del Sefior, el cual de alguna
manera se cree serd aprobado porque alguien pronuncié que
fue efectuado en “el nombre de Jesucristo”.

Nuestro recital de oracion lleno de “palabras”, aunque,
rico en contenido o belleza de expresién, no nos abrird las
puertas del cielo simplemente porque ellas poseen la

“forma” correcta.

La oraciéon en el reino de los cielos es simplemente la
conversacion sincera, abierta, y reverente de un hijo con Su
Padre —Un Padre que lo conoce y que ésta ansioso y

contento en escucharlo.



“Vuestro Padre sabe...”

Los Gentiles pasaban mucho de sus esfuerzos en la
oracién, intentando lograr la atencién de sus deidades
desatentas. También sintieron la necesidad de informar a sus
dioses ocupados de asuntos que de otra manera podrian
pasar desapercibidos o desconocidos. Tales preocupaciones
nunca debieron ser una carga para las oraciones de los
Cristianos porque, como Jestus lo dice, “vuestro Padre sabe
de qué cosas tenéis necesidad, antes que vosotros le pidais”
(Mat.6:8).

El Dios verdadero no es ni ignorante de las necesidades
de Sus hijos (de manera que debamos informarselas) ni est4
poco dispuesto a proveérselas (de manera que tengamos que
persuadirlo).

El no tnicamente sabe nuestras necesidades en forma
absoluta e intima, sino esta profundamente preocupado en
suplirlas (2 Cor.9:8; 1 Ped.5:6-7; Efe.3:20). A través de esta
amonestacion, el Senor buscar remover de los corazones de
Sus discipulos ese espiritu de pavor, temor e incertidumbre
que tanto gobern¢ las oraciones de los paganos.

Los ciudadanos del reino tiene un Padre a quien ellos
pueden siempre acercarse con denuedo y plena confianza
(Heb.4:16; 10:19-22).



Invitacion a una Revoluciéon Espiritual 124

Al dar confianza a Sus discipulos de la cercania y
accesibilidad del Padre, Jestiis no tiene la intencién de
plantear preguntas sobre la necesidad de orar. Por el
contrario, El quiere hacer nuestras vidas mas piadosas.

La oracién es vista como una parte vital en la vida en el
reino. La vida de nuestro propio Salvador estuvo llena
oraciones fervientes con Su Padre, y en este sermén, El no
Unicamente asume que Sus discipulos orarédn, sino deja claro
las cosas por las que no debieran buscarse y pedirse en el
Reino de Dios, porque no seran encontradas (Mat.7:7-8).

Sin embargo, las mentes consientes se hacen algunas
veces preguntas. Si Dios conoce lo que necesitamos y quiere
concederlas, ;Por qué simplemente no nos las provee sin
pedirselas? ;No vuelve a esto el mandamiento de orar mas
bien como algo arbitrario y correr el riego de dejar la
impresiéon que Dios solo disfruta humillarnos por nuestras
necesidades?

Una de las verdades sobre la naturaleza de Dios que
ilumina a través de todas las Escrituras es que El nunca es
arbitrario o caprichoso en lo que Fl ordena a los hombres
hacer (1 Jn.5:3). Cada mandamiento tiene un propésito; “para
que te vaya bien” y “tengas prosperidad” (Deut.6:24; 10:12-
13). Puede haber mucho sobre el propésito y operacion de la
oraciéon que no entendemos completamente, y tiene que
recibirse por la fe. (Lo confieso libremente por mi parte) pero
hay suficiente luz que brilla en la Palabra de Dios para



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 125

ayudarnos a ver que hay algunas cosas que nuestro Padre no
puede darnos a menos que las pidamos a EL

La oracién es vista en las Escrituras como una funcion
de fe y expresion del corazén (Mat.21:23; Rom.10:1). En
nuestras peticiones como también en nuestra alabanza
doblamos felizmente nuestras voluntades a Su Ser y le
declaramos que lo que El quiere para nosotros, es lo que
queremos para nosotros mismos. Dios puede ciertamente
conocer lo que necesitamos y estar dispuesto a darnoslo pero
no es capaz de hacerlo debido a nuestra falta de una fe
resuelta (Stg.1:5-8).

Esto es ciertamente verdadero de muchos de los
preciosos tesoros del reino, las cosas que verdadera y
finalmente necesitamos —como el amor, el gozo, la piedad,
la santidad, la bondad —todas estas marcas de la naturaleza
divina muestran que somos seres siendo confrontados a la
imagen de Su Hijo (Rom.8:29). Es verdad que existen
necesidades fisicas tales como la comida y el abrigo que Dios
pudiera proveernos sin necesidad de nuestras peticiones o
gratitudes (Mat.5:45; Hech.14:16-17), pero El parece planear
aun aqui aumentar nuestra confianza dispuesta en Fl
(Compare Mat.6:11 con Deut.8:2-3).

Quizas El ha tratado asi con nosotros en asuntos
menores debido El sabe que nuestras necesidades duraderas
no nos pueden ser concedidas sin la entrega resuelta de
nuestras propias mentes. La oracién es en su esencia la



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 126

apertura del corazén de uno hacia Dios, invitindole a El a
actuar redentivamente en nuestras vidas.

En el esquema divino de las cosas, El no puede obligar,
sino Unicamente mover dentro de nuestras personalidades
para que le concedamos la libertad para hacerlo de esta
manera. Dios en Su poder puede conocer los pensamientos
mas intimos de cada persona, buenos a malos, ya sea que
ellos sean cometidos o no (Heb.4:13; 1 Cor.4:5), pero la
limpieza y reorientacion de esos pensamientos no es posible
hasta que su propietario desee ardientemente que su corazén

sea escudrifiado para remover todo camino malo (Sal.139:23-
24).

Para los impios es una fuente horrorosa darse cuenta
que Dios conoce los secretos de su corazoén, pero para el alma
sincera, confiada y rendida a semejante fuente de verdad es
una fuente de inexpresable consuelo. La idea que Dios toma
en cuenta lo suficiente de lo que hacemos o pensamos es a la
vez humillante y consolador.

Y Uno como El quien ha cuidadosa y amorosamente
marcado nuestro camino (Sal.139:1) y tan perfectamente
conoce nuestras necesidades cuando abrimos nuestros
corazones en una fe completa: “Examiname, oh Dios, y
conoce mi corazén; Pruébame y conoce mis pensamientos; Y
ve si hay en mi camino de perversidad, Y guiame en el
camino eterno” (Sal.139:23-24).



Invitacion a una Revolucién Espiritval 127

Es esta clase de actitud en la oracién que mueve la mano
de Dios al permitirle a Fl la libertad para realizar en nuestras
vidas lo que El siempre ha querido hacer y concedernos lo
que El siempre quiso darnos.

Pero si el espiritu de fe en nuestras oraciones permite a
Dios el concedernos lo que El quiere dar, El no esta limitado
por el contenido de nuestras oraciones. A menudo
ignoramos como debiéramos orar (Rom.8:26-28) y en nuestra
ignorancia pedimos por circunstancias que no obrarian para
nuestro bien.

Nuestro amoroso Padre nos concedera el pan aun
cuando en nuestra inocencia le pidamos una piedra (Mat.7:9-
11), y esto es verdad porque El “es poderoso para hacer todas
las cosas mucho mas abundantemente de lo que pedimos o
entendemos” (Efe.3:20). Qué bendiciéon es orar a un Dios
como éste!.



La Oracion que nos Ensefia a Como Orar

Jests ha trazado tres contrastes (Mat.6:2-3, 5-6, 7-8)
cuando hemos llegado a Mateo 6:9-15. Estos versos
representan el consejo positivo que nuestro Sefior establece

contra las oraciones mecéanicas de los paganos.

Los Fariseos, El nos dice, oran hipodcritamente, y los
Gentiles oran sin sentido, pero el verdadero pueblo de Dios
ora con una devocién sincera y de entregado corazén a El y
para Su propésito en el mundo.

Esta breve oraciéon ha venido a ser tradicionalmente
identificada como “La Oracién del Sefior”. Pero no es la
oracion del Sefior si queremos decir que esa designacion
sugiere que El ofreci6 estas peticiones.

Es obvio que el Cristo sin pecado no podria haberse
unido a un llamado de “perdona nuestras deudas”. No es
también la oracién del Sefior en el sentido que sea la tnica
oracién cuyas palabras tiene Su aprobacién y por lo tanto,
tiene una aceptabilidad especial.

No hay evidencia en todo el Nuevo Testamento que ésta
breve peticion haya sido jamds usada como litargica. El
apostol Pablo llené sus epistolas con oraciones, pero sus



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 129

fervientes oraciones nunca fueron formadas de acuerdo al
modelo del Sefior, aunque fueron ciertamente muy

influenciadas por su espiritu.

La oracién que Jests propone para los ciudadanos del
reino estd planeada para ser un ejemplo, un modelo de

ensenanza.

Oren “en esta forma” El dijo. Los que convierten esta
oracién en un ritual, una liturgia, y juzgan su poder para
declarar la correctividad de la formulacién de las oraciones la
han pervertido en la misma clase de un conjuro sin sentido,

lo cual el Maestro tan vehemente aborrecio.

No existe ningin magia en repetirla, sino hay poder en
entenderla. Dentro de sus frases siencillas aprendemos sobre
las cosas que debieran ser la carga de nuestras vidas como
también nuestras oraciones.

Una obsesiéon con las cosas ocupd el pensamiento y
oraciones de los Gentiles (Mat.6:25, 32) pero los hijos del
reino deben buscar a Dios y a Su justicia. Este hecho es
revelado en la seccion individual del modelo de Jesus.

La oracién es de esta manera dirigida a “Padre nuestro
que estas en los cielos” (Mat.6:9), una expresiéon que se
encuentra veinte veces en Mateo como un titulo para Dios.
Jestis enfatiza grandemente a lo largo del sermén del monte
ésta estrecha relacion personal de Sus discipulos a un Dios



Invitacion a una Revolucién Espiritual 130
personal (Mat.5:16, 45, 48; 6:1, 4, 6, 8, 9, 14, 15, 26, 32:7:11, 21).

Los ciudadanos del reino son los hijos de Dios (Mat.5:45)
y pueden dirigirse a El en una forma que reclama la relacion
mas estrecha y mds personal de todas (Rom.8:15; Gal.4:6).

La paternidad divina de la que Jests habla no es una
relacién universal de la que todos los hombres tienen con El
en la creacion (Hech.17:28-29).

Esta es una relacion elegida por fe, una relaciéon que se
revela en si misma en la forma marcada para aquellos que
eligen imitar a su Padre (Mat.5:8, 44-45, 48) y cumplen su
voluntad (Mat.7:21). Esto es como la oraciéon inicia para el
Cristiano —como un hijo que se dirige a su padre, con todos
los derechos y privilegios que esa relaciéon sugiere (Mat.7:11).

Solamente aquellos que han recibido el “evangelio del
reino” son los privilegiados a decir “Padre nuestro que estas
en los cielos”. Pero no hay nada exclusivo sobre esta familia.
Todo el mundo estd siendo invitado a ella (Mat.5:13-16) La
eleccion es suya.

Las peticiones de la oraciéon abren con Dios estando en el
centro de la atencién. “santificado sea tu nombre”. El
“nombre” de Dios en este llamado se refiere, como en otros
lugares en las Escrituras, no a una palabra en particular, sino
a la naturaleza, al caradcter y a la personalidad de Dios
(observe el uso reciproco de persona y nombre en el Salmo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 131

91:14 y Juan 1:12).

Santificar el nombre de Dios significa simplemente
mantenerlo a El en reverencia —colocarle en ese alto y santo
lugar donde El pertenece como el Dios de toda la creacion y
el Padre de nuestro Sefior Jesucristo.

Por supuesto, El es ya Santo, y por ningtn medio a
nuestra pronunciacion le hacemos mas santo. La idea de esta
peticion es que los hombres en cualquier lugar debieran
reconocer en sus propios corazones y vidas lo que es
manifiestamente verdadero.

Cada hijo de este Padre desea que todo corazén le llegue
a conocer y a glorificar. De manera que nuestras oraciones
deben comenzar, no con la preocupacién sobre nosotros
mismos, sino con la preocupaciéon por el honor de nuestro
Padre. La oraciéon debiera comenzar con esta alabanza.

Este tema es continuado en la peticién “Venga tu reino.
Hagase tu voluntad, como en el cielo, asi también en la
tierra” (Mat.6:10). Creemos que esta doble peticion es un
caso de paralelismo —la misma cosa repetida pero con
diferentes palabras.

La palabra Griega para reino (basileia) lleva la idea en su
raiz de soberania y gobierno, y no tinicamente sugiere por
extension los conceptos de territorio y stibditos. Este “reino”
es el gobierno del cielo en la persona de Jesucristo y no viene
a las naciones o territorios, sino a los individuos que reciben



Invitaciéon a una Revolucién Espiritval 132

la voluntad de Dios en sus corazones.

El reino de Dios estaba destinado a venir en el poder del
Sefior crucificado y resucitado (Mat.9:1; Rom.1:4), pero la
idea de esta peticion, como en la anterior, no es que ese
poder sea dado a Cristo (lo cual es inevitable) sino que los
hombres pudieran reconocer y someterse a ese poder

voluntariamente.

De manera, que la oracién es extendida, pero el énfasis
permanece igual —que el nombre de Dios sea exaltado, que
los propositos de Dios sean realizados, que la voluntad de
Dios sea hecha entre los hombres.

Nuestras oraciones necesitan estar llenas en una forma
prominente con esta misma preocupacién central y vital.
Esto debiera ser de suma importancia en la mente de cada
hijo de Dios.

De otra manera, nuestras oraciones por otras
necesidades estaran siempre fuera de propésito y fuera de
lugar. Esta es una de la lecciones de la oracién modelo.



Dios esta Interesado “en las Cosas
Pequefias También”

El orden de la oracién modelo de Jesas deja claro que la
gloria de Dios y la realizacién de Su voluntad en el mundo
debe ser siempre el corazén de la vida y pensamiento del
Cristiano. Sus oraciones, como su vida, debieran comenzar y
terminar ahi. Es sobre este principio que la secciéon del
sermon del Monte, el cual contiene esta oracién instructiva
concluye (Mat.6:33). Sin embargo, esto no impide el traer
nuestras propias necesidades y cargas ante el trono de Dios.
Esto es evidente por las tres (algunos dicen cuatro) peticiones
finales de la oracion (Mat.6:11-13). Todas estas se concentran
en las necesidades bésicas humanas.

“El pan nuestro de cada dia, danoslo hoy” (Mat.6:11).
Con estas palabras, el Sefior hace un cambio repentino de lo
exaltado a lo habitual. La aparente discontinuidad de ello
caus0 que muchos de los antiguos Comentaristas
espiritualicen “el pan”, pero, no hay nada en el contexto que
lo justifique. Parece que las consideraciones fisicas debieran
dejarse hasta el final, después del perdén y la fuerza para
soportar la tentacion. Pero no hay donde Jests las coloque
(ya sea aqui o en Lucas 11:2-4). El ciertamente no planeé que



Invitacion a una Revolucién Espiritval 134

las necesidades fisicas se conviertan en la preocupacion
prioritaria de la vida (Mat.6:19.32) pero tampoco les resta su
importancia. El “Verbo” que se convirtié en carne entendi6é
por experiencia propia sobre las necesidades fisicas de los
hombres (Heb.2:28; 4:15) y demostré cuan seriamente El les
tom6 en Su compasion por el enfermo y el hambriento
(Mar.1:40-41; Mat.15:32; 25:41-43). La inclusién de esta breve
peticion demuestra que no hay un asunto pequefio que no
podamos con confianza traerlo a nuestro Padre.

Pablo exhorta a esto: “Por nada estéis afanosos, sino sean
conocidas vuestras peticiones delante de Dios en toda oraciéon
y ruego, con accion de gracias” (Fil.4:6). Pedro dice lo mismo:
“echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene
cuidado de vosotros” (1 Ped.5:7). Una vez que hemos
determinado en hacer Su voluntad a toda costa, podemos
hablar libremente a FEl de nuestras necesidades de las
menores hasta las mayores.

Esta simple peticién habla no tinicamente de la amplia
preocupaciéon de Dios, sino de nuestra propia completa
dependencia sobre EL. “El Pan” como es usado aqui
probablemente comprende todas las necesidades corporales
de la vida —la comida, el vestuario, la salud, la familia, etc.
En cualquier caso, no podemos por nuestra propia fortaleza
suplir ninguna de ellas. Como Clovis Chappell una vez
observo, no podemos crear mas una barra de pan como no
podemos crear el universo. “De Jehova es la tierra y su



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 135

plenitud” (Sal.24:1). Por lo tanto, no tenemos ninguna
eleccidn sino confiar en Dios aun en el nivel mas elemental.

/4

La traduccién Inglesa para “pan nuestro de cada dia” es
de algn modo una clase de conjetura educada ya que la
palabra Griega para “cada dia” no ocurre en ninguna parte y
con certeza tampoco en la literatura Griega. Esta puede
sugerir el pan para todo el dia o el pan suficiente para
sustentarnos. En cualquier caso, Jests nos ensefia a pedir por
no més que el suplemento diario. Esta es una asignaciéon
dificil para personas como nosotros que estamos inclinados a
caernos en pedazos si no tenemos una provisién para toda la
vida en la mano y plenamente asegurada.

Si seguimos el consejo del Sefior dejaremos de confiar en
el pan (Jn.6:25) y aprenderemos a confiar absolutamente en
Dios y en Sus promesas. Aprender a vivir con plena
confianza con lo que ahora tenemos para cada dia nos
recuerda del mand enviado por Dios para Israel mientras
ellos estaban en el desierto “Y te afligi¢” dice Moisés, “y te
hizo tener hambre, y te sustenté con mand, comida que no
conocias tt, ni tus padres la habian conocido, para hacerte
saber que no sélo de pan vivird el hombre, més de todo lo
que sale de la boca de Jehova vivird el hombre” (Deut.8:3).
Jestis habia usado este pasaje una vez con gran ventaja

(Mat.4:4). Podemos hacer lo mismo nosotros.

Sin embargo, por mucho que pudiera haber parecido al



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 136

principio que esta oracién por el pan era una oracion desde
un plano muy bajo de consideracién, pero esta se vuelve
teniendo un beneficio espiritual muy poderoso para nuestras
vidas. Esta oracién nos ensefia sobre la fe. Y esta es una
oraciéon para el pobre y para el rico por igual; porque no
importa cuan poco o cuan mucho tengamos o cudn duro
luchemos por obtener y almacenar, Dios tnicamente puede
asegurar nuestras fuentes. Si aprendemos a confiar en El, los
hijos de Dios pueden vivir serenamente con la confianza una
vez expresada por el anciano David quien dijo: “Joven fui, y
he envejecido, Y no he visto justo desamparado, Ni su
descendencia que mendigue pan” (Sal.37:25). Y si
aprendemos esta clase de confianza sobre el pan diario, esto
nos va a ayudar a liberarnos por las cosas que son adn mas
importantes.



Las Cosas sin las que No Podemos Vivir

“Y perdéonanos nuestras deudas...” (Mat.6:12).
Habiendo comenzado con la peticion que trata con el
cuidado de Dios por nosotros en el mas elemental nivel,
como las necesidades fisicas, Jests incluye dos peticiones
finales que estin relacionadas con algunos absolutos
imperativos de la vida espiritual.

El primero es una apelacién por el perdén. Si hay algo
desconcertante sobre la forma que esta apelacion se presenta
es el uso de la palabra “deudas”. El significado planeado por
nuestro Sefior es dejado claro por el registro de Lucas sobre
la oracion modelo la cual tiene “pecados” en lugar de
“deudas” (cf. Lucas 11:4).

Jestis esta simplemente usando una metafora para
describir nuestro fracaso delante de Dios. Le debemos algo a
El como Sus criaturas y Sus hijos que no podemos pagar, y
ahora no somos capaces de pagar. La solicitud por el perdén
estdi en el sentido presente y habla de la misericordia
presente mas bien que para referirse del tiempo futuro del
juicio.

Esta simple apelacion por el perdén por los pecados de
uno como una necesidad de los ciudadanos del reino lleva



Invitacion a una Revolucién Espiritual 138

testimonio al hecho que convertirse en un Cristiano no
significa el fin de nuestra batalla con el pecado o nuestra
necesidad por la gracia.

Debe existir una sensibilidad contintia y creciente al
pecado y a todas las cosas vergonzosas y deshonorables.
Algunos discipulos me dejan con la sensaciéon inquietante de
aprension por su obstinado rechazo a confesar y pedir
perdén aun por las equivocaciones mas obvias.

Uno se pregunta si ellos realmente han experimentado
el arrepentimiento o, habiéndolo experimentado, la han
abandonado como un hecho de una sola vez en sus vidas. Si
nunca hemos conocido el verdadero cambio del corazon
hacia Dios, entonces todavia estamos en nuestros pecados y
todo el resto no vale la pena.

El pecado no es un fenémeno de tnicamente una vez
en la vida para el Cristiano (1 Jn.1:7-9). Tampoco lo es el
arrepentimiento. Esa es la razén que hay alegria el pensar
que la misericordia de Dios no es tampoco una oportunidad
de una sola vez en la vida, y que Su gracia es “mas grande
que todos nuestros pecados”.

Dios estd ciertamente interesado en nuestras
necesidades fisicas, pero podemos sobrevivir a la perdida
por el “pan diario”. Ciertamente, hay indicios que podriamos
ser llamados a hacerlo asi. Pablo habla del hambre, la sed, el
frio y la desnudez que él sufrié en el servicio de Cristo (2



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 139

Cor.11:27). Aun las vidas del pueblo de Dios no estan mas
alla de las penas (Luc.21:16; Apoc.6:9).

Pero la perdida que no podremos sostener es aquella
por la misericordia y la fortaleza divina. Podemos sufrir la
perdida de todas las cosas pero no podemos soportar la
perdida de Dios.

"
.o

como también nosotros perdonamos a nuestros
deudores” (Mat.6:13). Jestis afiade este codicilio a la
apelacion por el perdoén. El sentido del verbo aqui habla de lo
que ha estado sucediendo desde el pasado hasta el presente.

Es interesante observar que las personas que son
implacables y dificiles son las personas que encuentran casi
imposible confesar y renunciar a sus propias equivocaciones.
Los que rechazan la misericordia a los demas evidentemente
demuestran a Dios una total falta de ese espiritu de
penitencia humilde requerido para obtener el perdén divino
(Mat.6:14-15; 5:7).

Esto es poderosamente expresado en la parabola del
siervo que le fue perdonado la cantidad increible de 10
millones de délares y vino y agarro por el cuello a su
companero que le debia Gnicamente 17 délares (Mat.18:21-
25).

“Y no nos metas en tentacion...” (Mat.6:13). Esta peticion
refleja el deseo del hombre perdonado por vivir una nueva
vida al conquistar las debilidades que antiguamente lo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 140

derribaron. Dios desea que Su pueblo no tnicamente sea
perdonado sino también transformado.

“Tentar” y “tentacion” en el Nuevo Testamento son
traducciones en cada caso de virtualmente la misma palabra
Griega (periazo; periasmos). Y significa tentar o poner a
prueba. Estas pruebas pueden venir de Dios mismo y estar
disefladas para el bien de Sus hijos (Stg.2:1). Nuestra fe
puede ser probada por un dificil mandamiento (Heb.11:17).

La tentacion o la prueba puede venir por medio de la
persecucion (1 Ped.4:12) lo cual obviamente tiene su origen
con Satands, pero puede ser usada por Dios para purificar
nuestra fe (1 Ped.1:6-7).

El sufrimiento fisico, el dolor y la calamidad pueden ser
la fuente de la prueba como fue verdadero en el caso de Job.
Satanas fue la fuente de las adversidades de Job pero Dios las
us6 para beneficiar a Su siervo. Semejante fue el caso de
Pablo y su aguijon en la carne (2 Cor.12:7). Pero el
entendimiento clasico de la tentacién, Y creo, que la Gnica
ahora bajo consideracion, es la tentacién al mal. Estas son las
tentaciones que se refieren en Santiago 1:12-14 donde el autor
se esfuerza en explicar que tales tentaciones no vienen de
Dios. Las tentaciones de las que la oracién modelo busca
liberar tienen que ver con “el mal” o “las males” (Mat.6:13b).

¢Por qué deberiamos buscar la ayuda de Dios en el
asunto de las tentaciones que surgen de nuestros propios



Invitacion a una Revolucién Espiritual 141

deseos y las de las maquinaciones del Diablo? Porque
nuestro Padre tiene absoluto control sobre el Tentador quien
no puede operar sin Su permiso (Job 1:10-12; 2:3-6), y porque
Fl ha prometido proveer fortaleza por la cual podamos
“soportar” la tentacion (1 Cor.10:13).

(Es esta una peticion para escapar de la tentacion
totalmente? Esto es inconcebible en vista de tales pasajes
como 1 Corintios 10:13; Hebreos 4:15; et al. Lo que es mucho
mas probable como se muestra por la apelaciéon paralela es
ser liberado de la tentacion del mal, es esta una stplica para
ser salvado del poder de la tentacién, de modo que no
seamos abrumados por ella provocados a caen debido a ella.

De manera, que en el tiempo de nuestra severa
tentacion, corramos precipitadamente a nuestro Padre “para
alcanzar misericordia y hallar gracia para el oportuno
socorro” (Heb.4:16).



El Cristiano y el Ayuno

“Cuando ayunéis, no sedis austeros, como los
hipécritas...” (Mat.6:16). Con estas palabras, Jestis comienza
el altimo de Sus tres temas sobre la verdadera piedad
contrastada con la vacia postura de los Escribas y Fariseos. Si
hemos dominado las lecciones ensefiadas en los primeros
dos casos, no habra grandes sorpresas en este tercer estudio.
Sus oyentes son aqui nuevamente llamados a dirigir sus
corazones hacia Dios y a apartarlos de si mismos. Esta vez el
vehiculo de Su mensaje es el ayuno.

El ayuno fue una parte establecida en la adoracién del
Antiguo Testamento. Habia tnicamente un ayuno publico
ordenado —EI Dia de la Expiacién (Lev.16:29-31) — pero en
tiempo de crisis especial ambos la nacién como un todo (2
Cron.20:3; Esd.8:21; Neh.9:1) y los individuos ayunaban (2
Sam.12:16; Neh.1:4; Sal.35:13; 69:10). En los afios del
cautiverio, algunos nuevos ayunos fueron evidentemente
afadidos para conmemorar las calamidades que cayeron
sobre la nacién en manos de los Babilénicos (Zac.8:19). Por el
tiempo de Jests, los Fariseos habian vuelto el ayuno publico
en una dificil y doble rutina semanal (Lucas 18:12).

La practica del ayuno en Israel tenia un propésito
espiritual. Esta abstinencia de la comida por breves periodos
(generalmente un dia) nunca fue disefiada a volverse ascético



Invitacion a una Revolucién Espiritual 143

0 para usos terapéuticos. Fue siempre usado como un medio
de humillar el espiritu ante Dios en tiempos de gran
desesperacion (Sal.69:10) y tuvo un lazo inseparable con la
oracion (Jer.14:12). El ayuno fue una expresion de tristeza y
fue referida como una “aflicciéon” del alma (Isa.58:5). Fue por
lo tanto, frecuentemente realizado en el Antiguo Testamento
con las sefiales acostumbradas de lamento —y cubriéndose
uno mismo de polvo y ceniza (Neh.9:1; Esther 4:1; Dan.9:3).

Desafortunadamente, aun el ayuno del dia de la
Expiacion, el cual estuvo disehado para ser una expresion
nacional de contricién humilde por los pecados de Israel a
menudo se convirtié6 en mas que un ritual vacio. “He aqui
para contiendas y debates, y para herir con el pufio
inicuamente; no ayunéis como hoy, para que vuestra voz sea
oida en lo alto” (Isa.58:4). La historia del Antiguo Testamento
virtualmente cierra con la pregunta del Sefior a Su pueblo:
Cuéndo ayunasteis y llorasteis en el quinto y en el séptimo
mes estos setenta afios, ;habéis ayunado para mi? (Zac.7:5).

Fue en el espiritu de los profetas Hebreos que Jests
marcé el ayuno sin sentido de los Fariseos. Su histrionismo
infantil, su rostro triste, su higiene descuidada, todo estaba
para provocar el efecto —“para mostrar a los hombres que
ayunan” (Mat.6:16, 18). El pecado de “los hipdcritas” no
estaba en la tristeza de sus rostros o en su apariencia
descuidada. Tal conducta podria naturalmente caracterizar al
penitente genuino quien estaba cautivo a causa de la



Invitacion a una Revolucion Espiritual 144

afliccion de su alma. Su pecado no estaba en el hecho que
otros supieran que estaba ayunando. Jests habia ya dejado
claro que Dios podria ser glorificado cuando otros podrian
ver nuestras buenas obras (Mat.5:16). El desastre ocurre
cuando realizamos nuestras obras para buscar gloria para
nosotros mismos. No es la adoracién publica lo que El
reprueba, sino la adoracién para la publicidad.

El punto que Jests hace en Su tercera ilustraciéon de la
verdadera piedad que agrada a Dios es eminentemente clara
pero el tema del ayuno mismo ha sido la fuente de
preguntas. ;Plane6 el Sefior ordenar el ayuno para los
ciudadanos del reino o estaba simplemente hablando a Sus
seguidores Judios en términos que ellos podian entender (es
decir “ofrendas para el altar”, Mateo 5:23-24)?. El fue una vez
criticado por las formas de Su ayuno y el fracaso de Sus
discipulos de ayunar como lo hicieron los Fariseos y los
discipulos de Juan (Mar.2:18-22). Su repuesta fue ayunar
para sus discipulos mientras El estaba con ellos seria tan
inapropiado como lamentarse durante una fiesta de bodas.
Mas tarde, él dijo, cuando El seria tomado de ellos, su
tristeza se volveria en ayuno. Todo esto nos dice que los
discipulos de Jests no practicaron el ayuno como un asunto
de devocion regular. Esto también nos dice que Jests vio el
ayuno como la expresion natural de tristeza y profundo
interés y lo encontré inapropiado para el tiempo del gozo. Su
anuncio que Sus discipulos ayunarian cuando Fl seria
tomado de ellos, deberia ser entendido, no como un



Invitacion a una Revolucién Espiritual 145

mandamiento, sino como un reconocimiento del dolor que
vendria. Aun este no puede ser realizado para describir todo
el periodo Mesianico. En ese tiempo, Dios prometié que sus
ayunos se volverian en fiestas de jabilo (Zac.8:19).

Lo que es evidente cuando tratamos de entender la
relacion del Cristiano con el ayuno es que Jests no instituy6
ningin dia de ayuno para la Iglesia, ni publica o
privadamente. No hay indicios que El ordené el ayuno como
un asunto de devocién regular. Lo que El ensefio fue que
habria tiempos de profunda preocupacion cuando el ayuno
seria el comparfiero natural de nuestras oraciones. Esto parece
ser exactamente lo que fue practicado en la Iglesia en
Antioquia y por Pablo y Bernabé (Hech.13:3; 14:23) y debiera
ser esto nuestra guia hoy.

El activismo natural de la mente occidental nos ha
provocado pasar muy poco tiempo en oracion y en la simple
meditacion de Dios y Su palabra. Nuestros esfuerzos
seguramente serian mucho mas fructiferos si pasdramos mas
tiempo en la meditacion y en la oracién reflexiva antes de
llevar a cabo nuestra obra. Y si la naturaleza crucial de
nuestras peticiones, nos movieran a humillarnos ante Dios y
establecer completamente nuestros corazones sobre El a
través del ayuno, nada adverso tendria que suceder. La tnica
preocupacién de nuestro Sefior es que adoremos a Dios por
causa de El solamente y no para causar la ostentacion
vanagloriosa.



El Corazén Comprometido

Con Mateo 6:19-24 Jestus delinea Su tema del amor
absoluto del Cristiano hacia Dios desde una nueva direccion.
La primera y fundamental amenaza que ese amor levanta es
desde uno mismo — el orgullo y la arrogancia que
corrompen todos nuestros intentos en la piedad (Mat.6:1-18).
Siguiendo cercanamente sobre el problema del ego esta el
desafio de “el mundo” — no el universo, o las personas en el,
sino el “mundo” como una mentalidad, un sistema de
valores, una forma de ver la vida que atesora lo presente y lo
tangible por encima de todo (Lucas 12:15).

Esta seccién del sermoén es un llamado a un compromiso
sin reservas en la elecciéon entre la tierra y el cielo. Jests
comienza demostrando porque ese compromiso debiera ser
ante Dios y contintia con dos ilustraciones deliberadas para
mostrar la desagracia y posibilidad de intentar “subirse a la
valla”.

“No os hagais tesoros en la tierra...” La advertencia de
Jestis sobre los tesoros terrenales no deben ser trivializados
como si se tratara de una prohibicién para tener una cuenta
en el banco o las meras posesiones de algo material. Esta



Invitacion a una Revolucién Espiritval 147

amonestacion no se esta dirigiendo a la cuestiéon de cuan
mucho de los bienes de este mundo los ciudadanos del reino
debieran poseer, sino esta dirigida a la actitud hacia estas
cosas. Los “tesoros” en este texto deben ser entendidos como
todo aquello sobre lo que el hombre dedica todo su corazén.
Estas posesiones no son tinicamente cosas de valor sino cosas
que valoramos por encima de todo lo demas. Nuestros

tesoros y nuestras personas se vuelven una a la vez.

Las observaciones de Jests sobre las temporariedades y
la incertidumbre de tales cosas como la ropa, la comida y el
dinero, no constituyen ninguna noticia a Sus oyentes. El
mundo del tiempo de nuestro Sefior fue visiblemente mas
fragil que el propio nuestro. En sus condiciones sencillas de
vida la descomposicion y muho, insectos y gusanos que
atacaban sus almacenes con una venganza y sus casas de
paredes de adobe no ofrecian una buena disuasién contra los
ladrones que podian borrar con toda una vida de la noche a
la mafiana. Nuestra refrigeraciéon moderna de los alimentos,
nuestros bancos celosamente guardados y asegurados a
menudo nos causan sentirnos con una seguridad libre de
accidentes de la transitoriedad del mundo antiguo — sin
embargo, lo debiéramos saber mejor. Todas “las cosas” estan
finalmente destinadas a decaer, a pesar del genio del hombre
no obstante. Es imposible asegurar la riqueza material contra
los estragos del tiempo y las circunstancias. Estas son
removidas de nosotros o nosotros separados de ellas
(Bccl.5:13-15; Luc.12:20), y si las pudiéramos tener para



Invitacion a una Revolucién Espiritual 148

siempre, estas riquezas no nos traeran satisfaccion duradera
(Eccl.5:9-10; 6:7). Jestis quiere protegernos del horror de ver
que todas nuestras vidas se esfuman (2 Ped.3:10).

No se quiere mucho intelecto para ver que depositar el
alma de uno sobre semejante vapor sin fundamento es un
acto de completa locura, pero nunca debemos desestimar el
poder de la codicia para convertir nuestro sentido comtn en
algo parecido a una gelatina temblorosa. Estamos viviendo
en una era que valora a los hombres por la riqueza que ellos
coleccionan. Es una locura, por supuesto, pero este espiritu
puede alentar en si mismo en nosotros antes de darnos
cuenta y repentinamente, encontrarnos neciamente
trabajando duro por “las cosas” materiales como el resto de
los hombres. El materialismo esta destruyendo a muchos
discipulos, aun a aquellos que se sienten llenos de fe para “ir
a la Iglesia”. El espectaculo contintia pero su corazén ya no
estd en ellos. La prosperidad se ha convertido en la prueba
para aquellos de nosotros que vivimos en lo que quizas sea la
sociedad mas rica en la historia de la humanidad, y es una
prueba dura. Thomas Carlyle una vez observé que jpor cada
diez hombres que pueden soportar la adversidad, hay uno
que puede soportar la prosperidad!

“...sino haceos tesoros en el cielo” (Mat.6:20). Esta no es
una exhortacién para encontrar una forma para transferir las
cosas que atesoramos sobre la tierra a un banco Celestial. Si
asi lo fuera, no habria informacién proporcionada sobre



Invitacion a una Revolucién Espiritual 149

como realizarlo. Una vez escuché a un varén cuyo amor por
su casa y su tierra, junto con sus especulaciones
premilenealistas, le llevaron a buscar un medio para
garantizar el retorno de sus propiedades cuando el Sefior
venga a establecer Su reino sobre la tierra. Los tesoros del
Cielo son completamente diferentes de lo que pudiéramos
almacenar aqui sobre la tierra.

El mensaje de Jestis es uno muy simple: “Aprende a
valorar las cosas del Cielo, las cosas que tienen que ver tu
Padre. Porque tnicamente estas duraran para siempre”. Su
llamado no es simplemente a tener mejores y mas duraderos
tesoros, sino a una total alianza, un compromiso absoluto.
Tener los tesoros de uno en el Cielo significa simplemente
someterse completamente uno mismo a aquello que esta en el
Cielo — el gobierno Soberano de Dios (“Héagase tu
voluntad”). Este es el tema que sigue en los versiculos
siguientes (Mat.6:22-24). La clave para entender toda esta
seccion es encontrada en Mateo 6:21: “Porque donde esté
vuestro tesoro, alli estara también vuestro corazén”. ;El
Sefior esta mucho mas interesado con lo que un hombre hace
en su corazon que con lo que él hace con sus bienes!. Las cosas
no son nuestro principal problema. Dios las cre6. Una
valoracién por las cosas no es nuestro problema. Las cosas
tienen un propdsito dado por Dios. El amor a las cosas es
nuestro problema (1 Tim.6:9-10) — La disposicion de
permitir que alguna antigua basura apolillada tome el lugar
del  incorruptible @ Dios en  nuestros  corazones.



La Mente Individual

Para cada uno de nosotros hay tnicamente una breve y
fragil vida en la cual elegir el tesoro que formara nuestra
eternidad. Es una eleccién que requiere toda la sobriedad y
urgencia posible. Jestis nos ruega a poner nuestra confianza
en el Eterno Dios cuya gracia y poder trasciende el tiempo
mas bien que las cosas “corruptibles” que el tiempo destruye
(Vea 1 Tim.6:17). Esta fue exactamente la confianza en la
observacion de Moisés en su discurso de despedida a Israel:
“Y te afligio, y te hizo tener hambre, y te sustenté con mana,
comida que no conocias td, ni tus padres la habian conocido,
para hacerte saber que no sélo de pan vivira el hombre, mas
de todo lo que sale de la boca de Jehova vivird el hombre”
(Deut.8:3). La riqueza muerta de este mundo es sino polvo en
la boca, pero tener una correcta relacién con Dios, es la cosa
que hace a un hombre verdaderamente rico.

Es un defecto fatal del cardcter “desear ser rico” —
cualquiera que sea la razén (1 Tim.6:9). Este es uno de los
sintomas de la loca insensatez que muchos buscan en sus
vidas. No es alentador oir a un Cristiano decir que él
desearia tener riquezas para apoyar a predicadores del
evangelio o proveer para los pobres o hacer alguna otra
buena obra. Las posibilidades son muy buenas antes para



Invitacion a una Revolucién Espiritual 151

aquellos que necesitan ver que cualquier dinero anhelado
habrd hecho su propia alma cautiva de la codicia. Tal
Cristiano deberia tener un contentamiento agradecido con lo
que Dios ya le ha dado y usarlo en una forma libre de
egoismos. Si un hijo de Dios se vuelve rico, esto nunca podria
ser porque éste lo plane6 en esa forma.

Si queremos ser exitosos en tener nuestro tesoro en el
cielo, sera porque hemos puesto todo nuestro corazén en el
asunto. No hay lugar para la vacilacion, la indecisién o la
tibieza en nuestra actitud hacia Dios y Su reino. Debemos
elegir el Cielo y elegirlo sin reservas. Como un escritor lo
observo, no hay nada mas peligroso que intentar saltar un
abismo en dos pasos.

“La lampara del cuerpo es el ojo; asi que, si tu ojo es
bueno, todo tu cuerpo estara lleno de luz; pero si tu ojo es
maligno, todo tu cuerpo estara en tinieblas” (Mat.6:22-23).
Jestis contintia Sus instrucciones sobre la batalla del Cristiano
para mantener al mundo fuera de su corazén con estd simple
ilustracion. El compara la funcién del ojo para el cuerpo con
la perspectiva de la influencia controladora de uno sobre el
corazon. El ojo acttia como la fuente de luz para el cuerpo.
Un ojo “bueno” (sano, saludable) llena el cuerpo de luz. Un
0jo “maligno” (no sano, defectuoso) llena el cuerpo de
tinieblas. La aplicacién viene en su siguiente observacion
(Mat.6:23b): “...asi que, si la luz que en ti hay es tinieblas,
(Cuantas no seran las mismas tinieblas?” Tal como el ojo es



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 152

la ventana a través del cual todo el cuerpo es iluminado u
oscurecido, dependiendo de su condicién, asi los “ojos de
vuestro entendimiento” (Efe.1:18) determinan si el espiritu
del hombre es inundado con la iluminacién o sumergido en
una oscuridad sin Dios. Es bastante tragico estar fisicamente
ciego, pero cuando el espiritu se niega a la verdadera visiéon
jCtan mucha més profunda es esa oscuridad del alma! Un
corazén individual trae claridad y sanidad. Un corazén
dividido trae confusién y desorden. Hay tristeza en la
persona quien, camina sin comprometerse, a través de la
vida en la agonia incurable de su indecisién. El nunca sabe
completamente quién es él o que deberia hacer — sin ningan
principio que le guie, sin ningtin compromiso que lo
gobierne — cada persona en el camino es un trauma
renovado. jCuan grande es esa oscuridad!.

El ojo “ bueno” es el corazén que oye el evangelio con
una simplicidad absolutamente sincera. Es una mente que
recibe el evangelio con una resolucién favorable. La visiéon
espiritual es nublada por una preocupacién no sana por las
cosas. El Materialismo se convierte en la catarata de la mente.
Una razén por la que muchisimas personas simplemente no
pueden “ver” el evangelio o entender la Biblia es porque este
no encaja con sus presuposiciones sobre la importancia de las
riquezas. Los Cristianos que repentinamente se vuelven
confundidos e inciertos sobre las demandas de la vida en el
reino no estdn a menudo tanto experimentando una batalla
intelectual sino una batalla espiritual. La luz del evangelio no



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 153

viene sobre quienes sus lealtades estan divididas. Como
Jestis una vez lo observo, “El que quiera hacer la voluntad de
Dios, conocera si la doctrina es de Dios, o si yo hablo por mi
propia mente” (Jn.7:17). Santiago habla mucho de la misma
cosa en las exportaciones practicas de su epistola muy
punzante: “Pero pida con fe, no dudando nada; porque el
que duda es semejante a la onda del mar, que es arrastrada
por el viento y echada de una parte a otra. No piense, pues,
quien tal haga, que recibira cosa alguna del Sefior. El hombre
de doble &nimo es inconstante en todos sus caminos”
(Stg.1:6-8).

Las bendiciones del reino de Dios no son repartidas
sobre la base de porcentajes — muchas bendiciones para
muchas buenas obras. Con Jesus es o todo o nada. O damos
todo y recibimos todo, o titubeamos y vacilamos vy
obtenemos nada. Aquellos que exitosamente enfocan el reino
de los cielos deben aprender el poder y disciplina de elegir
“la buena parte” (Luc.10:42), la “cosa correcta” (Fil.3:13),
andando en el camino “estrecho” (Mat.7:13). Esta leccién es
bien expresada en las palabras de un céantico familiar:
“Porque nunca probaremos los deleites de Su amor hasta que
pongamos todo sobre el altar; porque la gracia que El
muestra y el gozo que Fl derrama es para aquellos que
confiardn y obedeceran”.



La Imposibilidad de Lealtades Divididas

Uno de los hechos menos observados sobre los Fariseos
es que ellos eran “avaros” (Lucas 16:14) “amadores del
dinero” —NASV). Jests relaciona la pardbola del
mayordomo infiel para su beneficio, pero ellos se burlaron al
final de su lecciéon. No puede ser de ninguna sorpresa
entonces, que un sermoén que estuvo en gran medida dirigido
a las formas torcidas y corruptas de la mente Farisea debiera
contener una advertencia dura sobre los peligros de un
excesivo afecto por las cosas. La codicia es sutil. Es una clase
de cancer espiritual que parece acomodarse muy facilmente
con grandes muestras de piedad. No tiene la fealdad abierta
de wuna inmoralidad flagrante, sin embargo, esta
“mundanalidad respetable” por su sutileza, se hace mas
peligrosa.

“Ninguno puede servir a dos sefiores...” (Mat.6:24).
Para mostrar la imposibilidad de intentar dividir la
diferencia entre Dios y el mundo, Jests emplea la ilustraciéon
de un hombre intentando servir a dos amos. La fortaleza de
su lenguaje serd mejor sentida si reconocemos que la palabra
que traduce “siervo” viene de la palabra Griega douleuein, la
cual significa “ser esclavo de”. La palabra que traduce “amo”
es kurios (a menudo traducida como “Sefior”) lo cual sugiere
total propiedad y control. Un hombre simplemente no podia



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 155

ser esclavo de dos amos, ambos demandando de él un total
servicio. El esfuerzo resultaria en satisfacer a ninguno de los
dos y hacer la vida de un esclavo més que miserable. El
finalmente seria forzado por una situacion imposible e
intolerable para resolver su miseria al elegir entre los dos.

“Mammon” viene de una palabra Aramea comun que
significa riqueza. Es a menudo usada aqui y en Lucas 16:9,
11, 13. Aunque es en una medida personificada por Jesus, no
hay pruebas para su existencia de una deidad Siria por ese
nombre en los tiempos del Nuevo Testamento. El contexto
indica que el Sefior ésta simplemente dirigiéndose al amor
del dinero como un rival del verdadero compromiso con
Dios. En Lucas, la expresion “riquezas injustas” (Luc.16:9, 11)
es usada, probablemente significando no tanto que hay algo
intrinsecamente malo sobre las riquezas sino que el dinero y
las posesiones materiales habian sido atendidas muy
frecuentemente a menudo con afectos y conductas impias.

No hay tal cosa como una pequefa codicia. El amor por
las cosas no tolera rivales y Dios finalmente sera forzado a
salir de nuestras vidas (1 Jn.2:15-17). Por esta razon, el dinero
se convierte muy peligroso para entretener en nuestro
corazén por cualquier fascinacién con la riqueza de este
mundo. El Materialismo tiene un apetito voraz y muy pronto
consumird la personalidad que le abre sus puertas. Sin
embargo, cuando este finalmente gobierna sin limites, no
traerd paz ni satisfaccion — Ninguna felicidad duradera.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 156

Dios también desea tenernos exclusivamente para Si mismo,
pero para nuestro beneficio, no el Suyo. El dinero nos
consumira. El dinero nos llenard. Los hombres quienes han
sido hechos para Dios no conoceran la paz separados de El.

El mundo Greco-Romano en el que el evangelio
primeramente vino era un mundo donde los hombres no
fueron llamados a elegir entre dioses, sino a buscar servir a
tantos como sea posible. Hubo siempre un lugar en el
Partenén Romano para otro dios u otro culto misterioso, y
los hombres estaban mas interesados en servir a pocos dioses
que servir a muchos (Hech.17:22-23). Ninguna de las
deidades realizaba algtn reclamo exclusivo sobre las vidas y
los reclamos consistian en mads ritos que en asuntos morales.

La tnica religion excesivamente diferente de las
religiones del mundo antiguo fue la religién de los Judios. El
Dios de Abraham, Isaac y Jacob estuvo implacablemente en
guerra contra todas las deméas deidades, no tolerando ningun
rival, y demandando la absoluta lealtad (Ex0.20:3-4; Deut.6:4-
5). Y fue a este espiritu y a este desafio para realizar una
eleccion radical e inequivoca que Jests enfatiz6é en toda Su
ensefianza y especialmente aqui en el Sermén del Monte.

No debiera sorprendernos que el Dios “que hizo el
mundo y todo lo que en el hay” debiera demandar el primer
lugar en nuestras vidas. ;Qué otro lugar pudiera Aquel por
quien respiramos concebiblemente requerir? Esta mas alla de
toda creencia que el verdadero y santo Dios toleraria El



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 157

mismo el ser colocado en nuestros corazones meramente por
debajo de las riquezas inertes del mundo. Aun nuestras
propias familias no deber volverse rivales frente a El
(Mat.10:37) y mas significativo que todo, aun nuestras
propias vidas (Luc.14:26).

Mammon dejara de atraernos tan perniciosamente hasta
que finalmente reconozcamos que las riquezas no tienen un
poder o realidad independiente — Y aun las riquezas
mismas, como todo en la creacién, son finalmente trazables
al grande y santo Dios. El es el Unico quien nos “da todas las
cosas en abundancia para que las disfrutemos” (1 Tim.6:17) y
nos da “tiempos fructiferos, llenando de sustento y alegria
nuestros corazones” (Hech.14:17). El es mucho mas que eso.
El es quien otorga “Toda buena dédiva y todo don perfecto”
(Stg.1:17). En Cristo, “habita corporalmente toda la plenitud
de la Deidad” (Col.2:9-10). Nuestra fascinacién con el dinero
es so6lo otro caso donde necesitamos evitar la necedad de los
antiguos Gentiles quienes “cambiaron la verdad de Dios por
la mentira, honrando y dando culto a las criaturas antes que
al Creador, el cual es bendito por los siglos” (Rom.1:25).



La Mundanalidad de la Preocupacion

La ansiedad sobre las cosas y circunstancias es una
debilidad que nos sonreimos a menudo de ella. Su naturaleza
es tal que — practicarla parece un ejercicio sumamente
humano. Pero Jesuds no trat6 con la ansiedad con ligereza. La
preocupacion es vista desde la perspectiva divina como una
sutil pero verdadera forma de mundanalidad y el Sefior la
trata bajo un encabezado del Materialismo. Algunas
personas aspiran a tener riquezas, mientras otras viven bajo
el terror de la pobreza. Ambos grupos estdn igualmente
ocupados con las cosas. En Mateo 6:25-34, Jestis advierte a
Sus Discipulos que la ansiedad por las cosas representa una
grande amenaza a la devocién nacida del corazén hacia Dios
como la codicia (observe Luc.12:13-31 donde el Sefior
nuevamente asocia a las dos). Este es un hecho con el que
muchos de nosotros hemos sido muy lentos en tratar. Nos
hemos acostumbrado todos a estar tan confortables con
periodos regulares de histeria sobre algunas futuras
sospechadas privaciones. Nuestros temores, como asi mismo
también nuestras pasiones, hemos permitido que nos
consuman nuestras energias, nos dominen nuestras vidas y
nos roben nuestros corazones. A Satands le importa poco si
somos consumidos con la avaricia u obsesionados por la



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 159

preocupacién mientras nuestras mentes sean establecidas
sobre las cosas en lugar que sobre Dios. Las consecuencias de
tal ansiedad mundana no es unicamente espiritualmente
lamentable sino puede ser también fatal.

“Por tanto os digo: No os afanéis por vuestra vida, qué
habéis de comer o qué habéis de beber” (Mat.6:25). Tres
veces en esta seccion del Sermoén, Jestis ordena a Sus oyentes
a no estar afanados y preocupados sobre las cosas requeridas
para sustentar esta vida presente — comida, bebida y
vestuario (Mat.6:25, 31, 34). Su advertencia, hecha tanto més
urgente por medio de la repeticiéon, estd disefiada para
alertarnos del verdadero peligro que wuna excesiva
preocupaciéon por las cosas “necesarias de la vida” nos
depara. La expresion “Por tanto” en el versiculo 15 deja claro
que El continta tratando con el tema de Dios Versus Las
Cosas, y que las siguientes instrucciones descansan sobre la
verdad que los hombres no pueden servir a Dios
aceptablemente con un corazén dividido (Mat.6:24). Por esta
razén, se vuelve mds interesante observar que la palabra
Griega (merimnate) que traduce “No os afanéis” (“no se
preocupen” KJV) viene de la raiz (meridzo) que sugiere ser
atraido en dos diferentes direcciones; distraido; y por lo
tanto, ansioso, tribulado. Lucas usa la misma palabra para
decir que describir la declaraciéon del Senor sobre el estado
mental de Marta cuando ella estaba muy afanada con sus
deberes en la cocina (Luc.10:41), Y Mateo la usa cuando
registra la explicacion del Sefior de la semilla que fue



Invitacion a una Revolucién Espiritual 160

sembrada entre espinos en la pardbola del Sembrador para
describir aquellos cuyas vidas han sido ahogados “por el
afan [merimna] de este siglo” (Mat.13:22). Dios y su voluntad
son inevitablemente expulsados del corazén de aquellos que
viven en constante temor pensando que pueden en cualquier
momento ser privados de las necesidades de la vida.

Sin embargo, debemos entender que, al igual que Sus
advertencias sobre el almacenar los bienes de este mundo,
Jestis desea por medio de Su prohibicion de la ansiedad
levantar la pregunta sobre dénde finalmente va a ser
colocada la confianza de uno y no prohibir los esfuerzos para
ganarse la vida. Trabajar como un medio para obtener las
cosas necesarias de la vida no s6lo es aceptable por las
Escrituras, es un mandamiento (Efe.4:28), y la holgazaneria
no es tratada con complacencia (Prov.6:6-11; 24:30-43;
Eccl.4:5). No hay nada espiritual en la indolencia. “Si alguien
no quiere trabajar,” escribi6 Pablo, “que tampoco coma” (2
Tes.3:10). Esta advertencia, entonces, no estd dirigida a la
inquietud reflexiva de un marido o padre que busca proveer
para las necesidades futuras de su familia (1 Tim.5:8; 2
Cor.12:14). No esta dirigida para rechazar la carga del
cuidado que un Cristiano siente hacia sus hermanos (1
Cor.12:25; 2 Cor.11:28; Fil.2:20) o por las “cosas del Sefior” (1
Cor.7:32). Lo que el Sefior golpea aqui es la inversién de la
preocupaciéon humana en cémo mantenerse respirando y los
miedos y temores sin sentido, asociados con ella.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 161

Que Jesus estd principalmente interesado con la elecciéon
entre el mundo y el reino es evidente por el completo
contexto de Su advertencia sobre la preocupaciéon. El
pensamiento que comienza con “No os afanéis por vuestra
vida” (v.25) no es completado hasta el versiculo 33: “Mas
buscad primeramente el reino de Dios”. Esta es una clasica
construccién de “no... pero” que el Sefior usa en Juan 6:27
cuando realiza la misma apelacién: “Trabajad, no por la
comida que perece, sino por la comida que a vida eterna
permanece” Aqui, como en Mateo, la intenciéon del Gran
Maestro no es demandar la absoluta abstinencia de una y la
busqueda exclusiva de la otra. El simplemente nos esta
desafiando a decidir que mantendra el fundamento mas alto
en nuestros corazones —la comida, la bebida y el vestuario o
la justicia del gobierno del cielo — aquello que perece, o
aquello que permanece. Dios debe siempre ser el primer
amor de los que eligen esto taltimo.

Hasta ahora en Su Sermoén, Jestis ha dejado claro que
podemos perder la eternidad a causa de la avaricia, o
podemos renunciar al temor ansioso. Dadas las
consecuencias de ambas, un camino parece dificilmente
menos reprensible que el otro.



Lecciones de los Pajaros y las Flores

En Mateo 6:25 Jests dirige Sus advertencias sobre la
ansiedad sin sentido sobre las necesidades de la vida— el
temor inquietante que Dios no pueda suplir lo que nuestra
propia fragilidad no puede proveer para nosotros mismos. Fl
contintia Sus advertencias con una serie de argumentos que
dejan claro que nuestra incesante preocupaciéon sobre las
necesidades y circunstancias del futuro corren contrarias a la
misma naturaleza de Dios y Su evangelio, y es
consecuentemente innecesario, inutil e insidiosamente
destructivo para nuestra fe (Mat.6:25-30)

Que los hombres son fréagiles y criaturas dependientes no
es algo que se tenga que argumentar. Si determinamos
enfrentar la vida por nosotros mismos producira la causa
mas grande de ansiedad — tanto para el rico como para el
pobre. El siglo veinte no ha cambiado esto. Tampoco la
riqueza o los programas gubernamentales son una defensa
contra la escasez. Las fortunas fallan, los gobiernos fallan, y
las circunstancias cambian con inquietante regularidad. Los
favoritos de hoy son los olvidados de mafiana. No es por lo
tanto, ninguna sorpresa que el mundo de los hombres no
regenerados sea una mezcla de raza temblorosa de miedo y
temblor.

Pero ;Qué sobre aquellos que son ciudadanos del reino
de Dios? ;Es concebible que ellos, también, deben ser



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 163

atormentados por el mismo miedo implacable por la futura
calamidad? Y si es asi, ;Qué esto dice sobre la certidumbre
de las promesas de Dios o la constancia de Su amor? Los
Cristianos debieran ser las personas mds positivas y mas
optimistas sobre la tierra. Y esto no es una mera forma de
psicologizar — sin fundamento, la pelusa infundada de los
secularistas que intentan silbar su camino hacia la tumba. El
Optimismo de los Cristianos descansa sélidamente sobre el
amor de Dios — un amor ya maravillosamente manifestado
en el mundo. Jestis habla de algunas de estas evidencias en
sus argumentos contra la ansiedad.

“¢No es la vida mas que el alimento, y el cuerpo mas
que el vestido?” (Mat.6:25b). La palabra que traduce “vida”
(“psuche” a menudo traducida como “alma”) se refiere aqui a
la vida natural del hombre mas bien que a la naturaleza
espiritual mas elevada. Esto es hecho més evidente por el uso
paralelo del “cuerpo”. El Sefior comienza en el nivel del
fundamento con un argumento desde la creaciéon — un
argumento de lo mayor a lo menor. El mismo hecho que
estamos vivos del todo, El dice, refleja la voluntad divina.
(Por qué debiera el Creador darnos vida, dnicamente para
matarnos de hambre? Si El nos ha dado el don més grande
de la vida, ;Por qué El nos privaria de los dones menores
para mantenerla? ;No podemos confiar en Aquel que nos dio
la vida también nos dara la comida? Nuestras vidas no son
una casualidad, y su continuacién no depende de una
posibilidad ciega. Hemos sido creados a la imagen de Dios



Invitacion a una Revolucién Espiritual 164

para los propésitos que El seguramente hara funcionar por
Su fiel providencia. ;Cudl es el problema? Hemos olvidado
las maravillas de nuestros origenes, y por lo tanto, hemos
caido en el escepticismo sobre nuestro futuro.

“Mirad las aves del campo” (Mat.6:26). “Considerad
los lirios del campo” (Mat.6:28-30). En estas dos apelaciones,
Jestis extrae otra vez sobre la naturaleza de las cosas, pero
ahora argumenta de lo menor a lo mayor. Miren
reflexivamente (emblepsate), El exhorta, en la clase de
provision abundante que Dios hace por algunas de Sus
criaturas mas humildes, los pajaros, y preguntarse cuan méas
abundante y pleno ciertamente serd Su cuidado por los que
no Unicamente han sido hecho a Su imagen, sino se han
convertido por Su gracia en algo mas notable — Sus hijos.
Aprendan la leccién (katamathete) de los “lirios”, El continta.
Observen como estas flores silvestres desatendidas del
campo florecen por la pura provision de Dios — y sin
embargo, lucen méds magnificamente que los vestuarios de
Salomoén en el mejor de sus tiempos. Si Dios cubre con
semejante belleza a la hierba del campo de corta duracién,
(Cémo usted supone que El vestird a aquellos cuyo destino
es la eternidad? ;Por qué, entonces, Jestis pregunta
convertimos nuestros esfuerzos para ganar las provisiones de
la vida en semejante batalla agonizante — una batalla que
termina consumiendo toda nuestra personalidad? Y su
respuesta es: porque nuestra fe es demasiado pequeiia;
porque tenemos muy poca confianza en Dios (Mat.6:30).



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 165

“:Y quién de vosotros podra, por mucho que se afane,
afadir a su estatura un codo?” (Mat.6:27). En medio del
esfuerzo para ayudarnos a ver porque nuestra relacion
especial con Dios debiera darnos grande confianza para el
futuro, el Sefior hace una pregunta calculada para mostrar la
absoluta absurdidad e inutilidad del estar inquieto sobre las
cosas de las que no tenemos ningtin poder para cambiarlas.
Necesitamos hacer lo que podemos. Los pdjaros son
incapaces de trabajar en los campos y los lirios ni trabajan ni
hilan, pero nosotros somos capaces de hacer algunas
provisiones para nuestras necesidades. Sin embargo, hay
limites, y no tiene sentido que forcemos nuestras maquinas y
despojemos nuestros engranajes emocionales cuando hemos
ido mas lejos de lo que podemos ir. Muchas veces, nuestros
temores son de catastrofes imaginadas, pero aun cuando la
fuente de temor sea real, no sirve de nada contra las cosas
que no podemos cambiar y dUnicamente sirven para
incapacitarnos de lo bueno que pudiéramos hacer si
actudramos de otra manera. Como en el caso de los péjaros y
los lirios, Dios tendra cuidado de lo que nosotros no podemos
cuidar. La pregunta que necesita surgir en medio de nuestra
ansiedad por el futuro es sugerida en la afirmacion triunfante de
Pablo en Romanos: “Si Dios es por nosotros, ;quién contra
nosotros? El que no escatimé a Su propio Hijo, sino que lo entregé
por todos nosotros, ;Cémo no nos dara también con él todas las
cosas?” (Rom.8:31-32). ;Las personas que son gobernadas por el
temor ansioso sobre lo que van a comer, beber y vestir, realmente
creen que Jestis murié por sus pecados? “hombres de poca fe”.



Una Fe Demasiado Pequeiia

Jestis habiendo realizado Su apelaciéon razonada contra
los temores mundanos, repite con urgencia la advertencia
con la que El inici6, “No os afanéis...” (Mat.6:3i). Luego, El
afiade una dltima observacion.

“Porque los gentiles buscan todas estas cosas”
(Mat.6:32). Las referencias a los “Gentiles” o a “las naciones”
en el Sermoén del Monte no es tanto para hablar de su raza
sino de su ignorancia espiritual — aquellos que no conocen a
Dios. Moviéndose a esta direcciéon, los apostoles, Pablo,
Pedro y Juan, cuando escribieron a los discipulos que no eran
Judios, se referian a los incrédulos generalmente como “los
Gentiles” (1 Cor.5:1; 1 Tes4:5 1 Ped.2:12: 4:3; 2 Jn.7;
Apoc.11:2).

Como El lo habia hecho antes (Mat.5:47; 6:7), Jests
reprende a Sus oyentes con el no ser mejores en su conducta
que los paganos. El no describe a los Gentiles como
“preocupados” sobre la comida y el vestuario, pero dice que
ellos buscan estas cosas. Que las dos expresiones significan lo
mismo es evidenciado por el uso intercambiable en una
enseflanza similar del Sefior en Lucas 12:22, 29. Por ambos
términos, Jestis no tnicamente quiere decir “preocupados”
sino preocupados en extremo. Los Gentiles en su oscuridad,



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 167

consideraban su alimento y vestuario como su interés
supremo. Estas necesidades dominaban y controlaban sus
vidas. No conociendo nada del bondadoso, y benevolente
Dios, consideraron la vida como un asunto de casualidad
ciega 0 como un destino inalterable. Su ansiedad por las
cosas fue completamente compatible con su visiéon del
mundo. ;Qué mas estaba ahi? Pero que los Cristianos no
encontrardn mdas paz mental que los que estaban “sin
esperanza y sin Dios en el mundo” (Efe.2:12) era inconcebible
y Vergonzoso.

Hay un sentido en el que todos los hombres, hasta el més
ateo, son mas importantes para el Todopoderoso que los
péjaros y las flores, pero Jests no se esta dirigiendo sobre
esto ahora. El esta hablando tGnicamente a los que son hijos
de Dios, no meramente en la creacidn, sino en la redencién. Y
de esta manera, El esta diciendo, “Ustedes son el mismo
pueblo de Dios, ;Cémo pueden estar tan ansiosos y
preocupados en extremo?

“La fe” en el reino de Dios es mucho mds que un
principio vago. Es una fuerza activa, y practica que afecta a
toda la vida. “Poca fe” es una fe que no ha sido
cuidadosamente resuelta y aplicada. Los Doce en su relaciéon
con Jesuds es una historia del crecimiento desde una fe muy
pequena. Mas tempranamente, cuando ellos primeramente le
siguieron, ellos libre y entusiastamente le confesaron como el
Cristo, el Hijo de Dios (Jn.1:41, 45, 49), pero es evidente de los



Invitacion a una Revolucién Espiritual 168

eventos posteriores que la implicacion de ese hecho que
confesaron no lo habian plenamente comprendido. Esto es
draméaticamente ilustrado por el terror que se apoder6 de
ellos cuando repentinamente una tormenta sobre el Mar de
Galilea amenaz6 con volcarles su barco. Ellos habian estado
con Jesis por méis de un afio. Habian observado la
conversion del agua en vino en Cand; Habian visto
resucitado el hijo de la madre viuda en sus brazos en Nain;
Habian experimentado la pesca milagrosa de peces en las
aguas de Capernaum — Si ellos tan s6lo hubiesen pensado
en tales poderes ejercidos por el Sefior en medio de la
tormenta que golpeaba violentamente su barco, esto hubiera
servido para tranquilizarlos de su creciente panico. Piense en
ello. jEl que hizo el cielo y la tierra estda durmiendo a sus pies
y ellos sienten miedo de ahogarse!

Poco después, cuando el Sefior simplemente calmé la
tormenta al simplemente pronunciar la palabra, los Doce se
asombraron “;Qué hombre es éste, que atin los vientos y el
mar le obedecen?” (Mat.8:23-27). El habia sido confesado
poco antes como —El Hijo de Dios — pero ellos estaban
todavia aprendiendo lo que esto signific6. Y asi ocurre con
nosotros a menudo. Hemos confesado que El es el Sefior de
gloria, y lo creemos en alguna medida, pero esto no ha
venido todavia a influenciar nuestro pensamiento sobre la
totalidad de la vida. Y tal como lo es para nosotros, lo fue
para ellos. El debe decir reprobandonos, “hombres de poca fe”.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 169

Pero ;Por qué es nuestra fe tan pequefia? Esa es una
buena pregunta. ;Tan pequena para consolarnos en tiempos
de sufrimiento? ;Tan pequeha para infundirnos valor
cuando enfrentamos las pruebas? O atn mas inquietante
(Tan pequena para salvarnos en el Cielo? ;Qué tan pequefia
es esa fe que vive en medio de la ansiedad temerosa de las
cosas fisicas? Debe ser ciertamente muy pequefia, porque
Jestis una vez dijo a sus austeros discipulos, “si tuviereis fe
como un grano de mostaza, diréis a este monte: Pasate de
aqui, y se pasard; y nada os sera imposible” (Mat.17:20). El
interés de nuestro Sefior sobre nuestros caminos llenos de
preocupaciones es definitivo.

El no estd meramente ofreciendo un consejo prudente; El
estd dirigiendo un mandamiento sobre el cual nuestra
relacion con el reino de Dios depende. Enfrentar este hecho
con toda honestidad puede ayudarnos en ocasiones para
llenarnos de desesperacion. Estamos tan inclinados a un
temor crénico, y por mucho que lleguemos a odiarlo, nuestra
lucha con nuestros temores parece ser una guerra mas larga
y persistente de desgaste que un compromiso rapido y
decisivo.

Compartimos la angustia del padre sufriente quien con
dudas trajo a su atormentado hijo a Jestis para sanarlo,
“Creo; ayuda mi incredulidad” (Mar.9:24). Nos ayudard si
reconocemos que la libertad del temor a la que Jestis nos
llama es una lecciéon que debemos dominar con el tiempo, a



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 170

través de la practica perseverante — al recordarnos a
nosotros mismos una y otra vez de lo que la cruz dice sobre
la fidelidad invariable del amor de nuestro Padre y al orar
llevando nuestros pensamientos cargados ante Fl (Fil.4:6).
Finalmente, tal como nuestro hermano Pablo, debemos
“aprender el secreto” (Fil.4:11-12) y mantenernos en la
fortaleza indestructible de la paz (Fil.4:7) “No estén ansiosos”
El nos dice. En respuesta digamos, “No estaremos ansiosos”.
iSea fuerte y perseverante! jRecuerde que la Fe puede crecer!



Dios Por Encima de Todo

“Mas buscad primeramente el reino de Dios y su
justicia,” (Mat.6:33a). Esta encomienda es la contra parte
positiva de las anteriores advertencias de Jests contra el afan
desmedido y desmesurado por las cosas (Mat.6:25, 28, 31).
Ahora por tltima vez y en la forma mas clara el Hijo de Dios
declara lo que debe ser la pasién que controla a cada
Cristiano. No hay ninguna sorpresa los que han estado
escuchando. El sentimiento de ésta pronunciaciéon representa
el tema dominante del Sermén, un tema que ha surgido
repetidamente (Mat.5:6, 16, 48; 6:20).

El verdadero siervo de Dios busca Su reino y Su
justicia por encima de todo lo demas. Es Dios tinicamente
quien merece y ordena nuestra ambicion e interés sin
reservas. Es en el reino que debieramos invertir nuestros
corazones incondicionalmente. Es en Su reino que
debiéramos expandir nuestras energias sin escatimacion.
Aqui descansa la clave que abre todas las puertas —el tesoro
que responde a todas las necesidades.

“El reino de Dios” en este texto no se refiere a la soberania
de Dios en la creaciéon y la historia, sino a Su gobierno
especifico sobre Su pueblo redimido. Ademads, este no se



Invitacion a una Revolucién Espiritval 172

refiere tanto a las personas que se someten a este gobierno (la
Iglesia) sino al reino mismo. Para entender esta pesada
apelacion como un llamado a la absoluta lealtad a la Iglesia
como una institucién seria una tragica equivocacion. Este es
simplemente un llamado para que los hombres tomen la
voluntad de Dios como el bien supremo.

Aquellos cuyas especulaciones Milenaristas les provocan
ver en las palabras de Jestis una referencia a algtn reino
apocaliptico futuro han fallado en observar que el énfasis no
esta sobre lo que Dios traera en el futuro, sino sobre lo que
los hombres deben hacer en respuesta a lo que Dios ya ha
hecho y est4 haciendo. El Sefior estd haciendo un llamado al
deber presente, no para una mera anticipaciéon pasiva. No
cuestionamos que el “reino” pueda incluir el reinado de Dios
en Su Hijo desde Su ascension hasta el dia del juicio, pero los
eventos futuros no parecen ser el principal interés del Sefior
en Mateo 6:33.

Debido a que el reino en este pasaje tiene referencia al
gobierno soberano de Dios sobre Su pueblo, lo que debemos
“buscar” es la sujecién de nuestras voluntades a la de El
Todo pensamiento debe ser traido “a la obediencia a Cristo”
(2 Cor.10:5). El énfasis, me parece, no es tanto temporal
(“busquen el establecimiento del reino”) sino moral
(“preparen su corazon para recibir el gobierno del Ungido de
Dios”).



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 173

Y ;Por qué Jests aftade “y Su justicia”? ;Esto avanza su
pensamiento o simplemente lo repite? Podia parecer una
pequena diferencia entre el reino de Dios y la justicia a la que
el reino llama a todos los hombres. Pero alguna distinciéon
pudiera existir. La “justicia” del Sermén del Monte no es la
justificacion por la fe, a través de la salvaciéon por gracia, lo
cual estd implicito en toda la estructura del Sermoén. Tal
como el contexto lo demuestra, esta “justicia” es la justicia de
una vida transformada. Es la justicia practica de un
verdadero amor por los demas (Mat.5:20-48) y una mente
individual hacia Dios (Mat.6:1-18).

El reino del cielo esta disehado para producir no
Unicamente una nueva relacién con Dios, sino una nueva y
transformada vida también. La btisqueda por ese reino no
serd superficial o estrecho. Esta btusqueda afectara
profundamente cada faceta de nuestras vidas — el
matrimonio, el hogar, la familia, el empleo, las finanzas, el
estilo de vida y muchisimas cosas mds. El Sefior ha dado esta
instruccién hasta los tuétanos de los huesos. Como John R.
W. Stott lo sintetiza: “Asi como Jests nos ha llamado en el
Sermoén a una mas justicia mayor, un amor mas amplio y a
una piedad maés profunda, El ahora nos llama a una
ambicion mas grande” (Christian Counter-Culture, Pag. 169).

“...y todas estas cosas os seran anadidas” (Mat.6:33b).
Aunque llama a Sus discipulos a una aspiracién mas elevada,
Jestis no descarta el interés por la comida y el abrigo como



Invitacion a una Revolucién Espiritval 174

algo sin mérito. El simplemente nos estd diciendo que si
queremos tener la confianza de “estas cosas” debemos dejar
de buscarlas completamente y buscar a Dios. Si nos afananos
en buscar lo presente, lo perderemos junto con la eternidad.
Si buscamos el Cielo, la tierra tendra que ser desechada. No
podemos orar por nuestro pan diario hasta que primero
busquemos la gloria de Dios Y Su voluntad atn mas
intensamente.

Hay wun importante principio involucrado en esta
relacion del pan y el reino. Si nos entregamos absolutamente
a las cosas, esto servird para corromper todas las demaés
aspiraciones. Sin embargo, Si buscamos primeramente el
reino de Dios, todas las otras aspiraciones son mejoradas y
ennoblecidas porque son siempre hechas para servir a un
mas alto proposito. jLa vida pudiera parecernos al presente
con casi una interminable variedad de opciones, pero al final
hay tnicamente una!. O servimos al Cielo o nos servimos a
nosotros mismos. Esto agota las alternativas. El Sermén del
Monte es muy claro sobre esto.



Juicio Sin Misericordia

Muchos comentaristas han encontrado Mateo 7:1-12 un
pasaje desafiante, dificil para encajar en la estructura del
resto del Sermén del Monte. Parece a la primera examinacion
consistir de tres parrafos auto independientes sin un tema
comdn. Esto ha causado que algunos asuman que estos
fueron dichos en otras ocasiones y arbitrariamente incluidos
aqui. Esta es una solucién innecesariamente radical que
Unicamente sirve para poner en duda la exactitud de la
narracion de Mateo.

Lo que estas aparentemente ensefianzas no relacionadas
pueden tener en comun es que proveen algunas advertencias
para balancear las primeras instrucciones de Jesus. Si es asi,
el tenor de las palabras precautorias finales de Jesus seria
algo como esto:

Nuestro propio entendimiento exacto del reino de
justicia no debiera producir en nosotros un espiritu de un
juicio severo y censura hacia los que estan teniendo alguna
batalla con el. Los hombres necesitan que se les ayude ver la
naturaleza de la verdadera justicia, pero no por un hipdcrita
descuidado y auto suficiente que estd méas interesado en los
pecados de los demads que los suyos propios. Si el sermoén es
rigurosamente aplicado primeramente a nosotros mismos,
encontraremos facilmente la compasioén y la humildad para
tratar con los pecados de los demas (Mat.7:1-5)



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 176

El compartir el evangelio del reino es una obra
absolutamente vital, pero necesitamos ser advertidos de no
malgastar nuestro tiempo sobre aquellos que no tienen
interés en el. El reino de Dios no debe ser esparcido por un
fanatismo insensible que es mas que un enjuiciamiento duro.
El hijo del reino debe estar buscando a aquellos cuya actitud
les hace maduros recibir las buenas nuevas de redencién, no
para que los hombres y mujeres cuyo orgullo les hace
imposible que oigan y entiendan (Mat.7:6). Y, finalmente, el
reino no es obtenido a través de esfuerzos heroicos u logros
meritorios, sino simplemente al desearlo ardientemente. El
reino es un don del amor de Dios (Mat.7:7-12).

“No juzguéis, para que no seais juzgados” (Mat.7:1-2).
La palabra Griega krinete, aqui traducida “juzgar” puede
llevar en Griego e Inglés, una amplia variedad de
significados desde discernimiento hasta condenacion. El
contexto claramente apunta a esto tltimo. Pero ni el ejercicio
de un discernimiento juicioso (claramente requerido por
Mat.7:6, 15-20) ni la existencia de una corte de ley esta siendo
prohibida. Es un espiritu condenatorio inmisericorde lo que
Jestis esta rechazando. Esto es confirmado por el material
paralelo en Lucas donde la advertencia contra el juzgar a los
demas es precedida por el mandato positivo de “Sed, pues
misericordiosos, como también vuestro Padre es
misericordioso” (Luc. 6:36). En estd amonestacion, Jests
regresa al tema del amor fraternal el cual alcanzé un punto
culminante en Mateo 5:43-48. En el registro de Lucas del



Invitacion a una Revolucién Espiritual 177

Sermoén del Monte, las dos secciones estan inmediatamente
juntas (Luc.6:27-38). El punto de nuestro Sefior es que las
personas estdn muy necesitadas de misericordia que no
tienen motivos para estar faltos de misericordia hacia los
demas. Esta advertencia es la cara opuesta de Su promesa
anterior para los que muestran misericordia, recibiran
misericordia (Mat.5:7) y a aquellos que perdonan serdn
perdonados (Mat.6:12). Los que condenan a los demads sin
compasion o interés redentivo pueden esperar el mismo trato
en manos de Dios —una perspectiva escalofriante.

“¢Y por qué miras la paja que esta en el ojo de tu
hermano, pero no hechas de ver la viga que esta en tu
propio o0jo?” (Mat.7:3-5). Debido a la clase de juicio bajo
consideracion que es sin amor y egoismo, este a menudo va
acompanado por la hipocresia. Por esta razén, Jests pinta el
cuadro patéticamente humoristico de un hombre intentando
extraer una paja del ojo de otra persona mientras una viga
sobresale en su propio ojo. Espiritualmente hablando, hay
demasiados cirujanos ciegos quienes ejercen grandemente
esfuerzos sobre las faltas de los demds mientras se vuelven
inconscientes de la enormidad de las suyas propias.
Afortunadamente, una cuidadosa atencién a nuestras
propias faltas tiene el resultado de prepararnos con la
suficiente humildad para tratar paciente y habilmente con los
pecados de los demas (Gal.6:1-3; Tito 3:2-3).

La mayor dificultad que se otorga a este juego muy



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 178

familiar de versiculos es la idea popular que estos
préacticamente prohiben toda represién, sin importar los
motivos. El contexto méds amplio del Nuevo Testamento hace
este entendimiento imposible. La ensefianza de Jesus
contiene mucha represion (por ejemplo, Mat. 23 y el presente
texto), sin embargo, esta ensefianza nunca fue aspera o
censuratoria. Tal como el Sefior observo, “Porque no envié
Dios a su Hijo al mundo para condenar al mundo, sino para
que el mundo sea salvo por el” (Jn.3:17). Y esa es la clave. No
es la amorosa y redentiva represion el que el Sefior rechaza
aqui, sino los ataques faltos de amor que sirven Gnicamente
para alimentar el ego del “juez”.

El evangelio de la gracia no puede ser predicado sin
hombres que convenzan del pecado (Jn.16:8) y realicen un
llamado a un cambio del corazén (Luc.24:47; Hech.2:38; 3:19;
17:30). Aun las almas del pueblo redimido de Dios no pueden
estar seguras sin amonestar al desordenado (1 Tes.5:14) y
buscar convertir “al pecador del error de su camino” (Stg.5:19-
20). Pero tal correccion es ofrecida en un amor redentivo, no
como el vehiculo del orgullo y el enojo. La justicia del reino
advierte, pero no ataca.

Los ciudadanos del reino de Dios, luchando con sus
pecados y acosados por la debilidad, necesitan un hermano —
no un “juez”. En todos nuestros tratos con los demas,
necesitamos recordar que no somos agentes del juicio del Sefior,
sino de Su salvacion. La venganza pertenece al Sefior. Nuestra
tarea es buscar y salvar al perdido.



Sobre Perlas y Cerdos

“No deis lo santo a los perros, ni echéis vuestras perlas
delante de los cerdos,” (Mat.7:6). Dado el énfasis en los
versos anteriores sobre la compasion hacia las faltas de los
demas, el lenguaje del Sefior aqui puede parecer un poco
alarmante. No es como se piensa que Jests nunca usé
metaforas fuertes para describir la actitud espiritual de
ciertas personas. Fl se refiri6 a Herodes Antipas como “Id, y
decid a aquella zorra” (Luc.13:32) y a los Fariseos como
“iSerpientes, generaciéon de viboras!” (Mat.23:33). Pero este
pasaje difiere. A ningtn grupo especifico de hombres se est4
dirigiendo como “perros” y “cerdos” o se usa el término para
referirse a los Gentiles o a cierta clase de pecadores
extraordinariamente reprensibles. Estas expresiones son
simplemente figuras en declaraciones proverbiales de
acuerdo la forma de 2 Pedro 2:22. Ambos proverbios ilustran
la inutilidad de intentar ofrecer algo de gran valor a alguien
incapaz de apreciarlo. ;Qué es lo santo?” Esta expresion se
refiere a los sacrificios del Antiguo Testamento de los cuales
tnicamente los sacerdotes podian comer (Ex0.29:33; Lev.2:3).
El significado especial de esta comida sagrada es que seria
completamente perdida si era lanzada a un perro callejero
(pero no de los perrillos que comen migajas de la mesa de
sus amos referidos en Mateo 15:26-27), cuyo animal
simplemente se la tragaria sin saborearla como una simple
pieza de desperdicio podrido. En una forma similar, es inttil



Invitacion a una Revolucién Espiritual 180

tratar de ensefar a los cerdos el valor especial de las perlas a
las cuales cualquier cerdo egoista felizmente pisaria bajo sus
pies para volver su pisada una mas repulsiva a su paso.
Ninguna gratitud para tal generosidad debiera ser esperada
de estas fuentes. Su repuesta pudiera ser mas que
indiferente; podria aun ser violenta.

¢(Coémo encajan estos proverbios en el contexto de las
primeras palabras de Jests sobre los juicios duros? Ellos
proveen de un balance importante. Aun los hombres falibles
y pecadores estdn mal preparados para sentarse al emitir
juicios severos sobre sus semejantes, por lo tanto, no se
espera que ellos consideren a los hombres con wuna
credulidad ingenua. Al enviar a los Doce a ensefiar, Jests
advirti6, “sed, pues, prudentes como las serpientes, y sencillos
como palomas” (Mat.10:16). La advertencia del Sefior no fue
cinica, tnicamente prudente. El quiere que Sus discipulos no
sean dafiados en su relaciéon con los demas, pero al mismo
tiempo, reconozcan que todos los hombres “no tienen fe” y
algunos serian agitados a la animosidad por el evangelio.

¢Qué aplicacion el Sefior planea hacer para nosotros de
estos proverbios que parecen casi salirse fuera del contexto?
Guelich cree que estas palabras son de advertencia a los
discipulos contra la apostasia y la consecuente pérdida de lo
que es santo y precioso (The Sermon on the Mount, Pags. 355-
356). Esto parece poco probable, ya que a los mismos
discipulos se les est4 llamando a no ofrecer cosas santas a los



Invitacion a una Revolucién Espiritual 181

indiferentes. Es mucho mas probable que Jests esta
advirtiendo a Sus seguidores a no presionar el evangelio
sobre los oyentes indiferentes. Sus palabras no tienen la
intencién de ser desdefiosas y menospreciativas y no deben
aplicarse a los incrédulos como una clase, sino aquellos cuyo
espiritu los hace incapaces de comprender el evangelio

(Rom.8:7; 1 Cor.2:14).

Mas tarde, El da tanto el mismo consejo a los Doce,
exhortdndolos a predicar a “los dignos”, pero no gastar su
tiempo con los que no escucharan (Mat.10:11-14). Tan
desagradable como pueda ser, hay algunas personas para
quienes no importa cuan pacientemente se les ensefie,
simplemente no tendran “oidos para ofr” (Mat.11:15; 13:13-
14).

Hay una importante lecciéon para ser aprendida por
nosotros en todo esto. Podemos tener una afioranza especial
para ensefiar y convertir a Cristo a cierta persona o grupo de
personas. Puede ser un ser amado o un amigo especial, o aun
una clase especial o nacién de personas. No hay nada de
malo con semejante deseo profundo por la salvacién de los
demads, pero no debemos cegarnos a su falta de interés e
indiferencia y gastar nuestros esfuerzos que serian mejor
invertidos en corazones mas receptivos.

La paciencia es buena, pero no debemos estar siempre
bombardeando en un hoyo aparentemente seco. Otros
corazones estan deseando oir. Estos necesitan ser buscados. Es



Invitacion a una Revolucién Espiritual 182

una cosa desgarradora el ser testigo a diario del estado
perdido de nuestros propios hijos, padres, esposa, marido, o
amigos. ;Qué vamos a ser cuando a aquellos que amamos
son tan indiferentes? El Sefior est4 diciéndonos, “Ve y ensefa
a alguien mds que tus hijos, a alguien mas que tu madre o
padre”. Pablo tuvo esta amarga experiencia.

El am6 a su nacién con una pasién absoluta (Rom.9:1-3),
pero ellos no tuvieron “oidos para oir” ;Qué podia hacer éI?
Aunque todavia oraba por sus hermanos en la carne
(Rom.10; 1), él volvié sus energias hacia aquellos cuyos
corazones fueron mas receptivos, los Gentiles (Hech.13:46-48;
19:6). Los gentiles no eran “su clase de personas”. Los
Gentiles eran de una clase de personas moralmente
corruptas, degradadas, idélatras; pero estuvieron dispuestos
a escuchar y a aprender.

Cuando las personas en nuestra propia comunidad, los
cercanos a nosotros, no responden positivamente al
evangelio, necesitamos buscar en otras comunidades, a otras
personas, y predicarles. El evangelio, y el tiempo, son tan
preciosos como para gastarlos en aquellos que no les importa
oir. Lo mismo puede ser dicho de predicadores que trabajan
afo tras afio con Iglesias que no muestran ningan interés en
crecer en Cristo o cumplir con la gran obra ordenada por
Cristo. Estos predicadores necesitan abandonar estos surcos
del campo sin esperanza y unirse a trabajar con discipulos,
que estdn abiertos y dispuestos a aprender y crecer.



Un Reino por el Cual Pedir

“Pedid, y se os dara.” (Mat.7:7). Hay algo
poderosamente reconfortante en esta seccion final (Mat.7:7-
21) sobre el cuerpo central del gran Sermén de nuestro Sefior,
pero que es susceptible a un serio mal entendimiento. Esta
invitacion de Jestis es tan memorable en si misma, tan
facilmente trasportada en el corazén como un magico
aseguramiento y a menudo vista como la ldmpara de
Aladino de todo deseo humano —Ia garantia que si pedimos
por ello, Dios lo concedera. Esto no es el caso, y tinicamente
al colocar esta promesa por encima del contexto pudiera tal
concepto ser sostenido.

(Por qué Jests cierra Su discusion del Reino de la
justicia con estas palabras con un fuerte &nimo? Si Mateo 7:1-
5 estd dirigido a aquellos inclinados a convertirse al reino
entre los fariseos, estd seccion estd dirigida a un ntmero
mucho mayor que podrian desesperarse ante las demandas
del amor. En su debilidad e indignidad, ellos ven las altas
normas del reino como inalcanzables. El Sefior deja ahora
claro que es tnicamente a corazones que afioran por largo
tiempo por una necesidad desesperada que el reino de los
cielos llegue a ellos. No es un reino para los que lo merecen,
sino para los que lo desean — un reino por el cual pedir.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 184

“Porque todo aquel que pide, recibe.” (Mat.7:8).
Cualquier persona puede ser ordenada pedirlo, y cualquiera
puede tener la bendicién si lo busca, no hay duda de las
palabras de Jestus que Dios lo concedera. Hay absoluta
confianza sobre esto. Seis veces en dos versiculos, Jesus lo
dice asi. Pero ;Estd promesa aplica a cualquiera sin
condiciones? y ;No hay limites sobre lo que uno pudiera
pedir?

Desde un contexto mas amplio del Sermoén, es evidente
que “cualquiera” en la expresion de Jestis no puede ser
universal. El ya habia advertido que ni el hipécrita que se
auto justifica ni el ritualista obstinado recibird alguna
recompensa del Padre (Mat.6:1, 7). Tal como ciertamente
queda excluido el hombre de doble &nimo cuya oracién y
bisqueda es esporddica, insegura y no completamente
comprometida (Mat.6:22-24; Stg.1:5-8). El “cualquiera” de
esta promesa claramente tiene referencia al hombre de
espiritu humilde y de corazén puro de las bienaventuranzas
(Mat.5:3-12). Hay un pasaje similar en Jeremias: “Entonces
me invocaréis, y vendréis y oraréis a mi, y yo os oiré; y me
buscaréis y me hallaréis, porque me buscaréis de todo vuestro
corazon” (Jer.29:12-13).

El objeto por el cual pedir, buscar y llamar es dejado sin
ser declarado en nuestro texto. ;Significa esto que cualquier
solicitud que es verdadera y sinceramente hecha por los
ciudadanos del reino sera concedida? ;Hay algunos limites



Invitacion a una Revolucién Espiritual 185

aqui? Nos ayudaré a entender que el verdadero impulso de
este pasaje si recordamos el tema central de este sermoén.
Como un tema permanente e invariable, la exposiciéon de
Jesus sobre la naturaleza y tltima dignidad del reino de Dios
ha ligado a lo largo de todos los versiculos de Mateo 5y 6, y
aqui en este pasaje, alcanza un grado final. El reino descrito y
ensalzado se ofrece a todo corazén humilde y contrito. Asi
que esta peticiéon no es sélo cualquier solicitud que el Sefior
invita a Sus oyentes a realizar con confianza, sino una
peticion por las bendiciones del reino de los cielos. Aunque
la oracién es tratada en el sermén, no es tratada por su
propio motivo tunicamente, sino para ilustrar la vida
totalmente consiente de Dios y la importancia de santificar a
Dios y Su voluntad por encima de todo lo demés (Mat.6:5-
15). Apoyo para este entendimiento es encontrado en el
registro paralelo de Lucas sobre la misma ensefianza donde
la expresion “el Espiritu Santo” remplaza a las palabras
“buenas dadivas” que el Padre dara a “los que le pidan”
(Mat.7:11). Dios conoce que tenemos necesidades fisicas en la
vida (Mat.6:32) y nos motiva a orar por ellas (Mat.6:11), pero
estas cosas no son los verdaderos tesoros sobre los cuales ha
sido cargado este sermén. Las “buenas dadivas” de este
versiculo son espirituales.

“:Qué hombre hay de vosotros, que si su hijo le pide
pan, le dara una piedra? ... ;cuanto mas vuestro Padre que
esta en los cielos dara buenas cosas a los que le pidan?”
(Mat.7: 9, 11). La base de nuestra confianza en buscar el reino



Invitacion a una Revolucién Espiritual 186

de los cielos descansa sobre el deseo y la habilidad de Dios
para dar “buenas cosas” a Sus hijos. Algunas de nuestras
oraciones no pueden recibir una respuesta positiva debido a
que nuestro Padre en Su gracia y sabiduria conoce que estas
“cosas” no serdn “buenas” Pero nuestro deseo por el “pan
del cielo” reunira nuestras necesidades. El “reino de Dios...
es justicia, paz y gozo en el Espiritu Santo” (Rom.14:17).

Son buenas sin “calificativo”, y es la voluntad de Dios
concederlas a cualquiera que las busca con todo su corazon.
Y tan lejos como nuestras otras afioranzas puedan ir, hay una
gran seguridad, en saber que, si en nuestra inocencia y
genuinidad de espiritu (“pues no hemos de pedir como
conviene”; Rom.8:26), pedimos una piedra en lugar de pan,
nuestro Padre no nos la otorgara.

El pensamiento de ser capaz de pedir a Dios algo con la
absoluta confianza de recibirlo es wun pensamiento
verdaderamente estremecedor. Alec Motyer lo expresé bien:
“Si fuere el caso que cualquier cosa que pedimos, Dios
estaria comprometido a dar, entonces yo nunca me atreveria
a pedirle nuevamente, porque no tendria la suficiente
confianza en mi propia sabiduria para pedirle a Dios por
algo” (Citado por John R. W. Stott en Christian Counter-
Culture, Pag. 187). Hay pocos de nosotros que no hayan
vivido lo suficiente para agradecer a nuestro Padre celestial
por las oraciones que quedaron sin respuesta.



La Regla de Oro

“Asi que, todas las cosas que queréis que los hombres
hagan con vosotros, asi también haced vosotros con ellos;
porque esto es la ley y los profetas” Es apropiado que
pongamos alguna atencion especial a Mateo 7:12, por
ninguna otra razén que porque es uno de los mejores
versiculos en la Biblia, y, tristemente, muy poco practicado
por los que lo conocen.

La “regla de oro” ha venido a ser identificada como una
forma dnica con las palabras de Jests, pero el Sefior aqui la
describe como estando en el mismo corazon de “la Ley y los
Profetas” (observe Romanos 13:9-10). Tan memorable como
es, este pasaje no forja ningtin nuevo fundamento ético, sino
simplemente es una reafirmaciéon de Levitico 19:18: “No te
vengaras, ni guardards rencor a los hijos de tu pueblo, sino
amards a tu préjimo como a ti mismo”. Pero si el
mandamiento de hacer con los demas lo que quisiera que
ellos hagan con usted no es tinico con Jests, hay ciertamente
una intensidad especial que El coloca sobre la expresion a
través del ejemplo convincente de su propio amor: “Un
mandamiento nuevo os doy: Que os améis unos a otros;
como yo os he amado” (Juan 13:34).



Invitacion a una Revolucién Espiritual 188

Quizas la primera cosa que necesita ser observada sobre
la “regla de oro” es que esta nos obliga a tratar con los demas
al comenzar con nosotros mismos. No debemos determinar
nuestro trato hacia los demas al mirarles y preguntarnos lo
que ellos merecen, sino al comenzar con nosotros mismos y
preguntarnos lo que ellos quieren y necesitan de nosotros. Los
hijos de Dios deben inspirarse en un interés innato de interés
propio, para tratar a los demas gentil y redentivamente.
(Como, debiéramos preguntarnos, quisiéramos ser tratados,
si estuviéramos en las mismas circunstancias en las que
ahora se encuentran nuestro préjimo? jCuan bien esta simple
regla de conducta corta nuestras inclinaciones a auto
justificarnos! Repentinamente, para el corazén humilde, el
camino se vuelve notablemente mas claro.

Pero si esto es asi, ;Por qué es que mds personas no
practican este principio que tan obviamente revolucionaria
todo el mundo? Basicamente, jporque muchas personas son
egoistas y estan centradas en si mismas! Todo esfuerzo por
alterar a los hombres al educarlos en la “regla de oro” falla
porque los recipientes de este esfuerzo restringido contintian
siendo esencialmente egoistas. Unicamente cuando esa
antigua forma de egoismo se rompe, los hombres quedan
libres para tratar a sus semejantes en la forma que ellos
mismos desean ser tratados.

(Coémo entonces los hombres son libertados de sus
egoismos bésicos y libres para ver a los demds como se ven a



Invitacion a una Revolucién Espiritual 189

si mismos? Al ver primeramente a Dios. Nuestra fascinacion
con el ego puede dunicamente finalizar cuando nos
convertimos fascinados con Dios. jNo es este el mas grande
mandamiento de todos: “Amaras al Sefor tu Dios con todo
tu corazén, y con toda tu alma, y con toda tu mente”
(Mat.22:36-39)?.

Cuando un absoluto amor por Dios ha lanzado de
nosotros un amor absoluto por nosotros mismos, estaremos
en libertad para amor a los demds, como nos amamos a
nosotros mismos. Mientras esto no ocurra, la clase de amor
arrogante por si mismo, que impulsa a la mayorfa de los
hombres evitara el ser capaces de ver los intereses de los
demads en la misma forma que vemos los nuestros. Lo que
esto nos dice, es que tnicamente Dios puede liberarnos de
nosotros mismos y capacitarnos para amar a los demas en
forma no egoista. “Nosotros le amamos a él, porque él nos
amo primero” (1 Jn.4:19). Esta es la precisa razén por la que
ningtin hombre quien no ha mirado el rostro del santo y
amante Dios y doblado sus rodillas en humilde gratitud
puede practicar jamas la regla que es de oro.

Este mismo hecho muy probablemente explica porque
Jestis levanta nuevamente el asunto de amar al préjimo en el
contexto de Mateo 7. Esto puede ayudarnos a entender la
expresion “Asi que” de nuestro texto. Martyn Lloyd-Jones
cree que Mateo 7:12 es un retorno al tema de juzgar a otros, y
esto puede ciertamente ser asi, pero es dificil tratar a Mateo



Invitacion a una Revolucién Espiritual 190

7:6-11 como simplemente un paréntesis. Parece mas probable
que el Sefior estd fundamentando Sus instrucciones sobre el
trato hacia el préjimo basado sobre el trato generoso de Dios
hacia Sus hijos (Mat.7:9-11).

La misericordia y generosidad de nuestro Padre hacia
nosotros no ha sido lo que mereciamos, sino lo que
desesperadamente necesitibamos. Seguramente, entonces,
aquellos que han recibido semejante gracia son llamados a
tratar a los demds, no sobre la base de lo que merecen, sino
sobre lo que ellos necesitan. De igual manera, Jests cierra el
corazén de Su sermoén como él lo habia empezado — con una
apelaciéon para una verdadera justicia que se revela asi
misma en un amor desinteresado en los hombres, un amor
que se apoya sOlidamente el amor misericordioso de Dios
por nosotros.



El Desafio de Elegir

El cuerpo del gran discurso de nuestro Sefior en la
montafia es inequivocamente concluido con Mateo 7:12. La
naturaleza radical y no convencional del Reino, sus
ciudadanos y su justicia ha sido clara y poderosamente
trazado (Mat.5:3-7:12). Los versiculos restantes del sermoén
(Mat.7:13-27) contienen la apelacion del Sefior para el
compromiso de Sus oyentes.

Este extraordinario discurso espiritual, que define a
toda verdadera predicacion del evangelio, no estaba
meramente destinado a informar, sino a persuadir. El sermén
del Monte habla a la voluntad como también al
entendimiento. Es un llamado a la eleccién radical. Y el buen
Predicador no tiene la intencién de que escapemos o de Jests
o de Su Mensaje. Jesus esta diciendo en efecto: “Mi Sermén
termina aqui. Ahora, ustedes deben decidir que hardn con éI.
Considérenlo cuidadosamente. Elijan Sabiamente. La Vida y
la muerte estan en la direccién que tomen”.

Lo que es obvio en todo esto, es el hecho que, No
obstante, a pesar de todo el poder de Dios, los hombres
pueden rechazar Su voluntad. Su larga y ardua obra
redentiva finalmente termina no en un irresistible edicto
(Hech.7:51; Heb.10:29) sino en wuna sincera invitacion



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 192

(Mat.11:28-30). El hombre no es un robot. Su voluntad, por el
disefio de Dios, es un sacrosanto. Jests puede cortejar, pero
él no puede obligar. De manera que, El nos ensefia
pacientemente, y luego, nos suplica con urgencia.

Al realizar su apelacion al cierre, el Sefior habla de
unicamente dos alternativas: dos puertas, dos clases de fruto,
dos fundamentos. La eleccién puede ser dificil, pero no
compleja. Debemos decidir entre el camino de la sumision y
la confianza y el camino del rechazo y la rebelién. El exhorta
a Sus oyentes a elegir entre estas alternativas, considerando
no Unicamente sus demandas sino sus consecuencias. ;A
dénde este camino me llevara? ;Qué clase de fruto este arbol
producird? ;Soportara esta casa hasta la dltima tormenta?

Las exhortaciones de esta ultima seccion del Sermoén
pueden ser divididas en tres unidades (Mat.7:13-14; 15-23;
24-27). Entre las dos amonestaciones para elegir sabiamente,
hay una advertencia en medio de ellas sobre el peligro para
la sabia eleccion presentada por los falsos maestros.

El Camino Estrecho

“Entrad por la puerta estrecha; porque ancha es la puerta, y
espacioso el camino que lleva a la perdicién, y muchos son
los que entran por ella; porque estrecha es la puerta, y
angosto el camino que lleva a la vida, y pocos son los que la
hallan” (Mat.7:13-14). Aqui Jests abiertamente exhorta a Sus
oyentes a elegir el camino que es dificil y restringido y



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 193

rechazar el curso que es mas facil y cémodo. El aun deja claro
que el camino por delante es tan implacablemente
demandante como la puerta por la que se ingresa. Y més que
eso, puede resultar en ocasiones un camino solitario debido a
que la mayoria de los hombres no lo encontrardn de su
agrado. La notablemente honesta invitaciéon del Sefor al
reino, vuelve las apelaciones carnales y las promesas
endulzadas de  algunos  predicadores = modernos
completamente repugnantes.

No hay nada sorprendente sobre la invitaciéon. Es una
invitacion a entrar al reino cuya caracteristica mads
sobresaliente ha sido la estrechez de su enfoque y la
determinacién de su compromiso (Mat.5:48; 6:19-24, 33). La
puerta angosta es la autoridad soberana del Sefor y el
camino angosto la sumisiéon obediente a Su voluntad. Los
que entran se encontrardn asi mismos que ya no mas hacen
las cosas mas esperadas, las mas tradicionales y las mas
obvias. Al seguir al Hijo de Dios, sus vidas seran tan
diferentes como sus destinos.

Obviamente hay muchas cosas que deben abandonar
aquellos que eligen el camino estrecho del reino.
Abandonaremos a la multitud despreocupada que nunca se
preguntan si lo que estdn haciendo es del agrado de Dios.
Pero maés importante todavia, estaremos descartando a
nuestro antiguo ego con su forma arrogante, voluntariosa y
egoista y rindiendo la mente y el pensamiento a un



Invitacion a una Revolucién Espiritual 194

Gobernante més sabio y mas lleno de gracia (Mat.16:24-25; 2
Cor.10:4-5). Unicamente en esta forma nos convertiremos en
manos y misericordiosos, pobres en espiritu y puros en el
corazon, capaces para amar a nuestros enemigos y orar por
los que nos persiguen.

Pero si el camino angosto del reino restingue el espiritu
voluntarioso y la mente egoista, esta no restringe al amor
(FiL.1:9; Efe.3:17-19); no restingue la paz (Fil.4:7); no seca el
g0zo (1 Ped.1:8); no congela la misericordia (Efe.2:4); no aplasta
la bondad (2 Cor.9:8).

Todas estas virtudes abundan en el camino angosto. La
Unica cosa que la puerta angosta arranca de nosotros es la
impiedad que nos envenena y nos destruye. Unicamente el
hombre que todavia ama esa impiedad se sentira presionado
y asfixiado en el camino del Rey. El pecado es el ladrén que
ha venido para hurtar y matar y destruir; yo he venido para
que tengan vida, y para que la tengan en abundancia” (Juan
10:10).



Arrugas en el Camino Estrecho

“Guardaos de los falsos profetas, que vienen a
vosotros con vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos
rapaces” (Mat.7:15). Por tnicamente segunda vez en el
sermoén, Jesis comienza Sus palabras con wuna seria
advertencia de “guardaos” (del Griego proskete). La primera
dirigiéndose en relacién a un peligro desde adentro — la
hipocresia (Mat.6:1). El habla ahora del peligro desde afuera
— los falsos maestros. Hay algunas suposiciones naturales
que descansan detrds de la urgente advertencia del Sefior
(Vea a John R. W. Stott, Christian Counter-Culture, Pag. 197).

La primera es que los falsos profetas no sélo eran una
posibilidad tedrica, sino una realidad palpable y amenazante.
El Hijo de Dios nos esta diciendo que el reino de los cielos
debe ser buscado en un mundo donde las mentiras y los
engafios abundan alrededor. No hay nada nuevo en esto. El
Antiguo Testamento estd repleto con advertencias sobre los
falsos profetas (Deut.13:1-3; 18:20-22; Jer.23:13-32; 27:9-10;
29:8-9; Ezeq.13:1-23; 22:28; Miq.3:11; Sof.3:4). Jests, en la
ultima semana antes de Su muerte, hizo sonar una alarma
final sobre la futura aparicién de pseudo-profetas y pseudo-
Cristos (Mat.24:5, 11, 24) y las epistolas del Nuevo
Testamento revelan que el mundo de los apdstoles estaba



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 196

lleno de ellos (Hech.20:28-29; 2 Cor.11:1-4, 13-15; G4l.1:6-9;
Col.2:8,16-19; 2 Tes.2:8-12; 1 Tim.1:19-20; 4:1-2; 2 Tim.2:16-17;
4:3-4; Tito 1:10-11; 2 Ped.2:1-2; 1 Jn.2:18-23; 4:1-3; 2 Jn.9-11;
Jud.3-4; Apoc.2:15, 20-24).

Es evidente del Nuevo Testamento que nunca existié un
tiempo cuando los Cristianos no hayan sido confrontados en
controversia con alguna forma de un falso evangelio.
Aquellos que quieren servir al Sefior, pero estar libres de
cualquier preocupaciéon agobiante de los falsos maestros
estan sencillamente esperando lo imposible. Nadie va a
encaminarse con seguridad por el camino estrecho sin tener
algunos combates desgarradores con los pseudo-discipulos
que intentan derribar su fe. Hay un namero de Cristianos
quienes todavia sostienen el mito que existi6 un tiempo
idilico en la historia del pueblo de Dios cuando la falsa
ensefianza era desconocida y la paz y la unidad reinaban

supremamente.

Para la seguridad de nuestra propia fe, necesitamos
abandonar esa ilusién y reconocer que a través de “muchas
tribulaciones entremos en el reino de Dios” (Hech.14:22). Y
algunas de esas tribulaciones, surgirian de nuestros propios
hermanos quienes hablarian “cosas perversas para arrastrar
tras si a los discipulos” (Hech.20:30). Nuestro Salvador ha
dado esta advertencia desde el principio. La mas grande
amenaza para los que sinceramente estdn buscando entrar
por la puerta angosta es aquella manada de engafiadores que



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 197

siempre parecen estar rondando alrededor donde los asuntos
de vida y muerte estan siendo debatidos. Estos falsos
discipulos son maestros en volver confuso lo que es
eminentemente obvio — la diferencia entre la voluntad de
Dios y la del hombre, la distincién entre el camino ancho y el
estrecho.

Pero ;Quiénes son estos falsos profetas de los que habla
Jestis? Ellos parecen no ser del futuro, sino del presente —
maestros que estdn de pie incluso para evitar que las almas
sinceras entren al reino de Dios. Pensamos casi
inmediatamente en los Escribas y Fariseos cuyas
perversiones e hipocresia han sido un tema dominante en
este gran sermon. Es verdad que ellos no eran discipulos de
Jestis, aunque ciertamente reclamaban ser las verdaderas
“ovejas” del rebafio de Dios.

En Su dltima excoriante reprension sobre estos
hipdcritas, el Sefior les acusé de estar cerrando “el reino de
los cielos delante de los hombres; pues ni entrais vosotros, ni
dejais entrar a los que estdn entrando” (Mat.23:13). El les
llam6 lideres ciegos de “guias de ciegos” (Mat.15:14) y
advirti6 a sus discipulos a apartarse de su ensefianza
(Mat.16:6-12). La advertencia de Jests ciertamente no esta
limitada a la aplicacién de los Fariseos y su clase, pero
comienza alld y llega a abarcar a todos los que quieren
pervertir el evangelio y oscurecer la puerta angosta.

La Segunda clara premisa de la amonestaciéon de



Invitacion a una Revolucién Espiritual 198

nuestro Sefior sobre estos “falsos profetas” es que hay una
objetiva norma por la cual aquellos que vienen reclamando
hablar la voluntad de Dios pueden ser juzgados como
verdaderos o falsos. La misma presuposicion guié la
ensefianza de Moisés quien advirti6 sobre aquellos profetas
que se manifestaron con las aparentes sefiales y maravillas
fueron sefialadas como engafiadoras cuando llamaba a Israel
a desobedecer la ya revelada voluntad de Dios (Deut.13:1-4).

Los falsos profetas eran aquellos que “hablan visién de
su propio corazén, no de la boca de Jehova” (Jer.23:16). Jests,
como Moisés, no es un sincretista, trazando radicalmente
creencias conflictivas y finalmente llamandolas a todas por
igual como verdaderas. El ya ha identificado al falso maestro
en este sermoén como alguien que quebranta el mandamiento
de Su Padre y lo ensefia a los demdas de la misma manera
(Mat.5:19). El espiritu existencial de estos tiempos hace a los
hombres retroceder a lo absoluto. La “verdad” para ellos, es
todo un asunto de gusto personal. Pero el espiritu del Gran
Maestro es inflexiblemente exclusivo.

El Gnicamente dice que es la revelacién de la Verdad y
nadie puede encontrar a Dios separado de El (Jn.1:18; 14:6).
La voluntad de Su Padre (Mat.7:21), Sus propias palabras
(Mat.7:24), son la norma del juicio. Los maestros en nuestro
tiempo o en cualquier otro que dicen que “hay muchos
caminos que conducen a Dios” no han sido enviados por el
Unigénito  Hijo. Son  falsos. Son  engafiadores.



Mirando Bajo la Piel de la Oveja

Una tercera afirmacion detras de la advertencia de Jesus
sobre los falsos maestros es que es ellos son peligrosos. Estos
Pseudo-Profetas no son momentaneamente individuos mal
intencionados. Sin embargo, ellos son corruptos desde su
mismo ser, falsos en la misma esencia de sus vidas
espirituales (“por dentro” ellos son lobos rapaces). Al igual
que su principe que los gobierna (1 Ped.5:8), su propésito no
es servir sino devorar. Ellos no alimentan a sus seguidores,
los consumen (Hech.20:29-30; 2 Ped.2:3).

Pero el peligro verdadero de estos falsos profetas
descansa en su habilidad experta para engafar. Ellos se
acercan “en la vestidura de ovejas”. Su verdadero caracter y
propésito siempre estd encubierto en una apariencia de
piedad. Ellos se hacen pasar como discipulos. Los ignorantes
e incautos que tratan con superficialidades descuidadas,
estan destinados a ser engafiados por medio de sus astutas
operaciones quienes lejos de ser abiertamente carnales, y
repulsivos son, como los describe Pablo, religiosamente
atractivos (2 Cor.11:13), humanamente sabios (Col.2:8) y de
una personalidad encantadora (Rom.16:17-18). Ellos son
simplemente una especie de personas que se moverian
tacticamente entre los observadores de tal manera que otros
se pregunten como estos buenos, serios y conocedores



Invitacion a una Revolucién Espiritual 200

maestros podrian estar equivocados. Si queremos andar con
seguridad en el camino estrecho, no es suficiente ser
inofensivos; debemos también ser sabios (Mat.10:16).

“Por sus frutos los conoceréis..” (Mat.7:16). La
advertencia del Sefior sobre los falsos profetas esta disefiada
también a enviar un escalofriante temor a los corazones de
los discipulos. En el mundo, el reino de Dios hay una plenitud
de enemigos. Eso no significa noticias buenas. Pero aqui hay
una amenaza desde adentro — jdesde sus mismos e intimos
discipulos! ;Cémo podrian ellos saber en quien confiar?
¢ Como sefnalar al falso del verdadero?

El temor de los Pseudo-discipulos ha movido a algunos
de los Cristianos a la paranoia. Ellos sienten falsos maestros
detrds de cada arbusto y estdn constantemente en una
postura cuestionadora e investigativa. Pero no hay nada en
las palabras de Jestis que vuelva a Sus discipulos
sospechosos, aun cinicos, hacia todos sus hermanos. Es en el
nivel del fruto que estos juicios deben ser efectuados y no
antes de que el fruto brote o este sobre la tierra. Como
Bonhoeffer dice: “No hay necesidad de meterse en los
corazones de otros. Todo lo que necesitamos es esperar hasta
que el arbol dé su fruto, y para esto no tendremos que
esperar mucho tiempo” (The Cost of Discipleship, Pag. 146).

Por esta razoén, no tenemos por qué dudar en ser justos
con los maestros que vienen a nuestro encuentro, dandoles el
beneficio de la duda hasta que las circunstancias sean claras.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 201

Esto no nos volverd confiadamente simples o carne fresca
para todo enganador. El fruto revelard la clase de arbol lo
suficientemente. Y es mejor ser engafiado momentdneamente
por un lobo ocasional que estar constante e impetuosamente
tratando de arrancar la lana de cada una de las ovejas del
Sefior.

Aun asi, los juicios tendrdn que ser hechos y las
advertencias emitidas cuando el fruto de los falsos maestros
ha sido cosechado. Aunque la prohibiciéon del Sefor de
juzgar a otros (Mat.7:1) excluye los juicios asperos e injustos,
estos ciertamente no prohiben el probar a maestros y a los
auto denominados profetas. Los espiritus deben ser
probados para determinar “si son de Dios” (1 Jn.4:1). El
consejo del Sefior aqui no es el mismo que en la pardbola de
la cizafia (Mat.13:36-43). Esto no tiene nada que ver con el
juicio divino final sobre los hombres y por lo tanto, no
necesita ser esperado para ser efectuado por Dios y para el
mas alla. Jests estd simplemente dando un consejo prudente
sobre como los falsos maestros pueden ser reconocidos y
evitados. Los acontecimientos de cada dia los revelaran.
Todos los disfraces se desvaneceran. Las pretensiones no
pueden ser mantenidas para siempre. Los arboles daran sus
frutos.

Pero ;Cudl serd la naturaleza del engafio de estos
profetas y cudl es el fruto por el que ellos deben ser
probados? Los falsos maestros de la época del Antiguo



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 202

Testamento eran hombres sobre quienes se hablaba bien
(Luc.6:26). Su predicacion era siempre confortante, aun
cuando las circunstancias demandaban advertencia y
disciplina (Jer.6:14). Ellos profetizaban mentiras (Jer.27:9-10),
pero estaban siempre apelando a las mentiras que servian a
sus propositos egoistas (Miq.3:11).

La presente advertencia de Jesus revela que las cosas no son
diferentes en la época del Evangelio. Los falsos profetas hablaban
conociendo de antemano sus mentiras (1 Tim.4:2) con el fin de
satisfacer el mercado para consumar el engafio. Haciendo caso
omiso a las verdaderas necesidades del pueblo de Dios, es poco
probable que realizardn poca o ninguna mencion de la justicia de
Dios, el horror del pecado, la necesidad para el verdadero
arrepentimiento o el infierno (Hech.24:25). Ellos no declaraban
“todo el consejo de Dios” (Hech.20:27). Para ellos no habia ningtn
“camino estrecho” en su predicacion.

Pero ;Cual es el fruto de estos “arboles corruptos”? El mismo
hecho que ellos son llamados “falsos profetas” muestra que el
fruto de sus bocas era corrupto — falso. Su ensefianza fallaba en
pasar la prueba de la palabra de Dios (Hech.17:11). Pero debido a
que la boca “habla de la abundancia del corazén” (Mat.12:34), su
mal estd obligado a revelarse asi mismo tanto en su caracter como

en su ensenanza.

La mejor defensa contra estos engafiadores es amar al Sefior y
a Su palabra supremamente y ardientemente. Los que
sinceramente buscan andar en el camino y la puerta angosta no se
apartaran a causa de  estos egoistas  hipdcritas.



La Vida Revela el Corazén

Los Falsos profetas no estan tinicamente equivocados en
su enseflanza, sino lo estdn en sus corazones. La
deshonestidad con el mensaje del evangelio est4d atada para
crear deshonestidad en la vida. Las fuerzas internas que
producen el mensaje anormal en primer lugar (el orgullo de
la vida, el temor de los hombres, el amor al dinero, el deseo
de la carne, ef al.) inevitablemente se manifestara en ellos
mismos en su conducta, aunque muy sutilmente. Esta es la
razén de la advertencia de Jests sobre los falsos profetas que
conduce tan naturalmente a una discusiéon de probarlos por
medio de su cardcter como también por su mensaje. Los
supuestos profetas deben primero ser probados al nivel de su
ensefianza. Lo que ellos dicen debe ser comparado con el
evangelio proclamado “desde el principio” (1 Juan 1:1-3;
2:18-24; 4:1-3; GAal.1:6-8) y de hallarlos erréneos en la
comparacion, deben ser rechazados (2 Juan 9-10). Desde el
punto de vista ventajoso de nuestros propios tiempos, todos
los maestros que vienen reclamando revelaciéon divina
debieran, en vista de la ya hace mucho tiempo
completamente revelada voluntad de Dios en Cristo (Juan
16:12-13; 2 Tim.3:16-17; 2 Ped.1:3; Judas 3) y la consiguiente
terminacion del oficio profético (1 Cor.13:8), ser rechazados
definitivamente. Pero, al final, el fruto del &rbol corrupto se



Invitacion a una Revolucién Espiritual 204

dard a conocer y su naturaleza revelada. Los falsos maestros
no pueden ser buenos hombres. El impio podria, en
ocasiones, predicar el evangelio puro, pero los falsos
maestros son incapaces de vivir vidas verdaderamente
piadosas.

La analogia de Jestis desde la naturaleza — el arbol es
conocido por sus frutos — conduce al punto que la
ciudadania en el reino no es un asunto de apariencia, sino del
ser. Las personas, como los &rboles, producen la clase de
fruto que su naturaleza demanda. Por lo tanto, ser un
Cristiano no es simplemente un asunto de hacer algo nuevo,
sino ser algo nuevo. Es la clase de vida que comienza en el
corazon, en el centro de la personalidad. Esta es la razén por
la que tnicamente esta clase de vida es producida por el
nuevo nacimiento (Juan 3:3-5). Algunos han intentado seguir
a Cristo al afiadir alguna nueva dimensién a sus vidas
cuando es la vida en si misma debe ser cambiada. Usted
puede pegar uvas sobre las espinas o hijos sobre los cardos,
pero ellos no crecerdn ahi. Un lobo puede llevar la lana de la
oveja, pero no puede producirla. El verdadero hijo del reino
es diferente. Como Jests dijo, “de su interior correran rios de
agua viva” (Juan 7:38). El pecado en todas sus
manifestaciones comienza en el corazén (Mat.15:19) y es
consecuentemente en el corazén y desde el corazén que un
nueva clase de fruto debe brotar.

Es debido a la naturaleza interna de la verdadera piedad



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 205

que la prueba de los maestros y discipulos en general debe
ser siempre buscada debajo de la piel. Existe una justicia y
piedad que surge, no de una fe humilde en el Hijo de Dios,
sino del orgullo y el deseo por la excelencia moral y
espiritual. El sutil, pero inocultable defecto de esta clase de
espiritualidad, es la total ausencia de las cualidades de las
Bienaventuranzas — la mansedumbre, la compasion y la
buena voluntad, la tristeza piadosa por el pecado. También
habra sobre esta atractiva capa religiosa una inhabilidad para
producir el fruto del Espiritu — “amor, gozo, paz, paciencia,
benignidad,... mansedumbre, templanza... “(Gal.5:22-23).

Es por esta misma razén que Juan, luchando en sus
epistolas con los maestros Gndsticos que amenazaban con
sus perversiones por abrumar a las Iglesias, exhorta a no
Unicamente a someter a un examen doctrinal de los maestros,
sino también a uno ético. Tal como muchos movimientos
religiosos se han levantado desde entonces, el Gnosticismo
floreci6 debido a que este atrapé el espiritu de la época con
sus reclamos de una espiritualidad profunda que trascendia
a todas las cuestiones morales y éticas. Los maestros
Gnosticos ofrecian un nuevo y mejorado evangelio que no
sufria el desprecio del mundo en general y otorgaba la
liberaciéon de las cuestiones atormentadoras de la justicia
practica. Su éxito sacudia la confianza de los santos fieles
tanto en el evangelio como en su propia salvacion. En
respuesta, Juan habl6é claramente: “El que dice: Yo le
conozco, y no guarda sus mandamientos, el tal es mentiroso,



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 206

y la verdad no esta en é1” (1 Juan 2:4). “El que dice que esta
en la luz, y aborrece a su hermano, estd todavia en tinieblas”
(1 Juan 2:9). “En esto se manifiestan los hijos de Dios, y los
hijos del diablo: todo aquel que no hace justicia, y que no
ama a su hermano, no es de Dios. Porque este es el mensaje
que habéis oido desde el principio: Que nos amemos unos a
otros” (1 Juan 3:10-11).

Pero ;Qué sobre la gran popularidad de estos
predicadores y de su mensaje? ;Eso no les muestra ser
verdaderos profetas? Juan una vez mas responde
directamente: “Ellos son del mundo; por eso hablan del
mundo, y el mundo los oye” (1 Juan 4:5).

Los Cristianos necesitan orar por el discernimiento, la
sabiduria y la fe a fin de no ser engafiados por los falsos
maestros que cubren el error con una aparente y superficial
piedad. Ellos necesitan también buscar la liberacion de la
mentalidad “del éxito” que considera todo avance terrenal
como un testimonio de la verdad de su mensaje, mientras
que los mandamientos de Dios son abandonados tanto en su
predicacion como en sus vidas. Para los Cristianos que
laboriosamente estan luchando con un mundo antagénico y
los deseos impuros que surgen aun dentro de sus propias
personalidades, tales profetas de un “nuevo evangelio”
siempre tendran una poderosa apelacion — pero tal
apelacion viene de la oscuridad, no de la luz. “Guardaos de
los falsos profetas”. “Por sus frutos los conoceréis”.



Sobre lo que Trata el Reino de Dios

“No todo el que me dice: Sefior, Sefor, entrara en el
reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre
que esta en los cielos” (Mat.7:21). Como es evidente de esta
advertencia directa, el discipulado superficial no es una
invencion del siglo veintiuno. Jests estuvo plagado de esta
clase de discipulado desde casi el principio de Su predicaciéon
publica (Juan 2:23-24). Las filas de entusiastas, pero
despreocupados “grupos” parecian crecer a la par con Su
temprana popularidad, y FEl estaba constantemente
esforzdndose para sacudirlos y llevarlos a una conciencia
sobria de lo que signific6 seguirle (Lucas 14:25-35).

Sin embargo, incluso, estos no eran sino los herederos
naturales de los Fariseos, y los ritualistas sin sentido, quienes
siglos antes, habian provocado una apasionada reprimenda,
y frecuentemente mordaz represiéon de parte de los profetas
del Antiguo Testamento (Isa.1:11-17; Amos 5:21-24).

Con el lenguaje que se ha convertido en aun mas
penetrantemente claro, Jests se aparta de los falsos profetas a
los falsos seguidores y sus falsas normas. Es suficientemente
para un hombre tomar el camino ancho que lleva a la
destruccién, pero es infinitamente mas peligroso que lo tome,



Invitacion a una Revolucién Espiritual 208

creyendo que este es el camino de la vida. Gritos entusiastas
de “Sefor, Sefior” no pueden ser méds que un poco de lana
intentando cubrir a un corazén inflexible. {No puede haber
un lobo debajo de la piel de la oveja, pero seguramente hay
una cabra! Las profesiones vacias son tan peligrosas en el
camino angosto como los falsos profetas.

No hay nada impropio en una confesion sincera de fe en
el Hijo de Dios y en el reconocimiento abierto que Fl es el
Sefior. En realidad, no puede existir un verdadero
discipulado sin el (Mat.10:32-33; Rom.10:9-10). Pero la
tragedia surge cuando es todo lo que hay, una declaraciéon
Unicamente verbal de la soberania de Jests sin ninguna
prueba de sumision (Luc.6:46).

Pero ;Quiénes son estos confesores audaces? Ellos no
son conocidos como hipdcritas, porque Jestus dice que ellos
no van a entender su rechazo en el dia del juicio final
(Mat.7:22). Ellos tampoco son una clase de discipulos
perezosos porque Jests no cuestiona su reclamo de actividad
celosa en Su nombre. Su problema es uno simple. En todo lo
que ellos estan diciendo y haciendo, ellos no habian
realizado la tinica cosa que El esperaba de ellos, y era el hacer
la voluntad de Su Padre.

Sobre este punto, aquellos que aspiran a andar en el
camino angosto debe quedar muy claro. jEn el reino de Dios,
nada sera recibido como un substituto para la obediencia!.
Ciertamente no es la mera confesion de la boca.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 209

Absolutamente tampoco las practicas diligentes de las
ordenanzas religiosas que se originan con el hombre mas
bien que en Dios (Marcos 7:1-8). No, aun la fiel observancia
de ciertos mandamientos selectos de Dios mientras otros
estan siendo estudiosamente descuidados o desobedecidos
(Mat.23:23) Y, al final, no habré aceptacién, aunque tan sélo
uno de los mandamientos de Dios este siendo
obstinadamente rechazado, ignorado o pervertido (Marcos
10:17-22; Stg.2:8-11).

Esto nada tiene que ver con la justificacion por las obras.
Esto tiene que ver con una fe inquebrantable, una lealtad
indivisible, y una confianza absoluta. Habra siempre
misericordia del Sefior para aquellos cuyo corazén este
plenamente establecido en agradarle en todas las cosas,
porque ellos siempre estaran dispuestos a aprender més,
buscar el perdén, y a actuar mejor. Pero para el hombre que
escoge y elige su propio camino en lugar del divino, ni con
toda la actividad religiosa celosa acumulada bastard para
cubrir su fracaso.

“Muchos me diran en aquel dia: Senor, Sefor, ;no
profetizamos en tu nombre, y en tu nombre echamos fuera
demonios, y en tu nombre hicimos muchos milagros?”
(Mat.7:22). El hecho que aquellos confesores desobedientes
realicen el reclamo indiscutible que no tnicamente posen
sino que han ejercido, poderes milagrosos por el poder de
Cristo sugiere que ellos eran discipulos. Muchos han creido



Invitacion a una Revolucién Espiritual 210

que sus reclamos tenian que ser falsos, pero no

necesariamente.

Independientemente de sus inmensos fracasos como un
hombre, Balaam ciertamente profetizé por el poder de Dios
(Num.22:35; 23:16), No puede haber duda que Judas
Iscariote, como uno de los Doce, usé poderes milagrosos
(Mateo 10:1). Los discipulos carnales en Corinto ciertamente
usaron también dones (1 Cor.1:4-7; 3:1-3). Los dones
espirituales nunca fueron garantia de la espiritualidad o la
aceptacion divina del maestro, tnicamente apuntaba que el
mensaje era verdadero.

De manera que, podemos predicar el evangelio
verdadero a muchas personas y “realizar muchas obras
poderosas”, pero al final, ser rechazados simplemente
porque no obedecimos al Sefior (1 Cor.9:27; 13:1-3; Fil.1:15-17).
Estos autos engafiados profesados discipulos estaban
realizando la pregunta equivocada. La gran obra que Dios
habia hecho por ellos no era en y por si misma consecuencial
para su salvacion, la cuestion era si ellos habian
verdaderamente servido y agradado al Sefior (Lucas 10:20).



La Humillacion Final

“Y entonces les declararé: Nunca os conoci; apartaos de
mi, hacedores de maldad” (Mat.7:23). La escena que Jests
establece en estas sombrias palabras finales es sobre un
grupo de entusiastas que han usado libremente Su nombre y
han hecho mucho alboroto sobre sus lazos intimos con El.
Por la forma mas célida y reverencial que ellos deben haber
hablado del Hijo de Dios, los observadores, sin duda, los han
juzgado como entre Sus discipulos mas devotos. Estos
ciertamente, habrian estado haciendo frecuentes y fervientes
declaraciones que ellos conocian al Senor. Fue su talisman
espiritual, el encanto que les dio esa garantia.

Y fue en este mismo momento donde ellos se sentian
mas jactanciosos y en el tiempo y el lugar cuando seria mas
irremediablemente devastador para ellos que Jests promete
hacer Su propio juicio. En la presencia de toda la humanidad
reunida, incluyendo a cada persona que los ha escucho
reclamar ser de Sus discipulos, €l les dira: “Nunca os conoci”
La humillaciéon absoluta de semejante momento para
semejantes personas habria sido casi indescriptible.

En Lucas, el Sefior dibuja una cuadro similar de hombres
reclamando el reconocimiento en el juicio final (Lucas 13:22-



Invitacion a una Revolucién Espiritval 212

30). Pero aqui las palabras son dirigidas a los temerosos de la
“puerta estrecha” que les vuelve indispuesto a aun decir
“Senor, Sefior”, mucho menos a hacer Su voluntad. La base
de su reclamo no es que ellos le habian reconocido como
Maestro o le habian servido, sino que ellos habian estado
socialmente relacionados con El. Jests les habia ensefiado en
sus calles y habia comido en sus mesas. Aqui estd un cuadro
ain mas sorprendente que aquel de los audaces
profesadores, las personas que durante toda una vida habian
abiertamente rechazado al Hijo de Dios, y todavia estaban
esperaban confiar que EL no los rechazara a ellos.

Esto da una nueva dimensiéon a la capacidad humana
para el auto engafio. Tan asombroso como pudiera ser, hay
multitudes de hombres y mujeres hoy que creen que su
repudiacion del Unico Santo de Dios que lo han hecho con
tal cortesia y educaciéon que no les va a costar algo en la
eternidad.

En Mateo, contrario a Lucas, Jests esta tratando con los
que se consideran a si mismos como discipulos. El hecho que
el Seiior les dice, “Nunca os conoci” no necesariamente
significa que ellos nunca habian sido genuinos, sino que
durante todo el tiempo que habian estado alardeando sus
“poderosas obras” en Su nombre, su desobediencia les habia
vuelto extrafios para El. Al final, después de todas sus
declaraciones y trabajos ardientes, ellos no eran mejores que
aquellos que habian deliberadamente rechazado al Hijo de Dios.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 213

Jesis no trata con suavidad a estos pretendores
suplicantes que han intentado negociar el celo con la
sumision. “Obradores de iniquidad”. El los exhorta, para
despertar a sus oyentes inmediatos al hecho que, sin
embargo, esta clase sutil de rebelion encubierta con piedad es
seria y su condenaciéon justa. La misma palabra aqui
traducida “iniquidad” (Del Griego anomia) es usada otra vez
por Mateo al registrar la dltima excoriante represion del
Senior sobre los Fariseos. Tal como los sepulcros
blanqueados, ellos tenian una apariencia de justicia pero
estaban interiormente “llenos de hipocresia e iniquidad”
(Mat.23:27-28). Juan emplea esta palabra para describir la
misma naturaleza y genio del pecado —“infraccién” o
“injusticia” (1 Juan 3:4).

Pero si estos discipulos impostores son infractores, ellos
nos son necesariamente “antiomanos” (aquellos que niegan
que Dios tenga una ley). Para ellos, este es un asunto (en
algin punto) de rechazar a sabiendas de someterse a la
voluntad de Dios. Estas no son personas que pecan por
descuido o debilidad, sino por propésito. Los que pecan por
debilidad no son inclinados a pretender piedad, sino
humildad y arrepentimiento. Ellos saben muy bien que el
pecado cuesta y no quieren nada de el. Jests establece los
hechos de estos pretendores contra aquellos que “hacen la
voluntad de mi Padre”

Como ya ha sido observado, el escenario de esta



Invitacion a una Revoluciéon Espiritual 214

prospectiva conversacién es una correspondiente al juicio
tfinal donde los destinos finales estan siendo decididos. Las
drésticas palabras que cortan el corazén de parte del Senor
“aparataos de mi, hacedores de maldad” pueden hacer que el
cuadro del Génesis cuando Dios separa a Sus primeras
criaturas rebeldes del jardin de Edén parezca mads brillante.
Hubo un remedio para aquella tragedia. Pero para esta, no
hay ninguno.

El pecado es siempre una fuerza separadora, una
rebelion obrando desde uno mismo y desde otros, pero el
horror final del pecado es el destierro sin ninguna ayuda de
la misma presencia de Dios. Con gran dificultad luchamos
para imaginarnos como seria para nosotros que nunca mas
pudiéramos ver el rostro del amor, la bondad o la pureza ya
sea en su origen divino como es reflejado en los hombres que
han sido tocados por estas virtudes divinas. Poco més de un
afo mas tarde, y usando un lenguaje similar, Jesus
describiria las experiencias de ser lanzados al “fuego eterno”
(Mat.25:41). Que ninguno de nosotros jamas aprenda la
realidad de esos momentos miseros de estas palabras.



El Peligro del Auto Engaiio

Hemos ya hablado brevemente sobre el grave peligro
del auto engafio que provoca que los hombres y mujeres
religiosas disputen con el Hijo de Dios aun incluso cuando El
estd sentado sobre Su trono de juicio. Mateo 7:21-23 no
describe a personas que estdin jugando un juego de
complicidad. La presencia de Dios en Su gloria quitarfa todo
deseo pretencioso del hombre. Lo que estos versiculos
revelan, es la habilidad del ser humano para esconder sus
propios motivos y elecciones de si mismo. La pregunta
importante que estos versiculos levantan es: ;Como nos
introducimos nosotros mismos en semejante condiciéon de
auto engafio y como podemos evitarlo?

La revelacion en estos versiculos que el dia del juicio
serd un dia de sorpresas no es poco sorprendente. ;No
sabran los hombres en el fondo de sus corazones que no han
sido fieles al Sefior? ;Como pudieran ellos reconocer su
desobediencia? Estas no son personas ingenuas, extrafios al
evangelio del reino. ;Cémo pudieron no saberlo? La
respuesta: El auto engafio.

El auto engafio esta basado la auto justificacién, el uso
de la norma equivocada por la cual uno mismo se juzga
(Luc.16:15; 18:9-17) o el simple fracaso de usar la norma
correcta (La palabra de Dios).



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 216

La seriedad de la amenaza que se presenta a los
buscadores del reino de Dios es evidenciado por el nimero
de advertencias contra ello. Pablo dice que los hombres se
engafian asi mismos cuando piensan ser sabios o se imaginan
asi mismos ser algo cuando ellos no son nada (1 Cor.3:18;
Gal.6:30). El orgullo y la vanidad pueden llevar a uno jcreer
mentiras sobre uno mismo que uno mismo se dice! Santiago,
en su tradicional forma directa, advierte que es una persona
auto engafiada cuando uno piensa que obtendra el crédito
debido cuando se escucha de la palabra de Dios lo que uno
nunca practica, e ilustra su punto con el hombre que se
considera a si mismo como muy piadoso mientras que no
ejerce ningln control sobre su lengua (Stg.1:22-26). Da una
falsa confianza a los que asisten mucho a la “Iglesia” quienes
en lugar de so6lo hablar de la verdadera religion debieran
vivirla. La sana predicacion de la ensefianza no
necesariamente vuelve a una persona piadosa. Juan,
finalmente, nos amonesta que cuando negamos que hay
algin pecado del todo en nuestras vidas, estamos siendo
mentirosos con nosotros mismos (1 Jn.1:8). La pena psiquica
de confesar nuestros errores nos mueve a buscar cubrir
nuestros pecados en un activismo religioso mdas bien que
buscar el arrepentimiento y la confesion.

Y ;Por qué los hombres trabajan tan diligentemente en
convencer no Unicamente a otros, sino a si mismos, sobre
estos mitos que tienen que ver con su relaciéon con Dios?
Porque encuentran que la verdad que Dios les ha hablado ha



Invitacion a una Revolucién Espiritval 217

sido totalmente desagradable, y han determinado rechazarla,
no deseando llevar el dolor de vivir con una constante queja
y acusandoles su conciencia (2 Tes.2:01-12; 1 Tim.4:1-2). Algo
debe ser encontrado para llenar y justificar su desobediencia.

Un concepto distorsionado de “la justificaciéon por fe”
ha sido un subterfugio. Reduciendo todo al enfoque que
sostienen que Cristo no esta tan preocupado en como vives,
sino Gnicamente como sientes. Desde esta posicién, un gran
excesiva preocupacion por la obediencia a los mandamientos
de Dios es visto como una negacion de la gracia de Dios y un
rechazo del evangelio. En ocasiones, este concepto casi hace
un eco en el espiritu libertino que Pablo condena en
Romanos 6:1-2: “;Perseveraremos en el pecado para que la
gracia abunde?” Entre mas defensores de esta idea son
reprendidos por su transgresion de la voluntad divina, mas
declaran su confianza en la gracia de Dios y el poder de su fe.
Pero esto no significa fe en Dios, sino “fe en la fe” —un
crefsmo egoista. Somos ciertamente justificados por la fe,
pero en la fe que se manifiesta a si misma en la obediencia a
los mandamientos de Dios (Luc.6:46; Jn.14:15, 21, 23; 15:10,
14; Gal.5:6; Stg.2:14-26). Este es claramente el mensaje en
todo el Sermoén del Monte.

Otra forma frecuente de cubrir la desobediencia es “El
fin justifica a los medios” ;Qué diferencia hay en la forma de
como se hace, dice el argumento, mientras el resultado
deseado sea obtenido? Esta pudo haber sido la logica de



Invitacion a una Revolucién Espiritual 218

David cuando movio6 el arca del pacto a Jerusalén. El fin era
bueno, pero los medios fueron rechazados dramaticamente (1
Cron.13:1-14; 15:1-15). Fue ciertamente también el pensamiento de
Sadl cundo desobedecié a Dios en la orden de destruir a los
Amalecitas. El perdonar a lo mejor de sus animales (una
trasgresion) fue justificada como un medio para adorar a Dios (1
Sam.15:15). Dios no fue agradado por ello (1 Sam.15:22-23). Si hay
un punto claro hecho en el Sermén del Monte, y obviamente hay
muchos, es que en el reino de los cielos, los medios y el fin son
uno. Los medios divinamente elegidos nunca se adaptan a los
pensamientos humanos para producir el corazén sumiso y
confiado que el Sefor desea encontrar.

Pero, ;Como escapar de esta tendencia humana del auto
engafio? Al enfocar las Escrituras con nuestros corazones
entregados a Dios y no con intereses académicos o institucionales.
Debemos enfrentar lo que el Hijo de Dios ha verdaderamente
dicho, sin importar si esto es costoso, o doloroso o fuera de moda.
Y luego, a la luz de la ensefianza clara del Sefior, debemos
comprometernos constantemente en la mas seria forma para
probar nuestros propios corazones (2 Cor.13:5). Sin la auto
examinaciéon, el auto engafio es inevitable. Tenemos que
preguntarnos no tnicamente si lo que estamos haciendo es de
acuerdo a la voluntad de Dios, sino si lo estamos haciendo por
amor de Su Hijo. Mucho esta siendo realizado “en el nombre de
Cristo” para la gloria de los hombres. Cudn imperativo es para
nosotros poseer el espiritu de David cuando dijo: “Examiname, oh
Dios, y conoce mi corazén; Pruébame y conoce mis pensamientos;
Y ve si hay en mi camino de perversidad, Y guiame en el camino
eterno” (Sal.139:23-24).



Edificando una Vida que Durara

El Predicador ha hablado Su Sermén, y Su invitacion a la
accion, ya ha comenzado, y es ahora concluida. El camino ha
sido ramificado continuamente a lo largo de todo el discurso:
dos clases de justicia, dos clases de tesoros, un camino ancho
y otro angosto, la hipocresia o la simplicidad, este mundo o
el venidero, nuestra voluntad o la de Dios, La eleccién ha
sido clara y poderosamente trazada.

No es asunto de si algo se ve bien o suena piadoso o
hacer “algo maravilloso” en el nombre de Jestis que conduce
a uno al reino de Dios. Es la obediencia — la obediencia
como una expresion de la confianza absoluta. En su
concluyente apelacién, el Sefior ya ha trazado dos cuadros
para ilustrar este hecho. El ahora concede a Sus oyentes el
tercero y el daltimo.

“Cualquiera, pues, que me oye estas palabras, y las
hace, le compararé a un hombre prudente, que edific6é su
casa sobre la roca. Descendi6 lluvia, y vinieron rios, y
soplaron vientos, y golpearon contra aquella casa; y no
cay6, porque estaba fundada sobre la roca. Pero cualquiera
que me oye estas palabras y no las hace, le compararé a un
hombre insensato, que edificé su casa sobre la arena; y
descendidé lluvia, y vinieron rios, y soplaron vientos, y



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 220

dieron con impetu contra aquella casa; y cayo, y fue grande
su ruina” (Mateo 7:24-27).

Los Dos Edificadores. En estos versiculos, el Sefior nos
introduce a dos edificadores. Podemos descubrir la
diferencia en ellos al observar las similitudes. Ambos de
estos hombres tuvieron el mismo deseo — edificar una casa
— un lugar donde vivir, un lugar de refugio y seguridad.
Cada uno edifico su casa y si las dos eran diferentes, eso no
es dicho. Ambas casas fueron aprobadas por la misma
tormenta. Al menos, la tnica diferencia discernible en estos
dos edificadores y sus casas es el fundamento sobre lo que
ellos decidieron edificar — uno sobre la roca, y el otro sobre
la arena. Y antes que la tormenta cayera, ambos hombres
parecen haber tenido éxito en forma admirable.

La historia sugiere que cualquiera que sea la casa, todos
los hombres estan intentando construir. Esto podria ser
llamado “éxito” o “felicidad” o “paz mental” o “realizacion
en la vida”. Esto es sinébnimo de las afioranzas comunes del
corazén humano, anhelos que no necesariamente son malos
en si mismos, sino una parte de la forma que Dios nos hizo.

“ha puesto eternidad en el corazén” (Eccl.3:11).

Los diferentes fundamentos radican en la forma en que
intentamos cumplir nuestros deseos en busqueda de la
felicidad. De acuerdo al Hijo de Dios, hay tnicamente dos
fundamentos sobre los cuales descansan nuestras



Invitacion a una Revolucién Espiritval 221

aspiraciones para el cumplimiento tltimo — Someternos a
Su voluntad, o rebelarse contra ella. La primera casa
permanecerd, la segunda colapsara.

Los Dos Fundamentos. El constructor sabio se toma el
tiempo para excavar sobre una base firme (Luc.6:48). Es un
esfuerzo muy laborioso y gran consumidor del tiempo, pero
su casa y todo lo que él ha puesto en ella, aun su propia vida,
estdn en juego. Realiza una extensa mirada y considera mas
alla de los cielos soleados. Fue por la inevitable tormenta que
él edifica. El necio edifica para el momento y sin prevision.
Todo lo que se puede hacer con poco esfuerzo y lograr
resultados rapidos le atrajo. El asume que la forma en que las
cosas fueron hechas, deberia siempre seguirse. La idea que
su casa pudiera ser severamente probada parece nunca haber
entrado a su mente. El sin duda terminé su casa y la amueblo
antes que su fatigoso vecino pudiera aun completar en
colocar su fundamento.

Edificando Antes de la Tormenta. Es importante
reconocer que en la historia de nuestro Sefior hay un tiempo
cuando cualquier diferencia en estos dos constructores sera
dificil de ver. Ambos parecen haber sido exitosos en levantar
sus casas firmes e inconmovibles. De hecho, el necio,
habiendo ahorrado muchos rigores, parece aun haber
conseguido lo mejor. Y es en medio de este tiempo, antes que
llegue la tormenta, que decidimos como edificar nuestras
propias casas espirituales. Por supuesto, serd maés facil



Invitacion a una Revolucion Espiritual 222

apreciar la diferencia después de la tempestad, pero sera
demasiado tarde para hacer algo al respecto. Es ahora, en la
calma antes del cataclismo, que debemos actuar en fe.
Debemos prepararnos para la inundaciéon en el clima seco.
Debemos huir de Sodoma aun antes de la primera sefial de la
tormenta de fuego.

Para el ojo despreocupado, la diferencia practica entre
los hijos de Dios y los hijos de este mundo seréa dificil de ver.
Ambos sufrirdn reveses, conoceran las angustias, enfermaran
y morirdn. Por esta razon, las personas irreflexivas siempre
tendréan dificultades para ver la distincion entre la verdadera
justicia y la hipocresia Farisea — entre el camino angosto y el
ancho — entre el verdadero profeta y el celoso impostor. Esa
es la razén por la que una actitud de humildad y honestidad
es tan crucial para los que quieren sobrevivir a la tormenta
del juicio final. Debemos tener la mansedumbre del espiritu
que nos capacitard para vernos a nosotros mismos lo que
somos en realidad, y al Hijo de Dios por lo que El es.

El dia vendrad cuando las diferencias que tienden a
escapar de la atencion del irreflexivo se volverdn crudamente
evidentes. Hablando del dia del llamado a cuentas en Su
explicacién de la parabola del trigo y la cizafa, Jests promete
que “Entonces los justos resplandeceran como el sol en el
reino de su Padre” (Mateo 13:43). Aun los hombres maés
ciegos verdn la diferencia. Necesitamos los ojos para ver
ahora, y para preparar nuestras vidas para ese gran dia.



:Donde Edificas Tu Vida?

En Sus mismas palabras finales (Mat.7:24-27) con
notable ausencia de algo altamente sonado u ornamentado
(Esto no podria ser adecuado para el estilo del Maestro o Su
sermoén), Jests impulsa a Sus oyentes a considerar
sobriamente las consecuencias de la respuesta que han
elegido darle. La indiferencia o la neutralidad no son una
opcion. Todos los hombres deberan construir. La tdnica
cuestion pendiente es donde. El confronta directamente a Sus
oyentes, no dejando ningtn espacio para maniobrar. ;Ellos
se someteran a Su voluntad y realizaran lo que El dice o No?
La eleccion es suya, pero es una eleccion radical con
repercusiones radicales.

El tema a lo largo del Sermoén ha sido el tema de la
obediencia. La voz que habla no es tnicamente la voz de la
verdad y la sabiduria, sino la voz de la autoridad y el poder.
La sumision debe ser amplia y profunda — tan amplia como
Sus mandamientos (Mat.5:19-48) y tan profunda como
nuestros pensamientos mas intimos (Mat.6:1-34).

(Y a quien estdan dirigidas estas palabras
especificamente? No al pagano o al publicano, porque ellos
no han recibido casi ninguna atencion en este gran discurso.



Invitacion a una Revolucién Espiritval 224

2/

La expresion “Asi” con la que Jestis comienza esta tltima
parte de Su sermén, nos indica que El esta llegando a una
conclusién de lo que El acaba de decir sobre los pseudo
profetas y falsos creyentes (Mat.7:15-23). Estas palabras,
como lo indican en todo el sermén, van dirigidas a los que
hacen una pretensién del discipulado.

Ellos confrontan aquella religiosidad superficial,
ofrecida como un substituto por la obediencia, la cual estaba
entonces plagando la nacién de Israel, y estda causando
estragos en nuestros tiempos. El “hombre prudente” no es el
“hombre que oye estas palabras” y las entiende —tampoco lo
es ain el hombre oye y cree en el Hijo de Dios. El pueblo del
Sefior al que se estd dirigiendo, ya habia oido, y “creido”, y
en alguna medida, entendido, pero la cuestiéon sobre la que
todo dependia era si ellos habian obedecido. No hay nada
que en este sermén golpee mdas en el corazén de una
constante alusién a Juan 3:16 para aquellos que tratan de
evitar el estudio y la aplicaciéon de la Palabra del mismo de
quien ellos profesan creer. jEs una burla!

Por supuesto, el hecho que este sermoén y estas palabras
particulares estdn dirigidas especialmente hacia los
discipulos falsos no significa que ellas no tengan aplicacion a
aquellos que no hacen alguna pretensién de seguir a Jesus.
Ya sea una pretendor o un prodigo, las consecuencias de la
rebelién son las mismas. La arena no deja de ser arena.

La Roca Inquebrantable. El hombre prudente, dice



Invitacion a una Revolucién Espiritual 225

Jests, es el hombre que escucha la palabra del cielo y la
cumple — sin hacer preguntas, sin dar escusas. Debido a su
fe obediente, su relacién con el Padre y con el Hijo es tan
inquebrantable como una enorme pieza de roca (del Griego
petra) en una tormenta. El Hijo de Dios dio la misma
confianza en Jerusalén antes de Su muerte cuando se refiri6 a
sus “ovejas” quienes “me siguen” y “oyen mi voz”, y “nadie
las arrebatard de mi mano” (Juan 10:27-29).

Pablo hizo eco en las palabras de Jests cuando él les
asegur6 a los Romanos que para aquellos que aman al Sefior
y son llamados conforme a Su proposito, nada los separara
“del amor de Dios, que es en Cristo Jests” (Rom.8:28-39). Es
la “obediencia a la fe” (Rom.1:5; 16:26) un principio viviente
y constante de vida que nos ata al Salvador de los hombres
en una unién inquebrantable. Como Isaias prometio, el Sefior
Dios ha colocado Su fundamento en Sion, una “piedra
probada, angular, preciosa, de cimiento estable; el que
creyere en €l, no serd avergonzado” (Isa.28:16; Rom.9:33).

Es importante recordarnos a nosotros mismos una vez
mas este punto que Jestis no esta tratando aqui con el
fundamento de nuestra salvaciéon (Gracia) sino con la
naturaleza de la fe que responde a ella. Santiago repitié algo
del sermén del Monte cuando nos advirti6 a ser “hacedores
de la palabra, y no tan solamente oidores” (Stg.1:22). Y
declara que la “fe, si no tiene obras, es muerta en si misma”
(Stg. 2:17, 26). jPor qué uno piensa de Santiago como un



Invitacion a una Revolucién Espiritual 226

innovador aqui? Es Jests quien primeramente predico este
principio y El lo hizo en el “evangelio del reino” (Mat.4:23).
Esta verdad fundamental necesita desesperadamente volver
a su lugar. Aquellos que se han vuelto tan fascinados con la
salvacion por la gracia que han vaciado de la fe todo su
contenido necesitan reconocer que no han coqueteado con la
inconveniencia, sino con la destruccién. Hay una abundancia
de misericordia sobre toda alma que se somete al gobierno
de Cristo con todo su corazén — su corazén romperd una y
otra vez toda transgresion — pero no habra compasién para
los que determinan de manera directa que la gracia
invalidado los mandamientos del Sefior del reino.



¢Sobre la Roca o sobre la Arena?

Jestis ha llamado a una obediencia de Su palabra que es
profunda y totalmente comprensiva, pero no es una
justificacién por la obras de justicia. El impulsa a los
ciudadanos del reino a buscar la perfeccion del amor libre de
egoismos de su Padre (Mat.5:43-48), pero les dice que ellos
todavia necesitardn arrepentirse de sus equivocaciones
(Mat.5:23) y buscar la misericordia (Mat.5:7). En la cercania
de Su muerte, cuando Jesus dirige a los Doce discipulos ante
Su Padre como hombres que “han guardado tu palabra”
(Juan 17:6), El no esta diciendo que ellos se han vuelto sin
pecado al convertirse en Sus discipulos (su registro prueba la
contrario), sino que su compromiso con El ha sido genuino y
su dolor penitente por sus pecados.

Los que construyen sus vidas sobre “la roca” estan
diciendo dos cosas: Que ellos estdn determinados a guardar
la palabra de Cristo a toda costa, y que ellos estan confiando
en Su sangre redentiva por la misericordia en sus fracasos.
La obediencia, en el reino del Cielo, nunca ha sido un medio
de justificacién del pecado, sino una forma para expresar la
fe (Stg.2:14-26) y el amor (Juan 14:15, 21, 23; 15:10, 14). Si hay
otra forma para demostrar estas dos cualidades
indisputables de la vida en el reino, ellas son desconocidas
en las Escrituras.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 228

A pesar de la claridad de la eleccion que el Sefior ha
establecido ante Sus oyentes, hay siempre aquellos que
quieren construir sobre la arena y la llaman roca. Ellos
generalmente estan en busca de soluciones rapidas y faciles a
sus problemas y en un camino cémodo para la justicia y la
paz. Con semejantes ideas en sus mentes, ellos tienden a
volver a las Iglesias del Sefior hacia un mensaje mas popular
y digerible — uno que toma el lado dificil de las demandas
del evangelio y lo substituye por la panaceas psicolégicas
que no dan ninguna mordida o tienen algtin poder. En lugar
de un llamado penetrante al corazén nacido de nuevo, hay
charlas infinitas sobre “actitudes positivas mentales”, “la
auto estima” y la “auto aceptaciéon”. Un sentido de dignidad
y un espiritu positivo, no son asuntos de poca importancia,
pero estos no tendran que ser buscados con demasiada
prioridad. Ellos apareceran en forma natural en el proceso de
buscar a Dios penitentemente; y Su voluntad y la confianza
consecuente de la aceptaciéon en Su gracia (Hechos 10:34; 2
Cor.8:12; Efe.1:6-7).

La pérdida de la auto estima a menudo viene més de un
fracaso a buscar al Sefior sincera y obedientemente. Es dificil
para cualquier persona mirarse a si mismo cuando ella sabe
que no esta siendo genuina hacia Dios. La verdadera gracia
de Cristo trae sumisiéon y confianza. La gracia barata y
demandante de nada tnicamente sirve para engafiar al
creyente superficial.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 229

Es asombroso que este gran sermén con su tremendo
énfasis sobre el entendimiento y la obediencia a los
mandamientos de Dios no haya tenido un mdés grande
impacto sobre la mente Cristiana popular. Quizés, la razén
para esto descansa en la idea ampliamente sostenida que
debido ya no estamos “bajo la lay sino bajo la gracia”
(Rom.6:14), los mandamientos de Cristo son meros
directrices (gracia), mientras que los mandamientos de
Moisés eran estatutos que debian ser estrictamente
obedecidos (ley). Que esto es una perversion de la ensefianza
de Pablo es hecho evidente de la asombrosa pregunta con la
que él contintia su declaracién sobre la gracia y la ley: “;Qué,
pues? ;Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la
gracia? En ninguna manera” (Rom.6:14). La verdad es que
Dios desde Adan nunca ha pronunciado un mandamiento
del que EI no espere ser obedecido. Su voluntad surge de Su
naturaleza justa y llena de compasion y es “para que nos
vaya bien” (Deut.6:24; 1 Juan 5:3).

La gracia de Dios no significa falta de ley. El evangelio
es simplemente un sisterma de gracia (donde hay perdén para
las transgresiones a la ley de Dios) como opuesto a un sistema
de ley (donde no hay ninguno). No tnicamente la gracia
remueve las demandas de la ley divina, sino trabaja para
reunir esas demandas a través de un sacrificio redentivo
(Rom.8:1-4). Sin la ley de Dios, su gracia no tendria sentido,
debido a que la ausencia de ley volveria el pecado imposible
(Rom.4:15) y el perdén innecesario.



Invitaciéon a una Revolucién Espiritual 230

El hombre ha estado bajo la ley divina desde Adén, una
ley que se resume mejor en los mandamientos de amar a
Dios supremamente y amar al préjimo como a uno mismo
(Mat.22:35-40). Sin embargo, esa ley nunca ha nulificado la
justificacién por la fe, una redencién hecha posible en todas
las generaciones debido a que Dios plane¢ llevarla a cabo en
Cristo (Heb.9:15). El hecho que Abel fue justificado por la fe
y mostro6 esa fe por medio de una obediencia cuidadosa a la
ley divina, demuestra que la salvacién por la gracia no altera
la responsabilidad de uno para obedecer a Dios (Heb.11:4). El
hecho que Noé fue justificado por la fe y la manifestacion de
esa fe por medio de una sumisiéon escrupulosa a los
mandamientos divinos habla de la misma verdad (Heb.11:7).
Los casos de Abraham (Heb.11:8-9, 17-19) y Moisés
(Heb.11:25-27) afiaden pruebas sobre esto.

Si, entonces, la justificacion por la fe en las edades
pasadas no remueve la necesidad de obedecer los
mandamientos de Dios, la misma necesidad debe regir en la
edad del evangelio. La gracia de Dios en Cristo no nos libera
de la necesidad de obedecer al Sefior, sino nos capacita para
obedecerle a El sin temor de juicio. Y por este mismo medio,
no unicamente somos perdonados, sino transformados
(Rom.8:1, 29). Este es el mensaje del Sermén del Monte. El
predicador nos ha dejado entre la roca y la arena, entre la
confianza obediente y el rechazo infiel, y nos desafia a elegir.



“Y fue Grande su Ruina”

El silencio sin aliento que se apoderé de aquella colina
Galilea cuando Jests finalizé Su distinguido Sermén debe
haber sido muy intenso. Sus palabras habian sido
sorprendentes e inquietantes. En ellas, la sabiduria
convencional habia sido rechazada y las tradiciones
largamente arraigadas rechazadas. El reino de Dios no iba a
ser revelado en alguna conquista Filistea, sino en un amor
absoluto por Dios y en un amor auto sacrificial por el hombre
— v el espiritu de este amor iba a ser visto en una obediencia
sumisa a la voluntad divina. En los términos mas concretos y
con la franqueza mas radical, el Hijo de Dios ha descrito el
reino de los Cielos como realmente es, y luego ha desafiado a
Sus oyentes a recibirlo. Mateo no nos dice como
respondieron los discipulos, pero “la gente se admiraba de
su doctrina” (Mat.7:28).

Las dltimas palabras del Sefior son sombrias. Ellas
hablan de la ruina final — del desastre de proporciones
indescriptibles — para los que eligen rechazar Sus palabras y
el reino de Dios entre los hombres. No hay ningan
Universalismo consolador en el Sermén del Monte. Todos no
serdn salvos al final. Y asi como este gran discurso habla de
la paz y la felicidad dltima, asi también habla muy clara y
finalmente de la posibilidad de la pérdida y miseria
consumada. Es estd cualidad del evangelio del reino que
vuelve su mensaje tan urgente, y tan serio.



Invitacion a una Revolucién Espiritual 232

La conexién que las mentes universalistas sienten por
este Sermoén estd mas alld de toda explicacion. ;Se enfocan
ellos sobre las grandes ensefianzas éticas del Salvador y
simplemente ignoran el resto? Nunca, en toda la Biblia, se
han pronunciado advertencias ominosas de juicio que las que
se han dicho en aquella ahora famosa colina de Galilea.
Tampoco estan limitadas a un estrecho rincén del mensaje
del Sefior. El prospecto al rechazo divino se abre paso a
través de todo el Sermoén. Para aquellos que rechazan hacer
la voluntad de Su Padre desde lo profundo de su corazén,
Jests promete no dnicamente la perdida de la recompensa
Celestial (Mat.6:1-2, 5, 16), sino un severo juicio — un juicio
que sera sin misericordia (Mat.6:15; 7:1-2). El Sefior describe
al desobediente como uno viajando por el camino a la
“destruccion” (Mat.7:13) y en el peligro del “fuego del
infierno” (Mat.5:22, 29-30; 7:19).

Es por esta razén, que Jests caracteriza el destino del
rebelde, ya sean estos incrédulos empedernidos o hipdcritas
religiosos, como una gran “ruina” y una gran “caida”
(Luc.6:49; Mat.7:27). La pérdida de Dios no es algo para estar
tranquilo y dejarlo en el olvido, sino un conocimiento y una
enajenacion de todo lo que Dios es — amor, compasion,
pureza, santidad, justicia, verdad — y la miseria que
semejante horror produce (Mat.13:41-42, 49-50; 25:46). Este
serd el destino elegido por los que se apartan del amor y el
camino de Dios, pasar una eternidad con toda la vergtienza,
la hipocresia, la arrogancia, el egoismo, el deseo, el odio y la



Invitacion a una Revolucién Espiritual 233

brutalidad de la historia humana (1 Cor. 6:9-10; Gal.5:19-21; 2
Tes.1:7-9; Apoc.14:11; 21:18; 22:10-15). La profundidad de
estd oscuridad moral, la intensidad de semejante fuego
espiritual es tal como una descripcion méndiga de la
humanidad. En “las tinieblas de afuera” con su “fuego
eterno” habrd unicamente “el lloro y el crujir de dientes”

(Mat.25:30, 41).

(Tiene que ser declarado que a pesar de estas oscuras
palabras de advertencia que todo el impulso de la obra y
predicacién del Sefior fue entregar a los hombres a semejante
destino inenarrable? Si su predicaciéon parece en ocasiones
abrupta, es unicamente para despertarnos de las necias
rutinas religiosas a través de las cuales caminamos como
sonambulos. Jests nos llama a una relacion vital con Su
Padre. Es una relaciéon que nos hace verdaderamente vivos,
impregnando el pensamiento y la accion, transformando el
caracter y la personalidad, haciéndonos mas alld de toda
duda hijos del Dios viviente.

La grandeza del amor de Dios debiera ser una causa
suficiente para traernos a la sumisién dichosa de Su gobierno
justo y lleno de gracia, pero la realidad de nuestra naturaleza
es que a menudo nada excepto el trueno del juicio divino
puede abrir nuestros oidos para escuchar Su voz. Y es con
esto en mente que Aquel que nos amoé mas que todos cierra
el sermén. El mas que ningtn otro abre los ojos humanos
para contemplar los maravillosos caminos del Cielo.



“Ningin Hombre ha Hablado como Este”

“Y cuando terminé Jests estas palabras, la gente se
admiraba de su doctrina; porque les ensefiaba como quien
tiene autoridad, y no como los escribas” (Mat.7:28-29).
Mateo no registra la respuesta de los discipulos de Jesus al
Sermoén, pero las multitudes “curiosas”, él dice, estaban
asombradas. Y estd no seria la tnica vez que los oyentes del
Sefior serian paralizados en sorpresa ante el contenido
inesperado y la forma de Sus palabras. Mas tarde, algunos
lideres Judios, enviados para arrestarle, cometerian el error
de detenerse para escucharle, y luego regresar asombrados y
con las manos vacias ante sus incrédulos superiores con
ninguna mejor explicaciéon para su fracaso que “iJamaés
hombre alguno ha hablado como este hombre!” (Juan 7:46).

No hay nada misterioso en todo esto — ninguna extrafia
manipulacion de la mente, ningtin hechizo o truco. Es
simplemente el efecto que produce el oir la voz de Dios sobre
los corazones humanos. Jests aparecié en todas sus formas
tan ordinario, tan habitual, un artesano de los remansos
religiosos de Galilea sin un entrenamiento y un trasfondo
formal. Este hecho a menudo hizo Sus palabras notables
convertirlas increibles ante Sus audiencias (Mar.6:2-3; Juan



Invitacion a una Revolucién Espiritual 235

7:15) quienes parecian indispuestos a aceptar Su testimonio
que Sus ensefianzas venian de Su Padre (Juan 7:16-17). Sus
palabras no fueron acompafiadas por la clase de
demostracion ardiente que sacudié la cumbre del Monte
Sinai y derriti6 los corazones de Israel (Heb.12:18-24). Fue
tnicamente un hombre hablando.

Sin embargo, El estaba hablando la verdad absoluta e
inequivoca; no simplemente como Uno que la ha aprendido,
sino como uno que la ha experimentado, como uno que al
final era plenamente idéntico a ella (Juan 1:18; 14:6). Este
hecho s6lo estaba atado a dar una cualidad tnica y
convincente de las palabras de Jests. El las ensefio “como
uno que tiene autoridad” y como uno que conocia lo que
estaba hablando.

Los escribas en su gran mayoria necios y en ninguna
manera verdaderos estudiantes de la ley misma, y con
apenas un pensamiento original, pasaban sus dias
estudiando y cotejando lo que los antiguos rabinos
influénciales habian dicho sobre la ley. Ellos suspendian sus
argumentos a partir de cadenas interminables de citas
rabinicas e interpretaciones fantasiosas.

En contraste con las especulaciones forcejeadas de los
Escribas, que tenian sobre ellas el sonido metdlico de la
confusién humana, la predicaciéon de Jestis resoné con el
profundo sonido de la verdad segura. La ensefianza de Jests



Invitacion a una Revolucién Espiritual 236

estaba llena de citas del Antiguo Testamento (“esta escrito”)
y simples declaraciones de hecho (“de cierto, de cierto os
digo”), Y si los escribas citaban las interpretaciones de los
antiguos rabinos con facilidad, Jests atin mas facilmente los
contradecia. Es inevitable que la voz de Dios sonard como la
voz de Dios, y que la voz del hombre sonara como la voz del
hombre. Aun algunas veces, las multitudes insensibles que
escuchaban el sobresaliente Sermén del Sefior pudieron
darse cuenta de la diferencia, y quedaban “asombrados”.

Las palabras de Jestis y de todos los profetas a quienes
Dios habia enviado para hablar a los hombres siempre tenian
sobre ellos la marca de su origen. Su poder es el poder de la
sabiduria y la verdad divina, y todos los hombres estaban
destinados a sentir su influencia aun cuando elegian
rechazarlos. “Porque la palabra de Dios es viva y eficaz.... y
discierne los pensamientos y las intenciones del corazén”
(Heb.4:12).

A la naturaleza sobresaliente de sus palabras como una
fuente de diferencia y sorpresa, debe seguramente ser
afiadido el amor y la preocupacién profunda del Sefior por
Sus oyentes. Mientras que los escribas luchaban sélo con
palabras y argumentos, el gran Maestro acercé Sus
enseflanzas a las personas. Con demasiada frecuencia, los
lideres religiosos de Israel, consideraron a las personas como
algo que podia ser manipulado y usado. Debe haber sido
algo aparente que el Hijo de Dios habia venido a transformar



Invitacion a una Revolucién Espiritual 237

mas bien que a manipular, a bendecir méas bien que a usar.

Las palabras de Jestis fueron siempre desafiantes y
penetrantes, pero ellas eran también refrescantes. Y eso
pudiéramos también haber esperado de ellas. Porque nunca
en la historia humana, antes o desde entonces, la voz de Dios
ha sido escuchada en el mundo con tal plenitud absoluta de
verdad y con tal demostracion de su viviente realidad en la
carne de un hombre. Nosotros, también, debemos confesar
en asombro que “nunca un hombre ha hablado como éste”



Mas alla del Serméon—El Predicador

Al final no somos tanto confrontados con el mensaje
convincente y desafiante de este gran sermén como con la
persona del Predicador Mismo. La pregunta principal con la
que somos dejados no es “;Qué usted piensa de este
Sermoén?” sino “;Qué usted piensa de este Maestro?”

No hay quizas més cerrado enfoque al Sermoén del
Monte que aquel del tradicionalismo religioso que ve en el
las ensefianzas morales y espirituales del “verdadero” Jests
antes que la historia se convierta incrustada con reclamos
sobrenaturales posteriores. Ellos, por lo tanto, han adoptado
el Sermoén, como un tremendo avance en la ciencia ética,
alcanzado por un Cristo puramente humano. Y como tal, este
Sermon, contiene para ellos consejos sabios, pero no una
Palabra de Dios. Es extrafio que hombres inteligentes
pudieran haber hecho semejante andlisis evidentemente
falso. La verdad es que ninguna ensefianza en los Evangelios
presenta tal cuadro convincente del Cristo divino como este
memorable discurso Galileo.

Los primeros oyentes quedaron impresionados con el
aire de autoridad del extraordinario Maestro. El era tan
diferente a los especuladores Escribas. El no teorizaba o
vacilaba. El no fue ni tentativo ni apologético, sino con una
confianza segura colocé el fundamento del reino Celestial.
No se trataba tinicamente de Su estilo, sino de la substancia,



Invitacion a una Revolucién Espiritual 239

y habia muchas razones por que El debia haber hablado con
autoridad. Fl era el Cristo, el largamente esperado Mesias
que estaba destinado a cumplir con el propésito divino de
Dios. Jestis no meramente dice que toda “jota y tilde” de la
ley y los profetas serian cumplidos, afirmando de esta
manera, el origen divino de las Escrituras del Antiguo
Testamento, sino que El habia venido a cumplirlas (Mat.5:17-
18). jEste Predicador reclama ser la consumaciéon de las
edades!. El se ve a si mismo como el Alfa y la Omega, el
principio y el fin.

Fl era el Sefior y al final sera el Juez. Este predicador
reclama no unicamente ensefiar a los hombres la verdad
eterna, sino ser el Maestro divinamente capacitado de sus
destinos. El claramente se retrata como El tnico que
permanecerd de pie al fin de la historia y presidira sobre la
disposiciéon de las almas de todos (Mat.7:21-23). Es a Jests a
quien todos debemos dar cuenta. jQué enorme reclamo de
Deidad es este! Y el reclamo es ampliado por la declaracion
concluyente del Sefior sobre la base de este juicio final. Y
todo dependera de la respuesta que cada persona presente a
Su palabra (Mat.7:24-27). Las ensefianzas de este Predicador
no son unicamente consejos prudentes para un tiempo
pasajero, sino validos para todo el tiempo. Sus ensefianzas
nos encontraran en la eternidad. El claramente supone que
nosotros debiéramos entender esto.

Asi que dado esto, no es ninguna sorpresa que El



Invitacion a una Revolucién Espiritual 240

simplemente pudiera decir, “De cierto, de cierto os digo” y
hacerlo sonar totalmente recto. Los primeros oyentes
quedaron asombrados; fueron dejados sin habla. ;Y aun
después de 1 900 afios, estamos sorprendidos también!.

De manera, que como hemos aprendido seguramente
por ahora, el Sermén es grande, ciertamente. La marca de la
Verdad eterna esta sobre el. Pero, en toda Su grandeza, el
Predicador se eleva por encima de Su Sermén. El es Cristo el
Serior, el Hijo de Dios, y esta destinado a ser el Juez de todos.
Si rechazamos a ésta ensefianza y a éste Maestro, lo haremos
bajo nuestro propio riesgo eterno. Toda la bendicién del
Cielo est4 en el mensaje y en el Hombre.

Y aunque todo Su inmenso poder y asuntos criticos que estan
en juego tanto para Dios y para el hombre, el Sermén no termina
con una demanda imperial, sino con una invitacién urgente. Jests
ha proclamado un reino que es completamente extrafio a las
formas de este mundo y esta siempre destinado a ser asi. El ha
emitido un llamado a wuna Revolucion Espiritual, una
revolucién de la clase mas arrolladora y profunda, que no
deja ninguna parte del corazén humano sin tocar y
transformar. Es un llamado alto, pero uno radical, y debemos
cada uno decidir por nosotros mismos como responderemos a esta
distinguida invitacion. Y, lo mas serio de todo, debemos luego,
llevar las consecuencias trascendentes de esa decisiéon por
toda la eternidad. Tal como el Predicador frecuentemente
dice, “El que tiene oidos para oir, oiga” (Mat.13:9, 43).



Libros Utiles

Christian Personal Ethics, Carl F. H. Henry, Eerdmans, Grand
Rapids, 1957.

Studies in the Sermon on the Mount, D. Martyn Lloyd-Jones,
Eerdmans, Grand Rapids, 1972.

¢ The Cost of Discipleship, Dietrich Bonhoeffer, McMillan, New
York, 1957. El Costo Del Discipulado, lera edicién. Editorial Peniel,
Buenos Aires, Argentina, 2017.

¢ Christian Counter-Culture — The Message of the Sermon on the
Mount, John R. W. Stott, IVP, Leicester, England, 1978. EI Sermén
del Monte, 3 era. edicion, Editorial Certeza Unida, Buenos Aires,
Argentina, 2007.

The Sermon on the Mount, Robert A. Guelich, Word Books, Waco,
Texas, 1982.

An Exposition of the Sermon on the Mount, A. W. Pink, Bible Truth
Depot, Swengel, PA. 1950.

¢ Aunque relativamente escasos, estos libros pueden ser
conseguidos en Castellano por diferentes editoriales (EI Traductor)






Paul Earnhart nacié6 en el
Condado Hughes en Yeager,
Oklahoma el 2 de Marzo de
1931. Casado con Wilma tienen
tres hijos, dos mujeres y un
varon.

Recibié6 un Bachillerato de
Abilene Christian College (1953)
y una Licenciadora de College of
St. Thomas (1971). El hermano
Earnhart comenzé a predicar
desde su afos en el Colegio en
1953. Desde entonces ha sido evangelista para diversas
congregaciones en Texas, Kenosha, WI., Waukegan, IL., Zion, IL.,
St. Paul, MN., Mount Sterling, KY. Y Jolin, MO. De 1962 a 1965
predicé el evangelio en Nigeria en Africa.

Desde 1999 ha sido Evangelista en la Iglesia Douglass Hills en
Louisville, KY. Es autor de 3 libros, habiéndose publicado
primeramente en articulos en revistas como Christianity
Magaziney Biblical Insights.

Invitation to Spiritual Revolution (Studies in the Sermon on
the Mount) [Invitacion a Una Revolucion Espiritual] (1999,
editado por Gary Fisher), (2009 por DeWard Publishing).
Glimpses of Eternity (Studies in the Parables of Jesus) [Vistazos a
la Eternidad] por DeWard Publishing 2012) y Searching for the
Meaning of Life: Studies in the Book of Ecclesiastes (2018) [En
Busca del Significado de la Vida].

Fue editor de la Revista Christianity Magazine desde 1984 a
1999 junto a Sewell Hall, Brent Lewis y Dee Bowman. Ha
participado como Exponente invitado en las lecturas anuales del
Colegio Florida de los afos 1984, 1992, 2002 y 2009.



Jesus concluyé Su Sermdn del Monte diciendo, «Cualquiera
que me oye estas palabras, y no las hace, le compararé a un
hombre insensato, que edificé su casa sobre la arena; y
descendiod lluvia, y vinieron rios, y soplaron vientos, y dieron con
impetu contra aquella casa; y cayd, y fue grande su ruina»
(Mat.7:26-27).

Una Generacion que ha ignorado o tratado de explicar «estos
dichos» de Jests ahora se tambalea hacia la destruccion, azotada
por los vientos de la filosofia humana y las inundaciones de
disipacion. Su epitafio bien puede resultar ser «Grande fue su
ruina».

Earnhart dice: «Por esta razon, es mas urgente que miremos
con frecuencia y con atencidn el tnico sermén del Hijo de Dios
que quizds mas que cualquier otro define la esencia misma del
reino de los cielos. Aqui, si escuchamos con humildad, nuestras
vidas pueden ser transformadas, nuestros espiritus refrescados,
nuestras almas salvadas».

Pocos predicadores de nuestra generacion han estudiado el
Sermoén del Monte con tanta intensidad o hablado sobre su

contenido con tanta frecuencia y eficacia como Paul Earnhart. Su
excelente y muy legible andlisis escrito aparecié primero como
una serie de articulos en la revista Christianity Magazine. Por
demanda popular se publicé en un solo volumen en 1999. Ahora.
DeWard Publishing Company se complace en hacer que este
maravilloso material esté disponible nuevamente para que
continte siendo preservado, circulado y leido por aquellos que
de otra manerano hubieran tenido acceso a él.

US $9.99/511.99 CAN

ISBN 978-0-9798893-9-4
50999

DEWARD = REdaiE “

PUBLISHING COMPANY ISBN: 978-0-9798893-9-4




