
  



 
 

 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

  



 
 

 
 

 

Estudios Sobre El Sermón del Monte 

 

 

 

 



 

Invitation to a Spiritual Revolution: Studies in the Sermon on the 
Mount 
© 2009 Por DeWard Publishing Company, Ltd. 
P.O. Box 6259, Chillicothe, Ohio 45601 
800.300.9778 

 

 
 
Reimpreso por DeWard Publishing de la impresión original por 
Gary Fisher,  1999. 
 

 
Diseño de Cubierta Por Jonathan Hardin. 
  

Publicador: DeWard Publishing Company, Ltd. Chillicothe, OH 
45601 

 
Todos los derechos reservados. Ninguna parte de este libro puede 

ser reproducido en ninguna forma sin el permiso escrito del 
publicador. 

Un grado razonable de cuidado se ha tomado para rastrear las 
Fuentes originales de cualquier fragmento o citas que aparecen en 
este libro. El material no está en el domino público y las normas y 
prácticas deben ser seguidas. Si alguna atribución pudiera ser 
encontrada incorrecta o incompleta, el publicador 
estaría agradecido recibir la documentación que sustente la 
corrección para las futuras impresiones. 

Impreso en los Estados Unidos de América 
ISBN: 978-0-9798893-9-4 

 

http://www.dewardpublishing.com/


 
 

 
 

       Jesús ha sido aclamado universalmente como el maestro 
más grande del mundo y Su sermón sobre el Monte como el 
sermón más grande de la historia. Sin embargo, muchos de 
los que lo alabaron no le oyeron, y muchos de los que 
escucharon Sus palabras no las guardaron. 
 
      Es entendible que pocos en nuestra generación sigan el 
camino de Jesús. Su camino está diametralmente opuesto a 
nuestra moderna filosofía de vida. Si la mayoría de nosotros 
hubiese estado ahí y ciertamente le hubiese oído, 
probablemente no alabaríamos su sermón tan 
favorablemente como lo hacemos. De hecho, podríamos 
habernos ofendido por el. 
 
      Generalmente hablando, nuestra generación tiene una 
aversión a la autoridad, aun aquellos que escucharon el gran 
sermón del Señor observaron que, “les enseñaba como uno 
que tiene autoridad” (Mat.7:29). Preferimos sermones que 
tratan con generalidades, Jesús trató con temas específicos. 
Preferimos a los predicadores que alaban más que a los que 
condenan; Jesús no únicamente condenó la conducta 
equivocada, sino también los motivos equivocados. 
Objetamos al “citar nombres”; Jesús sin favoritismo nombró 
los principales grupos religiosos de Su tiempo. 
 
      Privilegiamos la motivación por la promesa de las 
recompensas, pero Jesús, aunque al tiempo que ofrecía 
recompensas, no vacilaba en amenazar con “el fuego del 
infierno”. Nuestra sociedad busca la gratificación 
instantánea, pero las promesas de Jesús son principalmente 



para una vida futura. Tendemos a pensar todo como relativo, 
pero Jesús habló en términos absolutos. Criticamos como 
simplista a cualquier predicación que “vuelve todo blanco o 
negro”, sin embargo, Jesús dividió reiteradamente todo en 
sólo dos categorías: Lo correcto y lo equivocado. Aplaudimos 
a los de mentalidad abierta y buscamos los caminos fáciles, 
pero Jesús advirtió que Su camino es angosto y la puerta 
difícil (Mat.7:13-14). 
 
      ¿Cómo es que un sermón puede ser tan altamente 
valorado y todavía tan universalmente ignorado en su 
aplicación práctica? La respuesta es que muchos lo 
consideran un mensaje ideal para el primer siglo, pero 
demasiado idealista para adecuarlo a nuestra generación.  
 
      El hecho es que este mensaje tampoco se adecuó a la 
generación a quienes fue originalmente dirigido. No fue 
diseñado para adecuarse a esa generación o a cualquier otra 
en la historia terrenal. Su propósito fue introducir al mundo 
de la fragilidad humana un gobierno celestial con metas 
celestiales, con valores espirituales, con actitudes celestiales y 
con un código celestial de conducta para los que buscan “el 
reino de Dios y su justicia” (Mat.6:33). 
 
     Jesús sabía que en cada generación que los que seguirían 
Su camino celestial serían pocos en comparación con los 
muchos que lo rechazarían. Su interés no estaba en la 
cantidad sino en la calidad. Por consiguiente, Él no 
comprometió Sus normas ni a una pizca de grano para 
adecuar la debilidad de los hombres o las peculiaridades de 
Su generación. Si Él hubiera hecho cualquier compromiso, su 
reino resultante, no habría sido el reino de los Cielos. 
       
     Cualquier fiel interpretación del sermón del Monte debe 
ser igualmente sin comprometer la verdad. Si Jesús no cedió 



 
 

 
 

a las concesiones para adecuar Su mensaje a Su generación, 
¿Qué derecho tiene alguna persona viviendo ahora de 
hacerlo? 
 
      El Sermón del Monte es registrado en los evangelios para 
que todos nosotros lo leamos. Debido a que el mensaje de 
nuestro Señor es para todo el tiempo, es digno de la seria 
investigación descubrir exactamente que Él nos está 
diciendo.  
 
      El propósito del siguiente libro es asistir en este 
descubrimiento. No hay ningún esfuerzo para ajustar o 
reformar la enseñanza de Jesús para volverla moderna. Más 
bien, hay un cuidadoso y reverente análisis de las palabras 
de Jesús basadas sobre el estudio analítico y prolongado del 
autor sobre el texto, sobre su convicción que las palabras 
fueron de la boca del Hijo de Dios, y sobre su firme creencia 
que su transmisión a nosotros fue por inspiración divina.  
 
     Además, hay un esfuerzo consiente en mostrar como las 
enseñanzas de Jesús pueden y deben ser puestas en práctica 
en nuestras propias vidas, en nuestra propia generación, y en 
el mismo mundo en el que vivimos. 
 
      Una vez que sea clarificado lo que Jesús está diciendo, 
enfrentaremos con las decisiones más críticas de nuestras 
vidas: ¿Seguiré a Jesús o a la sabiduría convencional? ¿Me 
doblegaré a Sus enseñanzas para adecuar mi vida o moldearé 
mi vida para adecuar Sus enseñanzas? ¿Mi ciudadanía 
principal será terrenal o celestial? ¿Elegiré el camino estrecho 
o el camino ancho? 
 



      La forma en como responda a la enseñanza de Jesús 
determinará si mi vida es construida sobre la roca o sobre la 
arena; si mi destino será vida eterna o destrucción eterna. 
Jesús mismo lo hizo tan simple. 

 
— Sewell Hall 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

  
      Leí Invitación a una Revolución Espiritual hace varios años y 
encontré la obra ser una maravillosa exposición del sermón 
más bien conocido de Jesús. El libro del hermano Earnhart es 
fácil de leer, sin embargo, está lleno de un material que 
provoca el pensamiento; es accesible al hombre común, y sin 
embargo, es substancioso para el estudiante más maduro de 
la Biblia. No puedo imaginar sobre el gran sermón de Jesús 
que combine estos dos elementos difíciles de unir. 
  
       No hace mucho recibí una llamada telefónica de un 
director de la librería diciéndome que el volumen Invitación a 
una Revolución Espiritual estaba fuera de impresión. 
Inmediatamente supe que este era un libro que quería 
volviera a su publicación si fuera posible asegurar los 
derechos de su publicación. Quede complacido cuando los 
obtuvimos y estoy emocionado en ser capaz de volver 
disponible nuevamente esta obra. 
  
       Quisiera especialmente agradecer a Paul Earnhart y a 
Gary Fisher, quienes fueron cooperativos y estuvieron 
completamente de acuerdo cuando les pedimos los derechos 
para reimprimir esta obra. Agradecemos también a Gayla 
Wallace, quien escribió de nuevo todo el manuscrito, debido 
a que una versión electrónica no existía (y quien con la ayuda 
de algunos miembros de la familia) leyeron su versión lado a 
lado con la original para asegurarse que ella no había 
introducida equivocación en el libro. Gracias también a Jason 
Hardin por proveernos con una copia final editada. 
Finalmente, quisiera agradecer a mi esposa Brooke. Después 
que el programa que uso se “comió” las etiquetas en el 



manuscrito elaborado, ella me ayudó a regresar a través de 
todo el libro para asegurarnos que los párrafos de esta 
versión comenzaban en el mismo lugar que comenzaban los 
párrafos de Paul en la versión original. 
 
—Nathan Ward 
 
Co-Propietario / Director de Contenido Compañía De Ward 
Publishing 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

 
      Tengo el honor de participar en un volumen que ha bendecido 
a los lectores de habla Inglesa por más de una década y media. Fue 
escrito por el hermano Paul Earnhart, evangelista y maestro capaz 
de las Escrituras desde 1952. Elaborado en un estilo que combina 
perspicacia y sensibilidad, el libro rápidamente atrapa la mente del 
lector que busca y ama la verdad de una manera maravillosa. El 
hermano Gary Fisher tuvo la fantástica idea de reunir los breves 
pero edificantes artículos que el hermano Earnhart previamente 
escribió para la revista Christianity Magazine de los años 1984 a 
1999. Y tituló la obra: Invitación a una Revolución Espiritual: Estudios 
sobre el Sermón del Monte. 
 
      Conseguir el permiso para la traducción al Español y para la 
publicación en forma electrónica libre de venta tanto a su 
publicador (Nathan Ward), a su Recopilador (Gary Fisher) como a 
su autor (Paul Earnhart) significa en sí mismo una significativa 
aportación para los que hablamos este idioma. No habiéndose 
escrito nada similar sobre esta área de estudio del Nuevo 
Testamento en español representa una gran oportunidad para 
crecer e instruirse bajo la pluma de un escritor talentoso en la 
exposición de la Palabra de Dios. Quizás no tendremos muchas 
oportunidades para beneficiarnos de un volumen como este, pero 
deseamos aprovechar todo el conocimiento difundido en esta obra 
para enriquecernos espiritualmente en nuestra propia lengua. 
 
        Llamado como: “La Carta Magna del Reino” o “El Manifesto 
del Rey” el Sermón del Monte (Mateo 5-7) desarrolla los retratos 
que caracterizan a un verdadero discípulo de Jesús tales como 
“pobres”, “manos”, “misericordiosos”, o “pacificadores”. Describe 
las actitudes de quienes se esfuerzan por gobernar sus vidas bajo 
la enseñanza de Su Rey. Un cuerpo de enseñanza que no podemos 
ignorar y todavía reclamar comunión con el divino Maestro. 
Phillip Yancey admitió: “Aunque intenté en ocasiones pasar por 



alto [El Sermón del Monte] por su exceso retórico, entre más 
estudio sobre Jesús, más reconozco que en las declaraciones aquí 
contenidas descansa el corazón de Su mensaje. Si fallo en 
comprender está enseñanza, fallo en entenderlo a Él” (El Jesús que 
Nunca Conocí, 105).  
 
      De modo que el Sermón no únicamente contiene 
“bienaventuranzas” o “gritos triunfantes de bendición” — como 
los llamó William Barclay “por un gozo permanente que nada en 
el mundo puede arrebatar” (Comentario al Nuevo Testamento — 
Mateo, Vol. 1, 109), sino también un cuerpo de verdad al que cada 
discípulo es llamado a practicar. Hay de hecho al cierre solemnes 
advertencias sobre los desobedientes (vv.24-27). Sobre los que 
únicamente “dicen” sin “hacer”, y “oyen” sin “cumplir” (vv.22, 
26). Admitiendo esto, entonces no es sorpresa que cuando Jesús 
terminó su discurso “la gente se admiraba de su doctrina; porque 
les enseñaba como quien tiene autoridad, y no como los escribas” 
(7:28-29). 
 
      Doy la bienvenida a todos los lectores de habla hispana a este 
distinguido volumen escrito por un Cristiano sabio sobre un tema 
que nos desafía y nos invita a un cambio radical no únicamente en 
el pensamiento, sino también a nuestro diario vivir.  
 
      Es la oración del autor, la de los previos publicadores y de un 
traductor, que éste libro que ahora ésta en sus manos logre mucho 
bien y produzca frutos de justicia que glorifiquen al Señor Jesús, el 
predicador de tan sublime Sermón. 
 

— Armando Ramírez 

Enero de 2015, Primera publicación únicamente digital 
Enero de 2021, Segunda publicación digital e impresa. 

  

mailto:Armandokattan70@gmail.com
https://elexpositorpublica.wordpress.com/


 
 

 
 

Prefacio por Sewell Hall  ..........................................................................  3 

Una palabra del Publicador por Nathan Ward  ....................................  7 

Una palabra del Traductor por Armando Ramírez  .............................  9 

Contenido  .................................................................................................. 11 

Introducción  .............................................................................................. 13  

Las Bienaventuranzas: El Carácter de los Ciudadanos del Reino  ..... 17  

Las Bienaventuranzas: “Nada tiene Éxito como el Fracaso”   ............. 21  

Las Bienaventuranzas: Un Evangelio para Perdedores  ...................... 25 

Las Bienaventuranzas: La Fortaleza de la “Debilidad”  ...................... 29  

Las Bienaventuranzas: Una Conclusión Sorprendente  ....................... 33  

Las Similitudes: El Llamado del Cristiano  ............................................ 37  

La Justicia del Reino: Jesús y la Ley  ....................................................... 41  

El Reino y los Mandamientos de Dios  ................................................... 45 

Una Clase Diferente de Justicia  .............................................................. 49 

La Verdadera Justicia  ............................................................................... 53 

“Cualquiera que se enoje contra su hermano” ...................................... 57 

Tratando con su Víctima .......................................................................... 61 

La Guerra contra la Lujuria ...................................................................... 65 

Cirugía Radical .......................................................................................... 69 

La Traición del Divorcio ........................................................................... 73  

Ningún Juramento, sino la Verdad ......................................................... 77 

Una Idea cuyo Tiempo no ha Llegado ................................................... 81  

La Venganza no es Nuestro Proceder .................................................... 85 

Un Compromiso Inconcebible  ................................................................ 89  

Una Clase Diferente de Amor ................................................................. 93  

¿Debemos siempre Amar a Nuestros Enemigos?  ................................ 97  

Una Vida Consagrada a Dios................................................................... 101 

El Problema del Orgullo  .......................................................................... 105 

El Sonido de las Trompetas  ..................................................................... 109 

Purificando Nuestras Oraciones  ............................................................ 113 

Decirlo de Memoria no lo Vuelve Correcto  .......................................... 118 



 “Vuestro Padre Sabe...”  .......................................................................... 123 

La Oración que nos Enseña a Como Orar  ............................................. 128 

Dios está Interesado en las “Cosas Pequeñas,” También  ................... 133 

Las Cosas sin las que No Podemos Vivir  .............................................. 137 

El Cristiano y el Ayuno  ........................................................................... 142 

El Corazón Comprometido  ..................................................................... 146 

Una Mente Individual  ............................................................................. 150 

La Imposibilidad de Lealtades Divididas .............................................. 154 

La Mundanalidad de la Preocupación  .................................................. 158  

Lecciones de los Pájaros y las Flores  ...................................................... 162 

Una Fe Demasiado Pequeña  ................................................................... 166 

Dios por encima de Todo  ........................................................................ 171  

Juicio Sin Misericordia  ............................................................................. 175 

Sobre Perlas y Cerdos  .............................................................................. 179 

Un Reino por el Cual Pedir  ..................................................................... 183  

La Regla de Oro  ........................................................................................ 187 

El Desafío de Elegir  .................................................................................. 191 

Arrugas en el Camino Estrecho  .............................................................. 195  

Mirando Bajo la Piel de la Oveja  ............................................................ 199 

La Vida Revela el Corazón  ...................................................................... 203  

Sobre lo que Trata el Reino de Dios  ....................................................... 207 

La Humillación Final  ............................................................................... 211 

El Peligro del Auto Engaño  ..................................................................... 215 

Edificando una Vida que Durará  ........................................................... 219 

¿Dónde Edificas Tú Vida?  ....................................................................... 223 

 ¿Sobre la Roca o sobre la Arena?  ........................................................... 227  

“...Y Fue Grande su Ruina”  ..................................................................... 231 

“Ningún Hombre ha Hablado como Éste”  ........................................... 234 

Más Allá del Sermón — El Predicador  .................................................. 238 

Libros Útiles  .............................................................................................. 241 

Biografía del Autor  ................................................................................... 243 

 



          

        George Bernard Shaw una vez describió el Sermón del 
Monte como “un arrebato poco práctico de anarquismo y 
sentimentalismo”. El filósofo Alemán, Friederich Nietzsche 
lo trató con aun menos cortesía cuando escribió que “la 
moralidad Cristiana es la forma más maligna de toda la 
falsedad” (Ecce Homo). En 1929, el humanista John Herman 
Randall estuvo dispuesto a reconocer que Jesús era “un 
verdadero gran genio moral”, pero entonces, se peguntaba 
como el carpintero Galileo pudo haber pronunciado la última 
palabra sobre la ética humana (Religion in the Modern World).  
 
       Pero muchas más personas han sostenido este sermón 
con gran respeto aun cuando no lo conocen o entienden muy 
bien. Con toda seguridad podemos decir que el Sermón del 
Monte, es el mejor conocido, menos entendido y menos 
practicado de toda la enseñanza de Jesús. 
  
       La mente moderna, la religiosa como la no religiosa, ha 
tratado a este Sermón en una variedad de formas. Como ha 
sido señalado anteriormente, algunos lo han rechazado 
totalmente como algo poco práctico o positivamente malo. 
Otros lo han recibido, pero con reservas significantes.  
 
       El humanismo en sus más corteses formas, lo ha 
considerado como un código moral tentativo destacable, 
pero completamente separado de la cruz o de un Cristo 
divino. El liberalismo religioso, en su mayor parte lo ve como 
un diseño para la reconstrucción social, más que una 



conversión individual. Albert Schweizter lo explicó como 
una ética especial para un tiempo especial basado sobre la 
creencia equivocada de Jesús que el fin de todo el tiempo 
estaba por ocurrir. 
   
       Entre los religiosos conservadores, muchos 
premilenalistas dispensacionales lo ven como otra “ley” 
inconsistente con la era de la gracia e imposible de aplicar a 
un mundo pecador. Ellos esperan su cumplimiento en el 
“reino milenial”. La gran parte del protestantismo evangélico 
ha separado la vida en dos áreas: Una personal, la otra social. 
Para ellos la ética del Sermón del Monte está diseñada para 
gobernar las relaciones sociales únicamente. Para ellos, 
parece imposible aplicar sus preceptos o a los negocios o al 
gobierno.  
 
      Todo esto nos dice que hemos trabajado una maravilla en 
nuestros tiempos para tomar el documento más 
revolucionario en la historia y convertirlo en algo dócil e 
inconsecuente. La Palabra de Dios ha sido severamente 
suavizada. El evangelio ha sido decorado para adecuarse al 
estilo de vida de hombres indisciplinados e indulgentes. 
        
       Hay un sentido verdadero en el que hemos llegado al 
círculo completo. El Sermón del Monte fue primeramente 
dirigido a un mundo en el que los Fariseos habían sido 
exitosos en desahogar la vida y significado de la ley de 
Moisés. Nosotros ahora vivimos en un mundo en el que ha 
transformado el evangelio en poco más que una cortesía del 
siglo veinte. Por esta razón, es más urgente que volitemos a 
ver más a menudo y cuidadosamente en el único sermón que 
el Hijo de Dios quizás más que en cualquier otro, define la 
misma esencia del renio de los cielos. Aquí, si, escuchamos 



humildemente, nuestras vidas pueden ser transformadas, 
nuestros espíritus refrescados, y nuestras almas salvas. 

 
“El Evangelio del Reino” 
        
       El concepto del Sermón en el Nuevo Testamento es mejor 
visto en la introducción de Mateo a él. Es “el evangelio del 
reino” (Mat.4:23). Esto debe servir para volver dos cosas 
claras: Primero, que no se trata meramente de la exposición 
ley de parte de Jesús, y Segundo, que sus bendiciones y 
principios éticos no son alcanzables por el inconverso. Este es 
un Sermón para ciudadanos del reino. La Salvación, no la 
reconstrucción social, es su objetivo, y los hombres sabios 
según este mundo están destinados a nunca comprenderlo. 
  
        El registro de Lucas (Lucas 6:12-49) coloca el sermón en 
el segundo año de la predicación pública del Señor, en lo más 
alto de Su popularidad, — una popularidad en la que Él 
nunca se confió (Juan 2:23-25) y que probó ser de corta 
duración (Juan 6:66). Los tiempos parecen haber sido 
caracterizados por un gran entusiasmo religioso, que era 
equivocado y superficial. 
  
      El Sermón del Monte permanece como una explicación a 
la verdadera naturaleza del reino de Dios. Es un Sermón 
entregado en la historia y sirve para responder a las 
preguntas que podrían haber naturalmente surgido por el 
anuncio en Israel de la aparición eminente del reino (Mat.3:1; 
4:7).  
 
      Además, todo el carácter inesperado del predicador y el 
conflicto severo entre Jesús y los Fariseos estuvo atado para 
estimular aún más entre aquellos que primeramente 



escucharon la exclamación — “¡el reino de los cielos se ha 
acercado!”. 
       
     El discurso de Jesús en la montaña Galilea no es en 
realidad un simple sermón. Se aproxima más a un manifiesto 
del reino de Dios. Hay más enseñanza de Jesús que esto, pero 
aquí sentimos el mismo latido de la verdad del reino y 
descuidarlo es nuestro peligro. Debido a que este trata con 
las actitudes, el sermón permanece a la entrada del reino de 
Dios, y sobre sus más exaltados niveles. No es sólo comida 
para el Cristiano maduro, es todo un desafío al que realiza su 
primer enfoque al gobierno y justicia del Cielo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
       Jesús abre su trascendental Sermón con una serie de siete 
fuertes y en gran medida paradójicas declaraciones 
conocidas tradicionalmente como “Las Bienaventuranzas” 
(Mat.5:2-12). Estas declaraciones deben haber caído como 
rayos sobre los oídos Judíos del primer siglo. Una más 
improbable fórmula para el éxito difícilmente pudo haber 
sido imaginada. Esas declaraciones atacaban a cada dicho de 
la sabiduría convencional y dejaron al oyente sorprendido y 
perplejo. En esta forma Jesús gana la atención de Su 
audiencia y se dirige al carácter esencial del reino de Dios y 
sus ciudadanos.  
 
      Todo el mundo, de entonces como ahora, estaba en la 
búsqueda más ferviente de la felicidad, y había tan poca 
noción, como en los hombres de hoy de cómo obtenerla. No 
hubo ninguna sorpresa en el anuncio que había verdadera 
bienaventuranza en el Reino. La conmoción vino cuando se 
declaró el tipo de personas que estaban destinadas para 
obtenerlo. 
 
      Las Bienaventuranzas hablan exclusivamente de 
cualidades espirituales. Los intereses históricos del hombre 
— la riqueza material, la posición social, y la sabiduría 
terrenal, no simplemente reciben poca atención, sino que no 
reciben ninguna. Jesús está claramente delineando un reino 



 

que no es de este mundo (Juan 18:36), un reino cuyas 
fronteras no atraviesan por tierras y ciudades, sino a través 
de los corazones humanos (Lucas 17:20-24). Este reino 
improbable llegó como fue anunciado en el primer siglo 
(Marcos 9:1; Col.1:13; Apoc.1:9) pero muchos no estaban 
preparados para reconocerlo y recibirlo — tanto como 
muchos no lo están ahora. 
       
      Debe ser observado que no son únicamente las cualidades 
espirituales de los ciudadanos del reino, sino que son 
cualidades que no vienen a los hombres en forma natural. 
Estas cualidades no son el producto de la herencia o el medio 
ambiente, sino de la elección. Nadie simplemente “caerá” en 
estas categorías. Estas no únicamente no vienen en forma 
natural a los hombres, sino son de hecho, contrariamente 
distintas a la “segunda naturaleza” que el orgullo y el deseo 
han causado prevalecer en los corazones de toda la 
humanidad. 
  
      Quizás no hay más importante verdad que debe ser 
reconocida sobre las Bienaventuranzas, que el hecho que no 
son proverbios independientes que se apliquen a ocho 
diferentes grupos de hombres, sino son una descripción 
compuesta de todo ciudadano en el reino de Dios. Estas 
cualidades están tan entretejidas en un tejido espiritual que 
son inseparables. Poseer una es poseer todas. Carecer de una 
es carece de todas. Y como todos los Cristianos deben poseer 
todas estas cualidades de la vida del reino, ellos también 
están destinados para recibir todas sus bendiciones — 
bendiciones, que, como sus cualidades, son sino 
componentes de una recompensa — un cuerpo llamado a 
una misma esperanza (Efe.4:4). 



      En resumen, las Bienaventuranzas no contienen una 
promesa de bendición sobre los hombres en su estado 
natural (todos los hombres lloran pero no todos serán 
consolados, Mat. 5:4) tampoco ofrecen esperanza a aquellos 
que parecen caer en una u otra categoría. Las 
Bienaventuranzas son un cuadro compuesto de lo que todo 
ciudadano del reino, no únicamente unos pocos súper 
discípulos, deben ser. Marcan la diferencia radical entre el 
reino del cielo y el mundo de los otros hombres. El hijo del 
reino es diferente en lo que él admira y valora, diferente 
entre lo que él piensa y siente, diferente en lo que él busca y 
hace. Claramente, nunca ha habido un reino como este antes. 
 

Un Reino para Los Pecadores y los Humildes 

      Han existido muchos enfoques al contenido específico de 
las Bienaventuranzas. Muchos creen que hay una progresión 
del pensamiento moviéndose a través de ellas, que comienza 
con una nueva actitud hacia uno mismo y hacia Dios, que 
lleva a su vez a una nueva actitud hacia otros y culmina con 
la reacción del mundo a este cambio radical. Hay algún 
mérito a este análisis, y si tal semejante formato ordenado 
coincide siempre o no con el orden actual de las 
bienaventuranzas, las ideas están ciertamente ahí. A una 
sociedad gobernada por algunas serias malas 
interpretaciones sobre el reino de Dios, las Bienaventuranzas 
hacen dos básicas declaraciones.  
 
      Primero, que el reino no está abierto para el que se auto 
justifica o confía en sí mismo, sino para el pecador penitente 
que lo busca con toda humildad. Y Segundo, que el reino no 
deber ser considerado para los “poderosos” que logran sus 



 

deseos por medio de sus riquezas o violencia, sino para una 
compañía de hombres pacientes que no únicamente ceden a 
sus deseos, sino aun a sus “derechos” a las necesidades de 
otros. 
 
       Aunque no explícitamente declarado (Jesús no habla 
claramente de Su muerte hasta un año más tarde, Mat. 16:21) 
no hay nada más completamente tan obvio en este sermón 
como la verdad central del evangelio que la salvación es por 
la gracia de Dios. Aquí el premilenalista dispensacional está 
palpablemente equivocado. ¿Cómo pudieran los hombres y 
mujeres tan hambrientos de justicia (Mat.5:6), y tan 
necesitados de misericordia (Mat.5:7) encontrar un lugar en 
un reino gobernado por un sistema de ley únicamente? Y  
 
      ¿Quién pudiera imaginar que los ciudadanos en el reino 
terrenal concebido por los dispensacionalistas pudiera aun 
sufrir persecución (Mat.5:1-12)? La justicia del reino no 
descansa sobre un sistema de ley sino sobre un sistema de 
gracia. Sus normas santas son alcanzables por hombres 
pecadores (Mat.5:48). De lo contrario, el Sermón del Monte 
sería una fuente de mayor desesperanza que la ley de Moisés 
(Rom.7:25).



 
      Quizás no exista mejor declaración del mensaje de las 
Bienaventuranzas (Mat.5: 2-12) que el dicho poco raro de G. 
K. Chesterton “Nada tiene éxito como el fracaso”. Por 
supuesto, Jesús no estaba hablando del verdadero fracaso 
aun como Chesterton no lo estaba describiendo, sino de lo 
que los hombres han generalmente considerado como 
fracaso. La cruz fue ciertamente un fracaso colosal visto 
desde toda norma convencional. Pero la cruz nos parece 
“correcta” ahora para muchos de nosotros porque hemos 
estado de acuerdo con la bien establecida tradición en mil 
novecientos años. No es tan notable entonces que un reino 
destinado a ser levantado en poder sobre una cruz debiera 
estar lleno de sorpresas y que Jesús dijera que únicamente 
aquellos que eran aparentes fracasos tuvieran alguna 
esperanza de su felicidad. En las siguientes 
bienaventuranzas, el Salvador deja claro que el reino de los 
cielos pertenece, no los grandes sino a los humildes. 
 
      “Bienaventurados los pobres en espíritu” (Mat.5:3). 
Jesús comienza al tocar la fuente del carácter de los 
ciudadanos del reino — su actitud hacia mismo en la 
presencia de Dios. Lucas abrevia esta bienaventuranza al 
decir, “Bienaventurados vosotros los pobres” (Luc.6:20) y 
registra también una advertencia pronunciada por Jesús 
sobre el rico (Luc.6:24). En la sinagoga, en Nazaret, Jesús 



 

había leído la profecía mesiánica de Isaías sobre el pobre 
(“manso” ASV) de haberles predicado el evangelio (Isa.61:1; 
Luc.4:18) y más tarde, advierte seriamente que el rico no 
vendrá fácilmente al reino de Dios (Luc.18:24-25). Pero 
aunque es verdad que una “gran multitud del pueblo le oía 
de buena gana” (Mar.12:37) debido a que los esfuerzos 
rigurosos del pobre les acercan a la humildad más fácilmente 
que la afluencia cómoda del rico, el registro del sermón del 
Monte por Mateo deja evidente que Jesús nos está 
refiriéndose a la pobreza económica. No es imposible que el 
pobre sea arrogante y el rico sea humilde. Estos “pobres” son 
aquellas personas que poseyendo poco o mucho, tienen un 
conocimiento de su propia destitución espiritual. 
 
        La palabra Griega que traduce “pobre” viene de la raíz 
de una palabra que significa agacharse o encogerse. Se refiere 
no únicamente a aquellos cuya vida es una lucha, sino a los 
hombres que son reducidos a la más miserable mendigación 
debido a que no tienen absolutamente nada (Luc.16:20-21). 
Aquí la palabra es aplicada al vacío que causa el pecado de 
una absoluta bancarrota espiritual en la que una persona está 
obligada a rogar por aquello que no tiene el poder de obtener 
(Jer.10:23) y a lo que él no tiene derecho (Luc.18:15-19; 18:23) 
pero sin lo que él no puede vivir.  
 
     Mendigar se vuelve difícil para algunos hombres 
(Luc.16:3) — especialmente los Estadunidenses orgullosos y 
auto suficientes — pero esto es a donde nuestros caminos 
pecaminosos nos han traído y no veremos el reino del cielo 
hasta que enfrentemos esta realidad con una simplicidad 
humilde. 



 
 

        “Bienaventurados los que lloran” (Mat.5:4). Los 
hombres han sido entrenados a creer que las lágrimas deben 
ser evitadas si ellos quieren ser felices. Jesús simplemente 
dice que esto no es verdad. Existe alguna tristeza que debe 
ser aceptada, no porque sea una inescapable y la batalla 
inútil, sino porque la verdadera felicidad es imposible sin 
ella. Aun el dolor es inevitable para los hombres mortales 
cualquiera que pueda ser su condición, el dolor tiene efectos 
saludables sobre nuestras vidas si lo permitimos. El dolor 
puede, como Salomón dice, recordarnos de la fugaz 
momentaneidad de nuestras vidas y ayudarnos a establecer 
nuestro pensamiento seriamente sobre las cosas más 
importantes (Eccl.7:2-4). El Salmista que nos da una rica 
meditación sobre la grandeza de la ley de Dios tiene 
conectado el dolor y el entendimiento. “Antes que fuera yo 
humillado”, él reflexiona, “descarriado andaba; Más ahora 
guardo tu palabra”. Luego concluye, “Bueno me es haber 
sido humillado, Para que aprenda tus estatutos” (Sal.119:67, 
71). Las lágrimas siempre nos han enseñado más que las risas 
sobre las realidades de la vida.  
 
      Pero hay algo más que el llanto en esta paradoja 
semejante a una joya que las lágrimas de las que no podemos 
escapar. Y es la tristeza que viene espontáneamente y sin 
buscarla. Este dolor viene a nosotros por elección, no por 
necesidad. El Antiguo Testamento debiera influenciar 
nuestro entendimiento de estas palabras primeramente 
pronunciadas a una audiencia Judía. Isaías predijo que el 
ungido del Señor vendría a “vendar a los quebrantados de 
corazón” y a “consolar a todos los enlutados” (Isa.61:1-2). 
Pero estas palabras son aplicadas únicamente a un 



 

remanente de Israel que por medio de la aflicción de la 
nación por sus pecados vendrían a humillarse y entristecerse. 
La visión de Ezequiel de la ira de Dios sobre una ciudad de 
Jerusalén corrompida reveló que solamente aquellos que 
“gimen y que claman a causa de todas las abominaciones que 
se hacen en medio de ella” serían perdonados (Ezeq.9:4). 
Sofonías dirigió una advertencia similar (Sof.3:11-13, 18). 
          

        Los profetas quieren que entendamos este lloro como el 
dolor experimentado por aquellos que en su reverencia a 
Dios se llenaron de terror a causa de sus propios pecados y 
de sus semejantes y seamos así movidos a las lágrimas del 
dolor de la amargura y la vergüenza. Esta es la “tristeza 
piadosa” de la que Pablo escribe, una tristeza que produce, 
“arrepentimiento para salvación” (2 Cor.7:10).  
 
      Esas son las lágrimas que debemos elegir derramar, 
renunciando a nuestro orgullo obstinado; y de esa decisión 
llegar a obtener el consuelo inexpresable de un Dios quien 
nos perdona a todos, tomándonos para Sí mismo y 
finalmente enjugando toda lágrima (Apoc.21:4). Nada 
excepto la misericordia de Dios puede aliviar un dolor como 
este. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 
       “Nos hemos vuelto olvidadizos”, escribe Malcolm 
Muggeridge, “que Jesús es el profeta de los „perdedores', no 
el campamento de los victoriosos, él que proclama que los 
primeros serán postreros, que los débiles son los fuertes y 
que los necios son sabios” (The End of Christendom, Pág.56). 
En ninguna parte este hecho es más evidente que en las 
Bienaventuranzas. Como hemos ya observado en nuestro 
anterior estudio, la vaciedad, no la plenitud, es la clave a la 
felicidad. 
  

     “Bienaventurados los que tienen hambre y sed de 
justicia” (Mat.5:6). Esta palabra “hambre” en esta 
bienaventuranza es la misma como la usada por Mateo en el 
capítulo anterior (Mat.4:2) cuando habla del ayuno de Jesús 
de cuarenta días en el desierto.  
 
       Debido a que tal desespera hambre es completamente 
desconocida en nuestra experiencia, mucho en esta metáfora 
puede perderse en nosotros. Esta metáfora habla del hambre 
profundamente espiritual que lleva a la muerte. Pero el 
paralelo no es absoluto.  
 
      Hay una diferencia fundamental entre tener hambre en el 
estómago y hambre en el corazón. Aun las personas más 
insensibles son movidas por el hambre del cuerpo, sin 



 

embargo, parecen existir pocos que reconocen el hambre del 
espíritu y el vacío que produce el pecado. Espiritualmente 
hablando, los hombres se parecen a los cuerpos medio 
muertos de Dachau y Belsen, pero que obstinadamente 
rehúsan reconocer la falta de sentido en una vida sin Dios. 
¡No todos viviendo en una “provincia apartada” tienen el 
valor de confesar, como el hijo prodigo, que ellos perecen 
“de hambre por la justicia” (Luc.15:17)!. Tales individuos 
continúan buscando neciamente alguna mejor “cascara” para 
llenar su vacío. Los que tiene “hambre y sed de justicia” han 
decidido afrontar su necesidad desesperada por lo que esta 
es, y buscar el alimento que responda a ella. 
 
      La “justicia” que estas almas desplazadas y cargadas por 
el pecado buscan es ante todo la justicia de una relación 
correcta con Dios a través del perdón y la justificación 
(Rom.5:1-2, 2 Cor.5:20-21), y, segundo, la justicia concreta de 
una vida transformada (Rom.6:8; 8:29). Ellos no únicamente 
sienten lo correcto sino hacen lo correcto. Ambas ideas de la 
justicia están presentes en el sermón (Mat.5:7 y 5:10, 20-48; 
6:1).  
 
      Dios está determinado en no únicamente perdonarnos 
sino en cambiarnos, volvernos partícipes de la naturaleza 
divina (2 Ped.1:4) Y Él nos asegura que vamos a ser 
semejantes a Él (Mat.5:48) ¡Que maravillosa esperanza!. Hay 
en cada ser humano una necesidad enraizada e inescapable 
por Dios. Esta hambre de Dios es expresada emotivamente 
por David mientras era un fugitivo de Saúl: “Mi alma tiene 
sed de ti, mi carne te anhela, En tierra seca y árida donde no 
hay agua” (Sal.63:1). 
         



 
 

       El pecado ha creado en cada hombre un vacío en forma 

de Dios. Característicamente hablando, intentamos aliviar 

nuestro dolor al servirnos de todo tipo de basura increíble.   

Pero teníamos también el intento de querer vertir todas las 

aguas de las Cataratas del Niagara en una taza de té para 

buscar satisfacer nuestros espíritus sedientos de Dios con 

meras “cosas” y emociones carnales. Incapaces de satisfacer 

nuestra necesidad fundamental, el dinero y el placer e 

incluso la sabiduría humana se han vuelto la base por un 

apetito insaciable que nos deja vacíos, insatisfechos y 

consumidos (Eccl.5:10-11).  

        Nunca seremos capaces de tener lo suficiente, sentir los 

suficiente, o conocer lo suficiente, para encontrar el 

contentamiento sin Dios. Lo que necesitamos es la justicia, y 

como Jesús dice, los que la buscan están destinados a conocer 

una satisfacción y paz trascendente — “ellos serán saciados” 

(Mat.5:6). 

       Hay en está bienaventuranza un llamado por el cambio 

de las prioridades. Para muchos de nosotros, una relación 

correcta con Dios es vista como una parte importante de “la 

buena vida” que todo individuo completo debería abordar, 

pero ciertamente no es la totalidad de las cosas. Jesús dice 

que debe ser más que un interés vital— debe convertirse en 

la pasión reinante de nuestra existencia. Todo lo que la gente 

verdaderamente hambrienta puede pensar es en comida. 

       “Bienaventurados los de limpio corazón” (Mat.5:8). La 



 

traducción de J. B. Phillips vierte esta frase “Bienaventurados 

son los totalmente sinceros” y esto parecería reflejar el 

verdadero significado de las palabras de nuestro Señor. La 

pureza en esta bienaventuranza ciertamente no se refiere a la 

perfecta rectitud de vida, y dado que las actitudes (cosas que 

debemos tener como opuesto a lo que Dios hace) dominan 

esta parte del sermón, es poco probable que se refiera 

principalmente a la pureza de un corazón perdonado. Es 

mucho más probable que hable de la pureza de una devoción 

resuelta (Mat.6:22-24; 2 Cor. 11:2), una actitud que es posible 

aun para los pecadores (Luc.8:15). Santiago hace uso de esta 

pureza cuando exhorta “Aceraos a Dios, y él se acercará a 

vosotros. Pecadores, limpiad las manos; y vosotros los de 

doble ánimo, purificad vuestros corazones” (Stg.4:8).  La 

verdadera visión de Dios no será concedida a los astutos que 

calculan sus ganancias participando en juegos deshonestos o a los 

que son de doble ánimo que nunca pueden poner sus dos pies en el 

reino de Dios (Stg.1:7-8), sino para aquellos que son absolutamente 

honestos y sinceros de corazón hacia Dios. Ellos verán a Dios 

(Mat.5:8), no como los Judíos en el monte Sinaí, sino en el 

completo entendimiento de una relación íntima con Él (Jn.3:3-5; 

14:7-9).  

        Es una antigua pregunta con una antigua respuesta. “¿Quién” 

dice David, “ subirá al monte de Jehová? ¿Y quién estará en su 

lugar santo? El limpio de manos y puro de corazón” (Sal.24:3-4). Si 

usted quiere ver a Dios con todo su corazón, usted lo verá. Las 

personas de esta clase no permiten que nada se interponga en su 

camino.



 

 
        La segunda básica declaración de las Bienaventuranzas 

es que el reino de Dios no se entrega a “los poderosos” que 

buscan tomarlo por la fuerza, sino que ésta fácilmente 

accesible para “el débil” quien cede su causa pacientemente a 

Dios y abandona sus propios derechos por causa de otros. El 

mundo en el que las bienaventuranzas fueron primeramente 

pronunciadas no fue un lugar alojable para tal idea. Séneca, 

el prominente filósofo Estoico del primer siglo y hermano de 

Galión (Hech.18:12) dio expresión al sentimiento de sus 

tiempos en la siguientes palabras: “La piedad es una 

enfermedad mental inducida por el fantasma de otras 

miserias de las personas... el sabio no sucumbe a 

enfermedades mentales de esa especie” (Arnold Toynbee, An 

Historian's Approach to Religion, Pág. 68). Totalmente fuera del 

espíritu de Su época, Jesús anunció la bienaventuranza del 

manso, el misericordioso, el pacificador y el perseguido. No 

fue una idea propia de la época, y no lo es todavía. 

 “Bienaventurados los manos” (Mat.5:5) En un mundo 
de dureza y crueldad, la mansedumbre podría parecer una 
forma rápida de cometer suicidio. El violento y el necio 
prevalecen. El manso es al final de cuentas echado a correr. 
Las personas que son atraídas al reino de Dios deben 



 

enfrentar esto. La benignidad de Jesús no le salvó de la cruz. 
Pero, finalmente, Jesús nos enseña, que es la mansedumbre 
únicamente la que sobrevivirá. El desafío para nosotros es 
entender lo que es verdaderamente la mansedumbre. 

 La Mansedumbre no es una disposición natural. No es una 
suavidad congénita del temperamento. No es una conducta 
servil de un esclavo cuya condición impotente le obliga a 
adoptar una forma servil que desprecia y abandonaría en la 
primera oportunidad. La mansedumbre es una actitud hacia 
Dios y hacia otros, la cual es el producto de una elección. Es 
una disposición sostenida por medio de una resolución 
moral de acero en un tiempo cuando uno pudiera tener el 
poder y la inclinación a comportarse de otra manera. 

      La Mansedumbre no es una indiferencia al mal. Jesús soportó 

con mucha paciencia los asaltos cometidos contra él, pero fue 

fuerte para defender el nombre y la voluntad de Su Padre. Él 

odió la iniquidad tanto como amó la justicia (Heb.1:9). 

Moisés fue el más manso de los hombres cuando el abuso fue 

cometido a él (Num.12:3), pero su ira fue intensa contra la 

irreverencia cometida a Dios (Ex.32:19). El hombre manso 

puede soportar pacientemente el mal trato (él no está ansioso 

en auto defenderse) pero él no es pasivo con respecto al mal 

(Rom.12:9). Hay en él un odio ardiente por todo falso camino 

(Gal.1:8-9; Sal.119:104).  

       La Mansedumbre no es Debilidad. No hay blandura en ella. 

Él que tenía 72, 000 ángeles a Su mandato (Mat.26:53) se 

describe así mismo como “manso y humilde de corazón” 



 
 

(Mat.11:29). La profundidad de la mansedumbre en un 

hombre puede medirse en proporción directa a su habilidad 

para aplastar a sus adversarios. Jesús no fue manso porque 

Él fue impotente. Él fue manso porque Él tuvo Su inmenso 

poder bajo control de los grandes principios — Su amor por 

Su Padre (Jn.14:31) y Su amor por los hombres perdidos 

(Efe.5:2). Habría sido muy fácil para Él haber aniquilado 

simplemente a Sus enemigos más bien que soportar 

pacientemente su abuso. Él tomó el camino más difícil. 

 La Mansedumbre del Hijo de Dios es poderosamente 
demostrada en Su actitud hacia los privilegios de Su 
condición (“quien, existiendo en la forma de Dios, no estimó 
estar en igualdad con Dios como cosa a que aferrarse, sino 
que se despojó a sí mismo” (Fil.2:6-7 ASV) y en Su sumisión 
a Su Padre (“Y aunque era Hijo, por lo que padeció aprendió 
obediencia” Heb.5:8). Él vino al mundo como un siervo. Él se 
despojó a si mismo por causa de otros. 

Aunque en el reino, mansedumbre se deriva de un 
nuevo concepto de uno mismo en la presencia de Dios 
(“pobre en espíritu”) su énfasis principal ésta sobre el 
concepto del hombre acerca de si mismo ante la presencia de 
otros. “Mansedumbre” (del Griego, praus) es encontrada en 
la compañía constante de palabras tales como “humildad”, 
“bondad”, “paciencia”, y “benignidad” (Efe.4:2; Col.3:12-13; 
2 Tim.2:24- 25; Tito 3:2; 2 Cor.10:1). Aun cuando es aplicada a 
nuestro Salvador, la palabra parece referirse a Su relación 
con los hombres más bien que a Su relación con Su Padre 
(Mat.11:28-30; Cor.10:1) Mansedumbre (praus) tuvo un uso 



 

especial en el antiguo mundo Griego. Fue aplicada a un 
animal que había sido domesticado” (William Barclay, New 
Testament Words, Pág. 241).  

El hombre manso es uno que ha sido domesticado con el 
yugo de Cristo (Mat.11:29) y consecuentemente, ha llevado 
las cargas de otros hombres (Gal.6:2). Él ya no busca más 
tomar por la fuerza aun aquello que es correctamente suyo 
tampoco intenta vengarse de las injusticias cometidas contra 
él —no porque sea impotente hacerlo, sino porque ha 
sometido su causa a una corte mayor (Rom.12:19). Más bien, 
él está interesado en ser una bendición, no únicamente para 
sus hermanos (Rom.15:3), sino aun para sus enemigos 
(Luc.6:27- 28).  

El hombre manso tiene lo suficiente para sí mismo. Él 
siente su propia vaciedad espiritual y añora una relación 
correcta con Dios. La auto justicia se ha vuelto un desastre y la 
necedad una enfermedad. Las mismas ideas de auto confianza 
y auto seguridad se han convertido en un fétido olor de su 
nariz. Él se ha vaciado en su corazón de sí mismo y lo ha 
llenado con Dios y con los demás. Semejante a Su Maestro, él 
se ha convertido en el último siervo. Y por esta misma razón 
el futuro le pertenece.    

 

 

 



 
Con este artículo llegamos a la conclusión de nuestro 

estudio de las Bienaventuranzas. Ellas finalizan como 

comenzaron, en una forma sobresaliente. 

 “Bienaventurados los misericordiosos” (Mat.5:7). La 

misericordia no es una cualidad completamente desconocida 

aun en un mundo de hombres fundamentalmente egoístas. Si 

no es una misericordia selectiva y caprichosa que no se 

mueve del principio y no es una disposición establecida del 

corazón y el carácter. El mismo hombre que es capaz de 

compasión ocasional encuentra todavía las tristezas de otros 

demasiado pesadas y la venganza muy dulce. 

La misericordia que Jesús alaba nace de la conciencia 

penetrante de la propia necesidad desesperada de uno por la 

misericordia, no únicamente de los hombres, sino 

especialmente de Dios. Es una misericordia que muestra 

compasión por los indefensos (Luc.10:37) y concede el 

perdón aun a los que cometen repetidas ofensas (Mat.18:21-

22). Esta compasión no es motivada por las cualidades 

atractivas del ofensor (¿Cómo debiéramos tratar al pecador 

“desagradable”?) sino que surge de nuestro propio sentido 

de gratitud por causa de esa misericordia que Dios nos ha 

mostrado. No éramos atrayentes cuando Dios envió a Su 

Hijo sobre la cruz (Rom.5:8). Los ciudadanos del reino del 

cielo no han olvidado de qué lado de las sendas han venido 



 

(Tito 3:1-5). Una de las más grandes expresiones de esta clase 

de misericordia es un interés no egoísta por un mundo 

pecador y no atractivo sino perdido (Mat.9:36-38). Es una 

fuerza que conduce a uno predicar el evangelio. 

 La misericordia hacia los hombres no merece la 

misericordia de Dios, sino es una prueba del espíritu 

penitente que es una condición divina del perdón (Mat.18:23-

35). Los ciudadanos del reino del Cielo viven entre sus 

compañeros, no como una aristocracia espiritual arrogante, 

sino como hombres y como hombres que perdonan. 

  “Bienaventurados los pacificadores” (Mat.5:9). Esta 

bienaventuranza no está sin sus desafíos. Los hombres son 

tentados a aplicarla a aquellos espíritus conciliadores que 

cuyo don para la negociación y el compromiso vierte aceite 

sobre las aguas turbulentas. Pero todo el contexto del sermón 

se revela contra este concepto. Estos no son pacificadores en 

el sentido ordinario de mediar entre las disputas humanas, 

sino en el sentido último de traer a los hombres a la paz de 

Cristo (Juan 14:27). ¿Cuál es el valor de la paz traída al precio 

del principio o de una tranquilidad momentánea que no está 

enraizada sobre una reconciliación con Dios? Los verdaderos 

pacificadores son aquellos que están así mismos es paz con 

Dios (Rom.5:1) y con los hombres (Rom.12:18) y que predican 

en el mundo un evangelio de paz y reconciliación (Efe.2:13-

17). Ningún otro pueblo puede ser llamado los hijos “del 

Dios de paz” (Rom.15:33). Cuando los hombres son 



 
 

reconciliados con Dios y la paz de Cristo gobierna en sus 

corazones, el espíritu de la compasión, la mansedumbre y el 

perdón produce en ellos ministros de reconciliación con 

todos los hombres (Col.3:12-15). Si, a pesar de todo, otros 

están todavía dispuestos a ver a tales personas como 

enemigos, la falta no descansa en ellos. Ellos son los 

verdaderos siervos de la paz en el mundo. 

 “Bienaventurados los que padecen persecución por 

causa de la justicia” (Mat.5:10-12). Aquí hay una conclusión 

sorprendente. ¡Estos pacificadores se han vuelto en 

perseguidos! Jesús, habiendo ahora tratado con la actitud de 

los ciudadanos del reino hacia Dios, hacia así mismos, y 

hacia otros, ahora vuelve a considerar la actitud del mundo 

hacia ellos. Uno podría haber pensado que semejantes 

personas como Jesús las describe serían recibidas con gran 

regocijo en el mundo — personas humildes, despreocupadas 

de sí mismas, entregadas a las necesidades de otros. Por el 

contrario, el Señor ahora les revela que van a agitar al mundo 

con una amarga enemistad y odio hacia ellos. 

 El Hijo de Dios nunca buscó ocultar las realidades del 

sufrimiento de Sus seguidores. Su candor con los que 

entusiastamente le buscan es notable. Él les exhorta aún bajo 

su fervor a contar sobriamente el costo (Mat.8:19-20; 

Luc.14:26-33). El Señor no formaría discípulos de su 

ingenuidad. No quiere que ninguna crisis repentina destruya 

su fe. Él les ha hablado claramente de modo que cuando Sus 



 

discípulos sufrieran, ellos pudieran conocer que es tal como 

Él le había dicho y que tuvieran la confianza en su corazón 

que las promesas de gloria del Maestro son tan seguras — 

“porque fiel es el que prometió” (Heb.10:23). 

 ¿Y cuál es la causa de ésta odiosa persecución sobre estas 

humildes y nobles personas? No fue alguna conspiración 

maligna secreta. No una práctica clandestina de ritos impíos 

e inmorales. Su crimen es simple. Ellos han elegido ser justos 

en un mundo injusto. Han elegido ser muy semejantes a Su 

Maestro (Juan 15:18-20). Su amor y sencillez no hace más que 

poner de manifiesto de manera más clara el oscuro egoísmo 

de una generación impía que aborrece la luz y que siente 

profundamente la sentencia en silencio de la inocencia al 

contrastarla con la vida de los Cristianos (Juan 3:19-20). 

      Los discípulos del Señor debieran regocijarse en la oposición 

que revela que el espíritu y el carácter de Su Salvador ha sido visto 

en ellos. Ellos debieran regocijarse a causa de que les ha sido 

concedido el privilegio de sufrir por uno que ha soportado 

semejante abuso por causa de ellos (Fil.1:28-29; Hechos 5:41). Pero, 

más que todo, ellos debieran regocijarse porque su sufrimiento no 

es en vano. Ellos pueden aceptarlo con regocijo, sabiendo que este 

transforma el carácter (Stg.1:2-4) y obra en ellos “un cada vez más 

excelente y eterno peso de gloria” (2 Cor. 4:17). Ninguna amenaza 

temporal puede intimidar aquel cuyo verdadero tesoro está 

asegurado en el cielo. Como alguien lo ha observado: “No es 

ningún necio el que da lo que no puede guardar para ganar lo que 

 no puede perder”. 



 

 
Con cada bienaventuranza la brecha entre los 

ciudadanos del reino y el mundo de los hombres ordinarios 

se ha ampliado. Jesús claramente ha emitido un llamado a 

Sus discípulos a realizar una salida moral y espiritual de una 

sociedad gobernada por el orgullo y la pasión. Está 

separación a una nueva vida sería conclusivamente sellada 

por la propia amarga reacción del mundo. Ellos serían 

calumniados, agredidos y rechazados. Sus formas gentiles y 

humildes nunca serían suficientes para disipar la sensación 

de vergüenza, intimidación y miedo que sus caminos justos 

estaban destinados a evocar. La ruptura sería completa. 

  Y sin embargo, irónicamente, las mismas personas que 

se han convirtieron, en efecto, rastreados de la tierra, son en 

realidad, la única esperanza del mundo. Como las 

bienaventuranzas han delineado el carácter de los 

ciudadanos del cielo Celestial, así ahora las similitudes 

(Mat.5:13-16) dejan claro su llamado. Aunque apartados para 

Dios y separados claramente de la sociedad de otras 

personas, ellos no obstante están relacionados con el mundo 

en una forma muy especial. El tiempo de algún modo ha 

disipado la aparente absurdidad de esta escena sobre la 

colina Galilea. Jesús está diciendo que este grupo anodino de 

hombres y mujeres fueron marcados para preservar e 



 

iluminar el mundo. Ellos tenían poco dinero, ninguna 

posición terrenal ventajosa, y ningún prospecto. Algunos 

cabezas “sabias” deben haberse entretenido en esta charla 

pomposa. Algunos visionarios habían surgido antes en la 

nación, crearon un entusiasmo momentáneo y luego 

desaparecieron (Hech.5:35-37). Los pocos prospectos que este 

movimiento formó aun con las visiones de esperanzas rotas 

de un Teudas o Judas el Galileo parecían positivamente 

prometedores. 

 No obstante, el tiempo estaba por revelar un tiempo 

asombroso. Las cosas que parecían tan durables en aquellos 

días desaparecieron. El Imperio Romano colapsó. La 

academia de Platón cerró Las escuelas de los Estoicos y 

Epicúreos se desvanecieron. La gigantesca biblioteca en 

Alejandría se quemó. Pero la compañía de Cristianos 

perduró. Ellos todavía no poseían una gran riqueza o 

posición terrenal, pero su mensaje sería uno muy vivo y su 

espíritu vital. Las vidas cambiarían en todas partes. 

No debiera sorprendernos que el Único que vino a salvar 

a una humanidad perdida (Luc.19:10) lance a todos Sus 

discípulos a esta gran empresa. Su tarea se convirtió en la 

tarea de ellos; Su pasión en la pasión de ellos. 

“Vosotros sois la sal de la tierra” (Mat.5:13). “Vosotros 

sois la luz del mundo” (Mat.5:14). Las metáforas que Jesús 

elige para ilustrar la naturaleza crítica del llamado del reino 

fueron formadas de los materiales comunes usados en el 



 
 

hogar. Ninguna casa en Palestina estaba sin un poco de sal, o 

lámpara para ahuyentar las tinieblas de la noche. El mundo 

de los hombres, a causa del pecado, estaba putrefacto en la 

oscuridad. Los ciudadanos del reino del cielo estaban 

destinados a ser la sal para detener la putrefacción del 

pecado y la luz para penetrar en su oscura desesperanza. 

Aun sin embargo, Jesús advirtió a Sus discípulos que el 

mundo a quien ellos estaban dirigidos a preservar, también 

podría perderlos. 

   El reino del cielo no estaba diseñado a encerrarse a sí 

mismo como semejante a un gran monasterio. Sus 

ciudadanos no estaban diseñados a vivir en un gran 

asilamiento. Aunque no de este mundo, ellos estaban en el 

mundo (Juan 17:14-15). Su Maestro fue siempre un hombre 

del pueblo. Su vida fue transcurrida en medio de las 

multitudes que se abarrotaban en Palestina. Él estuvo 

siempre accesible, siempre vulnerable, siempre interesado. Él 

pasó Su tiempo entre los atribulados y afligidos (Luc.15:1-2). 

Esto es algo que los Cristianos nunca deben olvidar. 

Podremos ser perseguidos, como Él lo fue (Juan 15:19-20), 

pero nunca debemos permitir que nuestro dolor seque 

nuestra compasión. Podremos en ocasiones cansarnos, como 

Él lo fue (Juan 4:6), pero nunca debemos permitir que 

nuestro cansancio nos aparte de las necesidades de otros. El 

reino de arriba puede ser hecho una fortaleza contra el 

pecado, pero debe ser siempre el refugio del pecador. 



 

 “pero sin la sal se desvaneciere” (Mat.5:13). Los 

ciudadanos del reino aunque viven en el mundo no deben 

nunca convertirse en mundanos. La sal no debe perder su 

sabor (Luc.14:34-35; Mar.9:50). Su sabor descansa en la 

distintividad santa de sus vidas y carácter. La pasión por la 

justicia nunca debe ser comprometida o la utilidad del 

discípulo llegará a su fin. Aunque la sal no puede en realidad 

dejar de ser salada, puede, como el polvo salado que se 

forma en las orillas del Mar Muerto, volverse tan 

contaminado que se vuelve inservible como el polvo del 

camino. Si debido a concesiones hechas con el mundo, la sal 

nos ha abandonado, dejándonos únicamente un residuo de 

respetabilidad mundana, bellos edificios de reunión, círculos 

sociales congeniales y rituales vacíos, entonces, nosotros, 

también, nos hemos vuelto completamente inútiles. 

        Un pensamiento final. Tan importante como lo es que los 

Cristianos adoremos a Dios de acuerdo a Su voluntad, debemos 

siempre recordar que muchos hombres perdidos glorificarán a 

Dios porque participamos de la Cena del Señor cada domingo. 

Ellos podrán ciertamente ser movidos a exaltar a Dios por medio 

de un amor sereno que nos mostramos uno al otro (Juan 13:34-35), 

a nuestro auto control en frente de la gran provocación, por 

nuestra confianza tranquila en la presencia de la tragedia, y por 

nuestro firme rechazo a ser arrastrados a un mundo de pasiones 

sin sentido. Si hemos ganado la victoria sobre un sistema 

mundano de orgullo y carnalidad (1 Juan 2:15-17; 5:4) esto 

seguramente se mostrará, y Dios, no nosotros mismos, será 

glorificado. 



 

 
Hemos llegado ahora al corazón del gran discurso de 

Jesús. Las Bienaventuranzas han delineado el carácter 

espiritual especial de los ciudadanos del reino. Las 

similitudes han tratado con el alto y noble llamado del reino. 

Ahora, Jesús se dirige a la calidad de la justicia del reino. Su 

tratamiento es específico y al grano y continua esencialmente 

desde Mateo 5:17 hasta que Él comienza su apelación final en 

Mateo 7:13. 

      “No penséis que he venido para abrogar la ley... sino 

para cumplirla” (Mat.5:17-18). Jesús realiza un prólogo a Su 

discusión de la justicia del reino con una advertencia 

poderosa. Él no vino, dice enfáticamente, a destruir la ley y 

los profetas. ¿Por qué fue necesario semejante negación? ¿No 

está reclamando ser el Cristo de la promesa profética? Sí, 

pero algunas veces las apariencias abruman las palabras. 

Una breve mirada a los acontecimientos que preceden a la 

entrega de este discurso proveerá una respuesta a nuestra 

pregunta. 

Los Fariseos, como partido religioso, representaban a los 

más dedicados defensores de la ley en la nación de Israel. 

Mientras que los Saduceos se dedicaban a la política del 



 

Templo, los Fariseos estudiaban y enseñaban la ley como era 

considerada según la tradición de sus antepasados. En la 

mente de muchos en la comunidad Judía la ley de Moisés y 

las tradiciones de los Fariseos era idéntica. Habría sido causa 

de no poca inquietud entre el pueblo ver a Jesús venir cara a 

cara continuamente con estos establecidos maestros del pacto 

nacional. 

Los Fariseos estaban grandemente disgustados con la 

compañía que Jesús mantenía (Mar.2:16-17; Luc.5:30-32), y 

por el tiempo que Jesús predicó su gran sermón sobre el 

reino, Él habría tenido por lo menos tres amargas 

confrontaciones con los fariseos sobre la observancia del 

Sábado (Luc.6:1-11; Mar.2:23-3:6; Jn.5:2-18). Los desacuerdos 

eran ahora tan profundos que los Fariseos ya habían 

determinado destruirle (Mar.3:6; Luc.6:11). 

Este conflicto agudo con el partido conocido de la ley 

debe haber convenido a muchos que Jesús se había 

propuesto destruir la ley y edificarla de nuevo sobre sus 

ruinas. Los Fariseos no habían mostrado lentitud en explotar 

en semejante impresión. El Señor, está ahora, por lo tanto, 

ante tales molestias a punto de refutar el concepto erróneo. 

Pronto se volvería evidente en Su sermón que Él no estaba 

contra la Ley, sino contra las perversiones fariseas de ella. 

    La actitud de Jesús hacia las Escrituras del Antiguo 

Testamento ahora se convierte en algo inequívocamente 

claro. Debido a que ellas son las palabras de Su Padre, lejos 



 
 

de abolirlas ellas deben ser cumplidas hasta en los detalles  

más diminutos, y aun con mayor significado, ¡Él estaba para 

cumplirlas! Tres grandes verdades emergen aquí. Jesús 

mismo se vincula inseparablemente al Dios del Antiguo 

Testamento. El Dios de Abraham, Isaac y Jacob es también el 

Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo. Jesús también 

confirma su absoluta confianza en la integridad de cada 

palabra de las Escrituras del Antiguo Testamento. Ellas son 

las palabra de Dios, y cualquiera que quiera ser Su discípulo 

debe tener el mismo alto concepto de las Escrituras 

(Luc.24:25-27; Jn.10:35). Y entonces, surge por primera vez en 

el sermón, la grandeza impresionante del predicador. Él es el 

cumplimiento del eterno propósito de Dios, la consumación 

de las edades, el punto final de toda la historia. Esto no es 

meramente un tratado ético. El sermón es grande, pero el 

predicador es aún más grande. 

 ¿Qué quiere decir Jesús cuando Él habla de cumplir la ley 

y los profetas? Desde luego, Él no está hablando de unir a los 

ciudadanos del reino a cada último precepto del pacto 

Mosaico ¡según el cual los rabinos contaban por 613 

mandatos! Nadie a nuestro conocimiento sostiene este 

concepto. Pablo más tarde declaró que estas ordenanzas 

sobre comida y fiestas y los Sábados nada tenían que ver con 

servir a Cristo sino que fueron abolidas en Su muerte y 

removidas (Col.2:14-17). 



 

  ¿El Señor, entonces, se refiere a Su propia obediencia 

perfecta a la ley? Jesús, quien nació bajo la ley (Gal.4:4), 

ciertamente observó el mandamiento de la ley a perfección (1 

Ped.2:22), sin embargo, Su interés aquí es cumplir el 

propósito, no la observación del mandamiento. Jesús estaba 

destinado a ser el cumplimiento de todos los tipos y figuras 

del Antiguo Testamento (Col.2:17; Heb.10:1-4) y la 

realización de todas las profecías del Antiguo Testamento 

(Luc.24:25-27, 44-48). Él era la culminación del propósito de 

la ley que conduce a los hombres a la justificación por medio 

de la fe en Él (Gal.3:24-25; Rom.10:4). Habiendo llevado 

realizado su obra, la ley finalizó, y condujo, como está lo 

había prometido, al establecimiento de un nuevo pacto con 

mejores promesas (Jer.31:31- 34; Heb.8:6-8). El ciudadano del 

reino está bajo la ley de Cristo (1 Cor.9:21) y en la plenitud de 

Cristo él es hecho completo (Col.2:9-10). Todos los esfuerzos 

por apartarse de Cristo para volver a la ley son un caso de 

desarrollo espiritual detenido. 

       Pero habiendo dicho todo esto, debe ser recordado que la 

enseñanza ética de Jesús no representa una salida radical de 

la ley, sino una extensión natural de dos grandes 

mandamientos que son expresados en el primer mandato 

encontrado en la ley: “Y amarás a Jehová tu Dios de todo tu 

corazón” (Deut.6:5) y “amarás a tu prójimo como a ti mismo” 

(Lev.19:18). La gran diferencia entre la ley y el evangelio no 

es encontrada en sus respectivas demandas éticas sino en la 

muerte sacrificial del Hijo de Dios. 



 
“De manera que cualquiera que quebrante uno de 

estos mandamientos muy pequeños” (Mat.5:19). Jesús, 

después de haber cortado de raíz cualquier noción que Él 

vino a destruir la le y los profetas al prometer su completo 

cumplimiento (Mat.5:17-18), ahora extiende Su punto al 

dirigir el asunto de la relación del reino con los 

mandamientos de Dios. 

       Uno es tentado a pensar que Jesús está tratando aquí 

(Mat.5:19) con algunas astutos libertinos que pudieron 

haberse imaginado, dichosamente, que las dificultades de 

Jesús con las enseñanzas de los rabinos establecidos significó 

que Él estaba intentando liberar a los hombres de la pesada 

carga de guardar la ley de Dios. El contexto, sin embargo, 

apunta a los Fariseos como los culpables (Mat.5:20). Las 

personas principalmente bajo el blanco no son aquellas que 

en su debilidad quebrantan un mandamiento divino, sino los 

maestros de la ley quienes van más allá de la transgresión 

personal para romper la misma autoridad de los 

mandamientos. Esto corresponde a un cuadro perfecto acerca 

de los Fariseos quienes por medio de sus tradiciones han 

destruido la ley de Dios (Mar.7:1-13). Sin embargo, aunque 

Jesús pudo haber tenido a los legalistas más que a los 

libertinos aquí en mente, Su declaración tiene una valida 

aplicación a aquellos espíritus “libres” quienes ven en el 



 

evangelio un fin a toda ley. No solamente va en contra del 

testimonio de la Escritura (1 Cor.9:21; Gal.6:2; Stg.1:25), sino 

tiene implicaciones de las clase más delicada. Sin la ley el 

pecado no puede existir (1  Jn.3:4) y sin el pecado, la gracia se 

vuelve innecesaria y sin sentido (1 Jn.1:7, 9). 

Sería extremadamente útil si los estudiantes de la 

Escritura pudieran reconocer que la ley o voluntad de Dios 

para el hombre está inherente desde la creación, no en los 

pactos. Las expectativas del Creador para Su creatura, el 

hombre, han estado en su lugar desde Adán. Los dos más 

grandes mandamientos (Deut.6:5; Lev.19:18; Mar.12:28-31) 

no fueron primeramente aplicados cuando fueron incluidos 

en el pacto hecho con Israel en el Sinaí, sino fueron 

claramente aplicados a la conducta del hombre hacia Dios y 

hacia su prójimo desde su principio (Gen.4:1-12; 11-13; 18:20; 

Judas 7). El hombre no está bajo la ley de Dios porque él está 

bajo un pacto (nuevo o antiguo). Él está bajo la ley de Dios 

porque él es un hombre. Uno puede escapar de la ley de Dios 

al renunciar a la raza humana. Renuncias con frecuencia han 

sido presentadas, pero no hay ninguna prueba que hayan 

sido aceptadas. El hombre, bajo el pacto, hace un 

compromiso de ser fiel a Dios y a Sus mandamientos y recibe 

a su vez, las promesas y bendiciones del Señor —que haga lo 

que haga no tiene escapatoria de la ley divina. 

       Pero ¿Por qué Jesús, en un sermón sobre “el evangelio 

del reino” exhorta a Sus oyentes a guardar cuidosamente los 



 
 

mandamientos más pequeños  de la ley de Moisés? La 

respuesta es: porque Su audiencia era Judía, y estaban, como 

Jesús lo habló bajo ese pacto. Cualquiera que fuera la actitud 

que ellos tenían hacia la ley de Dios como era expresada en el 

pacto Judío, estaban obligados a traerla al reino. El pacto no 

es tan importante como el principio de la confianza y 

obediencia absoluta hacia Dios en todas las cosas. Cualquier 

persona que quiera jugar rápido y relajado con el 

mandamiento más pequeño de Dios, cualquiera que sea el 

pacto, no es apto para el reino del cielo. Un nuevo pacto 

vendría, pero el principio permanecería el mismo. 

 Algunas ordenanzas de Dios son manifiestamente 

superiores que otros porque se ubican más cerca del corazón 

de la justicia divina (Mar.12:28-33; Mat.23:23), pero ningún 

mandamiento de Dios está sin su inmenso significado debido 

a que el aliento del Todopoderoso está en el (2 Tim.3:16). Él 

que reprendió a los Fariseos por devorar camellos no alienta 

a nadie a comer mosquitos (Mat.23:23). Santiago buscó 

hacernos entender que los mandamientos de Dios son 

indivisibles debido al Autor que está detrás de ellos (Stg.2:10-

11). No es únicamente un asunto de quebrantar un 

mandamiento, pequeño o grande. Es un asunto de desafiar a 

Dios y romper la fe en Él. 

   La Obediencia no está limitada como un asunto de un 

principio a sistemas de la justificación por la ley (Gal.3:10). Es 

también una expresión de fe (Stg.2:14-26) y amor (Jn.14:15, 



 

23-24; 1 Jn.5:3) en el sistema del evangelio de gracia y 

justificación por la fe (Mat.7:21). Como tal tiene aplicación a 

la salvación en cada dispensación (Heb.11). El ciudadano del 

reino, como el fiel de todas las edades, no está buscando 

justificarse a sí mismo por su obediencia sincera a todos los 

mandamientos de Dios, sino volviendo al amor que ha sido 

derramado sobre él en forma tan inmerecida. La ley de Dios 

es un puñal para el corazón del arrogante y el que se justifica 

así mismo, pero para el Cristiano, está es la norma de 

conducta justa a la cual, bajo la gracia de Dios, él aspira 

(Rom.12:1-2). Dios procura no únicamente redimir a Su 

pueblo sino transfórmales también (Rom.8:29; 2 Cor.3:18). 

 “muy pequeño será llamado en el reino de los cielos” 

(Mat.5:19b). Muchos comentaristas serios han buscado privar 

la fuerza de la advertencia de Jesús al sugerir que aquellos 

que tratan a la ligera los mandamientos más pequeños de 

Dios no sufrirán algún daño serio. ¡Admiten que en el 

estadio del cielo, ellos tendrán que sentarse en las gradas y 

no en los palcos!. Rotundamente no estamos de acuerdo con este 

concepto porque: (1) El resto del sermón no está en armonía con 

eso (Mat.7:21, 24-27), y (2) La expresión “grande” o “mayor” en el 

“reino” es usada por Jesús en otro lugar en Mateo para referirse a 

cada ciudadano del reino (Mat.18:1-4; 20, 26-28), no admitiendo 

ningún lugar para “los pequeños”. 

¡Estemos atentos a aquellos maestros que piensan que ellos 

saben que mandamientos de Dios son importantes y cuales no!.



 

 

 
     “Porque os digo que si vuestra justicia no fuere mayor 

que la de los escribas y fariseos, no entraréis en el reino de 

los cielos” Jesús ha abierto el cuerpo de Su sermón sobre la 

naturaleza de la justicia del reino al realizar dos claras 

pronunciaciones. La primera es que Él vino a cumplir, más 

que a destruir, la ley y los profetas y a demandar reverencia 

por cada mandamiento de Dios (Mat.5:17-19). La segunda, es 

que Él vino a realizar una guerra tocante a la “justicia” de los 

Fariseos. Su disputa no fue con la Palabra de Dios. Esta 

nunca lo ha sido. Pero las corrupciones de los hipócritas 

había cerrado la puerta del reino a las personas (Mat.23:13). 

Jesús sabía que si la nación alguna vez entendía la verdadera 

justicia de Dios, entonces, las distorsiones farisaicas de la ley 

de Dios tenían que a ser desechadas. El concepto de los 

Fariseos, no obstante, la gran amenaza al reino divino no 

vino de la impureza de los Gentiles, sino de sus propias 

grotescas mutilaciones de la misma ley que con orgullo se 

jactaban de proteger. Aquí Jesús denuncia su sistema 

totalmente inadecuado de justicia por nombre, y advierte 

que este nunca bastará para ver a un hombre en el reino de 

los cielos (Mat.5:20). 

       En esta edad muy conciliadora, que atesora la paz y la 

armonía por encima de la verdad y la justicia, el lenguaje 



 

claro del Salvador causará que muchos se sientan 

incómodos. El Hijo de Dios nunca fue impreciso o 

innecesariamente severo en Sus tratos hacia los falsos 

maestros, pero Él no vaciló en “citar nombres” cuando esto 

fue requerido para identificar el origen del cual Su pueblo 

estaba siendo envenenado. Se necesita ser recordado hoy que 

Jesús atacó el partido religioso establecido, no de su propia 

vanidad o ambición personal, sino a causa de Su amor por 

las almas de los hombres que estaban en juego. Haríamos 

bien en imitarlo. Debemos ser prudentes y justos, pero 

debemos hablar con toda claridad cuando la salvación de los 

hombres perdidos lo requiere. 

La “justicia” de los Fariseos era una forma particular de 

ver las cosas en las que siempre habría sido inadecuada en el 

reino de Dios aun si era efectuada con grande esfuerzo. No 

fue la cantidad lo que quedaba corto sino la calidad. Lo 

equivocado era la clase de justicia. 

       Es posible que los Fariseos no hayan sido siempre en lo 

que ellos se habrían convertido en el tiempo de Jesús. Sus 

antepasados, incapaces de mantener inmaculada la santa 

ciudad, estaban determinados en guardar la ley santa libre 

de la contaminación de los Gentiles. Este partido estricto de 

separatistas es probable que haya tenido su origen en algún 

tiempo en los siglos segundo o tercero antes de Cristo, 

cuando el pensamiento Griego estaba amenazando en hundir 

a los Judíos. Pero la resistencia que había comenzado con tan 



 
 

noble propósito, pronto se vio reducida a un formalismo sin 

profundidad espiritual (Mat.23:27-28), y su sentido de 

separación del mundo se convirtió en una acentuada auto 

justicia arrogante (Luc.18:9-14). El movimiento que había 

comenzado con el propósito de glorificar a Dios ahora estaba 

dedicado a la exaltación de una petulante y una élite 

santurronería que tenía interés únicamente en sí misma. Y, 

más irónico todavía, el esfuerzo en proteger la santidad de la 

ley había resultado en su propia corrupción por medio de las 

interminables tradiciones de los escribas (Mar.7:8-9). 

   Los Fariseos estaban en una posición privilegiada para 

conocer la ley y podían haber sido traídos a un servicio 

humilde hacia Dios por medio de una conciencia de su 

completa demanda. Desde semejante posición de honestidad, 

ellos podrían haber sentido en un grado mayor la necesidad 

de la ayuda de Dios para lograr la justicia. En lugar de 

enfrentar su propia insuficiencia, ellos moldearon la ley y los 

profetas a su propia medida de estrechez moral y espiritual. 

La ley en sus manos ahora fue reducida a un poco más que 

ritualismos sin sentido que poseían el poder para justificar el 

mérito y su corazón espiritual fue cortado al convertir sus 

profundos preceptos morales en una ley civil superficial.  

Pero por encima de todo, está no tenía ya más conexión 

con el amor. El reino de Dios no tuvo lugar para esta 

configuración hipócrita y auto justificable de tradiciones 

humanas en las cuales el Fariseísmo se había convertido 



 

(Mat.15:3-20). La justicia del reino de arriba, es uno del 

corazón — una justicia que comienza en la misma fuente del 

pensamiento y la voluntad y fluye en hechos y palabras 

(Luc.6:43-45). 

En los siguientes vehículos, se revelará, la justicia sobre 

la que Jesús habla ahora es principalmente una justicia de 

vida y conducta — la vida transformada del ciudadano del 

reino. No hay ninguna enseñanza aquí de la justificación por 

las obras. Esta clase de transformación viene únicamente al 

pobre en espíritu que conoce también su necesidad de la 

misericordia de Dios, pero es una transformación que es 

necesaria. Si queremos tener éxito en la vida del reino 

debemos cumplir con la voluntad de nuestro Padre 

(Mat.5:19; 7:21, 24-28) y crecer en Su perfecto amor (Mat.5:44-

48). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 
        “Oísteis que fue dicho....Pero yo os digo” (Mat.5:21-22). 

Con este frecuente contraste que golpea una decadencia 

pesada, Jesús abre el corazón de Su discurso sobre la 

verdadera justicia. Pero no fue un sermón predicado en un 

vacío. El problema de la justicia Farisaica se había planteado 

abiertamente y ahora este nefasto sistema será 

metódicamente cortado en pedazos a través de las 

penetrantes y autoritativas observaciones del Señor. No fue 

una profunda devoción a la ley, la que provocó el ataque 

devastador de Jesús sobre los Fariseos, sino una de muy 

pobre nivel. Con una hipocresía arrogante, ellos habían 

producido una parodia vacía de la ley de Dios. Jesús rechaza 

su farsa y la expone por lo que ésta es a la luz de la 

verdadera e inmutable justicia de Dios. 

        Sí, como algunos suponen, Jesús está aquí citando las 

Escrituras del Antiguo Testamento, entonces Él está usando 

un diferente enfoque al que usa en otras ocasiones. En 

ninguna otra vez, él jamás introduce la Escritura con “Oísteis 

que fue dicho a los antiguos” (v.21). Anteriormente, cuando 

fue tentado por Satanás en el desierto, Jesús introdujo tres 

pasajes del libro de Deuteronomio con las palabras, “ésta 

escrito” (Mat.4:4, 7, 10). Él usa la misma forma en Mateo 



 

11:10 y 12:13. En otras ocasiones, El Señor indicó el escritor 

que estaba citando (Cf. Mat.12:17; 13:14, 35; 15:7; 21:4; 22:43) 

o simplemente citó “las Escrituras” (Mat.21:42). El diferente 

trato en Mateo 5:21-48 está demasiado marcado para ser 

ignorado. Aquí Jesús está citando, no las Escrituras, sino “la 

tradición de los ancianos” (Marcos 7:5). 

El contexto de esta parte del sermón del Señor apunta a 

la misma dirección. Jesús ha declarado como uno de sus 

puntos de expresión Su reverencia por la ley y los profetas 

(Mat.5:17-19). ¿Es razonable pensar que Él se volvería y 

desataría un fulminante ataque contra esa misma ley? El 

interés inmediato del predicador cuando Él inicia esta 

sección de su discurso es farsa justicia de los Fariseos 

(Mat.5:20) y este es el problema con lo que Él trata en los 

versos que le sigue (Mat.5:21-48). 

El contraste que está siendo trazado en estos versículos 

no es entre la ley de Moisés y la ley de Cristo. Es más bien, 

un contraste entre las corrupciones Farisaicas del Antiguo 

Testamento y la verdadera justicia del reino — una justicia 

que fue anticipada en la ley y traída a su plenitud en Cristo. 

Como hemos ya observado anteriormente, la enseñanza ética 

de Jesús no representa una salida radical de la ética del 

Antiguo Testamento. Los mandamientos fundamentales de 

la ley — amar a Dios supremamente y al prójimo de uno 

como a sí mismo (Deut.6:5; Lev.19:18) — son tomados por el 

Señor como el baluarte de Sus propias enseñanzas (Mat.7:12; 



 
 

22:34-40). Los principios éticos del Antiguo Testamento no 

eran ordenanzas superficiales que gobernaban los músculos 

sino la mente. El décimo mandamiento del Decálogo se 

dirige directamente a sí mismo a la mente y al corazón 

(Éxodo 20:17). Y ¿Quién podía leer este antiguo pacto Judío e  

imaginarse que el Dios que habló en Sinaí permitiría que Su 

pueblo odiará mientras no matarán, o codiciarán mientras no 

consumará sus deseos? Fue Él quien dijo: “No aborrecerás a 

tu hermano en tu corazón” (Lev.19:17) y “No codiciarás la 

mujer de tú prójimo” (Deut.5:21). 

La ley de Moisés, en su esencia, reflejó las verdaderas 

demandas éticas de Dios. Aunque es verdad que la ley hizo 

concesiones a causa de la “dureza del corazón” de Israel 

(Mat.19:8; Mar.10:5) y contenía muchas “ordenanzas 

carnales” (Heb.9:10), sin embargo, en su esencia, “la ley es 

espiritual” (Rom.7:i4) “... y el mandamiento santo, justo y 

bueno” (Rom.7:12) 

Las demandas éticas del Sermón del Monte son 

simplemente la flor que surge desde el brote del Antiguo 

Testamento. Aunque es verdad que la gracia y la plenitud de 

la verdad vinieron por Jesucristo (Juan 1:17), es también 

verdad que había verdad ética y espiritual en la ley y una 

clara anticipación de la gracia venidera (Gál.3:8). De manera, 

aunque es exacto decir que Jesús está exponiendo las 

perversiones Farisaicas de la ley, no es exacto decir que Jesús 

no hace más que dar una correcta exposición de la ética del 



 

Antiguo Testamento. Jesús claramente establece Su 

enseñanza ética en la ética de la ley, pero Él no se detiene ahí. 

Él procede a explicarles sobre la ley del reino de los cielos. 

   El propósito del reino es la justicia de Dios (Mat.5:48; 

6:33). Para conducir a sus oyentes a entender el orden moral 

y espiritual de las cosas, Jesús comienza con los imperativos 

más obvios de lo que significa amar a otros (Mat.5:21-48). 

Hay un plano ascendente en estos versículos. El Señor 

comienza sobre un punto negativo — con la prohibición que 

muchos tienen a alabar a los hombres, aun en su posición 

más baja — “No matarás”. Al concluir este capítulo, Jesús ha 

levantado el amor a la forma más positiva y a la confianza 

más demandante — no como los hombres lo conocen, sino 

amar como Dios en Su perfección santa lo demuestra. 

Estos versículos no son cómodos para leer y a menudo 

desafían el entendimiento, pero el estudiante debe siempre 

mantener en mente que debajo de todas estas instrucciones 

está el segundo de los grandes mandamientos “Amarás a tu 

prójimo como a ti mismo”. En términos prácticos y concretos 

ahora debemos enfrentarnos con lo que significa ser un 

ciudadano del reino de los cielos. 

 

 

 



 

 
Esta sección del Sermón (Mat.5:21-48) comienza con una 

consideración de como el ciudadano del reino debe tratar con 

su propia inclinación al mal, y luego cierra (Mat.5:38-48) con 

un estudio de como él debe tratar el mal en otros. 

        Hay en estos pasajes la descripción de una clase radical 
de amor. Si nos sorprende a nosotros de este lado de la cruz, 
que sacudida debió haber dado a los que primero la 
escucharon antes de los acontecimientos impensables del 
Calvario. Aunque únicamente anticipado en el discurso 
cumbre de Jesús, parece evidente que el amor radical de Dios 
por los hombres en Cristo sería el fundamento indispensable 
de la devoción santa y desinteresada hacia los demás. Tal 
como la mujer pecadora cuya expresión prodiga de amor por 
Jesús impactó al Señor rodeado de Fariseos (Luc.7:36-50), así 
debemos amar mucho porque hemos sido perdonados 
mucho. El amor radical de Dios por nosotros, libera dentro 
de nosotros una capacidad radical para la buena voluntad 
hacia los demás. Y la naturaleza de ese amor, como el amor 
del Señor, debe ser sacrificial (Mat.16:24-25). Tal como Jesús 
se despojó así mismo por amor a nosotros, de igual modo, 
nosotros debemos despojarnos para el bien de los demás. 
(Fil.2:1-8). 

 Pero ¿Por qué todos estos detalles? ¿Por qué no 

simplemente enunciar la sencilla instrucción de amar al 

prójimo como a sí mismo? Es porque estamos todos tan 

carentes de entendimiento sobre nuestros propios intereses, 



 

y por consiguiente, del interés de los demás. Un borracho, 

practicando “el amor al prójimo” pudiera darle a otro un 

trago de whiskey. Thomas Harris levanta este problema más 

bien desde una forma anónima en su libro. Estoy bien., Tú está 

Estás bien: “La Regla de Oro no es una guía adecuada, no 

porque el ideal esté equivocado, sino porque muchas 

personas no tienen la suficiente información sobre lo que 

ellos quieren para sí mismos, o las razones por las que ellos 

lo quieren”. La información carente es proveída en las 

enseñanzas de Cristo y los apóstoles. Sus instrucciones llenan 

los detalles prácticos de lo que significa amar a Dios y 

trabajar para lo mejor de los verdaderos intereses de las 

demás personas. Esta información no surge de nuestros 

propios deseos o juicios mal dirigidos como Harris y la 

situación ética lo sugiere, sino desde la sabiduría divina de 

Dios. Esto no puede ser de otra manera. Desde nuestro muy 

restringido punto de vista humano no podemos 

posiblemente conocer todas las consecuencias de nuestro 

comportamiento aun cuando este bien dirigido. Dios nos 

informa y guía nuestro amor con Sus instrucciones morales. 

Como Juan observa: “En esto conocemos que amamos a los 

hijos de Dios, cuando amamos a Dios, y guardamos sus 

mandamientos” (1 Jn.5:2). 

         Los Fariseos estuvieron siempre inclinados a rebajar el 

nivel moral y espiritual de la ley y a incrementar la demanda 

ceremonial. Jesús comienza ésta sección de la ley con el 

perfecto reduccionismo farisaico “Oísteis que fue dicho a 



 
 

los antiguos: No matarás; y cualquiera que matare será 

culpable de juicio” (Mat.5:21). El asunto problemático de 

estas citas es que parecen al momento ser citas exactas de la 

ley. “No matarás” viene directamente de pasajes como 

Éxodo 20:13 y Deuteronomio 5:17. El “juicio” de la segunda 

parte del pasaje se refiere al concilio local o corte, y aunque la 

cita no es una cita exacta de la ley, ésta refleja exactamente 

las palabras de Números 35:30-31. Sin embargo, en las manos 

de los Fariseos estas no eran la ley sino ideas levantadas de la 

ley y pervertidas. La principal preocupación del partido 

religioso de ellos es que nadie fuera a cometer un acto que 

derribará una penalidad civil. Los únicos crímenes que 

perturban a sus conciencias eran aquellos que podían ser 

tratados por medio de los tribunales humanos. Estaban 

profundamente consternados por el asesinato, pero el odio y 

la malicia no lo veían con grave consternación. Sin embargo, 

las formas abusivas hacia los demás, siempre y cuando no 

fueran culpables de derramar sangre, ellos las consideraban 

justas ante la ley. 

        La respuesta de Jesús (Mat.5:22) contrasta con su fijación 

de las penas civiles. La verdad es, dice Él, que el hombre que 

abriga una ira rencorosa contra su hermano está en peligro 

de la corte local. Juan más tarde reflexionó sobre este 

concepto en su memorable declaración, “Todo aquel que 

aborrece a su hermano es homicida” (1 Jn.3:15). 

Habiendo dirigido el problema desde el corazón, Jesús 



 

extiende Su aplicación a la lengua. No únicamente los 

sentimientos llenos de amargura ponen a uno en peligro, 

sino también lo hace el abuso despectivo que los impulsa. 

Cuantos corazones humanos han sido brutalizados por las 

palabras que cortan como estocadas. ¡En ocasiones, el 

asesinato  sería más humano que estas atrocidades verbales! 

Arremetemos contra las personas en total desprecio y ¡les 

dejamos, como lo planeamos, rotos! Por esta razón, el Señor 

advirtió, que podríamos estar en “peligro ante el concilio” 

(una probable referencia al Sanedrín), o todavía más en el 

punto al “infierno de fuego”. Es evidente que el uso de las 

expresiones “juicio” y “concilio” por el Señor aquí con 

acomodativas. Las cortes civiles no pueden tratar con los 

pensamientos inicuos, pero el tribunal al que Jesús se refiere 

puede lanzar al ofensor al infierno (Mat.10:28). 

 Nuestra reacción juvenil a ésta enseñanza nos dispone a 

llamar a un hombre todo excepto sensato, pero debemos 

evitar llamarlo un “necio” a toda costa. (“Racca” no nos da 

ningún problema debido a que no sabemos lo que esta 

palabra significa). ¡A los Fariseos les habría encantado esta 

interpretación! 

       El problema del asesinato debe tratar con la misma fuente — 

el corazón y la lengua, tal como las manos deben ser limpiadas de 

la brutalidad del odio. La ley enseña esto (Lev.19:17) pero los 

Fariseos en su gran esfuerzo para obtener una justicia barata la 

pasaron por alto. El Señor no quiere que cometamos el mismo 

error.



 

 
“....reconcilíate primero con tu hermano” (Mat.5:24). 

Jesús comienza está sección de Su sermón con una serie de 

advertencias sobre el juicio severo destinado a caer sobre los 

que permiten que su ira fluya en su abuso verbal odioso 

hacia otros. Él continúa Su tema al delinear la única vía de 

escape de tales ofensores de la ley de amar a su prójimo 

(Mat.5:23-26). 

        Lo que Jesús pide de nosotros cuando pecamos de esta 

manera es lo que la mayoría de los hombres parecen temer 

más intensamente. Él demanda que enfrentemos y tratemos 

con nuestra víctima. El contexto indica que el hermano quien 

“tiene algo contra ti” no es sólo alguien que ésta disgustado 

con nosotros, sino uno a quien hemos cometido agravio. En 

este caso, el adorador es culpable, no sólo mal entendido. 

Otros versículos confirman este significado (Mar.11:25). 

Quien ofrece la ofrenda necesita arrepentirse y buscar el 

perdón de su hermano con quien se ha equivocado. La 

prontitud con la que la parte culpable debe actuar, 

rompiendo justo en medio del sacrificio, refleja la urgencia 

de la situación y enfatiza como el mal trato de los demás 

nulifica la adoración a Dios. La Escritura está llena de este 

principio (Sal.66:18; Stg.3:9-10; 1 Jn.4:20-21). El abuso contra 

los demás sirve para cerrar la puerta del cielo contra 

nosotros. 



 

      Aunque el secularista ha tendido a tratar la adoración con 

una medida de menosprecio cuando él enfatiza la conducta 

correcta hacia los demás, muchos religiosos han 

históricamente intentado usar la adoración para cubrir el 

fracaso moral. Este fue el largo litigio de los Fariseos quienes 

buscaron expiar por medio de la ceremonia celosa su abuso 

de los hombres (Mat.23:23-24). Pero el Fariseo no originó este 

concepto sesgado de las cosas. Varios siglos anteriormente, 

Amós había advertido a los ciudadanos petulantes de 

Samaria que Dios se había cansado de sus adoraciones 

pretenciosas. Lo que el Señor quería, dijo el antiguo profeta, 

era verdadero juicio y justicia (Amós 5:2124). Jeremías, cien 

años más tarde, hace eco en el mismo tema en Jerusalén 

(Jer.7:21- 23). Jesús intentó enseñar a los Fariseos, la lección 

de los profetas. Él les envió más de una vez las palabras de 

Oseas: “Misericordia quiero y no sacrificio” (Mat.9:13; 12:7). 

El Señor tuvo poco éxito en Su esfuerzo pero existieron 

siempre los pocos como el escriba que observó el amor a 

Dios con todo su corazón y amó al prójimo como así mismo 

que contaba “más que todos los holocaustos y sacrificios” 

(Mar.12:32-33). Jesús le dijo a éste escriba que no estaba lejos 

del reino. 

        De manera que ¿Cuál es la lección aquí? Cuando hemos 

pecado contra otra persona la necesidad no es de una 

asistencia más dedicada en las asambleas de adoración o una 

más grande generosidad en las ofrendas del Domingo o un 

evangelismo personal más diligente, aunque cada una de 



 
 

estas áreas debiera ser más seriamente tratadas por todos 

nosotros. La necesidad urgente del momento es del 

arrepentimiento y la reconciliación con nuestro hermano o 

hermana dañado. (Maridos y esposas especialmente 

necesitan oír esto. Recuerde que los maridos, las esposas y 

los hijos son “prójimo”, también). David se dirigió así mismo 

a este asunto en el caso de su propio grave fracaso moral con 

Betsabé y Urías: “Porque no quieres sacrificio, que yo te 

daría; No quieres holocausto. Los sacrificios de Dios son el 

espíritu quebrantado; Al corazón contrito y humillado no 

despreciarás tú, oh Dios” (Sal.51:16-17). No intenté ofrecer a 

Dios adoración cuando el arrepentimiento es lo primero. 

 Debemos aprender a dirigir nuestro pecado y dirigirnos 

contra aquellos con quienes hemos pecado con franqueza. 

“Me he equivocado; por favor perdóneme” son las palabras 

que no son fácil de decir con el paso de los años, pero son las 

palabras que en nuestro registro defectuoso debemos 

aprender a decir desde el corazón. De otra manera, no hay 

esperanza. Sin el arrepentimiento las relaciones humanas 

serán empeoradas y nuestra relación con Dios será 

simplemente terminada. 

Es imposible estimar cuán muchos discípulos del Señor 

hoy se están destruyendo así mismos debido a una falta o de 

humildad o de valor para arrepentirse de los pecados que 

están cometiendo contra los demás y buscar su perdón. El 

lado oscuro de su culpa descansa semejante a una gran 



 

piedra en sus corazones, estorbando su adoración y 

absorbiendo su vida espiritual (Sal.32:3-4). Si tal es el caso 

con usted, deje de presentar el cadáver en las asambleas de 

adoración. Ponga un fin a su autodefensa y auto justificación. 

Vaya rápidamente y sea reconciliado con aquella persona 

que usted daño. El dolor del arrepentimiento será 

grandemente pequeño comparado con la agonía de la culpa 

y enajenación continua. 

“Ponte de acuerdo con tu adversario” (Mat.5:24). 

Confrontando todavía con la estrechez preocupación de los 

Fariseos con respecto a las penalidades civiles, Jesús continúa 

formando Su punto en la metáfora de la corte civil. Entender 

esto como un mero consejo prudencial para logar estar 

“fuera de la corte” con el fin de escapar de los caprichos de 

los jueces corruptos no únicamente volvería trivial las 

palabras del Señor, sino las colocaría en franco desacuerdo 

con su contexto. Jesús está todavía tratando el asunto de los 

pecados cometidos contra los demás. El “adversario” no es 

uno quien ha traído una acusación sin fundamento sino uno 

a quién tú has dañado, defraudado o difamado y cuyo caso 

es justo. El orgullo puede aconsejarte a actuar con descaro, 

pero Jesús te exhorta a la rápida reconciliación en vista de un 

juicio divino que será ejecutado sin misericordia (Mat.5:26). 

Es justo esta clase de juicio que los hombres pecadores no les 

gusta soportar. Es mejor que busquemos la misericordia con 

rapidez mientras la oportunidad está abierta a nosotros. Aun 

la clemencia divina tiene sus límites. 



 

 

 
“Pero yo os digo que cualquiera que mira una mujer 

para codiciarla, ya adulteró con ella en su corazón” 

(Mat.5:28). Estas son palabras radicales y aun los ciudadanos 

del reino deben luchar por no resistirse. Su severo sondeo del 

corazón trae dolor cuando el Hijo de Dios toca los nervios 

abiertos de nuestras enfermedades morales. Jesús, habiendo 

tratado con el problema del odio y la malicia, ahora se dirige 

al problema de la lujuria. Los Fariseos habían ciertamente 

tratado con el asunto del adulterio, pero sólo 

superficialmente. Su preocupación fue evitar las ofensas 

capitales (Lev.20:10; Deut.22:22). Uno puede casi oír la forma 

en que decían, “Tú no debieras cometer adulterio” (Éxodo 

20:14). Jesús, en cambio, sigue el pecado del adulterio a su 

guarida (Mat.15:19). Como el odio en el corazón es un 

asesinato, así la lujuria desenfrenada en el corazón es un 

adulterio. 

        Este principio no fue una oscura parte del pacto 

Mosaico. El décimo mandamiento claramente decía, no 

codiciarás la mujer de tu prójimo” (Éxodo 20:17). Pablo, 

mientras que era un extraño al evangelio, y un Fariseo, había 

sido severamente impactado por este mandamiento 

(Rom.7:7) aun Job, un hombre quien aparentemente vivió 



 

antes que la ley de Moisés fuera dada, entendió esta verdad 

ética “Hice pacto con mis ojos” dijo él, “¿Cómo, pues, había 

yo de mirar a una virgen?” (Job 31:1). 

Aunque alguna aplicación extendida pudiera ser hecha 

de este pasaje al deseo carnal no restringido que alguna 

persona soltera pudiera albergar por alguien similarmente 

sin restricciones, el uso que Jesús da a la palabra “adulterio” 

deja claro que Su interés presente tiene que ver con el deseo 

ilícito que viola el mismo espíritu del pacto matrimonial (2 

Cor.11:2-3). La preocupación del Señor en toda esta sección 

es con nuestro deber de amar al prójimo. Ninguna persona 

casada puede hacer justicia a su compañero (a) mientras se 

entrega al deseo desenfrenado por otra persona. Aunque 

todavía un asunto mental es llamado por lo que es —pecado. 

        El Señor no está tratando aquí con el mero paso 

momentáneo del deseo a través de la mente; de lo contrario, 

no habría ninguna distinción entre tentación y pecado. (No 

deberíamos estar en contra de la sugerencia que el deseo de 

la carne pudo haber tenido su acercamiento a la mente de 

nuestro Señor mientras Él permanecía sin pecado, Heb.4:15) 

Las palabras, “mira a una mujer para codiciarla”, nos ayuda 

a entender la naturaleza exacta de la transgresión. No se trata 

de un pensamiento fugaz sino de una reunión de imágenes 

en la mente de uno con el propósito de lujuria. El texto 

Griego describe a una persona que dirige sus pensamientos o 

concentra su mente a una cosa; en este caso, la lujuria por 



 
 

una mujer (o un hombre). Obviamente, no observamos todo 

en lo que miramos. El ojo mira un vasto panorama y luego 

deja a la mente enfocarse en su atención. El pecado de David 

no consistió en ver a Bestabé desvestida sino en codiciarla, 

estableciendo su mente y finalmente desatar su lujuria 

desenfrenada sobre ella (2 Sam.11:2-5). David quiso tener la 

oportunidad para poseer a Betsabé y la encontró. Su 

quebrantamiento de Éxodo 20:17 no habría sido menor si 

aquella oportunidad nunca se le hubiere presentado. 

Aunque la palabra Inglesa “lujuria” ciertamente denota 

insinuaciones sensuales del verbo Griego (epithumeo), puede 

carecer del pensamiento asistente de posesión que está 

inherente en la palabra (Guelich, The Sermon on the Mount, 

p.194). El pecado que está siendo descrito por Jesús, es la 

cultivación calculada del deseo por poseer a una persona con 

quien no tienes derecho. Si de este pecado se quiere escapar, 

el mismo primer acercamiento de tales pensamientos deben 

ser decididamente rechazados, antes que puedan tomar 

posesión de la mente y la voluntad. En el lenguaje de un 

antiguo proverbio: “Tú no puedes evitar que los pájaros 

vuelen sobre tu cabeza, pero puedes evitar que construyan 

un nido sobre ella”. Si encontramos difícil distinguir entre 

tentación y el pecado en este caso es mucho más sabio errar 

por el lado de la precaución que errar por el lado de la 

imprudencia. 

La guerra de los ciudadanos del reino contra la lujuria en 



 

estos tiempos está destinada a ser severa y de una dura 

batalla. No vamos a escapar fácilmente de la lasciva, la 

fornicación y el adulterio que han descendido sobre esta 

generación. Que ningún discípulo presuma (1 Cor.10:12). No 

hay restricciones en la sociedad que podamos aprender. 

Nuestra fortaleza y defensa debe descansar totalmente sobre 

nuestra propia profunda e inquebrantable voluntad de 

mantenernos puros por la Causa del Señor. En el análisis 

final, es aquí donde el tema de nuestra fidelidad en el reino 

siempre ha sido decidida. “Sobre toda cosa guardada, 

guarda tu corazón: Porque de él mana la vida” (Prov.4:23). 

 

 



 
“Por tanto, si tu ojo derecho te es ocasión de caer, 

sácalo, y échalo de ti” (Mat.5:29). Mateo 5:29-30 contiene dos 

de las más sorprendentes frases en los Evangelios. En 

palabras tremendamente claras, Jesús habla de las difíciles 

alternativas abiertas para un hombre con total aniquilación 

debido al peligro presentado por una parte valiosa de su 

cuerpo. Aquí la amenaza descansa en el ojo derecho y la 

mano derecha. Más tarde, en un contexto diferente, Jesús 

repite Su ilustración, añadiendo “el pie” (Mat.19:8-9; 

Mar.9:43-47). El lenguaje pudiera ser impactante pero la 

situación no es exagerada. En los tiempos de la medicina más 

primitiva, muchas extremidades gangrenosas eran cortadas 

por los cirujanos para salvar la vida de los sufrientes, y en la 

medicina moderna todavía el proceder es la misma cirugía 

traumática cuando una parte del cuerpo amenaza la vida de 

todo el ser. Se han conocido aun casos en que esta cirugía se 

ha realizado cuando un brazo o una pierna ha sido atrapada 

por alguna maquinaria, y esto les arrastra a su muerte. Es 

una acción radical, pero eminentemente necesaria. 

Este pasaje está en el lugar donde aquellos que afirman 

incondicionalmente su confianza en la interpretación literal 

de toda Escritura tendrán que tomar un respiro muy 

profundo. No puede haber duda que Jesús construye Su 



 

mensaje sobre una verdad del mundo de la carne, pero es 

evidente del contexto que Su lenguaje tiene aplicación al 

mundo del espíritu (si el ojo derecho fuere removido del 

pecador este todavía podría desear tanto con su ojo 

izquierdo). En estas palabras sombrías la verdad profunda 

del cambio la cual el Hijo de Dios está demandando 

encuentra una expresión dramática. En el mismo sentido, 

Jesús habló de nuestra venida a Él como una crucifixión 

(Mat.16:24- 25; Vea Gál.2:20) y Pablo provee un comentario 

sobre Mateo 5:29-30 en sus palabras a los Colosenses: “Haced 

morir, pues, lo terrenal en vosotros: fornicación, impureza, 

pasiones desordenadas, malos deseos y avaricia, que es 

idolatría” (Col.3:5). 

Aunque nuestro Señor no está hablando aquí de una 

mutilación física que sería totalmente ineficaz contra los 

movimientos de la mente, no debiéramos suponer que la 

intención figurativa de Sus palabras las vuelve menos 

intensamente dolorosas. Estas “partes” de nosotros — los 

afectos, los hábitos, las actitudes, los valores, las relaciones — 

que se han vuelto por la prolongada cultivación tan 

íntimamente una parte de nuestra personalidad que su 

eliminación se asemejaría a la verdadera escisión de un ojo o 

una mano parece conservador. Muchos de nosotros hemos 

pasado largo tiempo aprendiendo a como ser egoístas o 

lujuriosos. No debiéramos esperar que el fin de estas cosas 

ocurriera sin un trauma. Gritos de angustia podrán surgir de 

algún lugar dentro de nosotros en penitencia cuando 



 
 

aplicamos el cuchillo del evangelio. Pero algún dolor es para 

bien. “Puesto que Cristo ha padecido por nosotros en la 

carne, vosotros también armaos del mismo pensamiento; 

pues quien ha padecido en la carne, terminó con el pecado” 

(1 Ped.4:1). Podemos elegir evitar este sufrimiento pero 

nuestras queridas lujurias nos destruirán como una gangrena 

espiritual horrible que destruye el alma. 

La naturaleza radical y decisiva de está renunciación es 

enfatizada por la instrucción de Jesús no únicamente al 

arrancar o cortar el miembro infractor sino al echarlo fuera. La 

separación debe ser absoluta y final, no gradual. Esta es una 

solución radical pero debiera ser recibida con gozo en lugar 

de temor. Aquel hombre cuya enfermedad le ha dado una 

sentencia de muerte podría no regocijarse al oír la necesidad 

del sacrificio de una parte de su cuerpo, sin embargo 

estimado amigo ¿Podría algo más salvarte la vida? Incluso 

los detalles del dolor desgarrador que se producirían no 

podrían privar a este hombre de su sentido de alivio. La 

única razón por la que no hemos recibido con felicidad un 

mensaje con similar contenido para nuestras almas es porque 

todavía no hemos comprendido la completa extensión de 

nuestro peligro final sin esta cirugía radical. “¿O que 

recompensa dará el hombre por su alma?” (Mat.16:26b). 

Aunque Jesús pudo haber pronunciado estas palabras 

con el buen propósito en cualquier tiempo durante esta 

sección de Su discurso, Él elige pronunciarlas en conexión 



 

con la tentación a la lujuria y al adulterio. ¿Por qué? 

¿Podríamos estar equivocados al concluir que Él lo hizo así 

debido a que los ciudadanos del reino no conocerían más 

grande desafío radical a la pureza de sus corazones que el 

asunto del deseo sensual? “¡Como han caído los valientes!” 

David, quien venció a muchos en otras batallas del campo, 

fue derribado muy fácilmente por el atractivo sutil de la 

esposa de otro hombre. Muchos hombres poderosos de 

fortalezas han sido reducidos a causa de la misma prueba. 

Seremos los más grandes necios si no tratamos con esta 

tentación con la más extrema precaución y andamos en su 

presencia con mayor prudencia y oración. 

 Ante la severa advertencia del Señor, seguimos 

sorprendiéndonos con la familiaridad descuidada con la que 

algunos discípulos casados tratan a los del sexo opuesto, y a las 

dificultades circunstanciales a las que imprudentemente ellos 

mismos se exponen. Aun cuando muchas de las Iglesias se 

tambalean de un caso conocido de adulterio, otras parecen que no 

hemos aprendido nada. El contexto de esta metáfora usada por el 

Señor en la última parte de Mateo (Mat.18:8-9) y en Marcos 

(Mar.9:43-47) sugiere que un significado posible del “ojo” y la 

“mano” infractor está en ocasión de caer. Si tal es el caso, estamos 

siendo advertidos de no únicamente remover el acto pecaminoso 

(ya sea adulterio físico o el adulterio del corazón) sino de cualquier 

circunstancia o relación que pudiera fácilmente conducir a lo 

mismo. Pablo lo dejo claramente: “Huid de la fornicación” (1 

Cor.6:18). Cuán desesperadamente los Cristianos de esta 

generación necesitan escuchar esto. 



 
“Cualquiera que repudie a su mujer” (Mat.5:31a) El 

tema del divorcio puede llenar el corazón de un predicador 

con horror. Más de dos tercios de los predicadores de la 

denominación Protestante más grande de los Estados Unidos 

recientemente admitieron que nunca habían hablado sobre el 

tema. El asunto del divorcio (y las segundas nupcias) toca las 

vidas de los hombres y mujeres íntimamente y a menudo 

dolorosamente. Sin embargo, los que vienen al reino no 

deben esperar que alguna parte de sus vidas escape de la 

influencia del Rey; ni tampoco debieran desearlo debido a 

que Sus mandamientos no son arbitrarios (1 Jn.5:3) sino 

siempre para nuestro bien (Deut.6:24). Sin embargo, si está 

enseñanza nos puede hacer agonizar, no hay lugar para el 

verdadero discípulo intentar esconderse de sus 

implicaciones. En Mateo 5:31-32 Jesús continúa su discusión 

del matrimonio y el principio del amor el cual Él comenzó en 

el versículo 27. 

       “También fue dicho: Cualquiera que repudie a su 

mujer, dele carta de divorcio” (Mat.5:31b). Esta tradición 

Fariseaica que el Señor cita está basada sobre una distorsión 

de Deuteronomio 24:1-4, cuya primera parte dice, “Cuando 

alguno tomare mujer y se casare con ella, si no le agradare 

por haber hallado en ella alguna cosa indecente, le escribirá 

carta de divorcio, y se la entregará en su mano, y la 

despedirá de su casa”. El significado de estos versos habían 



 

sido acaloradamente disputados entre las escuelas rabínicas. 

Shammai, insistía en una causa criminal y legal para el 

divorcio, enfatizó las palabras “alguna cosa indecente”, y la 

limitó al adulterio. Hillel enfatizó las palabras “y no le 

agradare”, y permitió el divorcio por cualquier cosa 

desagradable ante el marido. El Rabí Akiba fue más lejos, 

permitiendo el divorcio si un hombre simplemente encontró 

una mujer más atractiva. 

De otra información disponible a nosotros en el Nuevo 

Testamento es evidente que los Fariseos compartieron los 

mismos relajados conceptos de Hillel sino algunos peores 

(Mat.19:3, 7), y estaban menos interesados en la razón para el 

divorcio y sus consecuencias impías sobre la víctima que en 

seguir las formas correctas. Su obsesión con las sutilezas 

legales de la completa indiferencia del principio moral es 

nuevamente revelado. Los Fariseos consideraron el divorcio 

como correcto, y vieron en las palabras de Moisés como un 

mandato (Mat.19:7) más bien que una asignación permisiva. 

De esta manera, habían completamente mal entendido la ley 

y su propósito. 

La actitud de Dios hacia el divorcio había sido 

abundantemente clara en el Antiguo Testamento cuyo canon 

se había prácticamente cerrado con las palabras sonantes, 

“Porque Jehová Dios de Israel ha dicho que él aborrece el 

repudio” (Mal.2:16). Consistente con ese sentimiento divino, 

las palabras de Deuteronomio 24:1-4 estaban diseñadas a 



 
 

poner un control sobre el divorcio ya desenfrenado, no para 

introducirlo y motivarlo. Jesús describe la enseñanza de la 

ley sobre el divorcio como una concesión a causa de la 

“dureza del corazón” de Israel (Mat.19:8), no seguramente 

una “dureza” de una rebelión obstinada, la cual habría sido 

intolerable (Heb.3:7-11), sino una que llevó a un retraso 

espiritual (Mar. 6:52). La ley obró sus restricciones sobre el 

divorcio en tres formas. Esta limitó el divorcio a ciertas 

causas (El contraste de Jesús de Su propia enseñanza sobre el 

divorcio por causa de fornicación únicamente con aquella de 

la ley indicaría que Moisés permitió el divorcio por más de 

una razón, Mat.19:7-9). La ley requirió que una carta de 

divorcio fuera dada a la esposa (generalmente en la presencia 

de dos testigos [Mat.1:19] y conteniendo las palabras, “Estas 

libre para casarte con cualquier hombre”). Y esta daba un 

argumento convincente contra la acción precipitada e 

intemperante al prohibir al marido tomar nuevamente a su 

compañera divorciada (una vez que ella se había casado de 

nuevo) por esposa. 

“Pero yo os digo que cualquiera que repudia a su 

mujer, a no ser por causa de fornicación, hace que ella 

adultere” (Mat.5:32). En su respuesta a la explicación 

Fariseaica sobre el divorcio, Jesús está principalmente 

interesado con el principio más bien que con el proceder. 

Cualquier hombre que repudia a su esposa fiel ha actuado 

sin amor y debe compartir la culpa del adulterio de ella (sus 

segundas nupcias son asumidas). La única excepción es el 



 

divorcio por fornicación que evitaría que su marido se 

volviere adúltero en vista de lo que ella ya había cometido. 

En este contexto, parece evidente que aunque la 

“fornicación” (porneia) puede abarcar la unión sexual ilícita 

en ambos dentro y fuera del matrimonio, el Señor usa la 

palabra aquí para referirse al pecado dentro del pacto 

matrimonial más bien que antes de el. 

La disposición actual de algunos para justificar el 

divorcio por cualquier razón si no hay segundas nupcias me 

causa enfatizar que el pecado del que Jesús habla aquí 

descansa en el divorcio, no en las segundas nupcias. 

Semejante divorcio está equivocado sobre tres bases. Está 

equivocado porque este no muestra ningún amor por el 

cónyuge. Está equivocado porque pudiera lanzar al cónyuge 

divorciado a una relación perjudicial. Y está equivocado 

porque este divorcio pudiera envolver a otra persona 

inocente en el adulterio. A esto nos sentimos obligados a 

añadir que aun en casos donde la fornicación ha ocurrido, el 

amor redentivo del reino pudiera aconsejar la misericordia y 

la reconciliación donde está fuera posible. El divorcio nunca 

fue un mandamiento. El amor sí. 

 Finalmente, es evidente que Jesús en Su respuesta a los 

Fariseos ha ido más allá de Deuteronomio, ha entendido 

correctamente y declarado la ley del reino de los cielos, la cual 

descansa sobre la voluntad de Dios “desde el principio” (Mat.19:8-

9). La ley de Moisés había permitido a la mujer divorciada casarse 

de nuevo; la ley del reino no lo hará. 



 

 
En Mateo 5:33-37 Jesús presenta cuatro de Sus seis 

antítesis que contrastan con las perversiones Farisaicas de la 

ley con la justicia del reino de los cielos. Las palabras exactas 

de la enseñanza tradicional que Jesús cita (Mat.5:33) no son 

encontradas en ninguna parte del Antiguo Testamento, pero 

fueron formadas de las declaraciones como aquellas de 

Levítico 19:12: “Y no juraréis falsamente por mi nombre, 

profanando así el nombre de tu Dios” (Vea Exo.20:17; 

Deut.6:11; Num.30:2). 

El enfoque de la ley hacia los juramentos era similar a su 

enfoque al divorcio. El pacto Mosaico no ordenó el divorcio, 

sino busco regular y restringir lo que ya prevalecía. 

Correspondientemente, la ley no originó los juramentos u 

ordenó a Israel jurar, pero indicó que cualquier juramento 

debiera ser hecho por el nombre de Dios (Deut.6:13; 10:20) y 

no debe ser falso (Lev.19:12; Zac.8:17; Mal.3:5). Pero estas 

restricciones nunca tuvieron el propósito de ser entendidas 

como permiso para mentir cuando no había juramento. La ira 

de Dios sobre todas las mentiras es abundantemente claro en 

el Antiguo Testamento (Prov.6:17; 12:22). 

 Desafortunadamente, los Fariseos, en lugar de encontrar 

las regulaciones de Dios con respecto al jurar en una 

apelación a la veracidad constante, vieron más bien una 



 

escapatoria para el engaño. La confianza de su tradición era: 

“No te perjures cuando el nombre de Dios esté involucrado”, 

“Ante el Señor” fue la frase operativa de su perversión. Para 

facilitar su deshonestidad, los Fariseos hicieron distinciones 

sofisticadas entre juramentos obligatorios y juramentos no 

obligatorios (Mat.23:16-22). Estos hipócritas tenían una 

cautelosa preocupación por evitar el perjuro (como ellos lo 

definían) pero no tenían ningún compromiso con la 

honestidad, la sinceridad y el amor al prójimo. 

Es una de las tragedias de esta sección del sermón que 

haya sido reducido a un poco más que un campo de batalla 

sobre la permisividad de los juramentos judiciales. El mal 

que Jesús ataca en Su prohibición de jurar (Mat.5:34) no los 

juramentos, sino el engañó. Él destruye los juramentos vanos 

de los Fariseos junto con sus sutilezas engañosas al observar 

que no hay nada por lo ellos pudieran jurar (el cielo, la tierra, 

Jerusalén, sus propias cabezas) que no esté finalmente atado 

a Dios y a Su Poder (Mat.5:34-36; 23:16-22). El Señor está 

enfatizando simplemente la verdad esencial que cada 

palabra que pronunciamos es “ante Dios” y sujeta al juicio 

divino (Mat.12:36-37). Sin embargo, un simple enfático “si” o 

un “no” no coloca a los hombres sobre una menor obligación 

a decir la verdad y a honrar sus promesas que el juramento 

más severo. Los juramentos nunca estuvieron diseñados para 

aumentar la obligación del que juraba decir la verdad (que ya 

existía) sino para dar una mayor seguridad a los que los 

recibían (Heb.6:13-18). 



 
 

  ¿Cuáles son las lecciones prácticas que aprendemos de 

esto? Algunos han visto aquí una fuerte advertencia contra la 

profandidad. Una buena lección sobre ese tema sería este. 

Estamos sin duda ante una generación blasfemosa. 

Hastiados con pequeñas blasfemias y buscando unas más 

grandes, escuchamos a diario el vocabulario urbano de 

nuestra ciudad con un ataque ferozmente sacrilegioso sobre 

palabras tales como Dios, Cristo, el Cielo, el infierno, la 

salvación y la condenación. Nuestra falta de conciencia al 

pronunciar los nombres santos nos ha costado nuestro 

sentido de reverencia y con el nuestro sentido de 

humanidad. Pero la profanidad no es el objetivo principal de 

nuestro Señor aquí. Su preocupación es la honestidad — la 

absoluta y total honestidad. 

  Lo que debemos a nuestro hermano o prójimo es la 

verdad en todas nuestras palabras o no emitamos ninguna 

promesa del todo. Hay muchas tentaciones para mentir y ser 

deshonestos. La ira, la culpa y la codicia nos mueven a estirar 

la verdad hasta romperla. El egoísmo y la lujuria entran en 

nosotros para romper los votos solemnes del matrimonio. La 

irreflexión nos lleva a olvidar como algo sin importancia las 

promesas que hacemos día a día a los demás. Algunos 

Cristianos se han apartado muy lejos de su integridad al 

realizar acusaciones infundadas y afirmaciones sin 

fundamento. Otros se han apartado de su honor a través de 

compromisos incumplidos. Semejante conducta es 



 

inaceptable para un ciudadano del reino. Servimos a un Dios 

que no puede mentir (Tito 2:1) y debemos traer a Su servicio 

una honestidad transparente y verdadera (Col.3:9; Efe.4:15, 

25). 

No debemos cerrar este estudio sin tratar con una cuestión 

obvia y sin resolver. ¿Prohíbe Jesús por Sus palabras “No juréis en 

ninguna manera” el realizar alguna clase de juramento? Ha 

existido en mi corazón una larga recepción para tal conclusión, 

pero el contexto más amplio del Nuevo Testamento levanta 

algunas serias preguntas sobre ello. No estamos tan perplejos por 

el reconocimiento que Dios (Hech.2:30; Heb.6:17; 7:20-21), Su Hijo 

(Mat.26:63-64) y Sus ángeles (Apoc.10:5-6) han hecho juramentos, 

sino con el hecho que las epístolas de Pablo están bastante 

salpicadas con expresiones semejantes a juramentos que no 

podemos explicar de otra manera (Rom.1:9; 9:1; 2 Cor.1:23; 11:31; 

Gal.1:20; Fil.1:18: et al). 

 ¿Cómo podemos reconciliar la evidente práctica de Pablo con 

la prohibición de Jesús? Primero, creemos, al reconocer algunas 

aparentemente absolutas pronunciaciones resultan no ser 

juramentos cuando todas las Escrituras son consideradas 

(Mar.10:11-12 y Mat.19:9; y 2 Tes.3:10) Y segundo, al reconocer que 

Jesús está tratando en este contexto con los juramentos mentirosos 

de los Fariseos y no con los juramentos solemnes de los que 

quieren decir la verdad bajo cualquier circunstancia pero que 

encentran en ocasiones que los demás están en necesidad de una 

garantía especial. Cada Cristiano debe sopesar este asunto muy 

cuidadosamente, recordando que él no está obligado a jurar, sino a 

hablar la verdad. 



 
Si Jesús estaba intentando formular principios éticos por 

los cuales pudiera atrapar el espíritu de Su época, Él 

ciertamente fue un fracaso. Sus enseñanzas eran extrañas y 

prematuras y estimularon la animosidad aun en la nación de 

Israel. Pero el Hijo de Dios había siempre conocido que “el 

tiempo” para su enseñanza nunca llegaría en la historia. 

Como Él lo observó aun ante Sus hermanos incrédulos: “Mi 

tiempo aún no ha llegado, mas vuestro tiempo siempre está 

presto. No puede el mundo aborreceros a vosotros; más a mí 

me aborrece, porque yo testifico de él, que sus obras son 

malas” (Juan 7:6-7). 

 La enseñanza ética de Jesús no es menos extraña para 

nuestra propia era, y no ha existido expresión más radical de 

la justicia del reino que en las últimos dos de Sus seis 

grandes contrastes entre las distorsiones de los Fariseos y la 

Voluntad de Dios (Mat.5:38-48). Estas palabras han 

estimulado más controversia que todo el resto del sermón 

puesto junto y muchos esfuerzos para explicarlas han 

únicamente servido para distorsionarlas y despojarlas de 

toda su fuerza. Quizás sería útil como una introducción a la 

enseñanza de Jesús sobre el amor al prójimo mirar en 

algunas de las controversias que se han formado a su 

alrededor. Ha existido un muy amplio desacuerdo sobre 

cuán extensa una aplicación debiera ser hecha al principio 

del amor al prójimo. Algunos han dicho que la enseñanza de 



 

Jesús únicamente aplica a las relaciones “personales” y otros 

han contendido que esta debe aplicarse a cada faceta de la 

vida del Cristiano. En apoyo del concepto más dominante 

por una aplicación reducida a las relaciones hacia el prójimo 

de “uno a uno”, Carl F. H. Henry ha escrito lo siguiente: “En 

los círculos de Empresarios Cristianos es a menudo dicho 

que el Sermón del Monte es el código excelente de ética para 

el éxito en los negocios. Pero el hecho que un gran hombre 

de negocios que conduce su empresa por la ética del Sermón 

— entregando dos prendas cuando se lo pidan 

gratuitamente, no resistiendo al hombre violento, pronto se 

encontrará irremediablemente en deudas y tendrá que cerrar 

su negocio... Una nación que gobierna sus asuntos por la ley 

de las relaciones con el prójimo — actuando únicamente 

sobre el principio de un amor no requerido, entregando 

doble medida cuando sus enemigos lo demanden, y 

comprometida a la no resistencia contra sus agresores — está 

en un proceso de suicidio nacional” (Christian Personal Ethics, 

Págs.322-323). 

Dietrich Bonhoeffer dio una expresión al concepto 

opuesto en su pequeño libro The Cost of Discipleship: “Este 

dicho de Jesús remueve a la Iglesia de la esfera de la política 

y la ley. La Iglesia no debe ser una comunidad nacional como 

el antiguo Israel, sino una comunidad de creyentes sin lazos 

políticos o nacionales. El Antiguo Israel había sido ambos — 

el pueblo elegido de Dios y una comunidad nacional, y fue 

por lo tanto, Su voluntad que ellos confrontarán la fuerza con 



 
 

la fuerza. Pero con respecto a la Iglesia esto es totalmente 

diferente: La Iglesia tiene un estatus político y nacional 

abandonado, y por lo tanto, debe pacientemente soportar la 

agresión.... Pero esta distinción entre persona y oficio no es 

algo totalmente extraño a la enseñanza de Jesús. Él se dirige 

a Sus discípulos quienes lo han dejado todo por seguirle, y el 

mandato de la no violencia aplica igualmente a la vida 

privada y al deber público. Él es el Señor de la vida, y 

demanda una alianza sin divisiones. Además, cuando esto 

tiene que ver con la práctica, esta distinción levanta 

dificultades insolubles. ¿Estoy actuando únicamente como 

persona privada o únicamente en una capacidad pública?... 

¿No soy siempre un individuo, cara a cara con Jesús, aun en 

el reconocimiento de mis deberes públicos?” (Pág.121-124). 

 ¿El principio del amor aplica a cada aspecto de los tratos 

del Cristiano con los demás o está limitado a ciertos tratos 

personales únicamente? Esta es una pregunta que se ha 

planteado una y otra vez a través de los siglos y es una con la 

que el ciudadano del reino debe luchar y decidir. No hay 

lugar para el refugio de esta misma práctica fundamental. 

Preguntas han sido levantadas sobre si al Cristiano le 

está prohibido todo derecho de auto defenderse en las 

relaciones personales o si le es requerido someterse al malo 

únicamente cuando es atacado o maltratado por causa del 

evangelio. Martin Lutero tuvo unos interesantes comentarios 

sobre este tema en su Table Talks: “Si alguien irrumpe en mi 



 

hogar e intenta hacer violencia a mi familia o contra mí 

mismo o causar cualquier daño, Me veo obligado a 

defenderme a mí mismo y a mi familia en mi capacidad 

como amo y cabeza de la familia. Si los delincuentes o 

asesinos han tratado de dañarme o causarme violencia 

injusta, yo debería haberme defendido y haberles resistido en 

el nombre del príncipe a quien estoy sujeto. Debo ayudar al 

príncipe a limpiar este país de malos individuos. Y si tengo la 

fuerza para cortarle el cuello a este bandido, es mi deber 

tomar el cuchillo contra él... Pero si soy atacado; por causa de 

la palabra divina, en mi capacidad como un predicador, 

entonces, debo soportarlo y permitir que Dios castigue a mi 

agresor y me vengue”. 

Todo esto debiera ayudarnos a ver que tenemos algunas 

preguntas difíciles con las que luchamos en nuestro esfuerzo 

por entender la verdadera demanda de la justicia del reino a 

este respecto. Y mientras luchamos intensamente por 

entender y aplicar estas desafiantes enseñanzas, debemos 

constantemente estar en guardia contra la tentación de 

simplemente racionalizar cualquier cosa que parezca pesada 

y poco atrayente. No podemos descartar las enseñanzas de 

nuestro Señor meramente porque nos parecen 

revolucionarias. Ciertamente nunca ha existido un maestro 

en la historia humana más en desacuerdo con todo lo que los 

hombres en su sabiduría han pensado ser lo correcto que 

Jesús de Nazaret. 



 

 
“Pero yo os digo: no resistáis al que es malo” (Mat.5:39). 

Aunque mucha controversia rodea esta sección del sermón, 

nuestra primera tarea es dejar de lado las interpretaciones e 

intentar entender en su forma más elemental el punto que 

Jesús está haciendo. 

En Mateo 5:38-42 Jesús amplia el alcance y profundiza la 

aplicación del principio del amor al prójimo. Él ahora se ha 

movido del tratar con los problemas del mal en nosotros 

mismos, al desafío de resistir el mal en los demás. Es un 

deber para el ciudadano del reino retener toda agresión hacia 

el inocente, pero ¿Qué demanda el amor de él cuando otros, 

lejos de ser inocentes, intentan abusar y dañarlo? 

Los Fariseos habían resuelto el problema muy 

atractivamente. Ellos simplemente escogieron un estatuto del 

Antiguo Testamento que regía la cantidad del pago que 

podía ser exigida en la ley a cambio del daño hecho en 

particular y lo volvían en un derecho por la venganza sobre 

sus adversarios. 

El propósito de la ley del Antiguo Testamento por la 

retribución era doble. Esta ley estuvo diseñada para detener 

y disuadir la práctica mala (Deut.19:20-21). También esta ley 

ayudó a controlar la disposición de los hombres a exigir un 

castigo airado desproporcionado con la ofensa cometida 



 

(Exo.21:23-24). La ira producida en la injusticia podía 

fácilmente estar fuera de control y el castigo requerido ser 

totalmente exorbitante. La ley de Dios para Israel pretendía 

que semejantes excesos que únicamente incitaban a un 

círculo interminable de odio y violencia fuesen restringidos. 

Es también muy importante observar que esta justicia no 

debía ser administrada en forma privada sino impuesta 

únicamente por los jueces establecidos de Israel (Deut.19:18). 

Los Fariseos evidentemente vieron en las palabras de la 

ley que ellos tan a menudo citaban (“Ojo por ojo, y diente 

por diente”) un derecho para la venganza personal. En lugar 

de entender esta como una declaración de una máxima 

posible retribución bajo la ley, un control sobre el exceso, 

ellos la sostenían como un derecho personal mínimo. Al 

igual que en la escena de Shylock en la novela de 

Shakespeare, estos hipócritas inmisericordes, exigían su 

“libra de carne”. 

En contraste con la enseñanza de los Fariseos que 

establecían el derecho de la venganza personal y represalias, 

Jesús dice, “No resistáis al que es malo”. Luego continúa Su 

declaración del principio con cuatro muy dramáticas 

ilustraciones de ello. 

Es imprescindible que consideremos la prohibición de 

Jesús (resistir al que es malo) en el contexto de Su sermón, y 

en cierta medida, en el contexto más amplio del Nuevo 

Testamento. El interés de Jesús en toda esta sección 



 
 

(Mat.5:21-48) es la ejecución del principio del amor al 

prójimo. En el registro de Lucas sobre el sermón del Monte, 

las ilustraciones de Jesús de Sus principios son precedidas 

por el mandamiento de amar a los enemigos y continúa con 

la amonestación, “y como queréis que hagan los hombres con 

vosotros, así también haced vosotros con ellos” (Luc.6:27-31). 

Quizás esto nos ayudará a entender que el Señor no está 

refiriéndose a una doctrina de una mera no resistencia sino 

simplemente usando una serie de declaraciones muy 

llamativas para acentuar nuestra obligación a nunca tomar 

represalias por las equivocaciones cometidas contra nosotros, 

y nunca retener el bien de aquellos que nos han hecho daño 

injustamente. No debemos hacer que estas declaraciones 

caminen en cuatro pies. 

Cuando Jesús instruye a Sus discípulos no resistir a los 

malos, Él no está diciéndoles que nunca hagan algo para 

restringir el mal en otros. Una interpretación de esa manera, 

impediría aun una palabra de reproche. El Señor enseño de 

otra manera en Mateo 18:15-17 y Él mismo reprendió al 

alguacil quien le dio una bofetada durante Su juicio (Juan 

18:23). Con lo que nuestro Salvador está interesado en estos 

versículos es que nunca debiéramos resistir el mal con el mal. 

Esto es exactamente como Pablo declara el principio en 

Romanos: “No paguéis a nadie mal por mal... No seas 

vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal” (Romanos 

12:17, 21). Este es el funcionamiento natural de amar al 

prójimo como a uno mismo, y la apelación a hacer hacia los 



 

demás lo que desearíamos que se haga por nosotros mismos. 

Cualquier cosa que hacemos en respuesta a su mal debe ser hecho 

en nuestra actitud a amarles, no de algún deseo de venganza o 

interesados en nuestra propia auto defensa. Me parece que este 

principio no impediría la utilización de incluso algunos medios 

para evitar a otros de infligirnos daños injustos pero siempre 

tendrían que ser administrados en el amor al ofensor y nunca usar 

cualquier recurso egoísta o vengativamente. 

De manera que estas dramáticas declaraciones de Jesús en las 

que Él ha logrado ciertamente atraer nuestra atención, Él nos está 

diciendo: Que es mejor poner la otra mejilla a la persona que nos 

ha abofeteado que hacerle daño; que es mejor entregarle tu capa al 

hombre que equivocadamente te ha demandado tu túnica que 

hacerle daño o retener lo que él realmente necesita; es mejor ir con 

alguien dos millas que equivocadamente te obligue que hacerle 

daño o fallar en ofrecer la ayuda que realmente necesita; es mejor 

dar al que te pide que tratarlo tan mal que le rehúses lo que 

verdaderamente requiere en tiempos de su dificultad. 

Si esto le suena como si estuviéramos disminuyendo la fuerza 

de estos mandamientos, por favor recuerde que la instrucción de 

Jesús fue “Al que te pida, dale” (Mat.5:42) no está sin alguna 

reserva. Pablo dijo, “Si alguno no quiere trabajar, tampoco coma” 

(2 Tes.3:10). Aun esta amonestación de Pablo no es punitiva sino 

motivada por el amor. Y recuerde, también, que vamos a tener 

más que suficiente que nos va a desafiar a mantener nuestros 

corazones libres de todo egoísmo cuando determinamos como 

debemos tratar con amor a los que nos tratan injustamente y a 

menudo violentamente. 



 
Con cada avance en sus declaraciones desde el versículo 

21, Jesús va realizando una mordedura cada vez más grande 

del ego humano. Cada nuevo contraste entre las perversiones 

populares Farisaicas y la verdadera demanda del reino de 

justicia ha servido para aumentar el desafío moral. Lo que el 

Señor al final ordena en la sexta y última de estas antítesis 

debe haber asombrado a Su audiencia (Mat.5:43-48). Él ha 

pronunciado lo inconcebible cuando dijo: “Más yo os digo, 

amar a vuestros enemigos” (Mat.5:44). Para muchos de Sus 

oyentes semejante consejo debe no únicamente haberles 

parecido inconcebible, sino imposible — y contrario al 

mismo concepto de la justicia. 

Ahora por primera vez en su sermón, Jesús ha 

pronunciado la palabra que mejor sintetiza el principio que 

fundamenta todo Su mensaje. Él ha conducido en un nivel 

ascendente de lo que el amor prohíbe en el trato hacia los 

demás (aun hacia aquellos que nos agreden) a  lo que el amor 

demanda de nosotros positivamente. Y Quienes entre Su 

audiencia, en aquel entonces o ahora, pudieron haber 

anticipado que el viaje no se terminaría hasta que Él hubiera 

demandado de ellos la cosa más difícil de todas — amar a los 

mismos que más somos atraídos por el odio — nuestros 

enemigos. Finalmente, el Señor no ha dejado lugar para el 



 

“yo” de todo. “Enemigo” era una idea difícilmente extraña 

para los Judíos del primer siglo. Para el tiempo de Jesús 

había una enemistad palpable que se había adherido a la 

pared divisoria que era la ley de Moisés (Efe.2:14-15). El 

pueblo de Israel había sufrido mucho de un mundo hostil y a 

menudo habían considerado con desprecio al paganismo 

ignorante y a la inmoralidad flagrante de los Gentiles. Los 

Gentiles no iban a ser lentos a reaccionar frente a ellos. Los 

Fariseos, con su fervor separatista no eran ignorantes de la 

demanda de la ley que los hijos del pacto debían amar a su 

prójimo como a sí mismos (Lev.19:18), pero entendieron que 

su obligación terminaba en los límites de Israel. Tenían 

mucho odio más allá de sus fronteras y muchos en la nación 

sostenían que no era únicamente su privilegio sino su 

obligación sentirlo así.  

El hecho que los Fariseos estaban conscientes del 

mandamiento de amar pero tropezaron en la definición de 

quien era su “prójimo” como es evidenciado en la 

conversación con cierto intérprete de la ley (Lucas 10:25-29). 

El intérprete conocía la fórmula pero todavía había que 

realizar la correcta aplicación de ella. 

Pero ¿Cómo y porque los maestros en Israel venían a 

concluir que la ley ordenaba odiar al enemigo? Esto pudiera 

haber estado involucrado en las “guerras santas” de 

exterminio que Dios ordenó a Israel emprender contra las 

naciones Cananeas (Deut.20:16-18), o en los Salmos 



 
 

imprecatorios (“¿No odio, oh Jehová, a los que te aborrecen, 

y me enardezco contra tus enemigos? Los aborrezco por 

completo; Los tengo por enemigos” (Salmos 139:21-22. 

Observe cuidadosamente el Salmo 109). Sin embargo, 

aunque difíciles y perplejos a los problemas que estos hechos 

presentan, la ley no distingue en el asunto del amar al 

prójimo entre el Israelita y el extranjero (Lev.19:18 con 19:33-

34) y no aconseja el odio y la venganza para el enemigo (Job 

31:29-30).  

Siempre me ha impresionado que cuando Pablo buscó 

instruir a sus hermanos en su trato hacia los enemigos, él no 

sintió la necesidad de una nueva revelación sino extrajo 

rápidamente del libro de Proverbios: “... si tu enemigo 

tuviere hambre, dale de comer; si tuviere sed, dale de beber” 

(Rom.12:20; Prov.25:21). No hay porción del Antiguo 

Testamento que más directamente dirija el problema de la 

actitud de Israel hacia sus enemigos que el libro de Jonás. Los 

Asirios eran un pueblo brutal, enemigos de Dios y de los 

hombres, pero Jehová los amaba y Él quiso que Su siervo 

Jonás debía hacer lo mismo (Jonás 4:9-11). 

Sin embargo, si después de esto, encontramos difícil 

creer que la ley no aconsejó la enemistad hacia los enemigos, 

nos queda únicamente confiar en el Hijo de Dios quien 

reprende esta idea como una interpretación equivocada de la 

ley y totalmente inconsecuente con la naturaleza y el 

propósito de Dios. Fue una enseñanza como esta que hizo 



 

que la nación estuviera tan mal preparada para la venida de 

un reino pacífico. 

 Si Jesús hubiera dicho a sus seguidores a amar a su 

“prójimo”  ellos pudieran haber continuado en sus antiguos 

estrechos pensamientos, fallando completamente en 

comprender la naturaleza singular de este amor. Pero 

cuando, Él les enseña a amar a sus enemigos, ellos pudieran 

estar sorprendidos pero ciertamente bien instruidos. Como el 

escritor Kierkegaard observó, el evangelio ha vuelto 

imposible que alguien se equivoque sobre la identidad de 

quien es el prójimo. Si amamos a nuestros enemigos, 

entonces, ciertamente no habrá ningún miembro de la raza 

humana, por muy diferente, por muy distante, por muy vil 

que sea al que no le debamos lo mejor que podamos 

ofrecerle. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
El amor al cual Jesús llama a Sus seguidores es uno que 

supera lo ordinario. Los antiguos “afectos” que antes hemos 

conocido son un prefacio insuficiente para las nuevas 

lecciones que debemos aprender. Los lazos familiares, la 

devoción entre amigos, la pasión entre cónyuges, son afectos 

“naturales” tan comunes a los hombres que su ausencia son 

una señal de degeneración sub-humana (Rom.1:31). Amar a 

aquellos que nos aman no les da ninguna distinción especial 

a los hijos del reino. Como Jesús observa, aun semejantes 

“clases bajas” de personas como los publicanos y los Gentiles 

eran capaces de intercambiar semejante clase de amabilidad 

(Mat.5:45-47). 

 El “amor” del reino de justicia es extraordinario, no 

meramente en intensidad, sino en clase. Es un amor de un 

orden diferente y mayor. Mucho de la dificultad que 

sufrimos en nuestros esfuerzos para entenderlo viene de una 

errónea suposición que este es del mismo género como 

nuestros afectos naturales, construido sobre una mutualidad 

fuerte, una profunda atracción, experiencias e intereses 

compartidos. ¿Cómo, nos preguntamos, debemos sentir un 

cálido afecto por aquellos que están haciendo lo mejor que 

pueden para destruirnos? Nuestros enemigos no únicamente 

nos resultan inatractivos, sino también su conducta nos es 

despreciable. Somos repelidos tanto por sus acciones como 



 

por sus personas.  

Evidentemente las antiguas reglas no aplican aquí. Un 

amor por los adversarios de uno no puede ser construido 

sobre las emociones. El amor que puede incluir a los 

enemigos no se origina en la tierra. Los hombres, aun en sus 

momentos más heroicos, han únicamente conseguido amar a 

los nobles (Rom.5:7). Dios, por otro lado, ha amado 

consistentemente a Sus enemigos, enviándoles lluvia y 

tiempos fructíferos a buenos y malos por igual (Mat.5:45). 

Esta bondad de la buena voluntad de Dios nada tiene que 

ver con las cualidades atractivas encontradas en nosotros. 

Hemos tenido éxito al volvernos moralmente repugnantes 

ante los hombres (Eccl.7:20; Rom.3:9-18), y es muy poco 

probable que en esta vida podamos entender como la 

naturaleza Santa de Dios es repelida por nuestros caminos 

impíos. El anhelo de los hombres por el amor de Dios surge, 

como debe, a causa de Su carácter lleno de gracia y buena 

voluntad. En Su misericordia, Él quiere hacer el bien a 

aquellos cuyas mismas vidas son una ofensa a Su naturaleza. 

Él ha amado al que no se puede amar. Cuan verdaderamente 

Pablo ha escrito, “Mas Dios demuestra su amor para con los 

hombres, en que siendo aún pecadores, Cristo murió por 

nosotros” (Rom.5:8). 

El poder que abre a los ciudadanos del reino de los cielos 

la habilidad para amar en semejante forma libre de egoísmo 

es el ejemplo de Su Padre. Hay una fortaleza asombrosa 



 
 

sobre Él que ha creado todas las cosas. Los Cielos declaran 

Su gloria (Sal.19:1). El universo testifica a Su poder eterno y 

deidad (Rom.1:20). Pero no es en la grandeza de Su poder 

creativo que conocemos verdaderamente a Dios (1 Rey.19:11-

12). La completa y final revelación fue reservada para Uno 

que ha venido en “debilidad” (1 Cor.1:17) y se despojó así 

mismo por causa de otros (Fil.2:5-11). Jesús únicamente ha 

revelado al Padre en su plenitud (Jn.1:18) y solamente 

cuando le hemos visto a Él, entonces, hemos visto a Su Padre 

(Jn. 14:6-7). Nunca hemos mirado más planamente en el 

rostro del Dios viviente que cuando nos encontramos por la 

fe al pie de la cruz y escuchamos a Su Hijo suplicar 

misericordia a los hombres que lo asesinaban. Aquí está el 

poder. Aquí está la deidad. No negamos Su fortaleza física 

absoluta. No podemos resistir a Su sabiduría. Su justicia 

perfecta nos llena con un asombro reverencial. Pero cuando 

hemos encontrado acceso a través de Cristo a “las cosas 

profundas de Dios” (1 Cor.2:10) sabremos que no hay más 

verdadera descripción del carácter divino que la afirmación 

de Juan, “Dios es amor” (1 Jn.4:8). 

Los hombres que han sido los beneficiarios de semejante 

inmerecido amor debieran ser capaces de comprender y 

aplicarlo a otros. Ciertamente, “Nosotros le amamos a él, 

porque él nos amó primero” (1 Jn.4:19). Pero este amor, es un 

amor de la voluntad, no de las emociones. Nuestro Salvador 

no nos está pidiendo que tengamos un afecto cálido por 

nuestros enemigos. De hecho, nuestro éxito en amarles 



 

verdaderamente está directamente dependiente sobre 

nuestra habilidad para separarnos de su conducta y 

responder a su verdadera necesidad más bien que a su 

conducta. En su comentario sobre el Evangelio de Mateo, 

William Barclay ha dado una muy apta descripción de este 

clase de amor Celestial: “Ágape [amor] no significa un 

sentimiento del corazón, sobre el cual no podemos hacer 

nada, y que viene espontáneamente; significa la 

determinación de la mente, por medio del cual, logramos con 

esta buena voluntad invencible aun hacia aquellos que nos 

dañan e injurian” Esta es la clase de determinación moral 

que debe venir al final para convertirse en el fundamento de 

todos nuestros otros afectos. Esta debe ser la fuerza 

sustentadora sobre el que es construido el amor profundo del 

matrimonio y la familia, el compañerismo de los amigos, y 

sobre todo, la comunión de los santos. 

“Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre que está 

en los cielos es perfecto” (Mateo 5:48). Hay algo 

inmensurablemente grandioso así como inquietante acerca del 

llamado a ser como Dios. La posibilidad emociona mientras que el 

desafío espanta. La perfección a la que Jesús promete y ordena a 

Sus discípulos no se refiere a la justicia perfecta de Dios sino a la 

plenitud y lo completo de Su amor. Nuestra imperfecta y selectiva 

buena voluntad debe ser ampliada para incluir a todos los 

hombres. Semejante amor no se compró a un bajo precio. El dolor 

y la agonía estuvieron envueltos. Pero debemos crecer para ser 

semejantes a nuestro Padre o de lo contrario ceder al derecho de 

ser llamados Sus hijos (1 Jn.4:7-8). 



 
El amor requerido de los discípulos del Señor es radical. 

Es mucho más que la cortesía que le evita a uno la rigurosa 

venganza personal sobre sus enemigos. Es una buena 

voluntad positiva que le lleva a uno a orar y trabajar por el 

bien último de sus adversarios (Mat.5:44; Luc.6:35). No es 

sorprendente, por lo tanto, que los hombres batallen contra el 

impacto de este mandamiento. 

¿Deben los ciudadanos del reino siempre actuar para el 

bienestar eterno de los demás? ¿Debe esta ser su actitud 

cuando su propiedad o aun su vida está siendo amenazada? 

¿Debe el discípulo como un oficial pacífico, soldado, madre, 

etc., continuar gobernando su conducta por este principio 

altruista y redentivo? 

 Esta pregunta ha rasgado los siglos con controversia, 

algunos argumentando que el principio del amor del Sermón 

del Monte es absoluto y universal, otros defendiendo varias 

excepciones. Por dos siglos después de la muerte de los 

apóstoles, ningún escritor existente aprobó la participación 

del Cristiano en la guerra. Siguiendo al reinado de 

Constantino, cuando el ahora Imperio “Cristiano” estuvo 

bajo ataque por las multitudes Bárbaras, Agustín y otros, 

aunque no dejando de aconsejar a la no violencia personal, 

permitieron, y a menudo, instaron, al Cristiano a participar 



 

en “guerras justas” como agentes del estado civil. Agustín 

defendió tal guerra como una guerra defensiva como último 

recurso ejercido por la autoridad constituida por causas 

justas, a través de medios justos, y para fines justos (Roland 

Bainton, Christian Attitudes Toward War and Peace, Págs. 66, 

67, 89-100). Las voces principales de la Reforma sostuvieron 

el concepto de las “guerras justas”, justificando el 

involucramiento del Cristiano en el combate militar por la 

referencia de las guerras de Israel y al hacer una distinción 

entre el discípulo como un individuo y el discípulo como un 

agente del estado. 

No existe forma fácil para resolver la pregunta de si el 

Cristiano debe siempre amar a sus enemigos, 

envolviéndonos como esta lo hace en las cuestiones difíciles 

de la relación del Cristiano al estado y el derecho individual 

de auto defenderse. No obstante, creemos que la respuesta a 

esta pregunta que hemos planteado debiera recibir un 

rotundo “Sí”.  

Cuando uno argumenta el derecho no restringido a auto 

defenderse contra la enseñanza de Mateo 5:38-48, el 

mandamiento del Señor a esforzarse por el último bien del 

enemigo de uno ha sido efectivamente anulado. Excluyendo 

el derecho a la legítima defensa en casos de ataque por causa 

del Evangelio, el Cristiano es virtualmente dejado en la 

posición prácticamente imposible de tener que rápidamente 

y con precisión determinar el motivo de su agresión. Estamos 



 
 

contentos en decir que cualquier legítima defensa consistente 

con el bien eterno de nuestro adversario es totalmente 

admisible (Mat.7:12).  

Cuando uno argumenta que las guerras de Israel 

debieran establecer que un pueblo ordenado a amar a sus 

enemigos puede también hacer la guerra contra ellos, por lo 

menos debiera tomar en cuenta que se trataban de guerras de 

agresión no provocadas, y muchas veces de exterminio que 

se emprendieron al mandato de Dios (Exo.23:31-32; 

Deut.20:10-19). Estas guerras hablan más del derecho del juicio 

de Dios sobre los impíos que sobre cualquier caso de “guerra 

justa”. Es difícil, sino imposible, comparar las guerras modernas 

con las guerras de Israel (Clouse, War: Four Christian Views, p.10). 

La conducción de “una guerra justa” por los hombres no 

convertidos siempre ha sido un sueño más que una realidad. 

Existe difícilmente una guerra moderna, quizás ninguna, en la que 

ambos lados no hayan en alguna forma clara violado el modelo de 

una “guerra justa”. La guerra moderna nos ha obligado a 

preguntarnos como la justicia puede ser impuesta al culpable y el 

inocente preservado al bombardear las ciudades enteras o la 

incineración de todas las ciudades en un holocausto atómico. Y 

aun sin esto no fuere el caso, permanece la carga imposible que el 

concepto coloca sobre el Cristiano para conocer las cosas sobre los 

conflictos Internacionales que a menudo no se vuelven 

generalmente conocidos hasta después de años.  

Ninguna nación abiertamente emprende una guerra injusta. 

La justicia es siempre el clamor por el cual ellos agitan a los 



 

ciudadanos a las armas. En el caso extremo, podemos estar 

tratando en el estado civil con un instrumento de Dios el cual 

existe por su autoridad permitida (Rom.13:1; Juan 19:11) y el cual él 

usa como “vasos de ira” para mantener el orden en un mundo 

impío (Isa.10:5-7, 12; Jer.25:9; Isa.12:4-6; Dan.4:17, 24-25; Isa.44:28; 

45:1). Al final, estamos tratando con una institución bajo una 

comisión limitada para actuar con justicia al castigar al malhechor 

y proteger al inocente (Rom.13:1-7; 1 Ped.2:13-14). En cualquier 

caso estamos en libertad para tener una relación con la autoridad 

civil, ingenuamente asumiendo que debido a que Dios la 

“ordenó”, está siempre actuará de acuerdo a Su voluntad. Los 

gobernantes de este mundo son frecuentemente descritos en las 

Escrituras como los enemigos a los propósitos de Dios (Sal.2:1-2; 

Dan.2:44). El surgimiento del nacionalismo a menudo ha hecho 

patriotas sin sentido de Cristianos en todos los países, y la lealtad 

al gran Rey de todos es olvidada debido a la fiebre de un rígido 

patriotismo. 

En ningún caso, nos es permitido apartarnos de nuestra 

responsabilidad de nuestras elecciones morales sobre el estado y 

de esta manera, escapar del compromiso que hemos hecho de 

amar a todos los hombres. El reino de los cielos es una comunidad 

de “toda tribu, lengua, pueblo y nación” la cual debe cumplir la 

visión profética de un lugar donde los hombres no se “adiestrarán 

más para la guerra” (Isa.2:4; 11:9). Si, en el servicio del reino de la 

justicia, perdemos nuestras vidas, nada inesperado habrá sucedido 

(Luc.14:26). En cualquier circunstancia en que nos encontremos, 

debemos amar a nuestros enemigos. ¡Si nuestras circunstancias 

nos previenen de esto, entonces nuestras circunstancias deben ser 

cambiadas!.



 

 
El Quinto capítulo de Mateo contiene un estudio 

profundo de la justicia del reino de los cielos (Mat.5:20-48). 

Jesús ha comenzado atacando la postura hipócrita de los 

Fariseos en su punto más aparente — su trato hacia los 

demás. Él deja claro que la verdadera justicia es una piedad 

que alcanza la profundidad del corazón, examina los motivos 

y actitudes, y no meramente las palabras y los hechos. Bajo 

todo lo que Él ordena, aunque nunca explícitamente 

declarado, está el esfuerzo practico del antiguo mandamiento 

de amar al prójimo como a uno mismo. Aunque si el trato 

completamente falto de amor de los Fariseos hacia los demás 

fue la manifestación más obvia de su bancarrota espiritual, 

no fue aquí donde comenzaban sus problemas. Es a esa área 

donde la verdadera justicia comienza que el Maestro ahora 

se dirige (Mateo 6). 

Cuando Jesús concluyó Su enseñanza sobre el amor al 

prójimo, Él había elevado a sus oyentes al mismo trono de 

Dios “Sed, pues, vosotros perfectos, como vuestro Padre 

que es está en los cielos es perfecto” (Mat. 5:48). Aquí está la 

clave a toda piedad, ambas, la moral y la espiritual descansa 

—no en nuestras relaciones hacia los demás sino en nuestra 

relación hacia Dios. “Amarás a tu prójimo como a ti mismo” 



 

es el segundo de los grandes mandamientos; el primero es 

“Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, y con toda tu 

alma” (Mat.22:35-37).  

Los hombres han luchado a través de los siglos por 

levantar un código ético separado de la piedad. Pero, como 

Schopenhauer una vez escribió: “Enseñar la moralidad es 

fácil. Encontrar una base para la moralidad es difícil” Tales 

esfuerzos han fallado porque en la ausencia de un Dios 

moral que se preocupa de la conducta moral de Sus 

Criaturas, todo código moral es arbitrario y sin sentido. 

Ciertamente, si no hay tal Dios, es inconcebible que el 

hombre pudiera aun existir como un ser moral. Él sería 

simplemente incapaz de entretener semejantes preguntas 

éticas. El hecho que el hombre es moral, habla 

elocuentemente de la existencia de un Dios moral. 

Pero una ética de la conducta humana, aun tan grande y 

verdadera como: “Amarás a tu prójimo como a ti mismo” no 

puede descansar sobre sí misma. Esto se vuelve sin sentido e 

imposible separado de un profundo compromiso al Dios 

sobre cuya naturaleza y voluntad depende toda la estructura 

moral del universo. Los hombres que quieren tratar con la 

moralidad, deben tratar con Dios. Esta es la razón porque la 

ética del reino de los cielos no es posible cumplir excepto por 

aquellos que están adecuados para el reino. Su ética no 

puede ser guardada por los hombres no convertidos. 

Al finalizar el capítulo cinco, Jesús ya ha tratado en gran 



 
 

detalle con la verdadera justicia, pero la fuente de esa justicia 

hasta ahora ha sido insinuada. Es el corazón de la justicia — 

completamente y sin divisiones. Pero cuando el capítulo 

alcanza su punto culminante en el llamado de amar a los 

enemigos, uno es empujado a exclamar “¿Cómo?” Y 

mientras estamos preguntando, nuestra atención es dirigida 

al cielo. Es Dios quien únicamente puede abrir la posibilidad 

de semejante amor entre los hombres. Como Juan dice, 

“Nosotros le amamos a él, porque él nos amó primero” (1 

Jn.4:19). Los hombres, separados de Dios, podemos 

reconocer en alguna medida la necesidad de amarnos los 

unos a los otros en esta forma pura, pero nunca 

encontraremos dentro de nosotros mismos la fortaleza 

espiritual para cumplirla. Únicamente en un absoluto 

compromiso con Dios esto es hecho posible. 

Se necesita entenderse además que las demandas éticas 

del reino no son un fin en sí mismas. Como Jesús lo dejó 

claro antes de introducir esta nueva dimensión de la justicia, 

el propósito de todo mandamiento ético es transformarnos a 

la semejanza de nuestro Padre. De esta manera, si hemos 

correctamente entendido lo que Jesús está diciendo, la 

pregunta con la que finalizaremos cada día no es, “¿He 

cometido asesinato o adulterio o esto o aquello?” sino más 

bien, ¿Ha estado Dios primero en mi vida hoy?” “¿He 

guardado Sus mandamientos?” “¿He sido verdadero ante 

Él?” “¿Le Conozco mejor?” “¿Soy más semejante a Él?” 



 

 Los hombres siempre han sido lentos para entender que 

el pecado más fundamental de todos no descansa en nuestro 

mal trato hacia los demás sino en nuestro rechazo insensato y 

lleno de arrogancia para adorar y honrar a Dios por encima 

de todo. Es a esta criminalidad cósmica de la que Pablo habla 

en Romanos cuando habla del mundo pagano: “Pues 

habiendo conocido a Dios, no le glorificaron como a Dios, ni 

le dieron gracias, sino que se envanecieron en sus 

razonamientos, y su necio corazón fue entenebrecido” 

(Rom.1:21). Es debido a este crimen central que los hombres 

han sido visitados por los horrores de la inmoralidad y la 

inhumanidad (Rom.1:26-32), y no viceversa. La primera gran 

tarea de los hombres, al buscar la justicia del reino de Dios es 

tratar con Dios mismo, y él único acercamiento que ha sido 

aceptable a Él ha sido uno de una absoluta humildad y 

devoción. 

 

 

 

 

 

 

 



 

   
        Quizás no hay más grande rival para el amor que le 

debemos a Dios que el ego humano. El orgullo descansa en el 

corazón de genio humano —el deseo perverso de los 

hombres de querer “ser como Dios”, para sentarse en el 

mismo centro de todo. Es la muerte de esa mente arrogante y 

auto complaciente que siempre está exaltándose contra el 

conocimiento de Dios, lo que el evangelio demanda. Este 

orgullo tiene sobre el una cualidad oscura pero espiritual. Es 

un deseo de la mente, no de la carne. Su placer no se 

encuentra en el mal cometido, sino en la misma idea de la 

rebelión. En sus Confesiones, Agustín recuerda un tiempo de 

su juventud cuando él y algunos de sus amigos robaron el 

fruto del árbol de peras del vecino y con ellas alimentaron a 

los cerdos. No fueron las peras lo que les atrajo, él dijo, 

porque había mejores peras en el hogar, sino la emoción de 

tomar lo prohibido (Libro II, Capitulo 4). 

 Es a este problema central y crítico del orgullo que Jesús 

ahora vuelve Su atención cuando Él comienza un estudio de 

tres cosas que derribarán la verdadera devoción del 

ciudadano del Reino a Dios (Mat.6:1-34). Él introduce su 

primer sermón (Mat.6:1-18) con un mandamiento que 

establece el principio: “Guardaos de hacer vuestra justicia 

delante de los hombres, para ser vistos de ellos” (La versión 

NKJV traduce actos caritativos en lugar de justicia, pero hay 



 

mucho más evidencia textual para la última). Jesús luego 

ilustra Su advertencia en tres áreas de la piedad religiosa —

las limosnas, la oración y el ayuno. 

Uno se pregunta en primer lugar que posible atracción 

podría tener las limosnas, la oración y el ayuno para el 

hombre orgulloso debido a que estas cosas están tan 

relacionadas con la humildad ante Dios y la preocupación 

desinteresada por los demás. Sin embargo, la advertencia de 

Jesús deja claro que aun la piedad religiosa puede ser 

dirigida por la meditación del orgullo en una auto 

gratificante y egoísta maldad. ¿Qué había ahí que atrajo a los 

arrogantes Fariseos a las arcas del Templo y a las frecuentes 

ocasiones para la oración y el ayuno (Luc.18:10-12)? Había la 

esperanza de una auto elevación. Porque en cada onza de 

aparente humildad invertida por estos hipócritas, 

cosechaban una libra de vanagloria. En todo esto, 

necesitamos ser advertidos que es eminentemente posible 

realizar la misma cosa notable por la más corrupta de las 

razones. La mera adoración y la generosidad no confieren al 

hombre un seguro refugio del mal. Satanás le seguirá justo al 

mismo lugar de oración y volverá su misma adoración en 

pecado. Un hombre debe mantener su corazón puro y su 

amor verdadero. Dios debe ser el objeto de todo. 

Este nuevo principio declarado al principio puede 

parecer extraño con la enseñanza de Jesús anteriormente 

“Así alumbre vuestra luz delante de los hombres” (Mat.5:16) 



 
 

pero no existe ninguna contradicción verdadera. Hay un 

mundo de diferencia entre hacer el bien de tal manera que 

este refleje honor sobre Dios quien hace posible tal bondad, y 

hacer el bien de modo que esto traiga honor sobre uno 

mismo. No es el ser visto por los hombres lo que le preocupa 

al Salvador, sino el deseo para ser vistos por ellos. 

Podría no ser necesario declararlo, pero el verdadero 

asunto aquí no es si agradar a Dios o agradar a los hombres 

(un problema serio también) sino si agradar a Dios o 

agradarnos a nosotros mismos. Es esta delicia insidiosa con 

nuestra propia importancia que envenena toda nuestra 

piedad. No es para el bien de ellos que deseamos ser vistos 

por los hombres sino para el bien nuestro. El asunto es 

simplemente resuelto si somos los suficientemente humildes 

para desearlo. Como Bonhoeffer lo expresó, nuestra luz debe 

ser vista por los hombres, pero ocultada de nosotros mismos. 

 El orgullo, la vanagloria, es la misma esencia de la 

mentalidad anti-Dios. Los hombres consumidos por el 

orgullo no pueden amar a Dios. Él es su enemigo, su rival, el 

único que está de pie donde ellos quieren estarlo. El orgullo 

nos previene de amar los demás. Todos los hombres son 

vistos como rivales desde nuestra propia perspectiva de 

nuestra posición de honor. Los demás no pueden ser tratados 

como amigos, mucho menos los hermanos. Ellos pueden ser 

tolerados únicamente como siervos de nuestra propia 

vanidad —herramientas que deben ser descartadas cuando 



 

ellas dejen de servir a su propósito. Aun los inmorales 

mundanos, atrapados en la lujuria de la carne, pueden 

disfrutar de alguna camaradería con estos siervos terrenales, 

pero el hombre orgulloso es negado aún a eso. 

La cosa más crucial sobre el orgullo es su sutileza. Este puede 

fácilmente ser alimentado en los mismos esfuerzos que nos hace 

acabar con el. Primero somos negligentes en nuestra vanidad 

abierta. Luego repetimos nuestra arrogancia. Luego con orgullo 

observamos cuán valiente y completamente hemos dejado 

nuestros antiguos caminos atrás. Luego “vemos a través” del 

engaño del orgullo y nuevamente nos llenamos de remordimiento. 

Luego viene a nosotros un sentimiento petulante de auto 

satisfacción lenta y progresivamente que somos tan rápidos en 

atrapar el orgullo en su sutil esfuerzo para recuperarnos. El 

proceso sigue en forma interminable. Al orgullo no le importa dar 

terreno mientras el mantenga la fuerza. 

¿Cómo entonces podemos escapar de ésta auto estimación 

arrogante que hace imposible conocer a Dios o amar al prójimo? 

No al concentrarnos en ello. El hombre no es humilde porque 

piensa tan poco de sí mismo, sino porque él no piensa de sí mismo 

del todo. El orgullo muere únicamente cuando el ego es olvidado; 

y nos olvidamos de nosotros mismos en vista de una lealtad y 

devoción más grande. La antigua arrogancia, la auto vanidad 

habrá muerto cuando Cristo nos llene de modo que ya no hay 

ningún espacio para nadie más (Gal.2:20; Col.3:3:3) — cuando 

podamos decir, casi sin pensarlo, “Cristo me es todo” (Col.3:11b). 

¡Qué dichoso pensamiento!. 



 

   
En el Sermón del Monte, Jesús no establece algunas 

instituciones específicas sobre la adoración. Al tratar 

simplemente con principios, Él les ilustra con expresiones de 

piedad religiosa ya previamente familiarizadas con Su 

audiencia (observe Mat.5:23).  

Las limosnas, como la oración y el ayuno, no era algo 

nuevo para Sus oyentes. La ley de Moisés no dejaba dudas 

sobre la preocupación de Dios por el pobre. Provisiones 

especiales eran hechas para las necesidades de ellos 

(Ex.23:11; Lev.19:9-10). Una bendición era pronunciada sobre 

los que recordaban a los pobres (Sal.41:1) y una maldición 

sobre el que no lo hacía (Prov.21:13).  

Sin embargo, dar al pobre, tal como las otras expresiones 

de devoción a Dios podría volverse desagradable cuando era 

hecha con un motivo perverso. La ausencia de un corazón 

consagrado a Dios en lo que hacemos por otros contamina 

todo. Por supuesto, si el amor al dinero es el problema del 

hombre, dar todo lo que le pertenece al pobre podría bien ser 

la solución (Mat.19:21), pero dar caridades no 

necesariamente es una respuesta para el hombre orgulloso (1 

Cor.13:3).  

Esto puede únicamente servir para inflar el ya presente 

enorme ego. Es a ese asunto que Jesús se dirige así mismo en 



 

la primera de Sus ilustraciones sobre la hipocresía religiosa 

(Mat.6:2-4). 

“Cuando, pues, des limosnas, no hagas tocar trompeta 

delante de ti, como hacen los hipócritas en las sinagogas” 

(Mat.6:2). Dos poderosos medios de evitar a los hombres de 

la vanagloria son declarados aquí por el Salvador. El primero 

es, no soples en el cuerno (trompeta) cada vez que haces el 

bien. Es decir, no lo promociones ante los demás.  

Es poco probable que los hipócritas a los que Jesús se 

refiere, fueran tan ostensibles en ciertamente sonar una 

trompeta cada vez que entregaban una moneda al pobre. El 

Señor simplemente está usando una figura de lenguaje. Hay 

una más sutil y efectiva forma de lograr la publicidad para 

su generosidad sin parecer un necio. 

Cuando Jesús habla de “las sinagogas” y “calles” como 

el sitio popular para la generosidad de los hipócritas, Él no 

está diciendo que esos lugares fueran inapropiados para 

mostrar compasión. Después de todo, era a menudo en 

semejantes lugares frecuentados que los mendigos buscaban 

ayuda (Jn.9:1, 8; Hech.3:2). Él está, más bien, dando un golpe 

a la disposición vanagloriosa de algunos para llevar a cabo 

estos actos exclusivamente en público.  

Pero hay una más sutil y más peligrosa forma de esta 

enfermedad del ego —la disposición de dar caridades en las 

esquinas solitarias para más tarde anunciarlas es justamente 



 
 

una de esas formas.  

Resulta siempre muy fácil hablar “compasivamente” 

sobre las necesidades de los demás para señalar muy 

casualmente lo que hemos hecho por ellos. Jesús nos advierte 

en términos claros a mantener nuestras bocas cerradas sobre 

el asunto, satisfechos que nuestro Padre lo sabe. 

Los ciudadanos del reino son personas en busca del 

carácter piadoso, no meramente la reputación por la piedad. 

Sin embargo, si la justicia del cielo está en el corazón, está no 

es monástica o solitaria. Existen obvias y abiertas 

manifestaciones de la verdadera religión y el discípulo del 

Señor no realiza ningún esfuerzo para esconder su vida de 

los demás, pero no lo hace para recibir honor de ellos. Su 

interés por el pobre y el desafortunado es simplemente una 

extensión de su amor compasivo de su Padre. 

“Más tú cuando des limosna, no sepa tu izquierda lo que 

hace tu derecha” (Mat.6:3). No anunciando nuestras buenas obras 

hacia los demás ataca el problema, pero no completamente.  

Como el escritor y predicador del siglo Cuarto, Crisóstomo lo 

observó: “Tú podrías realizar buenas obras ante los hombres, y 

todavía no buscar la alabanza humana; Tú podrías hacerlas en 

secreto, y todavía en tu corazón desear que tus obras se vuelvan 

conocidas para obtener esa alabanza” Es por esta razón que Jesús 

dio un segundo encargo — ¡No lo anuncies a ti mismo! Esta es la 

idea central de la metáfora que el Señor tiene en manos. Nuestro 

dar debe ser totalmente inconsciente de uno mismo —sin algún 



 

pensamiento de algún crédito que se acumule a nuestra cuenta 

hacia los demás.  

No estamos para mantener las cuentas (cf. Mat.25:37). Dios 

realizará ese trabajo. No hay nada más que envenene el flujo de la 

verdadera piedad por los demás que buscar nuestros propios 

propósitos en cada acto de bondad. Esto cuesta al practicante todo 

sentido de integridad, sanidad y paz mental, sin hablar de toda 

recompensa de Dios. Pero recuérdese, que semejante hipocresía es 

sutil, capaz de capturar nuestro corazón cuando menos lo 

planeemos o esperemos. 

El más grande ejemplo de esta mentalidad inconsciente e 

incalculada es Jesús. Su pasión nunca estuvo concentrada en Sí 

mismo. Él vino a la historia completamente por causa de otros. Él 

encarnó no para cumplir con Su propia agenda, sino para realizar 

las obras de Su Padre (Jn.5:19), para hablar las palabras de su 

Padre (Jn.7:16-18; 12:49-50) y para hacer la voluntad de Su Padre 

(Jn.5:30; 6:38; 14:31).  

Es semejante espíritu vacío de sí mismo que cada discípulo 

del Señor debe añorar. Es, cuando es practicado, que ocurre la 

muerte absoluta de toda hipocresía y simulación. En el corazón 

donde Cristo y Su amor por el hombre se sientan entronados, ahí 

no hay lugar para el ego. 

Piense. Cada vez que usted está actuando para ayudar en las 

necesidades de los necesitados y desafortunados y algún cierto 

sentido de auto satisfacción y suficiencia comienza a arrastrarse 

sobre usted, o un deseo por saber de los demás que tan noble es 

usted —escuche, y usted oirá el sonido de las trompetas resonar.



 

   

“Y cuando ores, no seas como los hipócritas; porque 

ellos aman el orar de pies en las sinagogas y en las 

esquinas de las calles, para ser vistos de los hombres” 

(Mat.6:5). Jesús ahora retoma Su segunda ilustración de esa 

piedad libre de egoísmo que está totalmente centrada en 

Dios y sin engaño. Como lo había hecho en el caso de dar 

limosnas, Él denuncia la práctica conocida de los hipócritas 

religiosos. 

La oración no es una opción espiritual. Esta descansa en 

el centro esencial de la relación del hombre con Dios. La 

verdadera justicia y la oración son inseparables. Esa es la 

razón por la que no hay nada más profano que jugar a las 

galerías cuando se supone que uno debe estar dirigiéndose a 

Dios. Es una clase de desprecio atrevido lanzado 

directamente sobre la presencia de la Majestad más alta. Es 

bastante malo jugar al juego hipócrita con el pobre. Es 

desastroso disimular en la presencia de Dios. 

La oración por su misma naturaleza requiere la apertura 

del corazón en la más absoluta sencillez ante el 

Todopoderoso. Este espíritu nunca es mejor expresado que 

en la apelación de David: “Examíname, oh Dios, y conoce mi 

corazón; Pruébame y conoce mis pensamientos; Y ve si hay 



 

en mí camino de perversidad, Y guíame en el camino eterno” 

(Sal.139:23-24).  

Cuando ponemos nuestras conversaciones con el 

Gobernante del universo al servicio de una vanagloria 

arrogante, hemos hecho un considerable avance en el arte de 

la corrupción espiritual. 

Los ciudadanos del reino, dice Jesús, no deben orar 

como los hipócritas de la sinagoga. Los Fariseos y sus 

seguidores oraban, pero no amaban a Dios. Una vez Jesús 

adaptó las palabras de Isaías para describirlos: “Este pueblo 

de labios me honra; Mas su corazón está lejos de mí” 

(Mat.15:8).  

Su falta no era meramente indiferencia a Dios. Ellos 

podrían haber logrado esto al no orar en absoluto. Estos 

farsantes estaban usando la oración como un instrumento de 

auto elevación, un medio para establecer una reputación 

barata para la piedad. 

El Señor en esta instancia no está dirigiendo un ataque 

contra la oración pública. Como anteriormente fue 

observado, el pecado de los Escribas y Fariseos no consistía 

en el ser vistos, sino en su deseo para ser vistos.  Ellos amaban 

el orar, no por el amor a la oración o el amor a Dios a quien 

se estaban dirigiendo, sino por el amor a sí mismos y la 

ocasión que ésta les daba para colocar su piedad en 

exhibición.  



 
 

El estilo de las oraciones de los Fariseos era como es 

descrito en los encabezados de un periódico de servicio 

religioso, el cual, con referencia a la oración, decía, “¡La más 

fina oración jamás ofrecida en la congregación de Boston!” 

El pecado de los hipócritas no consistía en estar de pie al 

orar (una práctica común entre los Judíos, Lucas 18:13) o el 

realizarla en las esquinas de las calles o en las sinagogas.  

La oración jugaba un papel importante en la vida 

religiosa Judía. En el servicio del Templo, en la sinagoga y en 

otros lugares públicos, y en las devociones personales 

privadas.  

Algunas de estas oraciones eran establecidas por la 

tradición para ciertos períodos del día (Hech.3:1; 10:30) y 

pudo ser observada o pública o privadamente dependiendo 

de las circunstancias de uno.  

Los Escribas y los Fariseos, debido a sus amor por las 

celebridades (Mat.23:6; Mar.12:39), podrían probablemente 

asegurarse que la hora de la oración los encontrase en una 

calle principal. La oración privada podría no haber sostenido 

ningún atractivo para ellos. 

“Más tú, cuando ores, entra en tu aposento, y cerrada la 

puerta, ora a tu Padre que está en secreto; y tu Padre que 

está en secreto te recompensará en público” (Mat.6:6). Con 

el fin de hacer el empuje más intenso, Jesús se mueve del 

pronombre personal plural al singular.  



 

Él está aquí luchando con una actitud interior personal 

privada y no con las formas colectivas de adoración.  

Nuestra verdadera actitud hacia Dios se revela mucho 

más a través de las devociones solitarias que por las públicas. 

Sin embargo, tan seguramente como Jesús lo hace, no por 

estas palabras Jesús está prohibiendo la oración pública.  

Él está simplemente exhortando a sus oyentes a no ser 

diligentes en repeticiones privadas. Él no está ciertamente 

apelándoles a encontrar un lugar para hablar con Dios donde 

hubiese el mínimo de distracciones y sonidos. “el aposento” 

en este pasaje es completamente figurativo.  

La más grande distracción a la verdadera conversación 

con Dios no es el ruido u otras personas, sino el ego humano. 

Es de una mente egoísta que debemos escondernos nosotros 

mismos para orar a nuestro Padre en forma aceptable.  

No hay ningún refugio físico que nos pueda asegurarnos 

contra el orgullo. Este nos ataca dondequiera, aun en 

nuestros propios “aposentos” donde podemos ser 

encontrados deseando aun en nuestra soledad que alguien 

allá aprecie nuestras oraciones. Y más tarde, podremos 

satisfacer nuestro deseo al decirles a otros cuán largo y cuán 

a menudo hemos orado a solas. 

Nuestras oraciones a Dios nunca pueden ser puras en 

cualquier lugar hasta que ellas se conviertan en las 

expresiones sencillas de una mente despreocupada y 



 
 

atrapada en el deseo de honrar y agradar al Único de quien 

fluyen todas las bendiciones. Debemos orar siempre (1 

Tes.5:17) y en cualquier lugar (1 Tim.2:8).  

Orar en la asamblea de los santos y orar en nuestra 

cama. Orar en medio del bullicio de la multitud o en refugio 

tranquilo. Únicamente asegúrese que su corazón sea genuino 

y que su mente sea verdadera, que usted hable con Dios y no 

con los hombres.  

De otra manera, usted recibirá “su recompensa” por su 

vanidad (Mat.6:5b) — ¡y está será una muy pobre 

recompensa ciertamente!.   



 

    

“Y cuando ores, no uses vanas repeticiones, como los 

gentiles, que piensan que por su palabrería serán oídos. No 

os hagáis, pues, semejantes a ellos; porque vuestro Padre 

sabe de qué cosas tenéis necesidad, antes que vosotros le 

pidáis” (Mat.6:7-8). Que había una tendencia por las largas y 

pretenciosas oraciones entre los Escribas Judíos no puede ser 

dudado.  

El autor del libro apócrifo de Eclesiástico (escrito en el 

período Intertestamentario) exhorta a sus lectores a que ellos 

“no realicen muchos balbuceos” cuando oren.  

Jesús denunció a los Escribas de Su tiempo cuyas 

oraciones públicas se volvían cada vez más pretenciosas 

mientras que sus vidas se volvían cada vez más reprensibles 

(Mat.12:40; Luc.20:47).  

Aun del lado de los paganos, Séneca habló de los 

aquellos de sus contemporáneos que eran culpables de 

“fatigar a los dioses” con sus peticiones interminables. 

Pudiéramos ser tentados a creer (dado el énfasis de los 

versículos anteriores, cf. Mat.6:2-6) que es a esta clase de 

postura hipócrita en la oración a la que Jesús se refiere, salvo 



 
 

por las claras palabras de nuestro texto.  

Hay un evidente cambio en el versículo siete. En lugar 

de seguir refiriéndose a la hipocresía de los Fariseos, Jesús 

vuelve a reprender la ignorancia de los Gentiles.  

A diferencia de los hipócritas Judíos interesados en la 

aclamación de la multitud, estos peticionarios Gentiles 

ciertamente querían que ser oídos por los poderes de los 

cielos (Mat.6:7b) pero fueron estorbados por sus esfuerzos a 

través de su ignorancia fatal de la verdadera naturaleza de 

Dios (Observe Hechos 17:22-23). 

Las oraciones paganas nacían de la naturaleza pagana de 

las deidades. Los dioses de Grecia y Roma no llevaban 

ninguna semejanza a Jehová de los Ejércitos.  

Estos dioses eran moralmente indiferentes, caprichosos e 

impredecibles, y grandemente desinteresados en los asuntos 

de los hombres (Vea 1 Rey.18:27).  

En muchos aspectos, los Gentiles vivieron en terror 

frente a sus dioses y buscaban aplacar su ira o lograr su 

atención a través de interminables fórmulas rituales 

repetitivas. Estas deidades paganas se pensaba tenían un 

poder totalmente separado de la actitud o carácter del 

peticionario.  

El adorador pagano no podía descansar bajo ninguna 

esperanza de oír o de la justicia del dios o de su 



 

preocupación compasiva debido a que carecían de ambas 

cosas. Todo dependía de la correctividad de las fórmulas.  

El Historiador Will Durant describió la religión Griega 

como “Un sistema de magia más bien que de ética” (The 

Story of Civilization, Vol. II, Pág. 201). 

Sobre la religión Romana, él escribió: “¿Esta religión 

ayudó a la moralidad Romana? En algunas formas ésta fue 

inmoral; su énfasis sobre lo ritual sugirió que los dioses no 

recompensaban la bondad sino los dones y las fórmulas” 

(The Story of Civilization, Vol. III, Pág. 67). 

        La clave a la oración para los Gentiles no estaba en el 

fervor de sus espíritus o en la santidad de sus vidas, sino en 

sus “muchas palabras”.  

      Las “vanas repeticiones” que Jesús rechaza no se refieren 

principalmente a mera verbosidad, y no ciertamente a la 

ferviente insistencia en la oración que Jesús ejemplificó 

(Mat.26:36-46) y ordenó (Luc.18:1-8), sino a la creencia que el 

secreto de una oración efectiva está en las palabras más bien 

que en la vida y actitud del adorador.  

     Las repeticiones sin sentido no comprometen el corazón, y 

el corazón es absolutamente crítico para la comunicación con 

Dios (Jn.4:24). Debemos acércanos a Él con una devoción 

resuelta. 

El principio que Jesús establece aquí es quebrantado hoy 



 
 

cuando comenzamos a pensar que el número absoluto de 

nuestras oraciones es más importante que el espíritu que 

traemos, o que el secreto de su poder está en su formulación 

correcta. Dios no es una máquina.  

Me parece que hay un poco de esto presente en nuestra 

insistencia mecánica que la oración no es aceptable a menos 

que sea incluida con las palabras “en el nombre de Jesús” o 

su equivalente.  

Esto sin decir que necesitamos continuamente reconocer 

y estar conscientes de la imposibilidad de tener acceso a Dios 

excepto por la intersección de Su Hijo.  

Es también edificante recordarnos a nosotros mismos 

aun en nuestras oraciones que Jesús es nuestro mediador 

para con el Padre, pero “en el nombre de Jesús” no es una 

fórmula mágica calculada que garantice la aceptación de 

Dios a nuestra oración. Como en el caso del bautismo “en el 

nombre de Jesucristo” (Hech.2:38) o hacer “todo en el 

nombre del Señor Jesús” (Col.3:17), es algo que usted hace, no 

sólo algo que usted dice. Orar “en el nombre de Jesús” 

(Jn.14:13) tiene algunas importantes implicaciones para 

nuestra actitud y conducta. Es orar con la profunda 

conciencia de la medición redentiva del Señor (Jn.14:6).  

Es también orar con el espíritu de sumisión a Su 

voluntad, un espíritu indispuesto a pedir algo que sea 

contrario a Su naturaleza y propósito eterno (1 Jn.3:22; 5:14).  



 

Nuestras pronunciaciones terrenales no serán 

santificadas por la dirección de Dios porque nuestras 

oraciones finalizan con el esperado “en el nombre de Jesús” 

(Stg.4:3) tanto como cuando un “bautismo” realizado 

contrario a las instrucciones del Señor, el cual de alguna 

manera se cree será aprobado porque alguien pronunció que 

fue efectuado en “el nombre de Jesucristo”.  

Nuestro recital de oración lleno de “palabras”, aunque, 

rico en contenido o belleza de expresión, no nos abrirá las 

puertas del cielo simplemente porque ellas poseen la 

“forma” correcta.  

La oración en el reino de los cielos es simplemente la 

conversación sincera, abierta, y reverente de un hijo con Su 

Padre —Un Padre que lo conoce y que ésta ansioso y 

contento en escucharlo.   

 

 

 

 



 

    

Los Gentiles pasaban mucho de sus esfuerzos en la 

oración, intentando lograr la atención de sus deidades 

desatentas. También sintieron la necesidad de informar a sus 

dioses ocupados de asuntos que de otra manera podrían 

pasar desapercibidos o desconocidos. Tales preocupaciones 

nunca debieron ser una carga para las oraciones de los 

Cristianos porque, como Jesús lo dice, “vuestro Padre sabe 

de qué cosas tenéis necesidad, antes que vosotros le pidáis” 

(Mat.6:8).  

El Dios verdadero no es ni ignorante de las necesidades 

de Sus hijos (de manera que debamos informárselas) ni está 

poco dispuesto a proveérselas (de manera que tengamos que 

persuadirlo).  

Él no únicamente sabe nuestras necesidades en forma 

absoluta e íntima, sino está profundamente preocupado en 

suplirlas (2 Cor.9:8; 1 Ped.5:6-7; Efe.3:20). A través de esta 

amonestación, el Señor buscar remover de los corazones de 

Sus discípulos ese espíritu de pavor, temor e incertidumbre 

que tanto gobernó las oraciones de los paganos.  

Los ciudadanos del reino tiene un Padre a quien ellos 

pueden siempre acercarse con denuedo y plena confianza 

(Heb.4:16; 10:19-22). 



 

Al dar confianza a Sus discípulos de la cercanía y 

accesibilidad del Padre, Jesús no tiene la intención de 

plantear preguntas sobre la necesidad de orar. Por el 

contrario, Él quiere hacer nuestras vidas más piadosas.  

La oración es vista como una parte vital en la vida en el 

reino. La vida de nuestro propio Salvador estuvo llena 

oraciones fervientes con Su Padre, y en este sermón, Él no 

únicamente asume que Sus discípulos orarán, sino deja claro 

las cosas por las que no debieran buscarse y pedirse en el 

Reino de Dios, porque no serán encontradas (Mat.7:7-8). 

Sin embargo, las mentes consientes se hacen algunas 

veces preguntas. Si Dios conoce lo que necesitamos y quiere 

concederlas, ¿Por qué simplemente no nos las provee sin 

pedírselas? ¿No vuelve a esto el mandamiento de orar más 

bien como algo arbitrario y correr el riego de dejar la 

impresión que Dios sólo disfruta humillarnos por nuestras 

necesidades?  

Una de las verdades sobre la naturaleza de Dios que 

ilumina a través de todas las Escrituras es que Él nunca es 

arbitrario o caprichoso en lo que Él ordena a los hombres 

hacer (1 Jn.5:3). Cada mandamiento tiene un propósito; “para 

que te vaya bien” y “tengas prosperidad” (Deut.6:24; 10:12-

13). Puede haber mucho sobre el propósito y operación de la 

oración que no entendemos completamente, y tiene que 

recibirse por la fe. (Lo confieso libremente por mi parte) pero 

hay suficiente luz que brilla en la Palabra de Dios para 



 
 

ayudarnos a ver que hay algunas cosas que nuestro Padre no 

puede darnos a menos que las pidamos a Él. 

        La oración es vista en las Escrituras como una función 

de fe y expresión del corazón (Mat.21:23; Rom.10:1). En 

nuestras peticiones como también en nuestra alabanza 

doblamos felizmente nuestras voluntades a Su Ser y le 

declaramos que lo que Él quiere para nosotros, es lo que 

queremos para nosotros mismos. Dios puede ciertamente 

conocer lo que necesitamos y estar dispuesto a dárnoslo pero 

no es capaz de hacerlo debido a nuestra falta de una fe 

resuelta (Stg.1:5-8).  

        Esto es ciertamente verdadero de muchos de los 

preciosos tesoros del reino, las cosas que verdadera y 

finalmente necesitamos —como el amor, el gozo, la piedad, 

la santidad, la bondad —todas estas marcas de la naturaleza 

divina muestran que somos seres siendo confrontados a la 

imagen de Su Hijo (Rom.8:29). Es verdad que existen 

necesidades físicas tales como la comida y el abrigo que Dios 

pudiera proveernos sin necesidad de nuestras peticiones o 

gratitudes (Mat.5:45; Hech.14:16-17), pero Él parece planear 

aun aquí aumentar nuestra confianza dispuesta en Él 

(Compare Mat.6:11 con Deut.8:2-3).  

        Quizás Él ha tratado así con nosotros en asuntos 

menores debido Él sabe que nuestras necesidades duraderas 

no nos pueden ser concedidas sin la entrega resuelta de 

nuestras propias mentes. La oración es en su esencia la 



 

apertura del corazón de uno hacia Dios, invitándole a Él a 

actuar redentivamente en nuestras vidas.  

      En el esquema divino de las cosas, Él no puede obligar, 

sino únicamente mover dentro de nuestras personalidades 

para que le concedamos la libertad para hacerlo de esta 

manera. Dios en Su poder puede conocer los pensamientos 

más íntimos de cada persona, buenos a malos, ya sea que 

ellos sean cometidos o no (Heb.4:13; 1 Cor.4:5), pero la 

limpieza y reorientación de esos pensamientos no es posible 

hasta que su propietario desee ardientemente que su corazón 

sea escudriñado para remover todo camino malo (Sal.139:23-

24). 

Para los impíos es una fuente horrorosa darse cuenta 

que Dios conoce los secretos de su corazón, pero para el alma 

sincera, confiada y rendida a semejante fuente de verdad es 

una fuente de inexpresable consuelo. La idea que Dios toma 

en cuenta lo suficiente de lo que hacemos o pensamos es a la 

vez humillante y consolador.  

Y Uno como Él quien ha cuidadosa y amorosamente 

marcado nuestro camino (Sal.139:1) y tan perfectamente 

conoce nuestras necesidades cuando abrimos nuestros 

corazones en una fe completa: “Examíname, oh Dios, y 

conoce mi corazón; Pruébame y conoce mis pensamientos; Y 

ve si hay en mí camino de perversidad, Y guíame en el 

camino eterno” (Sal.139:23-24).  



 
 

Es esta clase de actitud en la oración que mueve la mano 

de Dios al permitirle a Él la libertad para realizar en nuestras 

vidas lo que Él siempre ha querido hacer y concedernos lo 

que Él siempre quiso darnos. 

Pero si el espíritu de fe en nuestras oraciones permite a 

Dios el concedernos lo que Él quiere dar, Él no está limitado 

por el contenido de nuestras oraciones. A menudo 

ignoramos como debiéramos orar (Rom.8:26-28) y en nuestra 

ignorancia pedimos por circunstancias que no obrarían para 

nuestro bien.  

Nuestro amoroso Padre nos concederá el pan aun 

cuando en nuestra inocencia le pidamos una piedra (Mat.7:9-

11), y esto es verdad porque Él “es poderoso para hacer todas 

las cosas mucho más abundantemente de lo que pedimos o 

entendemos” (Efe.3:20). ¡Qué bendición es orar a un Dios 

como éste!.  

 

 

 

 



 

 

    

Jesús ha trazado tres contrastes (Mat.6:2-3, 5-6, 7-8) 

cuando hemos llegado a Mateo 6:9-15. Estos versos 

representan el consejo positivo que nuestro Señor establece 

contra las oraciones mecánicas de los paganos.  

Los Fariseos, Él nos dice, oran hipócritamente, y los 

Gentiles oran sin sentido, pero el verdadero pueblo de Dios 

ora con una devoción sincera y de entregado corazón a Él y 

para Su propósito en el mundo. 

Esta breve oración ha venido a ser tradicionalmente 

identificada como “La Oración del Señor”. Pero no es la 

oración del Señor si queremos decir que esa designación 

sugiere que Él ofreció estas peticiones.  

Es obvio que el Cristo sin pecado no podría haberse 

unido a un llamado de “perdona nuestras deudas”. No es 

también la oración del Señor en el sentido que sea la única 

oración cuyas palabras tiene Su aprobación y por lo tanto, 

tiene una aceptabilidad especial.  

No hay evidencia en todo el Nuevo Testamento que ésta 

breve petición haya sido jamás usada como litúrgica. El 

apóstol Pablo llenó sus epístolas con oraciones, pero sus 



 
 

fervientes oraciones nunca fueron formadas de acuerdo al 

modelo del Señor, aunque fueron ciertamente muy 

influenciadas por su espíritu. 

La oración que Jesús propone para los ciudadanos del 

reino está planeada para ser un ejemplo, un modelo de 

enseñanza.  

Oren “en esta forma” Él dijo. Los que convierten esta 

oración en un ritual, una liturgia, y juzgan su poder para 

declarar la correctividad de la formulación de las oraciones la 

han pervertido en la misma clase de un conjuro sin sentido, 

lo cual el Maestro tan vehemente aborreció. 

 No existe ningún  magia en repetirla, sino hay poder en 

entenderla. Dentro de sus frases siencillas aprendemos sobre 

las cosas que debieran ser la carga de nuestras vidas como 

también nuestras oraciones. 

      Una obsesión con las cosas ocupó el pensamiento y 

oraciones de los Gentiles (Mat.6:25, 32) pero los hijos del 

reino deben buscar a Dios y a Su justicia. Este hecho es 

revelado en la sección individual del modelo de Jesús. 

La oración es de esta manera dirigida a “Padre nuestro 

que estás en los cielos” (Mat.6:9), una expresión que se 

encuentra veinte veces en Mateo como un título para Dios. 

Jesús enfatiza grandemente a lo largo del sermón del monte 

ésta estrecha relación personal de Sus discípulos a un Dios 



 

personal (Mat.5:16, 45, 48; 6:1, 4, 6, 8, 9, 14, 15, 26, 32:7:11, 21).  

Los ciudadanos del reino son los hijos de Dios (Mat.5:45) 

y pueden dirigirse a Él en una forma que reclama la relación 

más estrecha y más personal de todas (Rom.8:15; Gal.4:6).  

La paternidad divina de la que Jesús habla no es una 

relación universal de la que todos los hombres tienen con Él 

en la creación (Hech.17:28-29).  

Esta es una relación elegida por fe, una relación que se 

revela en sí misma en la forma marcada para aquellos que 

eligen imitar a su Padre (Mat.5:8, 44-45, 48) y cumplen su 

voluntad (Mat.7:21). Esto es como la oración inicia para el 

Cristiano —como un hijo que se dirige a su padre, con todos 

los derechos y privilegios que esa relación sugiere (Mat.7:11).  

Solamente aquellos que han recibido el “evangelio del 

reino” son los privilegiados a decir “Padre nuestro que estás 

en los cielos”. Pero no hay nada exclusivo sobre esta familia. 

Todo el mundo está siendo invitado a ella (Mat.5:13-16) La 

elección es suya. 

Las peticiones de la oración abren con Dios estando en el 

centro de la atención. “santificado sea tu nombre”. El 

“nombre” de Dios en este llamado se refiere, como en otros 

lugares en las Escrituras, no a una palabra en particular, sino 

a la naturaleza, al carácter y a la personalidad de Dios 

(observe el uso recíproco de persona y nombre en el Salmo 



 
 

91:14 y Juan 1:12).  

Santificar el nombre de Dios significa simplemente 

mantenerlo  a  Él en reverencia —colocarle en ese alto y santo 

lugar donde Él pertenece como el Dios de toda la creación y 

el Padre de nuestro Señor Jesucristo.  

Por supuesto, Él es ya Santo, y por ningún medio a 

nuestra pronunciación le hacemos más santo. La idea de esta 

petición es que los hombres en cualquier lugar debieran 

reconocer en sus propios corazones y vidas lo que es 

manifiestamente verdadero.  

Cada hijo de este Padre desea que todo corazón le llegue 

a conocer y a glorificar. De manera que nuestras oraciones 

deben comenzar, no con la preocupación sobre nosotros 

mismos, sino con la preocupación por el honor de nuestro 

Padre. La oración debiera comenzar con esta alabanza. 

Este tema es continuado en la petición “Venga tu reino. 

Hágase tu voluntad, como en el cielo, así también en la 

tierra” (Mat.6:10). Creemos que esta doble petición es un 

caso de paralelismo —la misma cosa repetida pero con 

diferentes palabras. 

La palabra Griega para reino (basileia) lleva la idea en su 

raíz de soberanía y gobierno, y no únicamente sugiere por 

extensión los conceptos de territorio y súbditos. Este “reino” 

es el gobierno del cielo en la persona de Jesucristo y no viene 

a las naciones o territorios, sino a los individuos que reciben 



 

la voluntad de Dios en sus corazones.  

El reino de Dios estaba destinado a venir en el poder del 

Señor crucificado y resucitado (Mat.9:1; Rom.1:4), pero la 

idea de esta petición, como en la anterior, no es que ese 

poder sea dado a Cristo (lo cual es inevitable) sino que los 

hombres pudieran reconocer y someterse a ese poder 

voluntariamente.  

De manera, que la oración es extendida, pero el énfasis 

permanece igual —que el nombre de Dios sea exaltado, que 

los propósitos de Dios sean realizados, que la voluntad de 

Dios sea hecha entre los hombres. 

Nuestras oraciones necesitan estar llenas en una forma 

prominente con esta misma preocupación central y vital. 

Esto debiera ser de suma importancia en la mente de cada 

hijo de Dios.  

De otra manera, nuestras oraciones por otras 

necesidades estarán siempre fuera de propósito y fuera de 

lugar. Esta es una de la lecciones de la oración modelo.   

 

 

 



 

 

    

El orden de la oración modelo de Jesús deja claro que la 

gloria de Dios y la realización de Su voluntad en el mundo 

debe ser siempre el corazón de la vida y pensamiento del 

Cristiano. Sus oraciones, como su vida, debieran comenzar y 

terminar ahí. Es sobre este principio que la sección del 

sermón del Monte, el cual contiene esta oración instructiva 

concluye (Mat.6:33). Sin embargo, esto no impide el traer 

nuestras propias necesidades y cargas ante el trono de Dios. 

Esto es evidente por las tres (algunos dicen cuatro) peticiones 

finales de la oración (Mat.6:11-13). Todas estas se concentran 

en las necesidades básicas humanas. 

“El pan nuestro de cada día, dánoslo hoy” (Mat.6:11). 

Con estas palabras, el Señor hace un cambio repentino de lo 

exaltado a lo habitual. La aparente discontinuidad de ello 

causó que muchos de los antiguos Comentaristas 

espiritualicen “el pan”, pero, no hay nada en el contexto que 

lo justifique. Parece que las consideraciones físicas debieran 

dejarse hasta el final, después del perdón y la fuerza para 

soportar la tentación. Pero no hay donde Jesús las coloque 

(ya sea aquí o en Lucas 11:2-4). Él ciertamente no planeó que 



 

las necesidades físicas se conviertan en la preocupación 

prioritaria de la vida (Mat.6:19.32) pero tampoco les resta su 

importancia. El “Verbo” que se convirtió en carne entendió 

por experiencia propia sobre las necesidades físicas de los 

hombres (Heb.2:28; 4:15) y demostró cuan seriamente Él les 

tomó en Su compasión por el enfermo y el hambriento 

(Mar.1:40-41; Mat.15:32; 25:41-43). La inclusión de esta breve 

petición demuestra que no hay un asunto pequeño que no 

podamos con confianza traerlo a nuestro Padre.  

Pablo exhorta a esto: “Por nada estéis afanosos, sino sean 

conocidas vuestras peticiones delante de Dios en toda oración 

y ruego, con acción de gracias” (Fil.4:6). Pedro dice lo mismo: 

“echando toda vuestra ansiedad sobre él, porque él tiene 

cuidado de vosotros” (1 Ped.5:7). Una vez que hemos 

determinado en hacer Su voluntad a toda costa, podemos 

hablar libremente a Él de nuestras necesidades de las 

menores hasta las mayores. 

Esta simple petición habla no únicamente de la amplia 

preocupación de Dios, sino de nuestra propia completa 

dependencia sobre ÉL. “El Pan” como es usado aquí 

probablemente comprende todas las necesidades corporales 

de la vida —la comida, el vestuario, la salud, la familia, etc. 

En cualquier caso, no podemos por nuestra propia fortaleza 

suplir ninguna de ellas. Como Clovis Chappell una vez 

observó, no podemos crear más una barra de pan como no 

podemos crear el universo. “De Jehová es la tierra y su 



 
 

plenitud” (Sal.24:1). Por lo tanto, no tenemos ninguna 

elección sino confiar en Dios aun en el nivel más elemental. 

La traducción Inglesa para “pan nuestro de cada día” es 

de algún modo una clase de conjetura educada ya que la 

palabra Griega para “cada día” no ocurre en ninguna parte y 

con certeza tampoco en la literatura Griega. Esta puede 

sugerir el pan para todo el día o el pan suficiente para 

sustentarnos. En cualquier caso, Jesús nos enseña a pedir por 

no más que el suplemento diario. Esta es una asignación 

difícil para personas como nosotros que estamos inclinados a 

caernos en pedazos si no tenemos una provisión para toda la 

vida en la mano y plenamente asegurada.  

Si seguimos el consejo del Señor dejaremos de confiar en 

el pan (Jn.6:25) y aprenderemos a confiar absolutamente en 

Dios y en Sus promesas. Aprender a vivir con plena 

confianza con lo que ahora tenemos para cada día nos 

recuerda del maná enviado por Dios para Israel mientras 

ellos estaban en el desierto “Y te afligió” dice Moisés, “y te 

hizo tener hambre, y te sustentó con maná, comida que no 

conocías tú, ni tus padres la habían conocido, para hacerte 

saber que no sólo de pan vivirá el hombre, más de todo lo 

que sale de la boca de Jehová vivirá el hombre” (Deut.8:3). 

Jesús había usado este pasaje una vez con gran ventaja 

(Mat.4:4). Podemos hacer lo mismo nosotros. 

Sin embargo, por mucho que pudiera haber parecido al 



 

principio que esta oración por el pan era una oración desde 

un plano muy bajo de consideración, pero esta se vuelve 

teniendo un beneficio espiritual muy poderoso para nuestras 

vidas. Esta oración nos enseña sobre la fe. Y esta es una 

oración para el pobre y para el rico por igual; porque no 

importa cuán poco o cuán mucho tengamos o cuán duro 

luchemos por obtener y almacenar, Dios únicamente puede 

asegurar nuestras fuentes. Si aprendemos a confiar en Él, los 

hijos de Dios pueden vivir serenamente con la confianza una 

vez expresada por el anciano David quien dijo: “Joven fui, y 

he envejecido, Y no he visto justo desamparado, Ni su 

descendencia que mendigue pan” (Sal.37:25). Y si 

aprendemos esta clase de confianza sobre el pan diario, esto 

nos va a ayudar a liberarnos por las cosas que son aún más 

importantes. 

    

 

 

 

 

 



 

 

    

“Y perdónanos nuestras deudas...” (Mat.6:12). 

Habiendo comenzado con la petición que trata con el 

cuidado de Dios por nosotros en el más elemental nivel, 

como las necesidades físicas, Jesús incluye dos peticiones 

finales que están relacionadas con algunos absolutos 

imperativos de la vida espiritual.  

El primero es una apelación por el perdón. Si hay algo 

desconcertante sobre la forma que esta apelación se presenta 

es el uso de la palabra “deudas”. El significado planeado por 

nuestro Señor es dejado claro por el registro de Lucas sobre 

la oración modelo la cual tiene “pecados” en lugar de 

“deudas” (cf. Lucas 11:4).  

Jesús está simplemente usando una metáfora para 

describir nuestro fracaso delante de Dios. Le debemos algo a 

Él como Sus criaturas y Sus hijos que no podemos pagar, y 

ahora no somos capaces de pagar. La solicitud por el perdón 

está en el sentido presente y habla de la misericordia 

presente más bien que para referirse del tiempo futuro del 

juicio. 

Esta simple apelación por el perdón por los pecados de 

uno como una necesidad de los ciudadanos del reino lleva 



 

testimonio al hecho que convertirse en un Cristiano no 

significa el fin de nuestra batalla con el pecado o nuestra 

necesidad por la gracia.  

Debe existir una sensibilidad continúa y creciente al 

pecado y a todas las cosas vergonzosas y deshonorables. 

Algunos discípulos me dejan con la sensación inquietante de 

aprensión por su obstinado rechazo a confesar y pedir 

perdón aun por las equivocaciones más obvias.  

Uno se pregunta si ellos realmente han experimentado 

el arrepentimiento o, habiéndolo experimentado, la han 

abandonado como un hecho de una sola vez en sus vidas. Si 

nunca hemos conocido el verdadero cambio del corazón 

hacia Dios, entonces todavía estamos en nuestros pecados y 

todo el resto no vale la pena.  

El pecado no es un fenómeno de únicamente una vez 

en la vida para el Cristiano (1 Jn.1:7-9). Tampoco lo es el 

arrepentimiento. Esa es la razón que hay alegría el pensar 

que la misericordia de Dios no es tampoco una oportunidad 

de una sola vez en la vida, y que Su gracia es “más grande 

que todos nuestros pecados”. 

Dios está ciertamente interesado en nuestras 

necesidades físicas, pero podemos sobrevivir a la perdida 

por el “pan diario”. Ciertamente, hay indicios que podríamos 

ser llamados a hacerlo así. Pablo habla del hambre, la sed, el 

frío y la desnudez que él sufrió en el servicio de Cristo (2 



 
 

Cor.11:27). Aun las vidas del pueblo de Dios no están más 

allá de las penas (Luc.21:16; Apoc.6:9).  

Pero la perdida que no podremos sostener es aquella 

por la misericordia y la fortaleza divina. Podemos sufrir la 

perdida de todas las cosas pero no podemos soportar la 

perdida de Dios. 

“... como también nosotros perdonamos a nuestros 

deudores” (Mat.6:13). Jesús añade este codicilio a la 

apelación por el perdón. El sentido del verbo aquí habla de lo 

que ha estado sucediendo desde el pasado hasta el presente.  

       Es interesante observar que las personas que son 

implacables y difíciles son las personas que encuentran casi 

imposible confesar y renunciar a sus propias equivocaciones. 

Los que rechazan la misericordia a los demás evidentemente 

demuestran a Dios una total falta de ese espíritu de 

penitencia humilde requerido para obtener el perdón divino 

(Mat.6:14-15; 5:7).  

      Esto es poderosamente expresado en la parábola del 

siervo que le fue perdonado la cantidad increíble de 10 

millones de dólares y vino y agarro por el cuello a su 

compañero que le debía únicamente 17 dólares (Mat.18:21-

25). 

“Y no nos metas en tentación...” (Mat.6:13). Esta petición 

refleja el deseo del hombre perdonado por vivir una nueva 

vida al conquistar las debilidades que antiguamente lo 



 

derribaron. Dios desea que Su pueblo no únicamente sea 

perdonado sino también transformado.  

“Tentar” y “tentación” en el Nuevo Testamento son 

traducciones en cada caso de virtualmente la misma palabra 

Griega (periazo; periasmos). Y significa tentar o poner a 

prueba. Estas pruebas pueden venir de Dios mismo y estar 

diseñadas para el bien de Sus hijos (Stg.2:1). Nuestra fe 

puede ser probada por un difícil mandamiento (Heb.11:17).  

La tentación o la prueba puede venir por medio de la 

persecución (1 Ped.4:12) lo cual obviamente tiene su origen 

con Satanás, pero puede ser usada por Dios para purificar 

nuestra fe (1 Ped.1:6-7).  

El sufrimiento físico, el dolor y la calamidad pueden ser 

la fuente de la prueba como fue verdadero en el caso de Job. 

Satanás fue la fuente de las adversidades de Job pero Dios las 

usó para beneficiar a Su siervo. Semejante fue el caso de 

Pablo y su aguijón en la carne (2 Cor.12:7). Pero el 

entendimiento clásico de la tentación, Y creo, que la única 

ahora bajo consideración, es la tentación al mal. Estas son las 

tentaciones que se refieren en Santiago 1:12-14 donde el autor 

se esfuerza en explicar que tales tentaciones no vienen de 

Dios. Las tentaciones de las que la oración modelo busca 

liberar tienen que ver con “el mal” o “las males” (Mat.6:13b). 

¿Por qué deberíamos buscar la ayuda de Dios en el 

asunto de las tentaciones que surgen de nuestros propios 



 
 

deseos y las de las maquinaciones del Diablo? Porque 

nuestro Padre tiene absoluto control sobre el Tentador quien 

no puede operar sin Su permiso (Job 1:10-12; 2:3-6), y porque 

Él ha prometido proveer fortaleza por la cual podamos 

“soportar” la tentación (1 Cor.10:13). 

¿Es esta una petición para escapar de la tentación 

totalmente? Esto es inconcebible en vista de tales pasajes 

como 1 Corintios 10:13; Hebreos 4:15; et al. Lo que es mucho 

más probable como se muestra por la apelación paralela es 

ser liberado de la tentación del mal, es esta una súplica para 

ser salvado del poder de la tentación, de modo que no 

seamos abrumados por ella provocados a caen debido a ella.  

De manera, que en el tiempo de nuestra severa 

tentación, corramos precipitadamente a nuestro Padre “para 

alcanzar misericordia y hallar gracia para el oportuno 

socorro” (Heb.4:16).    

 

 

 

 

 



    

       “Cuando ayunéis, no seáis austeros, como los 

hipócritas...” (Mat.6:16). Con estas palabras, Jesús comienza 

el último de Sus tres temas sobre la verdadera piedad 

contrastada con la vacía postura de los Escribas y Fariseos. Si 

hemos dominado las lecciones enseñadas en los primeros 

dos casos, no habrá grandes sorpresas en este tercer estudio. 

Sus oyentes son aquí nuevamente llamados a dirigir sus 

corazones hacia Dios y a apartarlos de sí mismos. Esta vez el 

vehículo de Su mensaje es el ayuno. 

El ayuno fue una parte establecida en la adoración del 

Antiguo Testamento. Había únicamente un ayuno público 

ordenado —El Día de la Expiación (Lev.16:29-31) — pero en 

tiempo de crisis especial ambos la nación como un todo (2 

Cron.20:3; Esd.8:21; Neh.9:1) y los individuos ayunaban (2 

Sam.12:16; Neh.1:4; Sal.35:13; 69:10). En los años del 

cautiverio, algunos nuevos ayunos fueron evidentemente 

añadidos para conmemorar las calamidades que cayeron 

sobre la nación en manos de los Babilónicos (Zac.8:19). Por el 

tiempo de Jesús, los Fariseos habían vuelto el ayuno público 

en una difícil y doble rutina semanal (Lucas 18:12). 

 La práctica del ayuno en Israel tenía un propósito 

espiritual. Esta abstinencia de la comida por breves períodos 

(generalmente un día) nunca fue diseñada a volverse ascético 



 
 

o para usos terapéuticos. Fue siempre usado como un medio 

de humillar el espíritu ante Dios en tiempos de gran 

desesperación (Sal.69:10) y tuvo un lazo inseparable con la 

oración (Jer.14:12). El ayuno fue una expresión de tristeza y 

fue referida como una “aflicción” del alma (Isa.58:5). Fue por 

lo tanto, frecuentemente realizado en el Antiguo Testamento 

con las señales acostumbradas de lamento —y cubriéndose 

uno mismo de polvo y ceniza (Neh.9:1; Esther 4:1; Dan.9:3). 

Desafortunadamente, aun el ayuno del día de la 

Expiación, el cual estuvo diseñado para ser una expresión 

nacional de contrición humilde por los pecados de Israel a 

menudo se convirtió en más que un ritual vacío. “He aquí 

para contiendas y debates, y para herir con el puño 

inicuamente; no ayunéis como hoy, para que vuestra voz sea 

oída en lo alto” (Isa.58:4). La historia del Antiguo Testamento 

virtualmente cierra con la pregunta del Señor a Su pueblo: 

Cuándo ayunasteis y llorasteis en el quinto y en el séptimo 

mes estos setenta años, ¿habéis ayunado para mí? (Zac.7:5). 

        Fue en el espíritu de los profetas Hebreos que Jesús 

marcó el ayuno sin sentido de los Fariseos. Su histrionismo 

infantil, su rostro triste, su higiene descuidada, todo estaba 

para provocar el efecto —“para mostrar a los hombres que 

ayunan” (Mat.6:16, 18). El pecado de “los hipócritas” no 

estaba en la tristeza de sus rostros o en su apariencia 

descuidada. Tal conducta podría naturalmente caracterizar al 

penitente genuino quien estaba cautivo a causa de la 



 

aflicción de su alma. Su pecado no estaba en el hecho que 

otros supieran que estaba ayunando. Jesús había ya dejado 

claro que Dios podría ser glorificado cuando otros podrían 

ver nuestras buenas obras (Mat.5:16). El desastre ocurre 

cuando realizamos nuestras obras para buscar gloria para 

nosotros mismos. No es la adoración pública lo que Él 

reprueba, sino la adoración para la publicidad. 

 El punto que Jesús hace en Su tercera ilustración de la 

verdadera piedad que agrada a Dios es eminentemente clara 

pero el tema del ayuno mismo ha sido la fuente de 

preguntas. ¿Planeó el Señor ordenar el ayuno para los 

ciudadanos del reino o estaba simplemente hablando a Sus 

seguidores Judíos en términos que ellos podían entender (es 

decir “ofrendas para el altar”, Mateo 5:23-24)?. Él fue una vez 

criticado por las formas de Su ayuno y el fracaso de Sus 

discípulos de ayunar como lo hicieron los Fariseos y los 

discípulos de Juan (Mar.2:18-22). Su repuesta fue ayunar 

para sus discípulos mientras Él estaba con ellos sería tan 

inapropiado como lamentarse durante una fiesta de bodas. 

Más tarde, él dijo, cuando Él sería tomado de ellos, su 

tristeza se volvería en ayuno. Todo esto nos dice que los 

discípulos de Jesús no practicaron el ayuno como un asunto 

de devoción regular. Esto también nos dice que Jesús vio el 

ayuno como la expresión natural de tristeza y profundo 

interés y lo encontró inapropiado para el tiempo del gozo. Su 

anuncio que Sus discípulos ayunarían cuando Él sería 

tomado de ellos, debería ser entendido, no como un 



 
 

mandamiento, sino como un reconocimiento del dolor que 

vendría. Aun este no puede ser realizado para describir todo 

el período Mesiánico. En ese tiempo, Dios prometió que sus 

ayunos se volverían en fiestas de júbilo (Zac.8:19). 

Lo que es evidente cuando tratamos de entender la 

relación del Cristiano con el ayuno es que Jesús no instituyó 

ningún día de ayuno para la Iglesia, ni pública o 

privadamente. No hay indicios que Él ordenó el ayuno como 

un asunto de devoción regular. Lo que Él enseño fue que 

habría tiempos de profunda preocupación cuando el ayuno 

sería el compañero natural de nuestras oraciones. Esto parece 

ser exactamente lo que fue practicado en la Iglesia en 

Antioquía y por Pablo y Bernabé (Hech.13:3; 14:23) y debiera 

ser esto nuestra guía hoy. 

     El activismo natural de la mente occidental nos ha 

provocado pasar muy poco tiempo en oración y en la simple 

meditación de Dios y Su palabra. Nuestros esfuerzos 

seguramente serían mucho más fructíferos si pasáramos más 

tiempo en la meditación y en la oración reflexiva antes de 

llevar a cabo nuestra obra. Y si la naturaleza crucial de 

nuestras peticiones, nos movieran a humillarnos ante Dios y 

establecer completamente nuestros corazones sobre Él a 

través del ayuno, nada adverso tendría que suceder. La única 

preocupación de nuestro Señor es que adoremos a Dios por 

causa de Él solamente y no para causar la ostentación 

vanagloriosa.



 

 

    

Con Mateo 6:19-24 Jesús delinea Su tema del amor 

absoluto del Cristiano hacia Dios desde una nueva dirección. 

La primera y fundamental amenaza que ese amor levanta es 

desde uno mismo — el orgullo y la arrogancia que 

corrompen todos nuestros intentos en la piedad (Mat.6:1-18). 

Siguiendo cercanamente sobre el problema del ego está el 

desafío de “el mundo” — no el universo, o las personas en el, 

sino el “mundo” como una mentalidad, un sistema de 

valores, una forma de ver la vida que atesora lo presente y lo 

tangible por encima de todo (Lucas 12:15). 

Esta sección del sermón es un llamado a un compromiso 

sin reservas en la elección entre la tierra y el cielo. Jesús 

comienza demostrando porque ese compromiso debiera ser 

ante Dios y continúa con dos ilustraciones deliberadas para 

mostrar la desagracia y posibilidad de intentar “subirse a la 

valla”. 

“No os hagáis tesoros en la tierra...” La advertencia de 

Jesús sobre los tesoros terrenales no deben ser trivializados 

como si se tratara de una prohibición para tener una cuenta 

en el banco o las meras posesiones de algo material. Está 



 
 

amonestación no se está dirigiendo a la cuestión de cuán 

mucho de los bienes de este mundo los ciudadanos del reino 

debieran poseer, sino está dirigida a la actitud hacia estas 

cosas. Los “tesoros” en este texto deben ser entendidos como 

todo aquello sobre lo que el hombre dedica todo su corazón. 

Estas posesiones no son únicamente cosas de valor sino cosas 

que valoramos por encima de todo lo demás. Nuestros 

tesoros y nuestras personas se vuelven una a la vez. 

Las observaciones de Jesús sobre las temporariedades y 

la incertidumbre de tales cosas como la ropa, la comida y el 

dinero, no constituyen ninguna noticia a Sus oyentes. El 

mundo del tiempo de nuestro Señor fue visiblemente más 

frágil que el propio nuestro. En sus condiciones sencillas de 

vida la descomposición y muho, insectos y gusanos que 

atacaban sus almacenes con una venganza y sus casas de 

paredes de adobe no ofrecían una buena disuasión contra los 

ladrones que podían borrar con toda una vida de la noche a 

la mañana. Nuestra refrigeración moderna de los alimentos, 

nuestros bancos celosamente guardados y asegurados a 

menudo nos causan sentirnos con una seguridad libre de 

accidentes de la transitoriedad del mundo antiguo — sin 

embargo, lo debiéramos saber mejor. Todas “las cosas” están 

finalmente destinadas a decaer, a pesar del genio del hombre 

no obstante. Es imposible asegurar la riqueza material contra 

los estragos del tiempo y las circunstancias. Estas son 

removidas de nosotros o nosotros separados de ellas 

(Eccl.5:13-15; Luc.12:20), y si las pudiéramos tener para 



 

siempre, estas riquezas no nos traerán satisfacción duradera 

(Eccl.5:9-10; 6:7). Jesús quiere protegernos del horror de ver 

que todas nuestras vidas se esfuman (2 Ped.3:10).  

 No se quiere mucho intelecto para ver que depositar el 

alma de uno sobre semejante vapor sin fundamento es un 

acto de completa locura, pero nunca debemos desestimar el 

poder de la codicia para convertir nuestro sentido común en 

algo parecido a una gelatina temblorosa. Estamos viviendo 

en una era que valora a los hombres por la riqueza que ellos 

coleccionan. Es una locura, por supuesto, pero este espíritu 

puede alentar en sí mismo en nosotros antes de darnos 

cuenta y repentinamente, encontrarnos neciamente 

trabajando duro por “las cosas” materiales como el resto de 

los hombres. El materialismo está destruyendo a muchos 

discípulos, aun a aquellos que se sienten llenos de fe para “ir 

a la Iglesia”. El espectáculo continúa pero su corazón ya no 

está en ellos. La prosperidad se ha convertido en la prueba 

para aquellos de nosotros que vivimos en lo que quizás sea la 

sociedad más rica en la historia de la humanidad, y es una 

prueba dura. Thomas Carlyle una vez observó que ¡por cada 

diez hombres que pueden soportar la adversidad, hay uno 

que puede soportar la prosperidad! 

        “...sino haceos tesoros en el cielo” (Mat.6:20). Esta no es 

una exhortación para encontrar una forma para transferir las 

cosas que atesoramos sobre la tierra a un banco Celestial. Si 

así lo fuera, no habría información proporcionada sobre 



 
 

cómo realizarlo. Una vez escuché a un varón cuyo amor por 

su casa y su tierra, junto con sus especulaciones 

premilenealistas, le llevaron a buscar un medio para 

garantizar el retorno de sus propiedades cuando el Señor 

venga a establecer Su reino sobre la tierra. Los tesoros del 

Cielo son completamente diferentes de lo que pudiéramos 

almacenar aquí sobre la tierra. 

El mensaje de Jesús es uno muy simple: “Aprende a 

valorar las cosas del Cielo, las cosas que tienen que ver tu 

Padre. Porque únicamente estas durarán para siempre”. Su 

llamado no es simplemente a tener mejores y más duraderos 

tesoros, sino a una total alianza, un compromiso absoluto. 

Tener los tesoros de uno en el Cielo significa simplemente 

someterse completamente uno mismo a aquello que está en el 

Cielo — el gobierno Soberano de Dios (“Hágase tu 

voluntad”). Este es el tema que sigue en los versículos 

siguientes (Mat.6:22-24). La clave para entender toda esta 

sección es encontrada en Mateo 6:21: “Porque donde esté 

vuestro tesoro, allí estará también vuestro corazón”. ¡El 

Señor está mucho más interesado con lo que un hombre hace 

en su corazón que con lo que él hace con sus bienes!. Las cosas 

no son nuestro principal problema. Dios las creó. Una 

valoración por las cosas no es nuestro problema. Las cosas 

tienen un propósito dado por Dios. El amor a las cosas es 

nuestro problema (1 Tim.6:9-10) — La disposición de 

permitir que alguna antigua basura apolillada tome el lugar 

del incorruptible Dios en nuestros corazones.



 

    

 Para cada uno de nosotros hay únicamente una breve y 

frágil vida en la cual elegir el tesoro que formará nuestra 

eternidad. Es una elección que requiere toda la sobriedad y 

urgencia posible. Jesús nos ruega a poner nuestra confianza 

en el Eterno Dios cuya gracia y poder trasciende el tiempo 

más bien que las cosas “corruptibles” que el tiempo destruye 

(Vea 1 Tim.6:17). Esta fue exactamente la confianza en la 

observación de Moisés en su discurso de despedida a Israel: 

“Y te afligió, y te hizo tener hambre, y te sustentó con maná, 

comida que no conocías tú, ni tus padres la habían conocido, 

para hacerte saber que no sólo de pan vivirá el hombre, más 

de todo lo que sale de la boca de Jehová vivirá el hombre” 

(Deut.8:3). La riqueza muerta de este mundo es sino polvo en 

la boca, pero tener una correcta relación con Dios, es la cosa 

que hace a un hombre verdaderamente rico. 

Es un defecto fatal del carácter “desear ser rico” — 

cualquiera que sea la razón (1 Tim.6:9). Este es uno de los 

síntomas de la loca insensatez que muchos buscan en sus 

vidas. No es alentador oír a un Cristiano decir que él 

desearía tener riquezas para apoyar a predicadores del 

evangelio o proveer para los pobres o hacer alguna otra 

buena obra. Las posibilidades son muy buenas antes para 



 
 

aquellos que necesitan ver que cualquier dinero anhelado 

habrá hecho su propia alma cautiva de la codicia. Tal 

Cristiano debería tener un contentamiento agradecido con lo 

que Dios ya le ha dado y usarlo en una forma libre de 

egoísmos. Si un hijo de Dios se vuelve rico, esto nunca podría 

ser porque éste lo planeó en esa forma. 

Si queremos ser exitosos en tener nuestro tesoro en el 

cielo, será porque hemos puesto todo nuestro corazón en el 

asunto. No hay lugar para la vacilación, la indecisión o la 

tibieza en nuestra actitud hacia Dios y Su reino. Debemos 

elegir el Cielo y elegirlo sin reservas. Como un escritor lo 

observó, no hay nada más peligroso que intentar saltar un 

abismo en dos pasos. 

      “La lámpara del cuerpo es el ojo; así que, si tu ojo es 

bueno, todo tu cuerpo estará lleno de luz; pero si tu ojo es 

maligno, todo tu cuerpo estará en tinieblas” (Mat.6:22-23). 

Jesús continúa Sus instrucciones sobre la batalla del Cristiano 

para mantener al mundo fuera de su corazón con está simple 

ilustración. Él compara la función del ojo para el cuerpo con 

la perspectiva de la influencia controladora de uno sobre el 

corazón. El ojo actúa como la fuente de luz para el cuerpo. 

Un ojo “bueno” (sano, saludable) llena el cuerpo de luz. Un 

ojo “maligno” (no sano, defectuoso) llena el cuerpo de 

tinieblas. La aplicación viene en su siguiente observación 

(Mat.6:23b): “...así que, si la luz que en ti hay es tinieblas, 

¿Cuántas no serán las mismas tinieblas?” Tal como el ojo es 



 

la ventana a través del cual todo el cuerpo es iluminado u 

oscurecido, dependiendo de su condición, así los “ojos de 

vuestro entendimiento” (Efe.1:18) determinan si el espíritu 

del hombre es inundado con la iluminación o sumergido en 

una oscuridad sin Dios. Es bastante trágico estar físicamente 

ciego, pero cuando el espíritu se niega a la verdadera visión 

¡Cúan mucha más profunda es esa oscuridad del alma! Un 

corazón individual trae claridad y sanidad. Un corazón 

dividido trae confusión y desorden. Hay tristeza en la 

persona quien, camina sin comprometerse, a través de la 

vida en la agonía incurable de su indecisión. Él nunca sabe 

completamente quién es él o que debería hacer — sin ningún 

principio que le guíe, sin ningún compromiso que lo 

gobierne — cada persona en el camino es un trauma 

renovado. ¡Cuán grande es esa oscuridad!. 

El ojo “ bueno” es el corazón que oye el evangelio con 

una simplicidad absolutamente sincera. Es una mente que 

recibe el evangelio con una resolución favorable. La visión 

espiritual es nublada por una preocupación no sana por las 

cosas. El Materialismo se convierte en la catarata de la mente. 

Una razón por la que muchísimas personas simplemente no 

pueden “ver” el evangelio o entender la Biblia es porque este 

no encaja con sus presuposiciones sobre la importancia de las 

riquezas. Los Cristianos que repentinamente se vuelven 

confundidos e inciertos sobre las demandas de la vida en el 

reino no están a menudo tanto experimentando una batalla 

intelectual sino una batalla espiritual. La luz del evangelio no 



 
 

viene sobre quienes sus lealtades están divididas. Como 

Jesús una vez lo observó, “El que quiera hacer la voluntad de 

Dios, conocerá si la doctrina es de Dios, o si yo hablo por mi 

propia mente” (Jn.7:17). Santiago habla mucho de la misma 

cosa en las exportaciones prácticas de su epístola muy 

punzante: “Pero pida con fe, no dudando nada; porque el 

que duda es semejante a la onda del mar, que es arrastrada 

por el viento y echada de una parte a otra. No piense, pues, 

quien tal haga, que recibirá cosa alguna del Señor. El hombre 

de doble ánimo es inconstante en todos sus caminos” 

(Stg.1:6-8). 

Las bendiciones del reino de Dios no son repartidas 

sobre la base de porcentajes — muchas bendiciones para 

muchas buenas obras. Con Jesús es o todo o nada. O damos 

todo y recibimos todo, o titubeamos y vacilamos y 

obtenemos nada. Aquellos que exitosamente enfocan el reino 

de los cielos deben aprender el poder y disciplina de elegir 

“la buena parte” (Luc.10:42), la “cosa correcta” (Fil.3:13), 

andando en el camino “estrecho” (Mat.7:13). Esta lección es 

bien expresada en las palabras de un cántico familiar: 

“Porque nunca probaremos los deleites de Su amor hasta que 

pongamos todo sobre el altar; porque la gracia que Él 

muestra y el gozo que Él derrama es para aquellos que 

confiarán y obedecerán”. 

 



 

    

Uno de los hechos menos observados sobre los Fariseos 

es que ellos eran “avaros” (Lucas 16:14) “amadores del 

dinero” —NASV). Jesús relaciona la parábola del 

mayordomo infiel para su beneficio, pero ellos se burlaron al 

final de su lección. No puede ser de ninguna sorpresa 

entonces, que un sermón que estuvo en gran medida dirigido 

a las formas torcidas y corruptas de la mente Farisea debiera 

contener una advertencia dura sobre los peligros de un 

excesivo afecto por las cosas. La codicia es sutil. Es una clase 

de cáncer espiritual que parece acomodarse muy fácilmente 

con grandes muestras de piedad. No tiene la fealdad abierta 

de una inmoralidad flagrante, sin embargo, esta 

“mundanalidad respetable” por su sutileza, se hace más 

peligrosa. 

“Ninguno puede servir a dos señores...” (Mat.6:24). 

Para mostrar la imposibilidad de intentar dividir la 

diferencia entre Dios y el mundo, Jesús emplea la ilustración 

de un hombre intentando servir a dos amos. La fortaleza de 

su lenguaje será mejor sentida si reconocemos que la palabra 

que traduce “siervo” viene de la palabra Griega douleuein, la 

cual significa “ser esclavo de”. La palabra que traduce “amo” 

es kurios (a menudo traducida como “Señor”) lo cual sugiere 

total propiedad y control. Un hombre simplemente no podía 



 
 

ser esclavo de dos amos, ambos demandando de él un total 

servicio. El esfuerzo resultaría en satisfacer a ninguno de los 

dos y hacer la vida de un esclavo más que miserable. Él 

finalmente sería forzado por una situación imposible e 

intolerable para resolver su miseria al elegir entre los dos. 

“Mammon” viene de una palabra Aramea común que 

significa riqueza. Es a menudo usada aquí y en Lucas 16:9, 

11, 13. Aunque es en una medida personificada por Jesús, no 

hay pruebas para su existencia de una deidad Siria por ese 

nombre en los tiempos del Nuevo Testamento. El contexto 

indica que el Señor ésta simplemente dirigiéndose al amor 

del dinero como un rival del verdadero compromiso con 

Dios. En Lucas, la expresión “riquezas injustas” (Luc.16:9, 11) 

es usada, probablemente significando no tanto que hay algo 

intrínsecamente malo sobre las riquezas sino que el dinero y 

las posesiones materiales habían sido atendidas muy 

frecuentemente a menudo con afectos y conductas impías. 

No hay tal cosa como una pequeña codicia. El amor por 

las cosas no tolera rivales y Dios finalmente será forzado a 

salir de nuestras vidas (1 Jn.2:15-17). Por esta razón, el dinero 

se convierte muy peligroso para entretener en nuestro 

corazón por cualquier fascinación con la riqueza de este 

mundo. El Materialismo tiene un apetito voraz y muy pronto 

consumirá la personalidad que le abre sus puertas. Sin 

embargo, cuando este finalmente gobierna sin límites, no 

traerá paz ni satisfacción — Ninguna felicidad duradera. 



 

Dios también desea tenernos exclusivamente para Sí mismo, 

pero para nuestro beneficio, no el Suyo. El dinero nos 

consumirá. El dinero nos llenará. Los hombres quienes han 

sido hechos para Dios no conocerán la paz separados de Él. 

        El mundo Greco-Romano en el que el evangelio 

primeramente vino era un mundo donde los hombres no 

fueron llamados a elegir entre dioses, sino a buscar servir a 

tantos como sea posible. Hubo siempre un lugar en el 

Partenón Romano para otro dios u otro culto misterioso, y 

los hombres estaban más interesados en servir a pocos dioses 

que servir a muchos (Hech.17:22-23). Ninguna de las 

deidades realizaba algún reclamo exclusivo sobre las vidas y 

los reclamos consistían en más ritos que en asuntos morales. 

La única religión excesivamente diferente de las 

religiones del mundo antiguo fue la religión de los Judíos. El 

Dios de Abraham, Isaac y Jacob estuvo implacablemente en 

guerra contra todas las demás deidades, no tolerando ningún 

rival, y demandando la absoluta lealtad (Exo.20:3-4; Deut.6:4-

5). Y fue a este espíritu y a este desafío para realizar una 

elección radical e inequívoca que Jesús enfatizó en toda Su 

enseñanza y especialmente aquí en el Sermón del Monte. 

No debiera sorprendernos que el Dios “que hizo el 

mundo y todo lo que en el hay” debiera demandar el primer 

lugar en nuestras vidas. ¿Qué otro lugar pudiera Aquel por 

quien respiramos concebiblemente requerir? Está más allá de 

toda creencia que el verdadero y santo Dios toleraría El 



 
 

mismo el ser colocado en nuestros corazones meramente por 

debajo de las riquezas inertes del mundo. Aun nuestras 

propias familias no deber volverse rivales frente a Él 

(Mat.10:37) y más significativo que todo, aun nuestras 

propias vidas (Luc.14:26). 

Mammon dejará de atraernos tan perniciosamente hasta 

que finalmente reconozcamos que las riquezas no tienen un 

poder o realidad independiente — Y aun las riquezas 

mismas, como todo en la creación, son finalmente trazables 

al grande y santo Dios. Él es el Único quien nos “da todas las 

cosas en abundancia para que las disfrutemos” (1 Tim.6:17) y 

nos da “tiempos fructíferos, llenando de sustento y alegría 

nuestros corazones” (Hech.14:17). Él es mucho más que eso. 

Él es quien otorga “Toda buena dádiva y todo don perfecto” 

(Stg.1:17). En Cristo, “habita corporalmente toda la plenitud 

de la Deidad” (Col.2:9-10). Nuestra fascinación con el dinero 

es sólo otro caso donde necesitamos evitar la necedad de los 

antiguos Gentiles quienes “cambiaron la verdad de Dios por 

la mentira, honrando y dando culto a las criaturas antes que 

al Creador, el cual es bendito por los siglos” (Rom.1:25). 

 

 



 

 

    

La ansiedad sobre las cosas y circunstancias es una 

debilidad que nos sonreímos a menudo de ella. Su naturaleza 

es tal que — practicarla parece un ejercicio sumamente 

humano. Pero Jesús no trató con la ansiedad con ligereza. La 

preocupación es vista desde la perspectiva divina como una 

sutil pero verdadera forma de mundanalidad y el Señor la 

trata bajo un encabezado del Materialismo. Algunas 

personas aspiran a tener riquezas, mientras otras viven bajo 

el terror de la pobreza. Ambos grupos están igualmente 

ocupados con las cosas. En Mateo 6:25-34, Jesús advierte a 

Sus Discípulos que la ansiedad por las cosas representa una 

grande amenaza a la devoción nacida del corazón hacia Dios 

como la codicia (observe Luc.12:13-31 donde el Señor 

nuevamente asocia a las dos). Este es un hecho con el que 

muchos de nosotros hemos sido muy lentos en tratar. Nos 

hemos acostumbrado todos a estar tan confortables con 

períodos regulares de histeria sobre algunas futuras 

sospechadas privaciones. Nuestros temores, como así mismo 

también nuestras pasiones, hemos permitido que nos 

consuman nuestras energías, nos dominen nuestras vidas y 

nos roben nuestros corazones. A Satanás le importa poco si 

somos consumidos con la avaricia u obsesionados por la 



 
 

preocupación mientras nuestras mentes sean establecidas 

sobre las cosas en lugar que sobre Dios. Las consecuencias de 

tal ansiedad mundana no es únicamente espiritualmente 

lamentable sino puede ser también fatal. 

“Por tanto os digo: No os afanéis por vuestra vida, qué 

habéis de comer o qué habéis de beber” (Mat.6:25). Tres 

veces en esta sección del Sermón, Jesús ordena a Sus oyentes 

a no estar afanados y preocupados sobre las cosas requeridas 

para sustentar esta vida presente — comida, bebida y 

vestuario (Mat.6:25, 31, 34). Su advertencia, hecha tanto más 

urgente por medio de la repetición, está diseñada para 

alertarnos del verdadero peligro que una excesiva 

preocupación por las cosas “necesarias de la vida” nos 

depara. La expresión “Por tanto” en el versículo 15 deja claro 

que Él continúa tratando con el tema de Dios Versus Las 

Cosas, y que las siguientes instrucciones descansan sobre la 

verdad que los hombres no pueden servir a Dios 

aceptablemente con un corazón dividido (Mat.6:24). Por esta 

razón, se vuelve más interesante observar que la palabra 

Griega (merimnate) que traduce “No os afanéis” (“no se 

preocupen” KJV) viene de la raíz (meridzo) que sugiere ser 

atraído en dos diferentes direcciones; distraído; y por lo 

tanto, ansioso, tribulado. Lucas usa la misma palabra para 

decir que describir la declaración del Señor sobre el estado 

mental de Marta cuando ella estaba muy afanada con sus 

deberes en la cocina (Luc.10:41), Y Mateo la usa cuando 

registra la explicación del Señor de la semilla que fue 



 

sembrada entre espinos en la parábola del Sembrador para 

describir aquellos cuyas vidas han sido ahogados “por el 

afán [merimna] de este siglo” (Mat.13:22). Dios y su voluntad 

son inevitablemente expulsados del corazón de aquellos que 

viven en constante temor pensando que pueden en cualquier 

momento ser privados de las necesidades de la vida. 

Sin embargo, debemos entender que, al igual que Sus 

advertencias sobre el almacenar los bienes de este mundo, 

Jesús desea por medio de Su prohibición de la ansiedad 

levantar la pregunta sobre dónde finalmente va a ser 

colocada la confianza de uno y no prohibir los esfuerzos para 

ganarse la vida. Trabajar como un medio para obtener las 

cosas necesarias de la vida no sólo es aceptable por las 

Escrituras, es un mandamiento (Efe.4:28), y la holgazanería 

no es tratada con complacencia (Prov.6:6-11; 24:30-43; 

Eccl.4:5). No hay nada espiritual en la indolencia. “Si alguien 

no quiere trabajar,” escribió Pablo, “que tampoco coma” (2 

Tes.3:10). Esta advertencia, entonces, no está dirigida a la 

inquietud reflexiva de un marido o padre que busca proveer 

para las necesidades futuras de su familia (1 Tim.5:8; 2 

Cor.12:14). No está dirigida para rechazar la carga del 

cuidado que un Cristiano siente hacia sus hermanos (1 

Cor.12:25; 2 Cor.11:28; Fil.2:20) o por las “cosas del Señor” (1 

Cor.7:32). Lo que el Señor golpea aquí es la inversión de la 

preocupación humana en cómo mantenerse respirando y los 

miedos y temores sin sentido, asociados con ella. 



 
 

Que Jesús está principalmente interesado con la elección 

entre el mundo y el reino es evidente por el completo 

contexto de Su advertencia sobre la preocupación. El 

pensamiento que comienza con “No os afanéis por vuestra 

vida” (v.25) no es completado hasta el versículo 33: “Mas 

buscad primeramente el reino de Dios”. Esta es una clásica 

construcción de “no... pero” que el Señor usa en Juan 6:27 

cuando realiza la misma apelación: “Trabajad, no por la 

comida que perece, sino por la comida que a vida eterna 

permanece” Aquí, como en Mateo, la intención del Gran 

Maestro no es demandar la absoluta abstinencia de una y la 

búsqueda exclusiva de la otra. Él simplemente nos está 

desafiando a decidir que mantendrá el fundamento más alto 

en nuestros corazones —la comida, la bebida y el vestuario o 

la justicia del gobierno del cielo — aquello que perece, o 

aquello que permanece. Dios debe siempre ser el primer 

amor de los que eligen esto último. 

Hasta ahora en Su Sermón, Jesús ha dejado claro que 

podemos perder la eternidad a causa de la avaricia, o 

podemos renunciar al temor ansioso. Dadas las 

consecuencias de ambas, un camino parece difícilmente 

menos reprensible que el otro. 

 



    

En Mateo 6:25 Jesús dirige Sus advertencias sobre la 

ansiedad sin sentido sobre las necesidades de la vida— el 

temor inquietante que Dios no pueda suplir lo que nuestra 

propia fragilidad no puede proveer para nosotros mismos. Él 

continúa Sus advertencias con una serie de argumentos que 

dejan claro que nuestra incesante preocupación sobre las 

necesidades y circunstancias del futuro corren contrarias a la 

misma naturaleza de Dios y Su evangelio, y es 

consecuentemente innecesario, inútil e insidiosamente 

destructivo para nuestra fe (Mat.6:25-30) 

Que los hombres son frágiles y criaturas dependientes no 

es algo que se tenga que argumentar. Si determinamos 

enfrentar la vida por nosotros mismos producirá la causa 

más grande de ansiedad — tanto para el rico como para el 

pobre. El siglo veinte no ha cambiado esto. Tampoco la 

riqueza o los programas gubernamentales son una defensa 

contra la escasez. Las fortunas fallan, los gobiernos fallan, y 

las circunstancias cambian con inquietante regularidad. Los 

favoritos de hoy son los olvidados de mañana. No es por lo 

tanto, ninguna sorpresa que el mundo de los hombres no 

regenerados sea una mezcla de raza temblorosa de miedo y 

temblor. 

  Pero ¿Qué sobre aquellos que son ciudadanos del reino 

de Dios? ¿Es concebible que ellos, también, deben ser 



 
 

atormentados por el mismo miedo implacable por la futura 

calamidad? Y si es así, ¿Qué esto dice sobre la certidumbre 

de las promesas de Dios o la constancia de Su amor? Los 

Cristianos debieran ser las personas más positivas y más 

optimistas sobre la tierra. Y esto no es una mera forma de 

psicologizar — sin fundamento, la pelusa infundada de los 

secularistas que intentan silbar su camino hacia la tumba. El 

Optimismo de los Cristianos descansa sólidamente sobre el 

amor de Dios — un amor ya maravillosamente manifestado 

en el mundo. Jesús habla de algunas de estas evidencias en 

sus argumentos contra la ansiedad. 

      “¿No es la vida más que el alimento, y el cuerpo más 

que el vestido?” (Mat.6:25b). La palabra que traduce “vida” 

(“psuche” a menudo traducida como “alma”) se refiere aquí a 

la vida natural del hombre más bien que a la naturaleza 

espiritual más elevada. Esto es hecho más evidente por el uso 

paralelo del “cuerpo”. El Señor comienza en el nivel del 

fundamento con un argumento desde la creación — un 

argumento de lo mayor a lo menor. El mismo hecho que 

estamos vivos del todo, Él dice, refleja la voluntad divina. 

¿Por qué debiera el Creador darnos vida, únicamente para 

matarnos de hambre? Si Él nos ha dado el don más grande 

de la vida, ¿Por qué Él nos privaría de los dones menores 

para mantenerla? ¿No podemos confiar en Aquel que nos dio 

la vida también nos dará la comida? Nuestras vidas no son 

una casualidad, y su continuación no depende de una 

posibilidad ciega. Hemos sido creados a la imagen de Dios 



 

para los propósitos que Él seguramente hará funcionar por 

Su fiel providencia. ¿Cuál es el problema? Hemos olvidado 

las maravillas de nuestros orígenes, y por lo tanto, hemos 

caído en el escepticismo sobre nuestro futuro. 

   “Mirad las aves del campo” (Mat.6:26). “Considerad 

los lirios del campo” (Mat.6:28-30). En estas dos apelaciones, 

Jesús extrae otra vez sobre la naturaleza de las cosas, pero 

ahora argumenta de lo menor a lo mayor. Miren 

reflexivamente (emblepsate), Él exhorta, en la clase de 

provisión abundante que Dios hace por algunas de Sus 

criaturas más humildes, los pájaros, y preguntarse cuán más 

abundante y pleno ciertamente será Su cuidado por los que 

no únicamente han sido hecho a Su imagen, sino se han 

convertido por Su gracia en algo más notable — Sus hijos. 

Aprendan la lección (katamathete) de los “lirios”, Él continúa. 

Observen como estas flores silvestres desatendidas del 

campo florecen por la pura provisión de Dios — y sin 

embargo, lucen más magníficamente que los vestuarios de 

Salomón en el mejor de sus tiempos. Si Dios cubre con 

semejante belleza a la hierba del campo de corta duración, 

¿Cómo usted supone que Él vestirá a aquellos cuyo destino 

es la eternidad? ¿Por qué, entonces, Jesús pregunta 

convertimos nuestros esfuerzos para ganar las provisiones de 

la vida en semejante batalla agonizante — una batalla que 

termina consumiendo toda nuestra personalidad? Y su 

respuesta es: porque nuestra fe es demasiado pequeña; 

porque tenemos muy poca confianza en Dios (Mat.6:30). 



 
 

“¿Y quién de vosotros podrá, por mucho que se afane, 

añadir a su estatura un codo?” (Mat.6:27). En medio del 

esfuerzo para ayudarnos a ver porque nuestra relación 

especial con Dios debiera darnos grande confianza para el 

futuro, el Señor hace una pregunta calculada para mostrar la 

absoluta absurdidad e inutilidad del estar inquieto sobre las 

cosas de las que no tenemos ningún poder para cambiarlas. 

Necesitamos hacer lo que podemos. Los pájaros son 

incapaces de trabajar en los campos y los lirios ni trabajan ni 

hilan, pero nosotros somos capaces de hacer algunas 

provisiones para nuestras necesidades. Sin embargo, hay 

límites, y no tiene sentido que forcemos nuestras máquinas y 

despojemos nuestros engranajes emocionales cuando hemos 

ido más lejos de lo que podemos ir. Muchas veces, nuestros 

temores son de catástrofes imaginadas, pero aun cuando la 

fuente de temor sea real, no sirve de nada contra las cosas 

que no podemos cambiar y únicamente sirven para 

incapacitarnos de lo bueno que pudiéramos hacer si 

actuáramos de otra manera. Como en el caso de los pájaros y 

los lirios, Dios tendrá cuidado de lo que nosotros no podemos 

cuidar. La pregunta que necesita surgir en medio de nuestra 

ansiedad por el futuro es sugerida en la afirmación triunfante de 

Pablo en Romanos: “Si Dios es por nosotros, ¿quién contra 

nosotros? El que no escatimó a Su propio Hijo, sino que lo entregó 

por todos nosotros, ¿Cómo no nos dará también con él todas las 

cosas?” (Rom.8:31-32). ¿Las personas que son gobernadas por el 

temor ansioso sobre lo que van a comer, beber y vestir, realmente 

creen que Jesús murió por sus pecados? “hombres de poca fe”. 



 

    

Jesús habiendo realizado Su apelación razonada contra 

los temores mundanos, repite con urgencia la advertencia 

con la que Él inició, “No os afanéis...” (Mat.6:3i). Luego, Él 

añade una última observación. 

“Porque los gentiles buscan todas estas cosas” 

(Mat.6:32). Las referencias a los “Gentiles” o a “las naciones” 

en el Sermón del Monte no es tanto para hablar de su raza 

sino de su ignorancia espiritual — aquellos que no conocen a 

Dios. Moviéndose a esta dirección, los apóstoles, Pablo, 

Pedro y Juan, cuando escribieron a los discípulos que no eran 

Judíos, se referían a los incrédulos generalmente como “los 

Gentiles” (1 Cor.5:1; 1 Tes.4:5; 1 Ped.2:12: 4:3; 2 Jn.7; 

Apoc.11:2). 

  Como Él lo había hecho antes (Mat.5:47; 6:7), Jesús 

reprende a Sus oyentes con el no ser mejores en su conducta 

que los paganos. Él no describe a los Gentiles como 

“preocupados” sobre la comida y el vestuario, pero dice que 

ellos buscan estas cosas. Que las dos expresiones significan lo 

mismo es evidenciado por el uso intercambiable en una 

enseñanza similar del Señor en Lucas 12:22, 29. Por ambos 

términos, Jesús no únicamente quiere decir “preocupados” 

sino preocupados en extremo. Los Gentiles en su oscuridad, 



 
 

consideraban su alimento y vestuario como su interés 

supremo. Estas necesidades dominaban y controlaban sus 

vidas. No conociendo nada del bondadoso, y benevolente 

Dios, consideraron la vida como un asunto de casualidad 

ciega o como un destino inalterable. Su ansiedad por las 

cosas fue completamente compatible con su visión del 

mundo. ¿Qué más estaba ahí? Pero que los Cristianos no 

encontrarán más paz mental que los que estaban “sin 

esperanza y sin Dios en el mundo” (Efe.2:12) era inconcebible 

y vergonzoso. 

Hay un sentido en el que todos los hombres, hasta el más 

ateo, son más importantes para el Todopoderoso que los 

pájaros y las flores, pero Jesús no se está dirigiendo sobre 

esto ahora. Él está hablando únicamente a los que son hijos 

de Dios, no meramente en la creación, sino en la redención. Y 

de esta manera, Él está diciendo, “Ustedes son el mismo 

pueblo de Dios, ¿Cómo pueden estar tan ansiosos y 

preocupados en extremo? 

      “La fe” en el reino de Dios es mucho más que un 

principio vago. Es una fuerza activa, y práctica que afecta a 

toda la vida. “Poca fe” es una fe que no ha sido 

cuidadosamente resuelta y aplicada. Los Doce en su relación 

con Jesús es una historia del crecimiento desde una fe muy 

pequeña. Más tempranamente, cuando ellos primeramente le 

siguieron, ellos libre y entusiastamente le confesaron como el 

Cristo, el Hijo de Dios (Jn.1:41, 45, 49), pero es evidente de los 



 

eventos posteriores que la implicación de ese hecho que 

confesaron no lo habían plenamente comprendido. Esto es 

dramáticamente ilustrado por el terror que se apoderó de 

ellos cuando repentinamente una tormenta sobre el Mar de 

Galilea amenazó con volcarles su barco. Ellos habían estado 

con Jesús por más de un año. Habían observado la 

conversión del agua en vino en Caná; Habían visto 

resucitado el hijo de la madre viuda en sus brazos en Naín; 

Habían experimentado la pesca milagrosa de peces en las 

aguas de Capernaum — Si ellos tan sólo hubiesen pensado 

en tales poderes ejercidos por el Señor en medio de la 

tormenta que golpeaba violentamente su barco, esto hubiera 

servido para tranquilizarlos de su creciente pánico. Piense en 

ello. ¡Él que hizo el cielo y la tierra está durmiendo a sus pies 

y ellos sienten miedo de ahogarse! 

Poco después, cuando el Señor simplemente calmó la 

tormenta al simplemente pronunciar la palabra, los Doce se 

asombraron “¿Qué hombre es éste, que aún los vientos y el 

mar le obedecen?” (Mat.8:23-27). Él había sido confesado 

poco antes como —El Hijo de Dios — pero ellos estaban 

todavía aprendiendo lo que esto significó. Y así ocurre con 

nosotros a menudo. Hemos confesado que Él es el Señor de 

gloria, y lo creemos en alguna medida, pero esto no ha 

venido todavía a influenciar nuestro pensamiento sobre la 

totalidad de la vida. Y tal como lo es para nosotros, lo fue 

para ellos. Él debe decir reprobándonos, “hombres de poca fe”. 



 
 

  Pero ¿Por qué es nuestra fe tan pequeña? Esa es una 

buena pregunta. ¿Tan pequeña para consolarnos en tiempos 

de sufrimiento? ¿Tan pequeña para infundirnos valor 

cuando enfrentamos las pruebas? O aún más inquietante 

¿Tan pequeña para salvarnos en el Cielo? ¿Qué tan pequeña 

es esa fe que vive en medio de la ansiedad temerosa de las 

cosas físicas? Debe ser ciertamente muy pequeña, porque 

Jesús una vez dijo a sus austeros discípulos, “si tuviereis fe 

como un grano de mostaza, diréis a este monte: Pásate de 

aquí, y se pasará; y nada os será imposible” (Mat.17:20). El 

interés de nuestro Señor sobre nuestros caminos llenos de 

preocupaciones es definitivo.  

Él no está meramente ofreciendo un consejo prudente; Él 

está dirigiendo un mandamiento sobre el cual nuestra 

relación con el reino de Dios depende. Enfrentar este hecho 

con toda honestidad puede ayudarnos en ocasiones para 

llenarnos de desesperación. Estamos tan inclinados a un 

temor crónico, y por mucho que lleguemos a odiarlo, nuestra 

lucha con nuestros temores parece ser una guerra más larga 

y persistente de desgaste que un compromiso rápido y 

decisivo. 

       Compartimos la angustia del padre sufriente quien con 

dudas trajo a su atormentado hijo a Jesús para sanarlo, 

“Creo; ayuda mi incredulidad” (Mar.9:24). Nos ayudará si 

reconocemos que la libertad del temor a la que Jesús nos 

llama es una lección que debemos dominar con el tiempo, a 



 

través de la práctica perseverante — al recordarnos a 

nosotros mismos una y otra vez de lo que la cruz dice sobre 

la fidelidad invariable del amor de nuestro Padre y al orar 

llevando nuestros pensamientos cargados ante Él (Fil.4:6). 

Finalmente, tal como nuestro hermano Pablo, debemos 

“aprender el secreto” (Fil.4:11-12) y mantenernos en la 

fortaleza indestructible de la paz (Fil.4:7) “No estén ansiosos” 

Él nos dice. En respuesta digamos, “No estaremos ansiosos”. 

¡Sea fuerte y perseverante! ¡Recuerde que la Fe puede crecer!   

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

“Más buscad primeramente el reino de Dios y su 

justicia,” (Mat.6:33a). Esta encomienda es la contra parte 

positiva de las anteriores advertencias de Jesús contra el afán 

desmedido y desmesurado por las cosas (Mat.6:25, 28, 31). 

Ahora por última vez y en la forma más clara el Hijo de Dios 

declara lo que debe ser la pasión que controla a cada 

Cristiano. No hay ninguna sorpresa los que han estado 

escuchando. El sentimiento de ésta pronunciación representa 

el tema dominante del Sermón, un tema que ha surgido 

repetidamente (Mat.5:6, 16, 48; 6:20).  

El verdadero siervo de Dios busca Su reino y Su 

justicia por encima de todo lo demás. Es Dios únicamente 

quien merece y ordena nuestra ambición e interés sin 

reservas. Es en el reino que debíeramos invertir nuestros 

corazones incondicionalmente. Es en Su reino que 

debiéramos expandir nuestras energías sin escatimación. 

Aquí descansa la clave que abre todas las puertas —el tesoro 

que responde a todas las necesidades. 

 “El reino de Dios” en este texto no se refiere a la soberanía 

de Dios en la creación y la historia, sino a Su gobierno 

específico sobre Su pueblo redimido. Además, este no se 



 

refiere tanto a las personas que se someten a este gobierno (la 

Iglesia) sino al reino mismo. Para entender esta pesada 

apelación como un llamado a la absoluta lealtad a la Iglesia 

como una institución sería una trágica equivocación. Este es 

simplemente un llamado para que los hombres tomen la 

voluntad de Dios como el bien supremo. 

Aquellos cuyas especulaciones Milenaristas les provocan 

ver en las palabras de Jesús una referencia a algún reino 

apocalíptico futuro han fallado en observar que el énfasis no 

está sobre lo que Dios traerá en el futuro, sino sobre lo que 

los hombres deben hacer en respuesta a lo que Dios ya ha 

hecho y está haciendo. El Señor está haciendo un llamado al 

deber presente, no para una mera anticipación pasiva. No 

cuestionamos que el “reino” pueda incluir el reinado de Dios 

en Su Hijo desde Su ascensión hasta el día del juicio, pero los 

eventos futuros no parecen ser el principal interés del Señor 

en Mateo 6:33. 

       Debido a que el reino en este pasaje tiene referencia al 

gobierno soberano de Dios sobre Su pueblo, lo que debemos 

“buscar” es la sujeción de nuestras voluntades a la de Él. 

Todo pensamiento debe ser traído “a la obediencia a Cristo” 

(2 Cor.10:5). El énfasis, me parece, no es tanto temporal 

(“busquen el establecimiento del reino”) sino moral 

(“preparen su corazón para recibir el gobierno del Ungido de 

Dios”).  



 
 

       Y ¿Por qué Jesús añade “y Su justicia”? ¿Esto avanza su 

pensamiento o simplemente lo repite? Podía parecer una 

pequeña diferencia entre el reino de Dios y la justicia a la que 

el reino llama a todos los hombres. Pero alguna distinción 

pudiera existir. La “justicia” del Sermón del Monte no es la 

justificación por la fe, a través de la salvación por gracia, lo 

cual está implícito en toda la estructura del Sermón. Tal 

como el contexto lo demuestra, esta “justicia” es la justicia de 

una vida transformada. Es la justicia práctica de un 

verdadero amor por los demás (Mat.5:20-48) y una mente 

individual hacia Dios (Mat.6:1-18).  

El reino del cielo está diseñado para producir no 

únicamente una nueva relación con Dios, sino una nueva y 

transformada vida también. La búsqueda por ese reino no 

será superficial o estrecho. Esta búsqueda afectará 

profundamente cada faceta de nuestras vidas — el 

matrimonio, el hogar, la familia, el empleo, las finanzas, el 

estilo de vida y muchísimas cosas más. El Señor ha dado esta 

instrucción hasta los tuétanos de los huesos. Como John R. 

W. Stott lo sintetiza: “Así como Jesús nos ha llamado en el 

Sermón a una más justicia mayor, un amor más amplio y a 

una piedad más profunda, Él ahora nos llama a una 

ambición más grande” (Christian Counter-Culture, Pág. 169). 

      “....y todas estas cosas os serán añadidas” (Mat.6:33b). 

Aunque llama a Sus discípulos a una aspiración más elevada, 

Jesús no descarta el interés por la comida y el abrigo como 



 

algo sin mérito. Él simplemente nos está diciendo que si 

queremos tener la confianza de “estas cosas” debemos dejar 

de buscarlas completamente y buscar a Dios. Si nos afánanos 

en buscar lo presente, lo perderemos junto con la eternidad. 

Si buscamos el Cielo, la tierra tendrá que ser desechada. No 

podemos orar por nuestro pan diario hasta que primero 

busquemos la gloria de Dios Y Su voluntad aún más 

intensamente. 

 Hay un importante principio involucrado en esta 

relación del pan y el reino. Si nos entregamos absolutamente 

a las cosas, esto servirá para corromper todas las demás 

aspiraciones. Sin embargo, Si buscamos primeramente el 

reino de Dios, todas las otras aspiraciones son mejoradas y 

ennoblecidas porque son siempre hechas para servir a un 

más alto propósito. ¡La vida pudiera parecernos al presente 

con casi una interminable variedad de opciones, pero al final 

hay únicamente una!. O servimos al Cielo o nos servimos a 

nosotros mismos. Esto agota las alternativas. El Sermón del 

Monte es muy claro sobre esto. 

 

 

 

 



    

Muchos comentaristas han encontrado Mateo 7:1-12 un 

pasaje desafiante, difícil para encajar en la estructura del 

resto del Sermón del Monte. Parece a la primera examinación 

consistir de tres párrafos auto independientes sin un tema 

común. Esto ha causado que algunos asuman que estos 

fueron dichos en otras ocasiones y arbitrariamente incluidos 

aquí. Esta es una solución innecesariamente radical que 

únicamente sirve para poner en duda la exactitud de la 

narración de Mateo. 

Lo que estas aparentemente enseñanzas no relacionadas 

pueden tener en común es que proveen algunas advertencias 

para balancear las primeras instrucciones de Jesús. Si es así, 

el tenor de las palabras precautorias finales de Jesús sería 

algo como esto: 

       Nuestro propio entendimiento exacto del reino de 

justicia no debiera producir en nosotros un espíritu de un 

juicio severo y censura hacia los que están teniendo alguna 

batalla con el. Los hombres necesitan que se les ayude ver la 

naturaleza de la verdadera justicia, pero no por un hipócrita 

descuidado y auto suficiente que está más interesado en los 

pecados de los demás que los suyos propios. Si el sermón es 

rigurosamente aplicado primeramente a nosotros mismos, 

encontraremos fácilmente la compasión y la humildad para 

tratar con los pecados de los demás (Mat.7:1-5) 



 

 El compartir el evangelio del reino es una obra 

absolutamente vital, pero necesitamos ser advertidos de no 

malgastar nuestro tiempo sobre aquellos que no tienen 

interés en el. El reino de Dios no debe ser esparcido por un 

fanatismo insensible que es más que un enjuiciamiento duro. 

El hijo del reino debe estar buscando a aquellos cuya actitud 

les hace maduros recibir las buenas nuevas de redención, no 

para que los hombres y mujeres cuyo orgullo les hace 

imposible que oigan y entiendan (Mat.7:6). Y, finalmente, el 

reino no es obtenido a través de esfuerzos heroicos u logros 

meritorios, sino simplemente al desearlo ardientemente. El 

reino es un don del amor de Dios (Mat.7:7-12). 

      “No juzguéis, para que no seáis juzgados” (Mat.7:1-2). 

La palabra Griega krinete, aquí traducida “juzgar” puede 

llevar en Griego e Inglés, una amplia variedad de 

significados desde discernimiento hasta condenación. El 

contexto claramente apunta a esto último. Pero ni el ejercicio 

de un discernimiento juicioso (claramente requerido por 

Mat.7:6, 15-20) ni la existencia de una corte de ley está siendo 

prohibida. Es un espíritu condenatorio inmisericorde lo que 

Jesús está rechazando. Esto es confirmado por el material 

paralelo en Lucas donde la advertencia contra el juzgar a los 

demás es precedida por el mandato positivo de “Sed, pues 

misericordiosos, como también vuestro Padre es 

misericordioso” (Luc. 6:36). En está amonestación, Jesús 

regresa al tema del amor fraternal el cual alcanzó un punto 

culminante en Mateo 5:43-48. En el registro de Lucas del 



 
 

Sermón del Monte, las dos secciones están inmediatamente 

juntas (Luc.6:27-38). El punto de nuestro Señor es que las 

personas están muy necesitadas de misericordia que no 

tienen motivos para estar faltos de misericordia hacia los 

demás. Esta advertencia es la cara opuesta de Su promesa 

anterior para los que muestran misericordia, recibirán 

misericordia (Mat.5:7) y a aquellos que perdonan serán 

perdonados (Mat.6:12). Los que condenan a los demás sin 

compasión o interés redentivo pueden esperar el mismo trato 

en manos de Dios —una perspectiva escalofriante. 

“¿Y por qué miras la paja que está en el ojo de tu 

hermano, pero no hechas de ver la viga que está en tu 

propio ojo?” (Mat.7:3-5). Debido a la clase de juicio bajo 

consideración que es sin amor y egoísmo, este a menudo va 

acompañado por la hipocresía. Por esta razón, Jesús pinta el 

cuadro patéticamente humorístico de un hombre intentando 

extraer una paja del ojo de otra persona mientras una viga 

sobresale en su propio ojo. Espiritualmente hablando, hay 

demasiados cirujanos ciegos quienes ejercen grandemente 

esfuerzos sobre las faltas de los demás mientras se vuelven 

inconscientes de la enormidad de las suyas propias. 

Afortunadamente, una cuidadosa atención a nuestras 

propias faltas tiene el resultado de prepararnos con la 

suficiente humildad para tratar paciente y hábilmente con los 

pecados de los demás (Gal.6:1-3; Tito 3:2-3). 

La mayor dificultad que se otorga a este juego muy 



 

familiar de versículos es la idea popular que estos 

prácticamente prohíben toda represión, sin importar los 

motivos. El contexto más amplio del Nuevo Testamento hace 

este entendimiento imposible. La enseñanza de Jesús 

contiene mucha represión (por ejemplo, Mat. 23 y el presente 

texto), sin embargo, esta enseñanza nunca fue áspera o 

censuratoria. Tal como el Señor observó, “Porque no envió 

Dios a su Hijo al mundo para condenar al mundo, sino para 

que el mundo sea salvo por el” (Jn.3:17). Y esa es la clave. No 

es la amorosa y redentiva represión el que el Señor rechaza 

aquí, sino los ataques faltos de amor que sirven únicamente 

para alimentar el ego del “juez”. 

El evangelio de la gracia no puede ser predicado sin 

hombres que convenzan del pecado (Jn.16:8) y realicen un 

llamado a un cambio del corazón (Luc.24:47; Hech.2:38; 3:19; 

17:30). Aun las almas del pueblo redimido de Dios no pueden 

estar seguras sin amonestar al desordenado (1 Tes.5:14) y 

buscar convertir “al pecador del error de su camino” (Stg.5:19-

20). Pero tal corrección es ofrecida en un amor redentivo, no 

como el vehículo del orgullo y el enojo. La justicia del reino 

advierte, pero no ataca.  

Los ciudadanos del reino de Dios, luchando con sus 

pecados y acosados por la debilidad, necesitan un hermano — 

no un “juez”. En todos nuestros tratos con los demás, 

necesitamos recordar que no somos agentes del juicio del Señor, 

sino de Su salvación. La venganza pertenece al Señor. Nuestra 

tarea es buscar y salvar al perdido.



    

“No deís lo santo a los perros, ni echéis vuestras perlas 

delante de los cerdos,” (Mat.7:6). Dado el énfasis en los 

versos anteriores sobre la compasión hacia las faltas de los 

demás, el lenguaje del Señor aquí puede parecer un poco 

alarmante. No es como se piensa que Jesús nunca usó 

metáforas fuertes para describir la actitud espiritual de 

ciertas personas. Él se refirió a Herodes Antipas como “Id, y 

decid a aquella zorra” (Luc.13:32) y a los Fariseos como 

“¡Serpientes, generación de víboras!” (Mat.23:33). Pero este 

pasaje difiere. A ningún grupo específico de hombres se está 

dirigiendo como “perros” y “cerdos” o se usa el término para 

referirse a los Gentiles o a cierta clase de pecadores 

extraordinariamente reprensibles. Estas expresiones son 

simplemente figuras en declaraciones proverbiales de 

acuerdo la forma de 2 Pedro 2:22. Ambos proverbios ilustran 

la inutilidad de intentar ofrecer algo de gran valor a alguien 

incapaz de apreciarlo. ¿Qué es lo santo?” Esta expresión se 

refiere a los sacrificios del Antiguo Testamento de los cuales 

únicamente los sacerdotes podían comer (Exo.29:33; Lev.2:3). 

El significado especial de esta comida sagrada es que sería 

completamente perdida si era lanzada a un perro callejero 

(pero no de los perrillos que comen migajas de la mesa de 

sus amos referidos en Mateo 15:26-27), cuyo animal 

simplemente se la tragaría sin saborearla como una simple 

pieza de desperdicio podrido. En una forma similar, es inútil 



 

tratar de enseñar a los cerdos el valor especial de las perlas a 

las cuales cualquier cerdo egoísta felizmente pisaría bajo sus 

pies para volver su pisada una más repulsiva a su paso. 

Ninguna gratitud para tal generosidad debiera ser esperada 

de estas fuentes. Su repuesta pudiera ser más que 

indiferente; podría aun ser violenta. 

¿Cómo encajan estos proverbios en el contexto de las 

primeras palabras de Jesús sobre los juicios duros? Ellos 

proveen de un balance importante. Aun los hombres falibles 

y pecadores están mal preparados para sentarse al emitir 

juicios severos sobre sus semejantes, por lo tanto, no se 

espera que ellos consideren a los hombres con una 

credulidad ingenua. Al enviar a los Doce a enseñar, Jesús 

advirtió, “sed, pues, prudentes como las serpientes, y sencillos 

como palomas” (Mat.10:16). La advertencia del Señor no fue 

cínica, únicamente prudente. Él quiere que Sus discípulos no 

sean dañados en su relación con los demás, pero al mismo 

tiempo, reconozcan que todos los hombres “no tienen fe” y 

algunos serían agitados a la animosidad por el evangelio. 

       ¿Qué aplicación el Señor planea hacer para nosotros de 

estos proverbios que parecen casi salirse fuera del contexto? 

Guelich cree que estas palabras son de advertencia a los 

discípulos contra la apostasía y la consecuente pérdida de lo 

que es santo y precioso (The Sermon on the Mount, Págs. 355-

356). Esto parece poco probable, ya que a los mismos 

discípulos se les está llamando a no ofrecer cosas santas a los 



 
 

indiferentes. Es mucho más probable que Jesús está 

advirtiendo a Sus seguidores a no presionar el evangelio 

sobre los oyentes indiferentes. Sus palabras no tienen la 

intención de ser desdeñosas y menospreciativas y no deben 

aplicarse a los incrédulos como una clase, sino aquellos cuyo 

espíritu los hace incapaces de comprender el evangelio 

(Rom.8:7; 1 Cor.2:14).  

        Más tarde, Él da tanto el mismo consejo a los Doce, 

exhortándolos a predicar a “los dignos”, pero no gastar su 

tiempo con los que no escucharán (Mat.10:11-14). Tan 

desagradable como pueda ser, hay algunas personas para 

quienes no importa cuán pacientemente se les enseñe, 

simplemente no tendrán “oídos para oír” (Mat.11:15; 13:13-

14). 

Hay una importante lección para ser aprendida por 

nosotros en todo esto. Podemos tener una añoranza especial 

para enseñar y convertir a Cristo a cierta persona o grupo de 

personas. Puede ser un ser amado o un amigo especial, o aun 

una clase especial o nación de personas. No hay nada de 

malo con semejante deseo profundo por la salvación de los 

demás, pero no debemos cegarnos a su falta de interés e 

indiferencia y gastar nuestros esfuerzos que serían mejor 

invertidos en corazones más receptivos. 

 La paciencia es buena, pero no debemos estar siempre 

bombardeando en un hoyo aparentemente seco. Otros 

corazones están deseando oír. Estos necesitan ser buscados. Es 



 

una cosa desgarradora el ser testigo a diario del estado 

perdido de nuestros propios hijos, padres, esposa, marido, o 

amigos. ¿Qué vamos a ser cuando a aquellos que amamos 

son tan indiferentes? El Señor está diciéndonos, “Ve y enseña 

a alguien más que tus hijos, a alguien más que tu madre o 

padre”. Pablo tuvo está amarga experiencia. 

 Él amó a su nación con una pasión absoluta (Rom.9:1-3), 

pero ellos no tuvieron “oídos para oír” ¿Qué podía hacer él? 

Aunque todavía oraba por sus hermanos en la carne 

(Rom.10; 1), él volvió sus energías hacia aquellos cuyos 

corazones fueron más receptivos, los Gentiles (Hech.13:46-48; 

19:6). Los gentiles no eran “su clase de personas”. Los 

Gentiles eran de una clase de personas moralmente 

corruptas, degradadas, idólatras; pero estuvieron dispuestos 

a escuchar y a aprender. 

Cuando las personas en nuestra propia comunidad, los 

cercanos a nosotros, no responden positivamente al 

evangelio, necesitamos buscar en otras comunidades, a otras 

personas, y predicarles. El evangelio, y el tiempo, son tan 

preciosos como para gastarlos en aquellos que no les importa 

oír. Lo mismo puede ser dicho de predicadores que trabajan 

año tras año con Iglesias que no muestran ningún interés en 

crecer en Cristo o cumplir con la gran obra ordenada por 

Cristo. Estos predicadores necesitan abandonar estos surcos 

del campo sin esperanza y unirse a trabajar con discípulos, 

que están abiertos y dispuestos a aprender y crecer.    



 

    

“Pedid, y se os dará...” (Mat.7:7). Hay algo 

poderosamente reconfortante en esta sección final (Mat.7:7-

21) sobre el cuerpo central del gran Sermón de nuestro Señor, 

pero que es susceptible a un serio mal entendimiento. Está 

invitación de Jesús es tan memorable en sí misma, tan 

fácilmente trasportada en el corazón como un mágico 

aseguramiento y a menudo vista como la lámpara de 

Aladino de todo deseo humano —la garantía que si pedimos 

por ello, Dios lo concederá. Esto no es el caso, y únicamente 

al colocar esta promesa por encima del contexto pudiera tal 

concepto ser sostenido. 

¿Por qué Jesús cierra Su discusión del Reino de la 

justicia con estas palabras con un fuerte ánimo? Si Mateo 7:1-

5 está dirigido a aquellos inclinados a convertirse al reino 

entre los fariseos, está sección está dirigida a un número 

mucho mayor que podrían desesperarse ante las demandas 

del amor. En su debilidad e indignidad, ellos ven las altas 

normas del reino como inalcanzables. El Señor deja ahora 

claro que es únicamente a corazones que añoran por largo 

tiempo por una necesidad desesperada que el reino de los 

cielos llegue a ellos. No es un reino para los que lo merecen, 

sino para los que lo desean — un reino por el cual pedir.  



 

“Porque todo aquel que pide, recibe.” (Mat.7:8). 

Cualquier persona puede ser ordenada pedirlo, y cualquiera 

puede tener la bendición si lo busca, no hay duda de las 

palabras de Jesús que Dios lo concederá. Hay absoluta 

confianza sobre esto. Seis veces en dos versículos, Jesús lo 

dice así. Pero ¿Está promesa aplica a cualquiera sin 

condiciones? y ¿No hay límites sobre lo que uno pudiera 

pedir? 

Desde un contexto más amplio del Sermón, es evidente 

que “cualquiera” en la expresión de Jesús no puede ser 

universal. Él ya había advertido que ni el hipócrita que se 

auto justifica ni el ritualista obstinado recibirá alguna 

recompensa del Padre (Mat.6:1, 7). Tal como ciertamente 

queda excluido el hombre de doble ánimo cuya oración y 

búsqueda es esporádica, insegura y no completamente 

comprometida (Mat.6:22-24; Stg.1:5-8). El “cualquiera” de 

esta promesa claramente tiene referencia al hombre de 

espíritu humilde y de corazón puro de las bienaventuranzas 

(Mat.5:3-12). Hay un pasaje similar en Jeremías: “Entonces 

me invocaréis, y vendréis y oraréis a mí, y yo os oiré; y me 

buscaréis y me hallaréis, porque me buscaréis de todo vuestro 

corazón” (Jer.29:12- 13). 

       El objeto por el cual pedir, buscar y llamar es dejado sin 

ser declarado en nuestro texto. ¿Significa esto que cualquier 

solicitud que es verdadera y sinceramente hecha por los 

ciudadanos del reino será concedida? ¿Hay algunos límites 



 
 

aquí? Nos ayudará a entender que el verdadero impulso de 

este pasaje si recordamos el tema central de este sermón. 

Como un tema permanente e invariable, la exposición de 

Jesús sobre la naturaleza y última dignidad del reino de Dios 

ha ligado a lo largo de todos los versículos de Mateo 5 y 6, y 

aquí en este pasaje, alcanza un grado final. El reino descrito y 

ensalzado se ofrece a todo corazón humilde y contrito. Así 

que esta petición no es sólo cualquier solicitud que el Señor 

invita a Sus oyentes a realizar con confianza, sino una 

petición por las bendiciones del reino de los cielos. Aunque 

la oración es tratada en el sermón, no es tratada por su 

propio motivo únicamente, sino para ilustrar la vida 

totalmente consiente de Dios y la importancia de santificar a 

Dios y Su voluntad por encima de todo lo demás (Mat.6:5-

15). Apoyo para este entendimiento es encontrado en el 

registro paralelo de Lucas sobre la misma enseñanza donde 

la expresión “el Espíritu Santo” remplaza a las palabras 

“buenas dádivas” que el Padre dará a “los que le pidan” 

(Mat.7:11). Dios conoce que tenemos necesidades físicas en la 

vida (Mat.6:32) y nos motiva a orar por ellas (Mat.6:11), pero 

estas cosas no son los verdaderos tesoros sobre los cuales ha 

sido cargado este sermón. Las “buenas dádivas” de este 

versículo son espirituales. 

“¿Qué hombre hay de vosotros, que si su hijo le pide 

pan, le dará una piedra? ... ¿cuánto más vuestro Padre que 

está en los cielos dará buenas cosas a los que le pidan?” 

(Mat.7: 9, 11). La base de nuestra confianza en buscar el reino 



 

de los cielos descansa sobre el deseo y la habilidad de Dios 

para dar “buenas cosas” a Sus hijos. Algunas de nuestras 

oraciones no pueden recibir una respuesta positiva debido a 

que nuestro Padre en Su gracia y sabiduría conoce que estas 

“cosas” no serán “buenas” Pero nuestro deseo por el “pan 

del cielo” reunirá nuestras necesidades. El “reino de Dios... 

es justicia, paz y gozo en el Espíritu Santo” (Rom.14:17).  

Son buenas sin “calificativo”, y es la voluntad de Dios 

concederlas a cualquiera que las busca con todo su corazón. 

Y tan lejos como nuestras otras añoranzas puedan ir, hay una 

gran seguridad, en saber que, si en nuestra inocencia y 

genuinidad de espíritu (“pues no hemos de pedir como 

conviene”; Rom.8:26), pedimos una piedra en lugar de pan, 

nuestro Padre no nos la otorgará.  

El pensamiento de ser capaz de pedir a Dios algo con la 

absoluta confianza de recibirlo es un pensamiento 

verdaderamente estremecedor. Alec Motyer lo expresó bien: 

“Si fuere el caso que cualquier cosa que pedimos, Dios 

estaría comprometido a dar, entonces yo nunca me atrevería 

a pedirle nuevamente, porque no tendría la suficiente 

confianza en mi propia sabiduría para pedirle a Dios por 

algo” (Citado por John R. W. Stott en Christian Counter-

Culture, Pág. 187). Hay pocos de nosotros que no hayan 

vivido lo suficiente para agradecer a nuestro Padre celestial 

por las oraciones que quedaron sin respuesta.



 

 

 

   

“Así que, todas las cosas que queréis que los hombres 

hagan con vosotros, así también haced vosotros con ellos; 

porque esto es la ley y los profetas” Es apropiado que 

pongamos alguna atención especial a Mateo 7:12, por 

ninguna otra razón que porque es uno de los mejores 

versículos en la Biblia, y, tristemente, muy poco practicado 

por los que lo conocen. 

La “regla de oro” ha venido a ser identificada como una 

forma única con las palabras de Jesús, pero el Señor aquí la 

describe como estando en el mismo corazón de “la Ley y los 

Profetas” (observe Romanos 13:9-10). Tan memorable como 

es, este pasaje no forja ningún nuevo fundamento ético, sino 

simplemente es una reafirmación de Levítico 19:18: “No te 

vengarás, ni guardarás rencor a los hijos de tu pueblo, sino 

amarás a tu prójimo como a ti mismo”. Pero si el 

mandamiento de hacer con los demás lo que quisiera que 

ellos hagan con usted no es único con Jesús, hay ciertamente 

una intensidad especial que Él coloca sobre la expresión a 

través del ejemplo convincente de su propio amor: “Un 

mandamiento nuevo os doy: Que os améis unos a otros; 

como yo os he amado” (Juan 13:34). 



 

       Quizás la primera cosa que necesita ser observada sobre 

la “regla de oro” es que esta nos obliga a tratar con los demás 

al comenzar con nosotros mismos. No debemos determinar 

nuestro trato hacia los demás al mirarles y preguntarnos lo 

que ellos merecen, sino al comenzar con nosotros mismos y 

preguntarnos lo que ellos quieren y necesitan de nosotros. Los 

hijos de Dios deben inspirarse en un interés innato de interés 

propio, para tratar a los demás gentil y redentivamente. 

¿Cómo, debiéramos preguntarnos, quisiéramos ser tratados, 

si estuviéramos en las mismas circunstancias en las que 

ahora se encuentran nuestro prójimo? ¡Cuán bien esta simple 

regla de conducta corta nuestras inclinaciones a auto 

justificarnos! Repentinamente, para el corazón humilde, el 

camino se vuelve notablemente más claro. 

Pero si esto es así, ¿Por qué es que más personas no 

practican este principio que tan obviamente revolucionaría 

todo el mundo? Básicamente, ¡porque muchas personas son 

egoístas y están centradas en sí mismas! Todo esfuerzo por 

alterar a los hombres al educarlos en la “regla de oro” falla 

porque los recipientes de este esfuerzo restringido continúan 

siendo esencialmente egoístas. Únicamente cuando esa 

antigua forma de egoísmo se rompe, los hombres quedan 

libres para tratar a sus semejantes en la forma que ellos 

mismos desean ser tratados. 

        ¿Cómo entonces los hombres son libertados de sus 

egoísmos básicos y libres para ver a los demás como se ven a 



 
 

sí mismos? Al ver primeramente a Dios. Nuestra fascinación 

con el ego puede únicamente finalizar cuando nos 

convertimos fascinados con Dios. ¿No es este el más grande 

mandamiento de todos: “Amarás al Señor tu Dios con todo 

tu corazón, y con toda tu alma, y con toda tu mente” 

(Mat.22:36-39)?.  

Cuando un absoluto amor por Dios ha lanzado de 

nosotros un amor absoluto por nosotros mismos, estaremos 

en libertad para amor a los demás, como nos amamos a 

nosotros mismos. Mientras esto no ocurra, la clase de amor 

arrogante por sí mismo, que impulsa a la mayoría de los 

hombres evitará el ser capaces de ver los intereses de los 

demás en la misma forma que vemos los nuestros. Lo que 

esto nos dice, es que únicamente Dios puede liberarnos de 

nosotros mismos y capacitarnos para amar a los demás en 

forma no egoísta. “Nosotros le amamos a él, porque él nos 

amó primero” (1 Jn.4:19). Esta es la precisa razón por la que 

ningún hombre quien no ha mirado el rostro del santo y 

amante Dios y doblado sus rodillas en humilde gratitud 

puede practicar jamás la regla que es de oro. 

Este mismo hecho muy probablemente explica porque 

Jesús levanta nuevamente el asunto de amar al prójimo en el 

contexto de Mateo 7. Esto puede ayudarnos a entender la 

expresión “Así que” de nuestro texto. Martyn Lloyd-Jones 

cree que Mateo 7:12 es un retorno al tema de juzgar a otros, y 

esto puede ciertamente ser así, pero es difícil tratar a Mateo 



 

7:6-11 como simplemente un paréntesis. Parece más probable 

que el Señor está fundamentando Sus instrucciones sobre el 

trato hacia el prójimo basado sobre el trato generoso de Dios 

hacia Sus hijos (Mat.7:9-11).  

La misericordia y generosidad de nuestro Padre hacia 

nosotros no ha sido lo que merecíamos, sino lo que 

desesperadamente necesitábamos. Seguramente, entonces, 

aquellos que han recibido semejante gracia son llamados a 

tratar a los demás, no sobre la base de lo que merecen, sino 

sobre lo que ellos necesitan. De igual manera, Jesús cierra el 

corazón de Su sermón como él lo había empezado — con una 

apelación para una verdadera justicia que se revela así 

misma en un amor desinteresado en los hombres, un amor 

que se apoya sólidamente el amor misericordioso de Dios 

por nosotros. 

  



 

 

   

El cuerpo del gran discurso de nuestro Señor en la 

montaña es inequívocamente concluido con Mateo 7:12. La 

naturaleza radical y no convencional del Reino, sus 

ciudadanos y su justicia ha sido clara y poderosamente 

trazado (Mat.5:3-7:12). Los versículos restantes del sermón 

(Mat.7:13-27) contienen la apelación del Señor para el 

compromiso de Sus oyentes. 

Este extraordinario discurso espiritual, que define a 

toda verdadera predicación del evangelio, no estaba 

meramente destinado a informar, sino a persuadir. El sermón 

del Monte habla a la voluntad como también al 

entendimiento. Es un llamado a la elección radical. Y el buen 

Predicador no tiene la intención de que escapemos o de Jesús 

o de Su Mensaje. Jesús está diciendo en efecto: “Mi Sermón 

termina aquí. Ahora, ustedes deben decidir que harán con él. 

Considérenlo cuidadosamente. Elijan Sabiamente. La Vida y 

la muerte están en la dirección que tomen”. 

Lo que es obvio en todo esto, es el hecho que, No 

obstante, a pesar de todo el poder de Dios, los hombres 

pueden rechazar Su voluntad. Su larga y ardua obra 

redentiva finalmente termina no en un irresistible edicto 

(Hech.7:51; Heb.10:29) sino en una sincera invitación 



 

(Mat.11:28-30). El hombre no es un robot. Su voluntad, por el 

diseño de Dios, es un sacrosanto. Jesús puede cortejar, pero 

él no puede obligar. De manera que, Él nos enseña 

pacientemente, y luego, nos suplica con urgencia. 

Al realizar su apelación al cierre, el Señor habla de 

únicamente dos alternativas: dos puertas, dos clases de fruto, 

dos fundamentos. La elección puede ser difícil, pero no 

compleja. Debemos decidir entre el camino de la sumisión y 

la confianza y el camino del rechazo y la rebelión. Él exhorta 

a Sus oyentes a elegir entre estas alternativas, considerando 

no únicamente sus demandas sino sus consecuencias. ¿A 

dónde este camino me llevará? ¿Qué clase de fruto este árbol 

producirá? ¿Soportará esta casa hasta la última tormenta? 

Las exhortaciones de esta última sección del Sermón 

pueden ser divididas en tres unidades (Mat.7:13-14; 15-23; 

24-27). Entre las dos amonestaciones para elegir sabiamente, 

hay una advertencia en medio de ellas sobre el peligro para 

la sabia elección presentada por los falsos maestros. 

El Camino Estrecho 

“Entrad por la puerta estrecha; porque ancha es la puerta, y 

espacioso el camino que lleva a la perdición, y muchos son 

los que entran por ella; porque estrecha es la puerta, y 

angosto el camino que lleva a la vida, y pocos son los que la 

hallan” (Mat.7:13-14). Aquí Jesús abiertamente exhorta a Sus 

oyentes a elegir el camino que es difícil y restringido y 



 
 

rechazar el curso que es más fácil y cómodo. Él aun deja claro 

que el camino por delante es tan implacablemente 

demandante como la puerta por la que se ingresa. Y más que 

eso, puede resultar en ocasiones un camino solitario debido a 

que la mayoría de los hombres no lo encontrarán de su 

agrado. La notablemente honesta invitación del Señor al 

reino, vuelve las apelaciones carnales y las promesas 

endulzadas de algunos predicadores modernos 

completamente repugnantes. 

No hay nada sorprendente sobre la invitación. Es una 

invitación a entrar al reino cuya característica más 

sobresaliente ha sido la estrechez de su enfoque y la 

determinación de su compromiso (Mat.5:48; 6:19-24, 33). La 

puerta angosta es la autoridad soberana del Señor y el 

camino angosto la sumisión obediente a Su voluntad. Los 

que entran se encontrarán así mismos que ya no más hacen 

las cosas más esperadas, las más tradicionales y las más 

obvias. Al seguir al Hijo de Dios, sus vidas serán tan 

diferentes como sus destinos. 

Obviamente hay muchas cosas que deben abandonar 

aquellos que eligen el camino estrecho del reino. 

Abandonaremos a la multitud despreocupada que nunca se 

preguntan si lo que están haciendo es del agrado de Dios. 

Pero más importante todavía, estaremos descartando a 

nuestro antiguo ego con su forma arrogante, voluntariosa y 

egoísta y rindiendo la mente y el pensamiento a un 



 

Gobernante más sabio y más lleno de gracia (Mat.16:24-25; 2 

Cor.10:4-5). Únicamente en esta forma nos convertiremos en 

manos y misericordiosos, pobres en espíritu y puros en el 

corazón, capaces para amar a nuestros enemigos y orar por 

los que nos persiguen. 

Pero si el camino angosto del reino restingue el espíritu 

voluntarioso y la mente egoísta, esta no restringe al amor 

(Fil.1:9; Efe.3:17-19); no restingue la paz (Fil.4:7); no seca el 

gozo (1 Ped.1:8); no congela la misericordia (Efe.2:4); no aplasta 

la bondad (2 Cor.9:8).  

Todas estas virtudes abundan en el camino angosto. La 

única cosa que la puerta angosta arranca de nosotros es la 

impiedad que nos envenena y nos destruye. Únicamente el 

hombre que todavía ama esa impiedad se sentirá presionado 

y asfixiado en el camino del Rey. El pecado es el ladrón que 

ha venido para hurtar y matar y destruir; yo he venido para 

que tengan vida, y para que la tengan en abundancia” (Juan 

10:10). 



 

 

   

“Guardaos de los falsos profetas, que vienen a 

vosotros con vestidos de ovejas, pero por dentro son lobos 

rapaces” (Mat.7:15). Por únicamente segunda vez en el 

sermón, Jesús comienza Sus palabras con una seria 

advertencia de “guardaos” (del Griego proskete). La primera 

dirigiéndose en relación a un peligro desde adentro — la 

hipocresía (Mat.6:1). Él habla ahora del peligro desde afuera 

— los falsos maestros. Hay algunas suposiciones naturales 

que descansan detrás de la urgente advertencia del Señor 

(Vea a John R. W. Stott, Christian Counter-Culture, Pág. 197). 

La primera es que los falsos profetas no sólo eran una 

posibilidad teórica, sino una realidad palpable y amenazante. 

El Hijo de Dios nos está diciendo que el reino de los cielos 

debe ser buscado en un mundo donde las mentiras y los 

engaños abundan alrededor. No hay nada nuevo en esto. El 

Antiguo Testamento está repleto con advertencias sobre los 

falsos profetas (Deut.13:1-3; 18:20-22; Jer.23:13-32; 27:9-10; 

29:8-9; Ezeq.13:1-23; 22:28; Miq.3:11; Sof.3:4). Jesús, en la 

última semana antes de Su muerte, hizo sonar una alarma 

final sobre la futura aparición de pseudo-profetas y pseudo-

Cristos (Mat.24:5, 11, 24) y las epístolas del Nuevo 

Testamento revelan que el mundo de los apóstoles estaba 



 

lleno de ellos (Hech.20:28-29; 2 Cor.11:1-4, 13-15; Gál.1:6-9; 

Col.2:8, 16-19; 2 Tes.2:8-12; 1 Tim.1:19-20; 4:1-2; 2 Tim.2:16-17; 

4:3-4; Tito 1:10-11; 2 Ped.2:1-2; 1 Jn.2:18-23; 4:1-3; 2 Jn.9-11; 

Jud.3-4; Apoc.2:15, 20-24). 

Es evidente del Nuevo Testamento que nunca existió un 

tiempo cuando los Cristianos no hayan sido confrontados en 

controversia con alguna forma de un falso evangelio. 

Aquellos que quieren servir al Señor, pero estar libres de 

cualquier preocupación agobiante de los falsos maestros 

están sencillamente esperando lo imposible. Nadie va a 

encaminarse con seguridad por el camino estrecho sin tener 

algunos combates desgarradores con los pseudo-discípulos 

que intentan derribar su fe. Hay un número de Cristianos 

quienes todavía sostienen el mito que existió un tiempo 

idílico en la historia del pueblo de Dios cuando la falsa 

enseñanza era desconocida y la paz y la unidad reinaban 

supremamente.  

Para la seguridad de nuestra propia fe, necesitamos 

abandonar esa ilusión y reconocer que a través de “muchas 

tribulaciones entremos en el reino de Dios” (Hech.14:22). Y 

algunas de esas tribulaciones, surgirían de nuestros propios 

hermanos quienes hablarían “cosas perversas para arrastrar 

tras sí a los discípulos” (Hech.20:30). Nuestro Salvador ha 

dado esta advertencia desde el principio. La más grande 

amenaza para los que sinceramente están buscando entrar 

por la puerta angosta es aquella manada de engañadores que 



 
 

siempre parecen estar rondando alrededor donde los asuntos 

de vida y muerte están siendo debatidos. Estos falsos 

discípulos son maestros en volver confuso lo que es 

eminentemente obvio — la diferencia entre la voluntad de 

Dios y la del hombre, la distinción entre el camino ancho y el 

estrecho. 

Pero ¿Quiénes son estos falsos profetas de los que habla 

Jesús? Ellos parecen no ser del futuro, sino del presente — 

maestros que están de pie incluso para evitar que las almas 

sinceras entren al reino de Dios. Pensamos casi 

inmediatamente en los Escribas y Fariseos cuyas 

perversiones e hipocresía han sido un tema dominante en 

este gran sermón. Es verdad que ellos no eran discípulos de 

Jesús, aunque ciertamente reclamaban ser las verdaderas 

“ovejas” del rebaño de Dios.  

En Su última excoriante reprensión sobre estos 

hipócritas, el Señor les acusó de estar cerrando “el reino de 

los cielos delante de los hombres; pues ni entráis vosotros, ni 

dejáis entrar a los que están entrando” (Mat.23:13). Él les 

llamó líderes ciegos de “guías de ciegos” (Mat.15:14) y 

advirtió a sus discípulos a apartarse de su enseñanza 

(Mat.16:6-12). La advertencia de Jesús ciertamente no está 

limitada a la aplicación de los Fariseos y su clase, pero 

comienza allá y llega a abarcar a todos los que quieren 

pervertir el evangelio y oscurecer la puerta angosta. 

La Segunda clara premisa de la amonestación de 



 

nuestro Señor sobre estos “falsos profetas” es que hay una 

objetiva norma por la cual aquellos que vienen reclamando 

hablar la voluntad de Dios pueden ser juzgados como 

verdaderos o falsos. La misma presuposición guió la 

enseñanza de Moisés quien advirtió sobre aquellos profetas 

que se manifestaron con las aparentes señales y maravillas 

fueron señaladas como engañadoras cuando llamaba a Israel 

a desobedecer la ya revelada voluntad de Dios (Deut.13:1-4).  

Los falsos profetas eran aquellos que “hablan visión de 

su propio corazón, no de la boca de Jehová” (Jer.23:16). Jesús, 

como Moisés, no es un sincretista, trazando radicalmente 

creencias conflictivas y finalmente llamándolas a todas por 

igual como verdaderas. Él ya ha identificado al falso maestro 

en este sermón como alguien que quebranta el mandamiento 

de Su Padre y lo enseña a los demás de la misma manera 

(Mat.5:19). El espíritu existencial de estos tiempos hace a los 

hombres retroceder a lo absoluto. La “verdad” para ellos, es 

todo un asunto de gusto personal. Pero el espíritu del Gran 

Maestro es inflexiblemente exclusivo.  

Él únicamente dice que es la revelación de la Verdad y 

nadie puede encontrar a Dios separado de Él (Jn.1:18; 14:6). 

La voluntad de Su Padre (Mat.7:21), Sus propias palabras 

(Mat.7:24), son la norma del juicio. Los maestros en nuestro 

tiempo o en cualquier otro que dicen que “hay muchos 

caminos que conducen a Dios” no han sido enviados por el 

Unigénito Hijo. Son falsos. Son engañadores.



 

   

Una tercera afirmación detrás de la advertencia de Jesús 

sobre los falsos maestros es que es ellos son peligrosos. Estos 

Pseudo-Profetas no son momentáneamente individuos mal 

intencionados. Sin embargo, ellos son corruptos desde su 

mismo ser, falsos en la misma esencia de sus vidas 

espirituales (“por dentro” ellos son lobos rapaces). Al igual 

que su príncipe que los gobierna (1 Ped.5:8), su propósito no 

es servir sino devorar. Ellos no alimentan a sus seguidores, 

los consumen (Hech.20:29-30; 2 Ped.2:3). 

Pero el peligro verdadero de estos falsos profetas 

descansa en su habilidad experta para engañar. Ellos se 

acercan “en la vestidura de ovejas”. Su verdadero carácter y 

propósito siempre está encubierto en una apariencia de 

piedad. Ellos se hacen pasar como discípulos. Los ignorantes 

e incautos que tratan con superficialidades descuidadas, 

están destinados a ser engañados por medio de sus astutas 

operaciones quienes lejos de ser abiertamente carnales, y 

repulsivos son, como los describe Pablo, religiosamente 

atractivos (2 Cor.11:13), humanamente sabios (Col.2:8) y de 

una personalidad encantadora (Rom.16:17-18). Ellos son 

simplemente una especie de personas que se moverían 

tácticamente entre los observadores de tal manera que otros 

se pregunten como estos buenos, serios y conocedores 



 

maestros podrían estar equivocados. Si queremos andar con 

seguridad en el camino estrecho, no es suficiente ser 

inofensivos; debemos también ser sabios (Mat.10:16). 

“Por sus frutos los conoceréis...” (Mat.7:16). La 

advertencia del Señor sobre los falsos profetas está diseñada 

también a enviar un escalofriante temor a los corazones de 

los discípulos. En el mundo, el reino de Dios hay una plenitud 

de enemigos. Eso no significa noticias buenas. Pero aquí hay 

una amenaza desde adentro — ¡desde sus mismos e íntimos 

discípulos! ¿Cómo podrían ellos saber en quien confiar? 

¿Cómo señalar al falso del verdadero? 

El temor de los Pseudo-discípulos ha movido a algunos 

de los Cristianos a la paranoia. Ellos sienten falsos maestros 

detrás de cada arbusto y están constantemente en una 

postura cuestionadora e investigativa. Pero no hay nada en 

las palabras de Jesús que vuelva a Sus discípulos 

sospechosos, aun cínicos, hacia todos sus hermanos. Es en el 

nivel del fruto que estos juicios deben ser efectuados y no 

antes de que el fruto brote o este sobre la tierra. Como 

Bonhoeffer dice: “No hay necesidad de meterse en los 

corazones de otros. Todo lo que necesitamos es esperar hasta 

que el árbol dé su fruto, y para esto no tendremos que 

esperar mucho tiempo” (The Cost of Discipleship, Pág. 146). 

Por esta razón, no tenemos por qué dudar en ser justos 

con los maestros que vienen a nuestro encuentro, dándoles el 

beneficio de la duda hasta que las circunstancias sean claras. 



 
 

Esto no nos volverá confiadamente simples o carne fresca 

para todo engañador. El fruto revelará la clase de árbol lo 

suficientemente. Y es mejor ser engañado momentáneamente 

por un lobo ocasional que estar constante e impetuosamente 

tratando de arrancar la lana de cada una de las ovejas del 

Señor. 

Aun así, los juicios tendrán que ser hechos y las 

advertencias emitidas cuando el fruto de los falsos maestros 

ha sido cosechado. Aunque la prohibición del Señor de 

juzgar a otros (Mat.7:1) excluye los juicios ásperos e injustos, 

estos ciertamente no prohíben el probar a maestros y a los 

auto denominados profetas. Los espíritus deben ser 

probados para determinar “si son de Dios” (1 Jn.4:1). El 

consejo del Señor aquí no es el mismo que en la parábola de 

la cizaña (Mat.13:36-43). Esto no tiene nada que ver con el 

juicio divino final sobre los hombres y por lo tanto, no 

necesita ser esperado para ser efectuado por Dios y para el 

más allá. Jesús está simplemente dando un consejo prudente 

sobre como los falsos maestros pueden ser reconocidos y 

evitados. Los acontecimientos de cada día los revelarán. 

Todos los disfraces se desvanecerán. Las pretensiones no 

pueden ser mantenidas para siempre. Los arboles darán sus 

frutos. 

Pero ¿Cuál será la naturaleza del engaño de estos 

profetas y cuál es el fruto por el que ellos deben ser 

probados? Los falsos maestros de la época del Antiguo 



 

Testamento eran hombres sobre quienes se hablaba bien 

(Luc.6:26). Su predicación era siempre confortante, aun 

cuando las circunstancias demandaban advertencia y 

disciplina (Jer.6:14). Ellos profetizaban mentiras (Jer.27:9-10), 

pero estaban siempre apelando a las mentiras que servían a 

sus propósitos egoístas (Miq.3:11). 

La presente advertencia de Jesús revela que las cosas no son 

diferentes en la época del Evangelio. Los falsos profetas hablaban 

conociendo de antemano sus mentiras (1 Tim.4:2) con el fin de 

satisfacer el mercado para consumar el engaño. Haciendo caso 

omiso a las verdaderas necesidades del pueblo de Dios, es poco 

probable que realizarán poca o ninguna mención de la justicia de 

Dios, el horror del pecado, la necesidad para el verdadero 

arrepentimiento o el infierno (Hech.24:25). Ellos no declaraban 

“todo el consejo de Dios” (Hech.20:27). Para ellos no había ningún 

“camino estrecho” en su predicación. 

Pero ¿Cuál es el fruto de estos “arboles corruptos”? El mismo 

hecho que ellos son llamados “falsos profetas” muestra que el 

fruto de sus bocas era corrupto — falso. Su enseñanza fallaba en 

pasar la prueba de la palabra de Dios (Hech.17:11). Pero debido a 

que la boca “habla de la abundancia del corazón” (Mat.12:34), su 

mal está obligado a revelarse así mismo tanto en su carácter como 

en su enseñanza. 

La mejor defensa contra estos engañadores es amar al Señor y 

a Su palabra supremamente y ardientemente. Los que 

sinceramente buscan andar en el camino y la puerta angosta no se 

apartarán a causa de estos egoístas hipócritas.  



 

   

Los Falsos profetas no están únicamente equivocados en 

su enseñanza, sino lo están en sus corazones. La 

deshonestidad con el mensaje del evangelio está atada para 

crear deshonestidad en la vida. Las fuerzas internas que 

producen el mensaje anormal en primer lugar (el orgullo de 

la vida, el temor de los hombres, el amor al dinero, el deseo 

de la carne, et al.) inevitablemente se manifestará en ellos 

mismos en su conducta, aunque muy sutilmente. Esta es la 

razón de la advertencia de Jesús sobre los falsos profetas que 

conduce tan naturalmente a una discusión de probarlos por 

medio de su carácter como también por su mensaje. Los 

supuestos profetas deben primero ser probados al nivel de su 

enseñanza. Lo que ellos dicen debe ser comparado con el 

evangelio proclamado “desde el principio” (1 Juan 1:1-3; 

2:18-24; 4:1-3; Gál.1:6-8) y de hallarlos erróneos en la 

comparación, deben ser rechazados (2 Juan 9-10). Desde el 

punto de vista ventajoso de nuestros propios tiempos, todos 

los maestros que vienen reclamando revelación divina 

debieran, en vista de la ya hace mucho tiempo 

completamente revelada voluntad de Dios en Cristo (Juan 

16:12-13; 2 Tim.3:16-17; 2 Ped.1:3; Judas 3) y la consiguiente 

terminación del oficio profético (1 Cor.13:8), ser rechazados 

definitivamente. Pero, al final, el fruto del árbol corrupto se 



 

dará a conocer y su naturaleza revelada.   Los falsos maestros 

no pueden ser buenos hombres. El impío podría, en 

ocasiones, predicar el evangelio puro, pero los falsos 

maestros son incapaces de vivir vidas verdaderamente 

piadosas. 

La analogía de Jesús desde la naturaleza — el árbol es 

conocido por sus frutos — conduce al punto que la 

ciudadanía en el reino no es un asunto de apariencia, sino del 

ser. Las personas, como los árboles, producen la clase de 

fruto que su naturaleza demanda. Por lo tanto, ser un 

Cristiano no es simplemente un asunto de hacer algo nuevo, 

sino ser algo nuevo. Es la clase de vida que comienza en el 

corazón, en el centro de la personalidad. Esta es la razón por 

la que únicamente esta clase de vida es producida por el 

nuevo nacimiento (Juan 3:3-5). Algunos han intentado seguir 

a Cristo al añadir alguna nueva dimensión a sus vidas 

cuando es la vida en si misma debe ser cambiada. Usted 

puede pegar uvas sobre las espinas o hijos sobre los cardos, 

pero ellos no crecerán ahí. Un lobo puede llevar la lana de la 

oveja, pero no puede producirla. El verdadero hijo del reino 

es diferente. Como Jesús dijo, “de su interior correrán ríos de 

agua viva” (Juan 7:38). El pecado en todas sus 

manifestaciones comienza en el corazón (Mat.15:19) y es 

consecuentemente en el corazón y desde el corazón que un 

nueva clase de fruto debe brotar. 

Es debido a la naturaleza interna de la verdadera piedad 



 
 

que la prueba de los maestros y discípulos en general debe 

ser siempre buscada debajo de la piel. Existe una justicia y 

piedad que surge, no de una fe humilde en el Hijo de Dios, 

sino del orgullo y el deseo por la excelencia moral y 

espiritual. El sutil, pero inocultable defecto de esta clase  de 

espiritualidad, es la total ausencia de las cualidades de las 

Bienaventuranzas — la mansedumbre, la compasión y la 

buena voluntad, la tristeza piadosa por el pecado. También 

habrá sobre esta atractiva capa religiosa una inhabilidad para 

producir el fruto del Espíritu — “amor, gozo, paz, paciencia, 

benignidad,... mansedumbre, templanza... “(Gál.5:22-23). 

Es por esta misma razón que Juan, luchando en sus 

epístolas con los maestros Gnósticos que amenazaban con 

sus perversiones por abrumar a las Iglesias, exhorta a no 

únicamente a someter a un examen doctrinal de los maestros, 

sino también a uno ético. Tal como muchos movimientos 

religiosos se han levantado desde entonces, el Gnosticismo 

floreció debido a que este atrapó el espíritu de la época con 

sus reclamos de una espiritualidad profunda que trascendía 

a todas las cuestiones morales y éticas. Los maestros 

Gnósticos ofrecían un nuevo y mejorado evangelio que no 

sufría el desprecio del mundo en general y otorgaba la 

liberación de las cuestiones atormentadoras de la justicia 

práctica. Su éxito sacudía la confianza de los santos fieles 

tanto en el evangelio como en su propia salvación. En 

respuesta, Juan habló claramente: “El que dice: Yo le 

conozco, y no guarda sus mandamientos, el tal es mentiroso, 



 

y la verdad no está en él” (1 Juan 2:4). “El que dice que está 

en la luz, y aborrece a su hermano, está todavía en tinieblas” 

(1 Juan 2:9). “En esto se manifiestan los hijos de Dios, y los 

hijos del diablo: todo aquel que no hace justicia, y que no 

ama a su hermano, no es de Dios. Porque este es el mensaje 

que habéis oído desde el principio: Que nos amemos unos a 

otros” (1 Juan 3:10-11). 

Pero ¿Qué sobre la gran popularidad de estos 

predicadores y de su mensaje? ¿Eso no les muestra ser 

verdaderos profetas? Juan una vez más responde 

directamente: “Ellos son del mundo; por eso hablan del 

mundo, y el mundo los oye” (1 Juan 4:5). 

Los Cristianos necesitan orar por el discernimiento, la 

sabiduría y la fe a fin de no ser engañados por los falsos 

maestros que cubren el error con una aparente y superficial 

piedad. Ellos necesitan también buscar la liberación de la 

mentalidad “del éxito” que considera todo avance terrenal 

como un testimonio de la verdad de su mensaje, mientras 

que los mandamientos de Dios son abandonados tanto en su 

predicación como en sus vidas. Para los Cristianos que 

laboriosamente están luchando con un mundo antagónico y 

los deseos impuros que surgen aun dentro de sus propias 

personalidades, tales profetas de un “nuevo evangelio” 

siempre tendrán una poderosa apelación — pero tal 

apelación viene de la oscuridad, no de la luz. “Guardaos de 

los falsos profetas”. “Por sus frutos los conoceréis”.



 

 

   

“No todo el que me dice: Señor, Señor, entrará en el 

reino de los cielos, sino el que hace la voluntad de mi Padre 

que está en los cielos” (Mat.7:21). Como es evidente de esta 

advertencia directa, el discipulado superficial no es una 

invención del siglo veintiuno. Jesús estuvo plagado de esta 

clase de discipulado desde casi el principio de Su predicación 

pública (Juan 2:23-24). Las filas de entusiastas, pero 

despreocupados “grupos” parecían crecer a la par con Su 

temprana popularidad, y Él estaba constantemente 

esforzándose para sacudirlos y llevarlos a una conciencia 

sobria de lo que significó seguirle (Lucas 14:25-35).  

Sin embargo, incluso, estos no eran sino los herederos 

naturales de los Fariseos, y los ritualistas sin sentido, quienes 

siglos antes, habían provocado una apasionada reprimenda, 

y frecuentemente mordaz represión de parte de los profetas 

del Antiguo Testamento (Isa.1:11-17; Amós 5:21-24). 

Con el lenguaje que se ha convertido en aun más 

penetrantemente claro, Jesús se aparta de los falsos profetas a 

los falsos seguidores y sus falsas normas. Es suficientemente 

para un hombre tomar el camino ancho que lleva a la 

destrucción, pero es infinitamente más peligroso que lo tome, 



 

creyendo que este es el camino de la vida. Gritos entusiastas 

de “Señor, Señor” no pueden ser más que un poco de lana 

intentando cubrir a un corazón inflexible. ¡No puede haber 

un lobo debajo de la piel de la oveja, pero seguramente hay 

una cabra! Las profesiones vacías son tan peligrosas en el 

camino angosto como los falsos profetas. 

No hay nada impropio en una confesión sincera de fe en 

el Hijo de Dios y en el reconocimiento abierto que Él es el 

Señor. En realidad, no puede existir un verdadero 

discipulado sin el (Mat.10:32-33; Rom.10:9-10). Pero la 

tragedia surge cuando es todo lo que hay, una declaración 

únicamente verbal de la soberanía de Jesús sin ninguna 

prueba de sumisión (Luc.6:46). 

Pero ¿Quiénes son estos confesores audaces? Ellos no 

son conocidos como hipócritas, porque Jesús dice que ellos 

no van a entender su rechazo en el día del juicio final 

(Mat.7:22). Ellos tampoco son una clase de discípulos 

perezosos porque Jesús no cuestiona su reclamo de actividad 

celosa en Su nombre. Su problema es uno simple. En todo lo 

que ellos están diciendo y haciendo, ellos no habían 

realizado la única cosa que Él esperaba de ellos, y era el hacer 

la voluntad de Su Padre. 

Sobre este punto, aquellos que aspiran a andar en el 

camino angosto debe quedar muy claro. ¡En el reino de Dios, 

nada será recibido como un substituto para la obediencia!. 

Ciertamente no es la mera confesión de la boca. 



 
 

Absolutamente tampoco las prácticas diligentes de las 

ordenanzas religiosas que se originan con el hombre más 

bien que en Dios (Marcos 7:1-8). No, aun la fiel observancia 

de ciertos mandamientos selectos de Dios mientras otros 

están siendo estudiosamente descuidados o desobedecidos 

(Mat.23:23) Y, al final, no habrá aceptación, aunque tan sólo 

uno de los mandamientos de Dios este siendo 

obstinadamente rechazado, ignorado o pervertido (Marcos 

10:17-22; Stg.2:8-11). 

Esto nada tiene que ver con la justificación por las obras. 

Esto tiene que ver con una fe inquebrantable, una lealtad 

indivisible, y una confianza absoluta. Habrá siempre 

misericordia del Señor para aquellos cuyo corazón este 

plenamente establecido en agradarle en todas las cosas, 

porque ellos siempre estarán dispuestos a aprender más, 

buscar el perdón, y a actuar mejor. Pero para el hombre que 

escoge y elige su propio camino en lugar del divino, ni con 

toda la actividad religiosa celosa acumulada bastará para 

cubrir su fracaso. 

“Muchos me dirán en aquel día: Señor, Señor, ¿no 

profetizamos en tu nombre, y en tu nombre echamos fuera 

demonios, y en tu nombre hicimos muchos milagros?” 

(Mat.7:22). El hecho que aquellos confesores desobedientes 

realicen el reclamo indiscutible que no únicamente posen 

sino que han ejercido, poderes milagrosos por el poder de 

Cristo sugiere que ellos eran discípulos. Muchos han creído 



 

que sus reclamos tenían que ser falsos, pero no 

necesariamente. 

Independientemente de sus inmensos fracasos como un 

hombre, Balaam ciertamente profetizó por el poder de Dios 

(Num.22:35; 23:16), No puede haber duda que Judas 

Iscariote, como uno de los Doce, usó poderes milagrosos 

(Mateo 10:1). Los discípulos carnales en Corinto ciertamente 

usaron también dones (1 Cor.1:4-7; 3:1-3). Los dones 

espirituales nunca fueron garantía de la espiritualidad o la 

aceptación divina del maestro, únicamente apuntaba que el 

mensaje era verdadero. 

De manera que, podemos predicar el evangelio 

verdadero a muchas personas y “realizar muchas obras 

poderosas”, pero al final, ser rechazados simplemente 

porque no obedecimos al Señor (1 Cor.9:27; 13:1-3; Fil.1:15-17). 

Estos autos engañados profesados discípulos estaban 

realizando la pregunta equivocada. La gran obra que Dios 

había hecho por ellos no era en y por si misma consecuencial 

para su salvación, la cuestión era si ellos habían 

verdaderamente servido y agradado al Señor (Lucas 10:20).



 

   

“Y entonces les declararé: Nunca os conocí; apartaos de 

mí, hacedores de maldad” (Mat.7:23). La escena que Jesús 

establece en estas sombrías palabras finales es sobre un 

grupo de entusiastas que han usado libremente Su nombre y 

han hecho mucho alboroto sobre sus lazos íntimos con Él. 

Por la forma más cálida y reverencial que ellos deben haber 

hablado del Hijo de Dios, los observadores, sin duda, los han 

juzgado como entre Sus discípulos más devotos. Estos 

ciertamente, habrían estado haciendo frecuentes y fervientes 

declaraciones que ellos conocían al Señor. Fue su talismán 

espiritual, el encanto que les dio esa garantía. 

Y fue en este mismo momento donde ellos se sentían 

más jactanciosos y en el tiempo y el lugar cuando sería más 

irremediablemente devastador para ellos que Jesús promete 

hacer Su propio juicio. En la presencia de toda la humanidad 

reunida, incluyendo a cada persona que los ha escucho 

reclamar ser de Sus discípulos, él les dirá: “Nunca os conocí” 

La humillación absoluta de semejante momento para 

semejantes personas habría sido casi indescriptible. 

En Lucas, el Señor dibuja una cuadro similar de hombres 

reclamando el reconocimiento en el juicio final (Lucas 13:22-



 

30). Pero aquí las palabras son dirigidas a los temerosos de la 

“puerta estrecha” que les vuelve indispuesto a aun decir 

“Señor, Señor”, mucho menos a hacer Su voluntad. La base 

de su reclamo no es que ellos le habían reconocido como 

Maestro o le habían servido, sino que ellos habían estado 

socialmente relacionados con Él. Jesús les había enseñado en 

sus calles y había comido en sus mesas. Aquí está un cuadro 

aún más sorprendente que aquel de los audaces 

profesadores, las personas que durante toda una vida habían 

abiertamente rechazado al Hijo de Dios, y todavía estaban 

esperaban confiar que ÉL no los rechazará a ellos.  

Esto da una nueva dimensión a la capacidad humana 

para el auto engaño. Tan asombroso como pudiera ser, hay 

multitudes de hombres y mujeres hoy que creen que su 

repudiación del Único Santo de Dios que lo han hecho con 

tal cortesía y educación que no les va a costar algo en la 

eternidad. 

En Mateo, contrario a Lucas, Jesús está tratando con los 

que se consideran a sí mismos como discípulos. El hecho que 

el Señor les dice, “Nunca os conocí” no necesariamente 

significa que ellos nunca habían sido genuinos, sino que 

durante todo el tiempo que habían estado alardeando sus 

“poderosas obras” en Su nombre, su desobediencia les había 

vuelto extraños para Él. Al final, después de todas sus 

declaraciones y trabajos ardientes, ellos no eran mejores que 

aquellos que habían deliberadamente rechazado al Hijo de Dios. 



 
 

Jesús no trata con suavidad a estos pretendores 

suplicantes que han intentado negociar el celo con la 

sumisión. “Obradores de iniquidad”. Él los exhorta, para 

despertar a sus oyentes inmediatos al hecho que, sin 

embargo, esta clase sutil de rebelión encubierta con piedad es 

seria y su condenación justa. La misma palabra aquí 

traducida “iniquidad” (Del Griego anomia) es usada otra vez 

por Mateo al registrar la última excoriante represión del 

Señor sobre los Fariseos. Tal como los sepulcros 

blanqueados, ellos tenían una apariencia de justicia pero 

estaban interiormente “llenos de hipocresía e iniquidad” 

(Mat.23:27-28). Juan emplea esta palabra para describir la 

misma naturaleza y genio del pecado —“infracción” o 

“injusticia” (1 Juan 3:4). 

Pero si estos discípulos impostores son infractores, ellos 

nos son necesariamente “antiomanos” (aquellos que niegan 

que Dios tenga una ley). Para ellos, este es un asunto (en 

algún punto) de rechazar a sabiendas de someterse a la 

voluntad de Dios. Estas no son personas que pecan por 

descuido o debilidad, sino por propósito. Los que pecan por 

debilidad no son inclinados a pretender piedad, sino 

humildad y arrepentimiento. Ellos saben muy bien que el 

pecado cuesta y no quieren nada de el. Jesús establece los 

hechos de estos pretendores contra aquellos que “hacen la 

voluntad de mí Padre” 

Como ya ha sido observado, el escenario de esta 



 

prospectiva conversación es una correspondiente al juicio 

final donde los destinos finales están siendo decididos. Las 

drásticas palabras que cortan el corazón de parte del Señor 

“aparataos de mí, hacedores de maldad” pueden hacer que el 

cuadro del Génesis cuando Dios separa a Sus primeras 

criaturas rebeldes del jardín de Edén parezca más brillante. 

Hubo un remedio para aquella tragedia. Pero para esta, no 

hay ninguno.  

El pecado es siempre una fuerza separadora, una 

rebelión obrando desde uno mismo y desde otros, pero el 

horror final del pecado es el destierro sin ninguna ayuda de 

la misma presencia de Dios. Con gran dificultad luchamos 

para imaginarnos como sería para nosotros que nunca más 

pudiéramos ver el rostro del amor, la bondad o la pureza ya 

sea en su origen divino como es reflejado en los hombres que 

han sido tocados por estas virtudes divinas. Poco más de un 

año más tarde, y usando un lenguaje similar, Jesús 

describiría las experiencias de ser lanzados al “fuego eterno” 

(Mat.25:41). Que ninguno de nosotros jamás aprenda la 

realidad de esos momentos míseros de estas palabras. 

 



   

Hemos ya hablado brevemente sobre el grave peligro 

del auto engaño que provoca que los hombres y mujeres 

religiosas disputen con el Hijo de Dios aun incluso cuando Él 

está sentado sobre Su trono de juicio. Mateo 7:21-23 no 

describe a personas que están jugando un juego de 

complicidad. La presencia de Dios en Su gloria quitaría todo 

deseo pretencioso del hombre. Lo que estos versículos 

revelan, es la habilidad del ser humano para esconder sus 

propios motivos y elecciones de sí mismo. La pregunta 

importante que estos versículos levantan es: ¿Cómo nos 

introducimos nosotros mismos en semejante condición de 

auto engaño y cómo podemos evitarlo? 

La revelación en estos versículos que el día del juicio 

será un día de sorpresas no es poco sorprendente. ¿No 

sabrán los hombres en el fondo de sus corazones que no han 

sido fieles al Señor? ¿Cómo pudieran ellos reconocer su 

desobediencia? Estas no son personas ingenuas, extraños al 

evangelio del reino. ¿Cómo pudieron no saberlo? La 

respuesta: El auto engaño. 

El auto engaño está basado la auto justificación, el uso 

de la norma equivocada por la cual uno mismo se juzga 

(Luc.16:15; 18:9-17) o el simple fracaso de usar la norma 

correcta (La palabra de Dios). 



 

La seriedad de la amenaza que se presenta a los 

buscadores del reino de Dios es evidenciado por el número 

de advertencias contra ello. Pablo dice que los hombres se 

engañan así mismos cuando piensan ser sabios o se imaginan 

así mismos ser algo cuando ellos no son nada (1 Cor.3:18; 

Gál.6:30). El orgullo y la vanidad pueden llevar a uno ¡creer 

mentiras sobre uno mismo que uno mismo se dice! Santiago, 

en su tradicional forma directa, advierte que es una persona 

auto engañada cuando uno piensa que obtendrá el crédito 

debido cuando se escucha de la palabra de Dios lo que uno 

nunca práctica, e ilustra su punto con el hombre que se 

considera a sí mismo como muy piadoso mientras que no 

ejerce ningún control sobre su lengua (Stg.1:22-26). Da una 

falsa confianza a los que asisten mucho a la “Iglesia” quienes 

en lugar de sólo hablar de la verdadera religión debieran 

vivirla. La sana predicación de la enseñanza no 

necesariamente vuelve a una persona piadosa. Juan, 

finalmente, nos amonesta que cuando negamos que hay 

algún pecado del todo en nuestras vidas, estamos siendo 

mentirosos con nosotros mismos (1 Jn.1:8). La pena psíquica 

de confesar nuestros errores nos mueve a buscar cubrir 

nuestros pecados en un activismo religioso más bien que 

buscar el arrepentimiento y la confesión. 

Y ¿Por qué los hombres trabajan tan diligentemente en 

convencer no únicamente a otros, sino a sí mismos, sobre 

estos mitos que tienen que ver con su relación con Dios? 

Porque encuentran que la verdad que Dios les ha hablado ha 



 
 

sido totalmente desagradable, y han determinado rechazarla, 

no deseando llevar el dolor de vivir con una constante queja 

y acusándoles su conciencia (2 Tes.2:01-12; 1 Tim.4:1-2). Algo 

debe ser encontrado para llenar y justificar su desobediencia. 

Un concepto distorsionado de “la justificación por fe” 

ha sido un subterfugio. Reduciendo todo al enfoque que 

sostienen que Cristo no está tan preocupado en como vives, 

sino únicamente como sientes. Desde esta posición, un gran 

excesiva preocupación por la obediencia a los mandamientos 

de Dios es visto como una negación de la gracia de Dios y un 

rechazo del evangelio. En ocasiones, este concepto casi hace 

un eco en el espíritu libertino que Pablo condena en 

Romanos 6:1-2: “¿Perseveraremos en el pecado para que la 

gracia abunde?” Entre más defensores de esta idea son 

reprendidos por su transgresión de la voluntad divina, más 

declaran su confianza en la gracia de Dios y el poder de su fe. 

Pero esto no significa fe en Dios, sino “fe en la fe” —un 

creísmo egoísta. Somos ciertamente justificados por la fe, 

pero en la fe que se manifiesta a sí misma en la obediencia a 

los mandamientos de Dios (Luc.6:46; Jn.14:15, 21, 23; 15:10, 

14; Gál.5:6; Stg.2:14-26). Este es claramente el mensaje en 

todo el Sermón del Monte. 

Otra forma frecuente de cubrir la desobediencia es “El 

fin justifica a los medios” ¿Qué diferencia hay en la forma de 

como se hace, dice el argumento, mientras el resultado 

deseado sea obtenido? Esta pudo haber sido la lógica de 



 

David cuando movió el arca del pacto a Jerusalén. El fin era 

bueno, pero los medios fueron rechazados dramáticamente (1 

Cron.13:1-14; 15:1-15). Fue ciertamente también el pensamiento de 

Saúl cundo desobedeció a Dios en la orden de destruir a los 

Amalecitas. El perdonar a lo mejor de sus animales (una 

trasgresión) fue justificada como un medio para adorar a Dios (1 

Sam.15:15). Dios no fue agradado por ello (1 Sam.15:22-23). Si hay 

un punto claro hecho en el Sermón del Monte, y obviamente hay 

muchos, es que en el reino de los cielos, los medios y el fin son 

uno. Los medios divinamente elegidos nunca se adaptan a los 

pensamientos humanos para producir el corazón sumiso y 

confiado que el Señor desea encontrar. 

Pero, ¿Cómo escapar de esta tendencia humana del auto 

engaño? Al enfocar las Escrituras con nuestros corazones 

entregados a Dios y no con intereses académicos o institucionales. 

Debemos enfrentar lo que el Hijo de Dios ha verdaderamente 

dicho, sin importar si esto es costoso, o doloroso o fuera de moda. 

Y luego, a la luz de la enseñanza clara del Señor, debemos 

comprometernos constantemente en la más seria forma para 

probar nuestros propios corazones (2 Cor.13:5). Sin la auto 

examinación, el auto engaño es inevitable. Tenemos que 

preguntarnos no únicamente si lo que estamos haciendo es de 

acuerdo a la voluntad de Dios, sino si lo estamos haciendo por 

amor de Su Hijo. Mucho está siendo realizado “en el nombre de 

Cristo” para la gloria de los hombres. Cuán imperativo es para 

nosotros poseer el espíritu de David cuando dijo: “Examíname, oh 

Dios, y conoce mi corazón; Pruébame y conoce mis pensamientos; 

Y ve si hay en mí camino de perversidad, Y guíame en el camino 

eterno” (Sal.139:23-24). 



 

   

El Predicador ha hablado Su Sermón, y Su invitación a la 

acción, ya ha comenzado, y es ahora concluida. El camino ha 

sido ramificado continuamente a lo largo de todo el discurso: 

dos clases de justicia, dos clases de tesoros, un camino ancho 

y otro angosto, la hipocresía o la simplicidad, este mundo o 

el venidero, nuestra voluntad o la de Dios, La elección ha 

sido clara y poderosamente trazada. 

No es asunto de si algo se ve bien o suena piadoso o 

hacer “algo maravilloso” en el nombre de Jesús que conduce 

a uno al reino de Dios. Es la obediencia — la obediencia 

como una expresión de la confianza absoluta. En su 

concluyente apelación, el Señor ya ha trazado dos cuadros 

para ilustrar este hecho. Él ahora concede a Sus oyentes el 

tercero y el último. 

“Cualquiera, pues, que me oye estas palabras, y las 

hace, le compararé a un hombre prudente, que edificó su 

casa sobre la roca. Descendió lluvia, y vinieron ríos, y 

soplaron vientos, y golpearon contra aquella casa; y no 

cayó, porque estaba fundada sobre la roca. Pero cualquiera 

que me oye estas palabras y no las hace, le compararé a un 

hombre insensato, que edificó su casa sobre la arena; y 

descendió lluvia, y vinieron ríos, y soplaron vientos, y 



 

dieron con ímpetu contra aquella casa; y cayó, y fue grande 

su ruina” (Mateo 7:24-27). 

Los Dos Edificadores. En estos versículos, el Señor nos 

introduce a dos edificadores. Podemos descubrir la 

diferencia en ellos al observar las similitudes. Ambos de 

estos hombres tuvieron el mismo deseo — edificar una casa 

— un lugar donde vivir, un lugar de refugio y seguridad. 

Cada uno edificó su casa y si las dos eran diferentes, eso no 

es dicho. Ambas casas fueron aprobadas por la misma 

tormenta. Al menos, la única diferencia discernible en estos 

dos edificadores y sus casas es el fundamento sobre lo que 

ellos decidieron edificar — uno sobre la roca, y el otro sobre 

la arena. Y antes que la tormenta cayera, ambos hombres 

parecen haber tenido éxito en forma admirable. 

La historia sugiere que cualquiera que sea la casa, todos 

los hombres están intentando construir. Esto podría ser 

llamado “éxito” o “felicidad” o “paz mental” o “realización 

en la vida”. Esto es sinónimo de las añoranzas comunes del 

corazón humano, anhelos que no necesariamente son malos 

en sí mismos, sino una parte de la forma que Dios nos hizo. 

“ha puesto eternidad en el corazón” (Eccl.3:11). 

Los diferentes fundamentos radican en la forma en que 

intentamos cumplir nuestros deseos en búsqueda de la 

felicidad. De acuerdo al Hijo de Dios, hay únicamente dos 

fundamentos sobre los cuales descansan nuestras 



 
 

aspiraciones para el cumplimiento último — Someternos a 

Su voluntad, o rebelarse contra ella. La primera casa 

permanecerá, la segunda colapsará.  

Los Dos Fundamentos. El constructor sabio se toma el 

tiempo para excavar sobre una base firme (Luc.6:48). Es un 

esfuerzo muy laborioso y gran consumidor del tiempo, pero 

su casa y todo lo que él ha puesto en ella, aun su propia vida, 

están en juego. Realiza una extensa mirada y considera más 

allá de los cielos soleados. Fue por la inevitable tormenta que 

él edifica. El necio edifica para el momento y sin previsión. 

Todo lo que se puede hacer con poco esfuerzo y lograr 

resultados rápidos le atrajo. Él asume que la forma en que las 

cosas fueron hechas, debería siempre seguirse. La idea que 

su casa pudiera ser severamente probada parece nunca haber 

entrado a su mente. Él sin duda terminó su casa y la amueblo 

antes que su fatigoso vecino pudiera aun completar en 

colocar su fundamento. 

       Edificando Antes de la Tormenta. Es importante 

reconocer que en la historia de nuestro Señor hay un tiempo 

cuando cualquier diferencia en estos dos constructores será 

difícil de ver. Ambos parecen haber sido exitosos en levantar 

sus casas firmes e inconmovibles. De hecho, el necio, 

habiendo ahorrado muchos rigores, parece aún haber 

conseguido lo mejor. Y es en medio de este tiempo, antes que 

llegue la tormenta, que decidimos como edificar nuestras 

propias casas espirituales. Por supuesto, será más fácil 



 

apreciar la diferencia después de la tempestad, pero será 

demasiado tarde para hacer algo al respecto. Es ahora, en la 

calma antes del cataclismo, que debemos actuar en fe. 

Debemos prepararnos para la inundación en el clima seco. 

Debemos huir de Sodoma aun antes de la primera señal de la 

tormenta de fuego. 

Para el ojo despreocupado, la diferencia practica entre 

los hijos de Dios y los hijos de este mundo será difícil de ver. 

Ambos sufrirán reveses, conocerán las angustias, enfermarán 

y morirán. Por esta razón, las personas irreflexivas siempre 

tendrán dificultades para ver la distinción entre la verdadera 

justicia y la hipocresía Farisea — entre el camino angosto y el 

ancho — entre el verdadero profeta y el celoso impostor. Esa 

es la razón por la que una actitud de humildad y honestidad 

es tan crucial para los que quieren sobrevivir a la tormenta 

del juicio final. Debemos tener la mansedumbre del espíritu 

que nos capacitará para vernos a nosotros mismos lo que 

somos en realidad, y al Hijo de Dios por lo que Él es. 

El día vendrá cuando las diferencias que tienden a 

escapar de la atención del irreflexivo se volverán crudamente 

evidentes. Hablando del día del llamado a cuentas en Su 

explicación de la parábola del trigo y la cizaña, Jesús promete 

que “Entonces los justos resplandecerán como el sol en el 

reino de su Padre” (Mateo 13:43). Aun los hombres más 

ciegos verán la diferencia. Necesitamos los ojos para ver 

ahora, y para preparar nuestras vidas para ese gran día.



 

 

   

En Sus mismas palabras finales (Mat.7:24-27) con 

notable ausencia de algo altamente sonado u ornamentado 

(Esto no podría ser adecuado para el estilo del Maestro o Su 

sermón), Jesús impulsa a Sus oyentes a considerar 

sobriamente las consecuencias de la respuesta que han 

elegido darle. La indiferencia o la neutralidad no son una 

opción. Todos los hombres deberán construir. La única 

cuestión pendiente es dónde. Él confronta directamente a Sus 

oyentes, no dejando ningún espacio para maniobrar. ¿Ellos 

se someterán a Su voluntad y realizarán lo que Él dice o No? 

La elección es suya, pero es una elección radical con 

repercusiones radicales. 

El tema a lo largo del Sermón ha sido el tema de la 

obediencia. La voz que habla no es únicamente la voz de la 

verdad y la sabiduría, sino la voz de la autoridad y el poder. 

La sumisión debe ser amplia y profunda — tan amplia como 

Sus mandamientos (Mat.5:19-48) y tan profunda como 

nuestros pensamientos más íntimos (Mat.6:1-34). 

¿Y a quien están dirigidas estas palabras 

específicamente? No al pagano o al publicano, porque ellos 

no han recibido casi ninguna atención en este gran discurso. 



 

La expresión “Así” con la que Jesús comienza esta última 

parte de Su sermón, nos indica que Él está llegando a una 

conclusión de lo que Él acaba de decir sobre los pseudo 

profetas y falsos creyentes (Mat.7:15-23). Estas palabras, 

como lo indican en todo el sermón, van dirigidas a los que 

hacen una pretensión del discipulado.  

Ellos confrontan aquella religiosidad superficial, 

ofrecida como un substituto por la obediencia, la cual estaba 

entonces plagando la nación de Israel, y está causando 

estragos en nuestros tiempos. El “hombre prudente” no es el 

“hombre que oye estas palabras” y las entiende —tampoco lo 

es aún el hombre oye y cree en el Hijo de Dios. El pueblo del 

Señor al que se está dirigiendo, ya había oído, y “creído”, y 

en alguna medida, entendido, pero la cuestión sobre la que 

todo dependía era si ellos habían obedecido. No hay nada 

que en este sermón golpee más en el corazón de una 

constante alusión a Juan 3:16 para aquellos que tratan de 

evitar el estudio y la aplicación de la Palabra del mismo de 

quien ellos profesan creer. ¡Es una burla! 

Por supuesto, el hecho que este sermón y estas palabras 

particulares están dirigidas especialmente hacia los 

discípulos falsos no significa que ellas no tengan aplicación a 

aquellos que no hacen alguna pretensión de seguir a Jesús. 

Ya sea una pretendor o un prodigo, las consecuencias de la 

rebelión son las mismas. La arena no deja de ser arena. 

La Roca Inquebrantable. El hombre prudente, dice 



 
 

Jesús, es el hombre que escucha la palabra del cielo y la 

cumple — sin hacer preguntas, sin dar escusas. Debido a su 

fe obediente, su relación con el Padre y con el Hijo es tan 

inquebrantable como una enorme pieza de roca (del Griego 

petra) en una tormenta. El Hijo de Dios dio la misma 

confianza en Jerusalén antes de Su muerte cuando se refirió a 

sus “ovejas” quienes “me siguen” y “oyen mi voz”, y “nadie 

las arrebatará de mi mano” (Juan 10:27-29).  

Pablo hizo eco en las palabras de Jesús cuando él les 

aseguró a los Romanos que para aquellos que aman al Señor 

y son llamados conforme a Su propósito, nada los separará 

“del amor de Dios, que es en Cristo Jesús” (Rom.8:28-39). Es 

la “obediencia a la fe” (Rom.1:5; 16:26) un principio viviente 

y constante de vida que nos ata al Salvador de los hombres 

en una unión inquebrantable. Como Isaías prometió, el Señor 

Dios ha colocado Su fundamento en Sion, una “piedra 

probada, angular, preciosa, de cimiento estable; el que 

creyere en él, no será avergonzado” (Isa.28:16; Rom.9:33). 

Es importante recordarnos a nosotros mismos una vez 

más este punto que Jesús no está tratando aquí con el 

fundamento de nuestra salvación (Gracia) sino con la 

naturaleza de la fe que responde a ella. Santiago repitió algo 

del sermón del Monte cuando nos advirtió a ser “hacedores 

de la palabra, y no tan solamente oidores” (Stg.1:22). Y 

declara que la “fe, si no tiene obras, es muerta en sí misma” 

(Stg. 2:17, 26). ¿Por qué uno piensa de Santiago como un 



 

innovador aquí? Es Jesús quien primeramente predicó este 

principio y Él lo hizo en el “evangelio del reino” (Mat.4:23). 

Esta verdad fundamental necesita desesperadamente volver 

a su lugar. Aquellos que se han vuelto tan fascinados con la 

salvación por la gracia que han vaciado de la fe todo su 

contenido necesitan reconocer que no han coqueteado con la 

inconveniencia, sino con la destrucción. Hay una abundancia 

de misericordia sobre toda alma que se somete al gobierno 

de Cristo con todo su corazón — su corazón romperá una y 

otra vez toda transgresión — pero no habrá compasión para 

los que determinan de manera directa que la gracia 

invalidado los mandamientos del Señor del reino.



 

   

Jesús ha llamado a una obediencia de Su palabra que es 

profunda y totalmente comprensiva, pero no es una 

justificación por la obras de justicia. Él impulsa a los 

ciudadanos del reino a buscar la perfección del amor libre de 

egoísmos de su Padre (Mat.5:43-48), pero les dice que ellos 

todavía necesitarán arrepentirse de sus equivocaciones 

(Mat.5:23) y buscar la misericordia (Mat.5:7). En la cercanía 

de Su muerte, cuando Jesús dirige a los Doce discípulos ante 

Su Padre como hombres que “han guardado tu palabra” 

(Juan 17:6), Él no está diciendo que ellos se han vuelto sin 

pecado al convertirse en Sus discípulos (su registro prueba la 

contrario), sino que su compromiso con Él ha sido genuino y 

su dolor penitente por sus pecados. 

Los que construyen sus vidas sobre “la roca” están 

diciendo dos cosas: Que ellos están determinados a guardar 

la palabra de Cristo a toda costa, y que ellos están confiando 

en Su sangre redentiva por la misericordia en sus fracasos. 

La obediencia, en el reino del Cielo, nunca ha sido un medio 

de justificación del pecado, sino una forma para expresar la 

fe (Stg.2:14-26) y el amor (Juan 14:15, 21, 23; 15:10, 14). Si hay 

otra forma para demostrar estas dos cualidades 

indisputables de la vida en el reino, ellas son desconocidas 

en las Escrituras. 



 

A pesar de la claridad de la elección que el Señor ha 

establecido ante Sus oyentes, hay siempre aquellos que 

quieren construir sobre la arena y la llaman roca. Ellos 

generalmente están en busca de soluciones rápidas y fáciles a 

sus problemas y en un camino cómodo para la justicia y la 

paz. Con semejantes ideas en sus mentes, ellos tienden a 

volver a las Iglesias del Señor hacia un mensaje más popular 

y digerible — uno que toma el lado difícil de las demandas 

del evangelio y lo substituye por la panaceas psicológicas 

que no dan ninguna mordida o tienen algún poder. En lugar 

de un llamado penetrante al corazón nacido de nuevo, hay 

charlas infinitas sobre “actitudes positivas mentales”, “la 

auto estima” y la “auto aceptación”. Un sentido de dignidad 

y un espíritu positivo, no son asuntos de poca importancia, 

pero estos no tendrán que ser buscados con demasiada 

prioridad. Ellos aparecerán en forma natural en el proceso de 

buscar a Dios penitentemente; y Su voluntad y la confianza 

consecuente de la aceptación en Su gracia (Hechos 10:34; 2 

Cor.8:12; Efe.1:6-7). 

La pérdida de la auto estima a menudo viene más de un 

fracaso a buscar al Señor sincera y obedientemente. Es difícil 

para cualquier persona mirarse a sí mismo cuando ella sabe 

que no está siendo genuina hacia Dios. La verdadera gracia 

de Cristo trae sumisión y confianza. La gracia barata y 

demandante de nada únicamente sirve para engañar al 

creyente superficial. 



 
 

Es asombroso que este gran sermón con su tremendo 

énfasis sobre el entendimiento y la obediencia a los 

mandamientos de Dios no haya tenido un más grande 

impacto sobre la mente Cristiana popular. Quizás, la razón 

para esto descansa en la idea ampliamente sostenida que 

debido ya no estamos “bajo la lay sino bajo la gracia” 

(Rom.6:14), los mandamientos de Cristo son meros 

directrices (gracia), mientras que los mandamientos de 

Moisés eran estatutos que debían ser estrictamente 

obedecidos (ley). Que esto es una perversión de la enseñanza 

de Pablo es hecho evidente de la asombrosa pregunta con la 

que él continúa su declaración sobre la gracia y la ley: “¿Qué, 

pues? ¿Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la 

gracia? En ninguna manera” (Rom.6:14). La verdad es que 

Dios desde Adán nunca ha pronunciado un mandamiento 

del que Él no espere ser obedecido. Su voluntad surge de Su 

naturaleza justa y llena de compasión y es “para que nos 

vaya bien” (Deut.6:24; 1 Juan 5:3). 

La gracia de Dios no significa falta de ley. El evangelio 

es simplemente un sistema de gracia (donde hay perdón para 

las transgresiones a la ley de Dios) como opuesto a un sistema 

de ley (donde no hay ninguno). No únicamente la gracia 

remueve las demandas de la ley divina, sino trabaja para 

reunir esas demandas a través de un sacrificio redentivo 

(Rom.8:1-4). Sin la ley de Dios, su gracia no tendría sentido, 

debido a que la ausencia de ley volvería el pecado imposible 

(Rom.4:15) y el perdón innecesario. 



 

El hombre ha estado bajo la ley divina desde Adán, una 

ley que se resume mejor en los mandamientos de amar a 

Dios supremamente y amar al prójimo como a uno mismo 

(Mat.22:35-40). Sin embargo, esa ley nunca ha nulificado la 

justificación por la fe, una redención hecha posible en todas 

las generaciones debido a que Dios planeó llevarla a cabo en 

Cristo (Heb.9:15). El hecho que Abel fue justificado por la fe 

y mostró esa fe por medio de una obediencia cuidadosa a la 

ley divina, demuestra que la salvación por la gracia no altera 

la responsabilidad de uno para obedecer a Dios (Heb.11:4). El 

hecho que Noé fue justificado por la fe y la manifestación de 

esa fe por medio de una sumisión escrupulosa a los 

mandamientos divinos habla de la misma verdad (Heb.11:7). 

Los casos de Abraham (Heb.11:8-9, 17-19) y Moisés 

(Heb.11:25-27) añaden pruebas sobre esto. 

Sí, entonces, la justificación por la fe en las edades 

pasadas no remueve la necesidad de obedecer los 

mandamientos de Dios, la misma necesidad debe regir en la 

edad del evangelio. La gracia de Dios en Cristo no nos libera 

de la necesidad de obedecer al Señor, sino nos capacita para 

obedecerle a Él sin temor de juicio. Y por este mismo medio, 

no únicamente somos perdonados, sino transformados 

(Rom.8:1, 29). Este es el mensaje del Sermón del Monte. El 

predicador nos ha dejado entre la roca y la arena, entre la 

confianza obediente y el rechazo infiel, y nos desafía a elegir.



   

El silencio sin aliento que se apoderó de aquella colina 

Galilea cuando Jesús finalizó Su distinguido Sermón debe 

haber sido muy intenso. Sus palabras habían sido 

sorprendentes e inquietantes. En ellas, la sabiduría 

convencional había sido rechazada y las tradiciones 

largamente arraigadas rechazadas. El reino de Dios no iba a 

ser revelado en alguna conquista Filistea, sino en un amor 

absoluto por Dios y en un amor auto sacrificial por el hombre 

— y el espíritu de este amor iba a ser visto en una obediencia 

sumisa a la voluntad divina. En los términos más concretos y 

con la franqueza más radical, el Hijo de Dios ha descrito el 

reino de los Cielos como realmente es, y luego ha desafiado a 

Sus oyentes a recibirlo. Mateo no nos dice como 

respondieron los discípulos, pero “la gente se admiraba de 

su doctrina” (Mat.7:28). 

Las últimas palabras del Señor son sombrías. Ellas 

hablan de la ruina final — del desastre de proporciones 

indescriptibles — para los que eligen rechazar Sus palabras y 

el reino de Dios entre los hombres. No hay ningún 

Universalismo consolador en el Sermón del Monte. Todos no 

serán salvos al final. Y así como este gran discurso habla de 

la paz y la felicidad última, así también habla muy clara y 

finalmente de la posibilidad de la pérdida y miseria 

consumada. Es está cualidad del evangelio del reino que 

vuelve su mensaje tan urgente, y tan serio. 



 

La conexión que las mentes universalistas sienten por 

este Sermón está más allá de toda explicación. ¿Se enfocan 

ellos sobre las grandes enseñanzas éticas del Salvador y 

simplemente ignoran el resto? Nunca, en toda la Biblia, se 

han pronunciado advertencias ominosas de juicio que las que 

se han dicho en aquella ahora famosa colina de Galilea. 

Tampoco están limitadas a un estrecho rincón del mensaje 

del Señor. El prospecto al rechazo divino se abre paso a 

través de todo el Sermón. Para aquellos que rechazan hacer 

la voluntad de Su Padre desde lo profundo de su corazón, 

Jesús promete no únicamente la perdida de la recompensa 

Celestial (Mat.6:1-2, 5, 16), sino un severo juicio — un juicio 

que será sin misericordia (Mat.6:15; 7:1-2). El Señor describe 

al desobediente como uno viajando por el camino a la 

“destrucción” (Mat.7:13) y en el peligro del “fuego del 

infierno” (Mat.5:22, 29-30; 7:19). 

Es por esta razón, que Jesús caracteriza el destino del 

rebelde, ya sean estos incrédulos empedernidos o hipócritas 

religiosos, como una gran “ruina” y una gran “caída” 

(Luc.6:49; Mat.7:27). La pérdida de Dios no es algo para estar 

tranquilo y dejarlo en el olvido, sino un conocimiento y una 

enajenación de todo lo que Dios es — amor, compasión, 

pureza, santidad, justicia, verdad — y la miseria que 

semejante horror produce (Mat.13:41-42, 49-50; 25:46). Este 

será el destino elegido por los que se apartan del amor y el 

camino de Dios, pasar una eternidad con toda la vergüenza, 

la hipocresía, la arrogancia, el egoísmo, el deseo, el odio y la 



 
 

brutalidad de la historia humana (1 Cor. 6:9-10; Gál.5:19-21; 2 

Tes.1:7-9; Apoc.14:11; 21:18; 22:10-15). La profundidad de 

está oscuridad moral, la intensidad de semejante fuego 

espiritual es tal como una descripción méndiga de la 

humanidad. En “las tinieblas de afuera” con su “fuego 

eterno” habrá únicamente “el lloro y el crujir de dientes” 

(Mat.25:30, 41). 

¿Tiene que ser declarado que a pesar de estas oscuras 

palabras de advertencia que todo el impulso de la obra y 

predicación del Señor fue entregar a los hombres a semejante 

destino inenarrable? Si su predicación parece en ocasiones 

abrupta, es únicamente para despertarnos de las necias 

rutinas religiosas a través de las cuales caminamos como 

sonámbulos. Jesús nos llama a una relación vital con Su 

Padre. Es una relación que nos hace verdaderamente vivos, 

impregnando el pensamiento y la acción, transformando el 

carácter y la personalidad, haciéndonos más allá de toda 

duda hijos del Dios viviente. 

La grandeza del amor de Dios debiera ser una causa 

suficiente para traernos a la sumisión dichosa de Su gobierno 

justo y lleno de gracia, pero la realidad de nuestra naturaleza 

es que a menudo nada excepto el trueno del juicio divino 

puede abrir nuestros oídos para escuchar Su voz. Y es con 

esto en mente que Aquel que nos amó más que todos cierra 

el sermón. Él más que ningún otro abre los ojos humanos 

para contemplar los maravillosos caminos del Cielo.



 

   

“Y cuando terminó Jesús estas palabras, la gente se 

admiraba de su doctrina; porque les enseñaba como quien 

tiene autoridad, y no como los escribas” (Mat.7:28-29). 

Mateo no registra la respuesta de los discípulos de Jesús al 

Sermón, pero las multitudes “curiosas”, él dice, estaban 

asombradas. Y está no sería la única vez que los oyentes del 

Señor serían paralizados en sorpresa ante el contenido 

inesperado y la forma de Sus palabras. Más tarde, algunos 

líderes Judíos, enviados para arrestarle, cometerían el error 

de detenerse para escucharle, y luego regresar asombrados y 

con las manos vacías ante sus incrédulos superiores con 

ninguna mejor explicación para su fracaso que “¡Jamás 

hombre alguno ha hablado como este hombre!” (Juan 7:46). 

No hay nada misterioso en todo esto — ninguna extraña 

manipulación de la mente, ningún hechizo o truco. Es 

simplemente el efecto que produce el oír la voz de Dios sobre 

los corazones humanos. Jesús apareció en todas sus formas 

tan ordinario, tan habitual, un artesano de los remansos 

religiosos de Galilea sin un entrenamiento y un trasfondo 

formal. Este hecho a menudo hizo Sus palabras notables 

convertirlas increíbles ante Sus audiencias (Mar.6:2-3; Juan 



 
 

7:15) quienes parecían indispuestos a aceptar Su testimonio 

que Sus enseñanzas venían de Su Padre (Juan 7:16-17). Sus 

palabras no fueron acompañadas por la clase de 

demostración ardiente que sacudió la cumbre del Monte 

Sinaí y derritió los corazones de Israel (Heb.12:18-24). Fue 

únicamente un hombre hablando.  

Sin embargo, Él estaba hablando la verdad absoluta e 

inequívoca; no simplemente como Uno que la ha aprendido, 

sino como uno que la ha experimentado, como uno que al 

final era plenamente idéntico a ella (Juan 1:18; 14:6). Este 

hecho sólo estaba atado a dar una cualidad única y 

convincente de las palabras de Jesús. Él las enseño “como 

uno que tiene autoridad” y como uno que conocía lo que 

estaba hablando. 

Los escribas en su gran mayoría necios y en ninguna 

manera verdaderos estudiantes de la ley misma, y con 

apenas un pensamiento original, pasaban sus días 

estudiando y cotejando lo que los antiguos rabinos 

influénciales habían dicho sobre la ley. Ellos suspendían sus 

argumentos a partir de cadenas interminables de citas 

rabínicas e interpretaciones fantasiosas.  

En contraste con las especulaciones forcejeadas de los 

Escribas, que tenían sobre ellas el sonido metálico de la 

confusión humana, la predicación de Jesús resonó con el 

profundo sonido de la verdad segura. La enseñanza de Jesús 



 

estaba llena de citas del Antiguo Testamento (“está escrito”) 

y simples declaraciones de hecho (“de cierto, de cierto os 

digo”), Y si los escribas citaban las interpretaciones de los 

antiguos rabinos con facilidad, Jesús aún más fácilmente los 

contradecía. Es inevitable que la voz de Dios sonará como la 

voz de Dios, y que la voz del hombre sonara como la voz del 

hombre. Aun algunas veces, las multitudes insensibles que 

escuchaban el sobresaliente Sermón del Señor pudieron 

darse cuenta de la diferencia, y quedaban “asombrados”. 

Las palabras de Jesús y de todos los profetas a quienes 

Dios había enviado para hablar a los hombres siempre tenían 

sobre ellos la marca de su origen. Su poder es el poder de la 

sabiduría y la verdad divina, y todos los hombres estaban 

destinados a sentir su influencia aun cuando elegían 

rechazarlos. “Porque la palabra de Dios es viva y eficaz.... y 

discierne los pensamientos y las intenciones del corazón” 

(Heb.4:i2). 

A la naturaleza sobresaliente de sus palabras como una 

fuente de diferencia y sorpresa, debe seguramente ser 

añadido el amor y la preocupación profunda del Señor por 

Sus oyentes. Mientras que los escribas luchaban sólo con 

palabras y argumentos, el gran Maestro acercó Sus 

enseñanzas a las personas. Con demasiada frecuencia, los 

líderes religiosos de Israel, consideraron a las personas como 

algo que podía ser manipulado y usado. Debe haber sido 

algo aparente que el Hijo de Dios había venido a transformar 



 
 

más bien que a manipular, a bendecir más bien que a usar. 

Las palabras de Jesús fueron siempre desafiantes y 

penetrantes, pero ellas eran también refrescantes. Y eso 

pudiéramos también haber esperado de ellas. Porque nunca 

en la historia humana, antes o desde entonces, la voz de Dios 

ha sido escuchada en el mundo con tal plenitud absoluta de 

verdad y con tal demostración de su viviente realidad en la 

carne de un hombre. Nosotros, también, debemos confesar 

en asombro que “nunca un hombre ha hablado como éste”



   

  Al final no somos tanto confrontados con el mensaje 

convincente y desafiante de este gran sermón como con la 

persona del Predicador Mismo. La pregunta principal con la 

que somos dejados no es “¿Qué usted piensa de este 

Sermón?” sino “¿Qué usted piensa de este Maestro?” 

No hay quizás más cerrado enfoque al Sermón del 

Monte que aquel del tradicionalismo religioso que ve en el 

las enseñanzas morales y espirituales del “verdadero” Jesús 

antes que la historia se convierta incrustada con reclamos 

sobrenaturales posteriores. Ellos, por lo tanto, han adoptado 

el Sermón, como un tremendo avance en la ciencia ética, 

alcanzado por un Cristo puramente humano. Y como tal, este 

Sermón, contiene para ellos consejos sabios, pero no una 

Palabra de Dios. Es extraño que hombres inteligentes 

pudieran haber hecho semejante análisis evidentemente 

falso. La verdad es que ninguna enseñanza en los Evangelios 

presenta tal cuadro convincente del Cristo divino como este 

memorable discurso Galileo. 

Los primeros oyentes quedaron impresionados con el 

aire de autoridad del extraordinario Maestro. Él era tan 

diferente a los especuladores Escribas. Él no teorizaba o 

vacilaba. Él no fue ni tentativo ni apologético, sino con una 

confianza segura colocó el fundamento del reino Celestial. 

No se trataba únicamente de Su estilo, sino de la substancia, 



 
 

y había muchas razones por que Él debía haber hablado con 

autoridad. Él era el Cristo, el largamente esperado Mesías 

que estaba destinado a cumplir con el propósito divino de 

Dios. Jesús no meramente dice que toda “jota y tilde” de la 

ley y los profetas serían cumplidos, afirmando de esta 

manera, el origen divino de las Escrituras del Antiguo 

Testamento, sino que Él había venido a cumplirlas (Mat.5:17-

18). ¡Este Predicador reclama ser la consumación de las 

edades!. Él se ve a sí mismo como el Alfa y la Omega, el 

principio y el fin. 

Él era el Señor y al final será el Juez. Este predicador 

reclama no únicamente enseñar a los hombres la verdad 

eterna, sino ser el Maestro divinamente capacitado de sus 

destinos. Él claramente se retrata como Él único que 

permanecerá de pie al fin de la historia y presidirá sobre la 

disposición de las almas de todos (Mat.7:21-23). Es a Jesús a 

quien todos debemos dar cuenta. ¡Qué enorme reclamo de 

Deidad es este! Y el reclamo es ampliado por la declaración 

concluyente del Señor sobre la base de este juicio final. Y 

todo dependerá de la respuesta que cada persona presente a 

Su palabra (Mat.7:24-27). Las enseñanzas de este Predicador 

no son únicamente consejos prudentes para un tiempo 

pasajero, sino válidos para todo el tiempo. Sus enseñanzas 

nos encontrarán en la eternidad. Él claramente supone que 

nosotros debiéramos entender esto. 

Así que dado esto, no es ninguna sorpresa que Él 



 

simplemente pudiera decir, “De cierto, de cierto os digo” y 

hacerlo sonar totalmente recto. Los primeros oyentes 

quedaron asombrados; fueron dejados sin habla. ¡Y aun 

después de 1 900 años, estamos sorprendidos también!. 

De manera, que como hemos aprendido seguramente 

por ahora, el Sermón es grande, ciertamente. La marca de la 

Verdad eterna está sobre el. Pero, en toda Su grandeza, el 

Predicador se eleva por encima de Su Sermón. Él es Cristo el 

Señor, el Hijo de Dios, y está destinado a ser el Juez de todos. 

Si rechazamos a ésta enseñanza y a éste Maestro, lo haremos 

bajo nuestro propio riesgo eterno. Toda la bendición del 

Cielo está en el mensaje y en el Hombre. 

Y aunque todo Su inmenso poder y asuntos críticos que están 

en juego tanto para Dios y para el hombre, el Sermón no termina 

con una demanda imperial, sino con una invitación urgente. Jesús 

ha proclamado un reino que es completamente extraño a las 

formas de este mundo y está siempre destinado a ser así. Él ha 

emitido un llamado a una Revolución Espiritual, una 

revolución de la clase más arrolladora y profunda, que no 

deja ninguna parte del corazón humano sin tocar y 

transformar. Es un llamado alto, pero uno radical, y debemos 

cada uno decidir por nosotros mismos como responderemos a esta 

distinguida invitación. Y, lo más serio de todo, debemos luego, 

llevar las consecuencias trascendentes de esa decisión por 

toda la eternidad. Tal como el Predicador frecuentemente 

dice, “El que tiene oídos para oír, oiga” (Mat.13:9, 43). 



 

   

Christian Personal Ethics, Carl F. H. Henry, Eerdmans, Grand 

Rapids, 1957. 

Studies in the Sermon on the Mount, D. Martyn Lloyd-Jones, 

Eerdmans, Grand Rapids, 1972. 

  The Cost of Discipleship, Dietrich Bonhoeffer, McMillan, New 

York, 1957. El Costo Del Discipulado, 1era edición. Editorial Peniel, 

Buenos Aires, Argentina, 2017. 

 Christian Counter-Culture — The Message of the Sermon on the 

Mount, John R. W. Stott, IVP, Leicester, England, 1978. El Sermón 

del Monte, 3 era. edición, Editorial Certeza Unida, Buenos Aires, 

Argentina, 2007. 

The Sermon on the Mount, Robert A. Guelich, Word Books, Waco, 

Texas, 1982. 

An Exposition of the Sermon on the Mount, A. W. Pink, Bible Truth 

Depot, Swengel, PA. 1950. 

 Aunque relativamente escasos, estos libros pueden ser      

conseguidos en Castellano por diferentes editoriales (El Traductor) 



 

 

 

 

 

 



Paul Earnhart nació en el 

Condado Hughes en Yeager, 

Oklahoma el 2 de Marzo de 

1931. Casado con Wilma tienen 

tres hijos, dos mujeres y un 

varón.  

 

      Recibió un Bachillerato de 

Abilene Christian College (1953) 

y una Licenciadora de College of 

St. Thomas (1971). El hermano 

Earnhart comenzó a predicar 

desde su años en el Colegio en 

1953. Desde entonces ha sido evangelista para diversas 

congregaciones en Texas, Kenosha, WI., Waukegan, IL., Zion, IL., 

St. Paul, MN., Mount Sterling, KY. Y Jolin, MO. De 1962 a 1965 

predicó el evangelio en Nigeria en África.  

 

      Desde 1999 ha sido Evangelista en la Iglesia Douglass Hills en 

Louisville, KY. Es autor de 3 libros, habiéndose publicado 

primeramente en artículos en revistas como Christianity 

Magazine y Biblical Insights.  

 

      Invitation to Spiritual Revolution (Studies in the Sermon on 

the Mount) [Invitación a Una Revolución Espiritual] (1999, 

editado por Gary Fisher), (2009 por DeWard Publishing). 

Glimpses of Eternity (Studies in the Parables of Jesus) [Vistazos a 

la Eternidad] por DeWard Publishing 2012) y Searching for the 

Meaning of Life: Studies in the Book of Ecclesiastes (2018) [En 

Busca del Significado de la Vida].  

 

       Fue editor de la Revista Christianity Magazine desde 1984 a 

1999 junto a Sewell Hall, Brent Lewis y Dee Bowman. Ha 

participado como Exponente invitado en las lecturas anuales del 

Colegio Florida de los años 1984, 1992, 2002 y 2009.  



 


