LA TGLESIA PRIMITIVA

El Cristianismo del Primer Siglo
como es revelado en el Nuevo
Testamento

Ferrell Jenkins






La Iglesia Primitiva

El Cristianismo del Primer Siglo
como es revelado en el Nuevo Testamento

Ferrell Jenkins

“Para que si tardo, sepas como debes conducirte
en la casa de Dios, que es la iglesia del Dios viviente,
columna y baluarte de la verdad.”

—Pablo a Timoteo (1 Tim.3:15)

Florida College Press
Temple Terrace, FL. 33617



© Ferrell Jenkins, 1999, 2010. TODOS LOS DERECHOS RESERVADOS. Ninguna parte de este libro

puede ser reproducido en ninguna forma sin permiso escrito del autor. Impreso en los Estados
Unidos de América.

ES ILEGAL Y NO ETICO DUPLICAR EL MATERIAL
CON DERECHOS DE AUTOR

El material de este libro representa una inversion considerable en
tiempo y dinero por parte del autor y del editor. Si las lecciones de este
libro se fotocopian y distribuyen para evitar comprar un libro para cada

miembro de la clase, el autor es defraudado con las regalias ganadas
correctamente y el editor no vende suficientes copias para continuar
con la publicacion.

Citas de las Escrituras

Todas las citas de las Escrituras son tomadas de la version New
American Standard Bible a menos que se indique lo contrario. Se
empled la version hispana Reina-Valero 1960 en la traduccién de este
libro.

ISBN 13: 978-1-890119-04-1
ISBN 10:1-890119-04-0

Florida College Press
119 Glen Arven Avenue
Temple Terrace, FL. 33617



Contenidos

Yo =Y = ot o] 1= iv
o =] = Vot o T '
Parte 1 — La Iglesia Primitiva y la Palabra
1. La Iglesia Primitiva Primitiva. . .ottt ittt ettt iieeeeeeeeeeeeseeannnnnnnnnnseeseeens 7
Parte 2 — La Iglesia Primitiva Establecida y Descrita
A I T £ =2 - F PPN 11
3. Descripciones de la I1glesia IGlesia. ..ottt et e et et it ireeaeeaeeeeeaaaaan 12

El Uso de Ekklesia en el NUeVO Testamento. . .oveeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeiiiieeeeeeineeeeennnaens 16
W V1 o s e [l T F o - VP 18
5. ;QUE €5 UNQA 1GLESTA LOCAI. .. ettt iitiit ittt ettt ettt ee et e eeeeeneeeseenseenseenseeseeanseeneenaenn 21

Parte 3 — La Iglesia Primitiva: Su Organizacion y Obreros
(TR I O o - Wa [ Uo Y Lot = Lo S 25
7. Las Cualificaciones de l0S ANCIAN0S. . .ovuuueetiiiiittieiiiittiiiiiteeeteieesseeeneeeseennneeesessnnseseennnes 30
8. La Relacion de Miembros @ l0S ANCIAN0S. ...e.uintierirteiteitieteiteeteeteeteeeeeteaneeeeneaeeneaneeneenaenenn 35
B 033 ) - T ) o 38
O 2 B A T T = § ] - F PP PPN 44
11. Los Maestros en la Iglesia Primitiva. . .oooiiiiiiiiiiiiiii i it ettt e e e eereaaeaeen 49
Parte 4 — La Iglesia Primitiva Reunida para Adorar
LA I T = b= e [ Y= o P 53
13. La Iglesia Primitiva Reunida en el Primer Dia de la SEMaNna.........cvviiriiiiiiiiiiieiiieeiieeieeneennnnss 57
14. La MUsica en 1@ 1glesia PrimitiVa. . oo e ie e e i e it e et e et eereeeteeeseeeeeeeeaneeaneaneens 61
15. La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva......cceevieeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeiiieeeeaenens 67
Parte 5 — La Iglesia Primitiva Reunida y el Diario Vivir
16. La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva.......ccceiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeenenn 73
17. La Disciplina en la Iglesia Primitiva. ...ttt ittt ettt e e e reeee e eeeaaaen 81
18. La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva. ..ccceeeiiiiii ittt ettt ee e e iiieeeeeeeeaaaas 84
Parte 6 — La Iglesia Primitiva, la Historia de la Iglesia y el Hoy
19. La Iglesia en la Historia: Su Origen, Apostasia y Restauracion..........ccoeeeiiiiiiiieiiinininieennennnnn. 89
20. Convirtiéndose en una Parte de la Iglesia Primitiva......ccovueiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiei e ceeaens 103



Abreviaciones

Para ahorrar espacio y en un esfuerzo por evitar distracciones indebidas en un libro, es comun utilizar
abreviaturas. Las abreviaturas de los libros Biblicos deben ser familiares para cualquiera que use este libro de
trabajo. Otras abreviaturas se enumeran a continuacioén.

Abreviaturas Comunes

AD — Anno Domini (en el afio del Sefior)
DC — Antes de Cristo

c. — Cerca

cf. — Compare

e.g. — por ejemplo

etal. — y otros

etc. — y asi sucesivamente
ff. — siguientes

MS (S) — manuscrito (s)

AT — Antiguo Testamento
p- — pagina

vol (s). — volumen (es)

vs. — versiculo

Vss. — versiculos

Abreviaturas Comunes

Abbott-Smith — Manual Greek Lexicon of the New Testament.

ASV — American Standard Version.

BAGD — A Greek-English Lexicon of New Testament.

BS — Bible Studies, por Adolph Deissmann.

ISBE — The International Standard Bible Encyclopedia (edicion rev.).
KJv — King James Version (Versién Autorizada).

LAE — Light From the Ancient East, por Adolph Deissmann.
Liddell-Scott — Greek-English Lexicon.

Louw-Nida — Greek-English Lexicon of the New Testament Based on Semantic Domains.
NASB — New American Standard Bible.

NIDCC — The New International Dictionary of the Christian Church.

NVI — Nueva Version Internacional.

NKJV — New King James Version.

NRSV — New Revised Standard Version.

NIDCC — The New International Dictionary of the Christian Church.
NIDNTT — The New International Dictionary of the New Testament Theology.
Trench — Synonyms of the New Testament.

RSV — Revised Standard Version.

TDNT — Theological Dictionary of the New Testament

Schmidt — Bible Key Words

Thayer — A Greek-English Lexicon of the New Testament.

TWOT — Theological Wordbook of the Old Testament.

Vine — An Expository Dictionary of New Testament Words, por W. E. Vine.
Zerwick — A Grammatical Analysis of the Greek New Testament.

1v



Prefacio

La frase “La Iglesia Primitiva” es utilizada por muchos escritores para referirse a la Iglesia de
los primeros siglos de la era Cristiana. La usaremos en este libro para describir a la Iglesia en el
periodo apostélico — La Iglesia del Nuevo Testamento. Creemos que la Iglesia en ese periodo, en
sus acciones aprobadas, debe servir como un modelo o patrén para nosotros hoy. Las diversas
Iglesias locales no siempre siguieron las instrucciones que les dieron los apéstoles, pero hubo una
uniformidad en la doctrina apostolica en el primer siglo.

Debido a que existen diferencias considerables entre la Iglesia de los tiempos del Nuevo
Testamento y la Iglesia de los siglos posteriores, es importante entender lo que queremos decir por
“La Iglesia Primitiva.”

Este material ha estado en preparacién y uso por muchos afios. De algtin modo, es el fruto de
toda una vida de estudio y ensefianza. Comencé a estudiar primeramente la Biblia en forma
dedicada hace algunos sesenta afios y he estado predicando y ensefiando desde 1952. Este curso
completo se ha ensefiado varias veces en un entorno de la Iglesia local. Durante los afios de 1990
usé porciones del material en mi clase sobre 1 de Corintios en el Colegio Florida. Esto significa
que muchas personas han estudiado el material, han planteado preguntas que me hicieron
reflexionar mas profundamente y me ayudaron a pulir las lecciones.

Tenemos la esperanza que los que estudien este libro queden impresionados por la sencillez y
la belleza de la Iglesia primitiva y busquen restaurarla en su comunidad. También esperamos
fortalecer la resolucion de aquellos que estan en forma similar comprometidos al esfuerzo de
practicar el Cristianismo del Nuevo Testamento hoy. Si usted se acerca mas a Cristo como
resultado de estos estudios, nuestro trabajo habra sido recompensado con creces.

Como es en el caso de la mayoria de nuestras publicaciones, evitamos la tentaciéon de acortar
las lecciones para que tengan la extensién adecuada para una clase. Preferimos estudiar un tema
hasta que sea cubierto adecuadamente. Muchas de las lecciones requeriran mas de una clase. Cada
maestro y su clase necesitaran decidir cuanta atencién le dara a cada leccion.

Es nuestra intencion publicar periédicamente en el Internet algunos diagramas y material
suplementario que pueda ayudar a los demds a estudiar y ensefar este libro. La pagina Web
www.BibleWord.com nos pertenece y confiamos que permanecera activa por muchos afios. El
URL es enumerado abajo con nuestro correo electrénico.

—  Ferrell Jenkins
Temple Terrace, Florida
Internet: www.biblicalstudies.com
Internet: www.bibleworld.com
Email: earlychurch@bibleword.com
3 de Enero de 1999
Actualizacion: 6 de Enero de 2010


http://www.bibleword.com/
http://www.biblicalstudies.com/
http://www.bibleworld.com/
mailto:earlychurch@bibleword.com

Prefacio a la Version en Espaiiol

Desde la publicacion de Roy E. Cogdill, la Iglesia del Nuevo Testamento en 1938 y sus més de 30
sucesivas ediciones no se habfa publicado otro volumen contendiendo por las descripciones
Biblicas y primitivas de la Iglesia del Sefior Jesucristo hasta la apariciéon de este ttil, claro y
organizado libro de estudio titulado La Iglesia Primitiva.

El autor, el hermano Ferrell Jenkins ha estado investigando y ensefiando los rasgos
distintivos de la Iglesia edificada por Cristo desde hace 60 afios a la actualidad. EIl volumen
dividido en 6 secciones con 20 estudios en total cubren semejantes temas como la Iglesia
establecida y descrita, su organizacién y obreros, su adoraciéon en el primer dia de la semana, la
vida diaria de sus discipulos y una sintesis de las etapas histéricas de la Iglesia hasta nuestro
tiempo contemporaneo.

Con la abundancia creciente de falsas doctrinas sobre lo que la Iglesia fue en la era de los
apostoles y las apelaciones desde el Denominacionalismo, y las preferencias de cada persona, es
facil confundirse y engafiarse con apelaciones puramente terrenales del papel de la Iglesia en el
mundo. Dejar que la Iglesia sea lo que exactamente fue en el primer siglo y desarrollarse dentro de los
parametros del Nuevo Testamento es siempre el principal compromiso de cada Cristiano, de cada
anciano, diacono, y evangelista hoy.

Para este esfuerzo digno de seguir duplicando la Iglesia de Cristo en nuestra comunidad, el
volumen escrito por el hermano Jenkins en 1999 y actualizado en el 2010 debiera ser de utilidad
para todo estudiante sincero de la Biblia. El autor recopil6é una abundancia de datos relacionados a
cada punto de sus lecciones que pueden ser todavia ampliados para un aprovechamiento mayor
de los temas discutidos.

Es un hecho innegable que la Iglesia no salva, pero en ella residen la totalidad de los salvos
(Hech.2:47). La Iglesia es el reino (Mat.16:19; 1 Tes.2:12; 2 Tes.1:5; Heb.12:28) donde son
trasladados todos los redimidos (Col.1:13). No hay salvos fuera de la Iglesia como no hay soldados
fuera del ejército o ciudadanos fuera del reino. En el dia final este reino sera entregado al Padre (1
Cor.15:24). Cristo se presentara ante S mismo a Su Iglesia sin mancha, arruga o contaminacion
(Efe.5:26-27). Entonces ocurrirdn las bodas del Cordero, la reunién final de Cristo y sus discipulos
(Apoc.19:7-9) para estar para siempre con El en las moradas eternas en la casa de Su Padre (Jn.14:2-

3).
Abril 26 de 2021
Publicado Electrénicamente en este Sitio Web

https://elexpositorpublica.wordpress.com

Publicaciones El Expositor
1 de Mayo 214, Entre Hidalgo y Tamps.
Cd. Valle Hermoso, Tamaulipas, 87501 México


https://elexpositorpublica.wordpress.com/

Leccion 1

La Iglesia Primitiva y La Palabra
Hablando Conforme a los Oraculos de Dios

INTRODUCION:

El asunto de la autoridad es fundamental para un correcto entendimiento de la Iglesia
primitiva. Los Cristianos y las Iglesias de los tiempos del Nuevo Testamento fueron guiador por
Cristo y Su palabra. Un error comuin es pensar que cada Iglesia local desarrolla su propia forma de
ver la doctrina y la préctica. De hecho, ellos consideraron al Sefior y a Su palabra como la norma
absoluta. Si no existiera, como afirman algunos, no podria haber nada incorrecto y nada correcto.

Cuando las Iglesias se desviaron de los mandamientos del Sefior, se les instruy6 que volvieran
a la norma que el Sefior aprobd. Su préctica fue juzgada por las ensefianzas del Sefior tal como fue
presentada por los ap6stoles y profetas quienes fueron guiados por el Espiritu Santo.

En esta Serie de lecciones sobre la Iglesia primitiva hemos asumido que las Iglesias de los
tiempos del Nuevo Testamento respetaron y siguieron las ensefianzas de Cristo. Hace unos pocos
afios preparamos el volumen Autoridad Biblica, un libro de lecciones que cubre muchos aspectos
del tema. Para beneficio de aquellos que todavia no han estudiado Autoridad Biblica creemos que es
conveniente incluir aqui una leccién sobre este tema.

I. JESUCRISTO FUE RECONOCIDO COMO CABEZA DE LA IGLESIA PRIMITIVA.

A. Jesucristo es el Sefior (Hech.2:36; Rom.10:9; Fil.2:11).
1. El término Serior denota propiedad (por ejemplo, de un esclavo) y autoridad.
2. La Iglesia primitiva fue fundada sobre el Sefiorio o deidad de Jesucristo (Mat.16:15-18; 1
Cor.3:11).
3. El concepto moderno de que la Iglesia inventé a Cristo a partir de Jests durante un
periodo de décadas o siglos es totalmente contrario a los hechos presentados en el Nuevo
Testamento.

B. Jestus es la cabeza del cuerpo, la Iglesia (Efe.1:22-23; Col.1:18). De la cabeza procede la
direccién y la guia.

C. Cristo tiene toda autoridad (Mat.28:18-20).

II. LOS APOSTOLES FUERON LOS EMBAJADORES DE CRISTO.

A. Como embajadores de Cristo, Como embajadores o enviados por Cristo, los ap6stoles
hablaron por El y lo representaron entre los hombres.
1. Rechazar a los apoéstoles es rechazar a Jests y al Padre (Luc.10:16)



La Iglesia Primitiva y La Palabra 2

III.

Iv.

2. Recibir a los ap0stoles es recibir a Jests y al Padre (Jn.13:20).

La Palabra de Dios fue entregada a los ap6stoles (Jn.17:8, 14).
LA PALABRA ESCRITA Y HABLADA FUE CONSIDERADA AUTORITATIVA.

La Escritura es inspirada por Dios (2 Tim.3:16-17).
1. Lafrase “inspirada por Dios” indica que la fuente u origen de la Escritura es Dios.
2. El término Escritura es usada aqui para referirse a los Oraculos de Dios, los libros

autoritativos que proceden de Dios.
3. Ambas, las escrituras del Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento son consideradas
ser las Escrituras (2 Tim.5:18; Deut.25:4; Luc.10:7).

La Escritura es la Palabra de Dios inerrante, completa y suficiente (2 Tim.3:16-17).

Hay una sola fe (Efe.4:5). Esta es la completa revelaciéon de la voluntad de Dios para el hombre
(Efe.3:1-5; 1 Cor.2:10).
1. Esta fe “ha sido dada una vez a los santos” (Judas 3).

2. El término fe, cuando es usada con referencia a la Palabra de Dios, es equivalente al
evangelio (G4l.1:23, 6-9; Rom.1:16).

Informacién adicional sobre la inspiraciéon de la Biblia puede ser encontrada en nuestro
volumen Introduccion a las Evidencias Cristianas.

LA IGLESIA PRIMITIVA DISTINGUIO ENTRE EL ANTIGUO Y NUEVO PACTO.

El pacto Mosaico ha sido remplazado por el Nuevo Pacto de Jesucristo (Efe.2:14-15; Col.2:13-
17; Heb.10:9; 8:6-13).

Varios libros del Nuevo Testamento estan dedicados al tema (Galatas, Hebreos y Romanos).
Los escritores del Nuevo Testamento reconocieron el valor de las Escrituras del Antiguo

Testamento y sus eventos (Rom.15:4; 1 Cor.10:11). Aun los eventos milagrosos fueron
considerados como verdaderos (ejem. La creacion y el diluvio, 2 Ped.3:5-6).

V. LA UNIFORMIDAD DE LA DOCTRINA EN LA IGLESIA PRIMITIVA.

A.

La misma doctrina fue ensefiada en todas las Iglesias. Cuando la falsa doctrina fue algunas
veces ensefiada, fue corregida al referirse a lo que fue ensefiado por el Sefior y Sus ap0stoles.
1. Pablo les dijo a los Corintios que Timoteo “os recordara mi proceder en Cristo, de la
manera que ensefio en todas partes y en todas las iglesias” (1 Cor.4:17).
a. Timoteo fue un evangelista que transmitia lo que habia escuchado por Pablo (2
Tim.2:2).



La Iglesia Primitiva y La Palabra 3

2.

3.

b. Pablo ensefi6 lo mismo en cada Iglesia. Esta ensefianza podia ser oral o en forma escrita
(2 Tes.2:15; cf. 2 Ped.3:1-2; 1 Jn.2:21). Muchas de las epistolas fueron escritas para
recordar a los santos lo que habia sido ensefiado por los apéstoles cuando ellos
estuvieron presentes entre las Iglesias.

Lo que Pablo ensefi6 a los santos en Corinto referente a permanecer en el llamado fue lo

mismo que él indicé en todas las Iglesias (1 Cor.7:17).

Con respecto al velo, Pablo dijo, “... nosotros no tenemos tal costumbre, ni las iglesias de

Dios” (1 Cor.11:16). La practica debia ser uniforme y los Corintios estaban haciendo lo

contrario.

Cuando Pablo ordené a los Corintios a contribuir de sus fondos en el primer dia de la

semana, dijo que él habia ordenado “en las iglesias de Galacia” también (1 Cor.16:1). La

epistola a los Galatas no contiene tal mandamiento, pero evidentemente Pablo les ensefié
la misma cosa oralmente cuando estuvo presente entre ellos.

B. La uniformidad de la doctrina debe resultar en uniformidad de la practica. Debemos esperar
que cada Iglesia trabaje y adore de la misma manera.

VI.

LAS SOLUCIONES A LOS PROBLEMAS FUERON ENCONTRADOS EN LA
ENSENANZA DE CRISTO.

. La Iglesia en Corinto tuvo muchos problemas que fueron corregidos al apelar a las
ensefianzas de Cristo.

1.

2.

3.

4.

Las preguntas sobre el matrimonio fueron respondidas al citar lo que el Sefior habia
ensefiado en los evangelios (1 Cor.7:10-11; cf.Mar.10:9; Mat.19:6).

Hubo algtn problema con el apoyo a los que predican el evangelio. Pablo dijo, “Asi
también orden¢ el Sefior a los que anuncian el evangelio, que vivan del evangelio” (1
Cor.9:14; cf. Mat.10:10; Luc.10:7).

Los abusos de la Cena del Sefior fueron corregidos al apelar a lo que el Sefior hizo en la
noche de su traicion (1 Cor.11:22-25).

Vea Heb.2:3 y 2 Ped.3:1-2 para otras ilustraciones de esta verdad.

Los apostoles transmitieron ensefianzas o tradiciones autorizadas. Tres términos utilizados
en el Nuevo Testamento fueron términos técnicos reconocidos para la transmisiéon de la
tradicion, primero entre los Griegos y luego en el Judaismo (BAGD, 614-15, 619; TDNT, IV:
11-14; NIDNTT, III: 772-75).

1.

o

Tradicion (Griego, paradosis). Esta palabra significa “una transmisiéon, entregar” y es
usada de ambas, las practicas humanas y divinas. Las tradiciones humanas que
contradicen la Palabra de Dios son condenadas por el Sefior (Mat.15:1-9). Las tradiciones
que se originan con Dios deben ser obedecidas (2 Tes.2:15).

Entregar (Griego, paradidomi). Este término significa “entregar, pasar, transmitir...”
Recibir (Griego, paralambano). Este término significa “recibir” o “aceptar”.

Observe algunos pasajes en los que estos términos se emplean.



La Iglesia Primitiva y La Palabra 4

a. Los Corintios son elogiados porque retuvieron firmemente las tradiciones que Pablo les
entrego (1 Cor.11:2).

b. Pablo recibié la informaciéon del Sefior sobre la Cena del Sefior y la entrego a los
Corintios (1 Cor.11:23).

c. Otros pasajes en los que esos términos son encontrados incluyen 1 Cor.15:1-3; Gal.1:9-
12; Fil.4:9; 2 Tes.3:6).

VII. LA IGLESIA PRIMITIVA SABIA QUE EL SILENCIO DE LAS ESCRITURAS NO
AUTORIZABA ALGUNA PRACTICA.

A. Las referencias estudiadas en esta leccion muestran que la Iglesia primitiva entendié que
ellos debfan actuar tnicamente cuando Dios autorizaba la practica.

B. ElSilencio de Dios no es permisivo sino prohibitivo.

1. Debemos hablar segtin los Oraculos de Dios (1 Ped.4:11).

2. Si Dios no habla, nadie mas tiene el derecho de presumir de hablar por El (Heb.1:5;
7:14).

3. Sino hay instruccién, no hay derecho para hablar (Hech.15:24).

4. Los santos son instruidos a no sobrepasar lo que esta escrito (1 Cor.4:6)

5. Juan dice que alguien que va mas alld y el que no persevera en la doctrina de Cristo no
tiene a Dios (2 Juan 9).

CONCLUSION:

=

La Iglesia primitiva fue ensefiada a respetar y a obedecer la Palabra autoritativa de Dios.

2. Ellos respondieron sus preguntas y resolvieron sus problemas al apelar a la ensefianza del
Sefior y a la Palabra hablada por los apostoles y profetas.

3. La Palabra de Dios por la que podemos restaurar el Cristianismo del Nuevo Testamento

estd ahora disponible a nosotros en el Nuevo Testamento.



Leccion 2

La Iglesia

En Propésito, Profecia, Preparacion y Establecimiento

INTRODUCION:

La Iglesia juega un papel importante en el plan de Dios para la salvacion del hombre. El
proposito y la planeacion que le dieron la existencia son un asunto del registro Divino. Un correcto
entendimiento de estos hechos le ayudard a uno a responder muchas falsas doctrinas con respecto
a la Iglesia.

En esta leccion aprenderemos el tiempo de su establecimiento, el lugar de su establecimiento,
y el fundamento de la Iglesia. Veremos que los profetas del Antiguo Testamento tenian en mente a
la Iglesia; que los términos Iglesia y reino son frecuentemente usados intercambiablemente en el
Nuevo Testamento. Estas verdades sefialaran la falacia de las especulaciones milenarias de que la
era del reino atin estd por venir, y que Jestis va a establecer un reino literal de mil afios en
Jerusalén.

I. LA IGLESIA EN PROPOSITO Y PROFECIA.

A. LaIglesia fue una parte del eterno propésito de Dios (Efe.3:10-11). Esto debiera silenciar para
siempre el concepto premilenial que la Iglesia es un esfuerzo tardio, un paréntesis o un
substituto hasta que Jests pueda regresar para establecer un reino terrenal.

B. Isaias profetiz6 el establecimiento sobre el monte de la casa de Jehovéa (Isa.2:2-3). Tiempo:
Cerca del afno 725 A.C., en el periodo Asirio de la historia mundial.
1. El tiempo del establecimiento: “en lo postrero de los tiempos”.
. Lo que seria establecido: “el monte de la casa de Jehova”.

i

2

3. Lugar del establecimiento: “Sion”, “Jerusalén” (lo mismo).

4. La extension de las bendiciones: “todas las naciones”, “muchos pueblos”. Esto desde el
tiempo de la dispensacion Mosaica.

5. Estudie el pasaje paralelo en Miqueas 4:1-2. El cumplimiento serd examinado en el

estudio de Hechos 2.

C. Daniel profetiz6 el establecimiento del reino que nunca sera destruido (Dan.2:44). Tiempo:

Cerca del afio 600 A.C. en el periodo Babilonico de la historia mundial.

1. Nabucodonosor, rey de Babilonia sofié un suefio (Dan.2). Daniel revel6 el suefio y la
interpretacion del suefio al rey.
a. Dios cambia los tiempos y las edades. Quita reyes y pone reyes (2:21).
b. Dios estd mostrando a Nabucodonosor lo que acontecerd “en lo postrero de los

tiempos” [de ese tiempo, cerca del afio 600 A.C.] (2:28).
2. El suefio y su interpretacion (2:31-45).



La Iglesia 6

a. La imagen (vers.31-32): La cabeza = oro; Pecho y brazos = plata; Vientre y muslos =
bronce; Piernas = Hierro; Pies = parte de hierro, y parte en barro cocido.

b. La interpretacion (vers. 36-45). Las partes de la imagen representan diversos reinos.
Comenzando con Nabucodonosor, Rey de Babilonia, la cabeza de oro (2:38). De la
historia secular aprendemos el siguiente orden de imperios terrenales:

Cabeza de Oro ———— Imperio Babildnico ——————626al 539 A.C.
Pecho de Plata = ———JImperio Medo-Persa —539al 331 A.C.
Vientre y muslos

de Bronce — Imperio Griegp ——— §331 A.C. Y siguientes
Piernas de Hierro ———— Imperio Romano ——— 563 A.C. al Siglo 5 D.C.

§ Fechas exactas dificiles de determinar

3. Daniel 2:44 especifica el tiempo de la instauracién del reino el cual seria distinto a los
reinos terrenales.

a. Tiempo: “en los dias de estos reyes”. Esto es interpretado en el Nuevo Testamento
significando los dias del imperio Romano. Jestis nacié en estos dias (Luc.2:1-2). Juan el
Bautista comenz6 su obra en estos dias (Luc.3:1-3). Jesds comenz6 Su ministerio
publico en los dias de estos reyes (Mar.1:14-15).

b. Daniel es el tinico profeta en especificar el tiempo exacto del establecimiento del reino
“en los dias de estos reyes” (2:44a). Cuando Jests comenzé Su obra en los dias del
imperio Romano, él dijo “El tiempo se ha cumplido, y el reino de Dios se ha
acercado...” (Mar.1:15). Esta es la mejor posible interpretaciéon de Daniel 2:44. Lo dificil
u oscuro debe interpretarse siempre a la luz de lo claro.

II. LA IGLESIA EN PREPARACION.

A. Juan el Bautista (literalmente, el bautizador o inmersor) predicé “el reino de los cielos se ha
acercado” (Mat.3:1-2). Tiempo: Cerca del afio 26 D.C. El término “se ha acercado” muestra que
se esperaba pronto.

1. Juan fue mas tarde encarcelado y decapitado (Mat.14:1-12)

2. El reino no fue establecido durante el ministerio de Juan el Bautista. Hace treinta o veinte
afos, los Bautistas comtinmente argumentaban el establecimiento de la Iglesia en los dias
de Juan, pero esto es raro hoy.

B. Jesus predico “el reino de los cielos se ha acercado” (Mar. 1:14-15).
1. El ensefi6 a Sus discipulos a orar por la llegada del reino (Mat.6:9-10).
2. Elenvi6 a los doce apéstoles a predicar “El reino de los cielos se ha acercado” (Mat.10:7).



La Iglesia 7

3.

El envi6 a los 70 discipulos a predicar “el reino de Dios se ha acercado a vosotros”
(Luc.10:10-11).

C. Jests prometio edificar la Iglesia (Mat.16:13-20).

1.
2.

iNo habia sida edificado antes de ese momento!

La promesa: “y sobre esta roca edificaré mi iglesia” (Mat.16:18). La “roca” no fue Pedro.

Sino fue la verdad confesada de Pedro que Jests es el Cristo. “Tt eres el Cristo, el Hijo del

Dios viviente” (Mat.16:16).

La Iglesia es el reino. Esta promesa no indica un cambio de planes, como insisten los

Milenialistas.

a. Jesus dijo, “edificaré mi iglesia” (Mat.16:18) y “Y a ti te daré las llaves del reino de los
cielos” (Mat.16:19).

b. El reino vino en la vida de Sus discipulos (Mat.16:28; cf. Mar.9:1). Sin embargo, los
Milenialistas dicen que Jests pospuso el establecimiento del reino y establecié la
Iglesia para cerrar la brecha.

c. La Iglesia y el reino son compuestos de los mismos individuos. Los Cristianos son
individuos que han sido comprados (redimidos) por la sangre de Cristo (1 Ped.1:18-
19). La Iglesia ha sido comprada por la sangre de Cristo (Hech.20:28), y el reino es de
la misma manera compuesto por aquellos que han sido comprados por la sangre de
Cristo (Apoc.5:9-10). Cada individuo comprado con sangre es un miembro de la Iglesia
y un ciudadano en el reino.

D. Elreino o Iglesia no fue establecido durante el ministerio ptablico de Cristo.

1.

Cuando Jests observé la pascua e instituy6 la Cena del Sefior, en la noche de Su traicion,
él declar6 que El “no beberé mas del fruto de la vid, hasta que el reino de Dios venga”
(Luc.22:18).

a. Este pasaje en Lucas 22 también muestra que el reino es la Iglesia. El fruto de la vid
debe ser tomado en el reino (Luc.22:18). De hecho, el fruto de la vid (La Cena del
Sefior) es tomado por la Iglesia (1 Cor.11:17-34).

b. Es también mostrado que el reino no puede ser futuro. La Cena del Sefior es un
memorial que se debe observar “hasta que El venga” (1 Cor.11:26). Si Jests viene a
establecer el reino (en el que se celebrard la Cena, Luc.22:28), tendra que ser sin la Cena
del Sefior, que es un memorial que se debe observar “hasta que El venga” (1 Corintios
11:26). Esto ilustra més la necedad de las opiniones de los Milenialistas.

Jestis prometi6é asignar (“conceder”, NASB) un reino a los apostoles. Ellos comerian y

beberian en Su mesa en Su reino (Luc.22:29-20).

Los apostoles fueron establecidos sobre tronos para juzgar a las doce tribus de Israel

(cf.Mat.19:28; Tito 3:5). Ellos hacen esto ahora durante la dispensacién del evangelio. Vea

notas adicionales en Autoridad Biblica, 14-15.

Jests prometié beber el fruto de la vid nuevo con los apéstoles en el reino de Su padre

(Mat.26:29). El término nuevo viene de la palabra Griega kainos— indicando nuevo en

calidad. Tendria un nuevo significado para los discipulos.



La Iglesia 8

III. LA IGLESIA (REINO) FUE ESTABLECIDO EN JERUSALEN EN EL DIA DE
PENTECOSTES.

A. Jesus ensefid que el reino vendria en la vida de Sus discipulos (Mat.16:28). En Marcos 9:1.
El afadié que el reino vendria “con poder”. Jesus ensefi6 que el reino vendria durante la
vida de sus discipulos. Las primeras ediciones de la versiéon Inglesa NASB resaltan
correctamente el significado del tiempo perfecto Griego en este versiculo: “De cierto os
digo que hay algunos de los que estan aqui que no probaran la muerte hasta que vean el
reino de Dios venido con poder”

1. Antes de Su asencién al cielo, Jests les dijo a sus once discipulos que esperaran en
Jerusalén “hasta que sedis investidos de poder desde lo alto” (Luc.24:44-49; Hech.1:6-8).

2. Lavenida del Espiritu Santo en el dia de Pentecostés les proveeria del poder (Hech.1:6-
8).

B. El Espiritu Santo vino en el dia de Pentecostés (Hech.2:1-4). Tiempo: Cerca del afio 30 D.C.
1. Pentecostés fue una fiesta anual de los Judios. Se celebraba 50 dias después de la
Pascua y caia en el primer dia de la semana (Lev.23:16).
2. El Espiritu Santo capacit6é a los apostoles a hablar en otras lenguas (Hech.2:4, 33). La
venida del reino fue acompafiada con poder.

C. LaIglesia fue establecida en el dia de Pentecostés.

1. La promesa que el reino vendria con poder. La Iglesia fue establecida en ese dia. El
pueblo de Dios es descrito como la Iglesia y el reino.

2. Este fue el inicio de “los postreros dias” mencionados por los profetas (Joel 2:28-32;
Hech.2:16-17).

3. Cuando el dia de Pentecostés comenzé la Iglesia no estaba todavia en existencia.
Después que cerca de tres mil almas obedecieron el evangelio, otros fueron anadidos a
ellos (la Iglesia) diariamente (Hech.2:47). Es verdad que la palabra Iglesia no esta en el
texto Griego aqui, pero uno solo necesita seguir los pronombres a través de los
siguientes capitulos para saber que la Iglesia est4 bajo consideracion.

4. Todas las flechas han apuntan hacia Pentecostés (Hechos 2). Después del
establecimiento de la Iglesia, todas las flechas apuntan de nuevo a Pentecostés (Hechos
2).

IV. LA IGLESIA FUE ESTABLECIDA EN EL PENTECOSTES.

La evidencia del Nuevo Testamento apunta a Pentecostés como el tiempo del establecimiento de la
Iglesia.

A. El Pentecostés fue el principio (Hech.11:15). Fue el principio de:
1. El Reino (Iglesia) (Mar.9:1; Luc.24:49; Hech.1:8; 2:1-4).
2. Elreino de Cristo (Hech.2:34-35; 1 Cor.15:24-25).
3. Los postreros dias (Hech.2:17; Heb.1:2).



La Iglesia 9

4. El primer sermén del evangelio (1 Cor.15:1-5; cf. Hech.2:23, 32). El evangelio consiste de
la muerte, sepultura, resurreccién y apariciones de Cristo.

B. Los santos en la Iglesia en Colosas habian sido trasladados al reino de Cristo (Col.1:13).
Tiempo: Cerca del afio 62 D.C. Este pasaje solo responde a todos los que argumentan por
un establecimiento del reino en el siglo veinte o siglo veintiuno.

C. El reino es descrito como “inconmovible” (Heb.12:28). Tiempo: cerca del afio 68 D.C. Este
debe ser el reino de Daniel 2:44 que nunca sera destruido.

D. Al escribir a las siete Iglesias de Asia, Juan reclamé ser “vuestro hermano y coparticipe
vuestro en la tribulacién, en el reino y en la paciencia de Jesucristo” (Apoc.1:4, 9; cerca del
afio 96 D.C.). El reino fue una realidad presente en el primer siglo D.C.

CONCLUSION:

1. En este estudio hemos visto que los profetas lo que tenian en mente cuando profetizaron
el establecimiento del reino.

2. Hemos visto que la Iglesia cumple las profecias sobre el reino en el Antiguo Testamento.

Los términos Iglesia y reino describen al pueblo de Dios desde diferentes puntos de vista.

El reino fue establecido en el primer siglo.

4. Se debe llegar a la conclusion que la doctrina acerca de un reino literal de Jests sobre la
tierra, en algtan tiempo todavia en el futuro jes falsa!

@

La Iglesia en Propésito, Profecia,
Preparacion y Establecimiento

Propésito Eterno Ao 30 Iglesia
Efesios 3:10-11 (Reino)

El Principio En Existencia

(Vea Hechos 11:15)
Cerca del aiio 725 A.C.

, Hechos 2
Isaias 2:1-4
Ano 62 D.C.
Pentecostés Colosenses 1:13
. Hechos 2:1-2:47 Afio 68 D.C.
Cerca dellano 600 A.C. Hebreos 12:28
Daniel 2 Lucas 24:44-49 o
Cerca del afio 26-30 D.C. Hechos 1:6-8 Afio 96. D.'C.
Mateo 3:1-2 Apocalipsis 1:9
Marcos 1:14-15
Mateo 6:9-10 . . ;
Mateo 16:18; Lucas 10:9-10 Iglesia Establecida en Jerusalén

Marcos 9:1; Luc.22:18 — La Iglesia Primitiva




Leccion 3

Descripciones de la Iglesia
Su Significado e Implicaciones

INTRODUCION:

1.

Mencione la palabra Iglesia. Esta significa diferentes cosas para diferentes personas.

Algunos piensan en un edificio de reunién; algunos piensan en una jerarquia o burocracia;

algunos piensan en personas; etc.

Cuando se nos pide que definamos la palabra Iglesia decimos que es el cuerpo de Cristo, el

reino, la esposa, etc. Es verdad que la Iglesia es descrita en las Escrituras como el cuerpo, el

reino y la esposa, pero no es lo que lo significa la palabra Iglesia.

Debido al malentendido que muchos tienen sobre el término Iglesia, consideramos prudente

examinar la ensefianza Biblica sobre el tema.

a. En estaleccion vamos a analizar al significado de la palabra Iglesia.

b. Luego, planeamos discutir algunos de los términos descriptivos que se utilizan para el
término Iglesia y discutir las implicaciones de estos términos en nuestras vidas.

I. EL SIGNIFICADO DE LA PALABRA IGLESIA (Del Griego: ekklésia).

A. La palabra Inglesa Church, el Aleman Kirch, el Espafiol Iglesia, y el Escoces kirk son derivados
del adjetivo Griego kuriakos. El sentido empleado aqui es més que un “edificio de la Iglesia”.

B. La palabra Iglesin es empleada en la mayoria de las traducciones Inglesas del Nuevo
Testamento proviene del Griego ekklesia.

1.
2.

3.

La palabra ekklesia se emplea 114 veces en el Nuevo Testamento. €K\

En la version NASB ekklesia es traducida por Iglesia o Iglesias 109 veces; asamblea, 3 veces
(Hech.19:32, 39, 41); congregacion, 2 veces (Hech.7:38; Heb.2:12).

La version KJV también traduce la palabra Iglesia en Hechos 2:47, pero el término no
aparece en los manuscritos Griegos mas antiguos.

La palabra Iglesia es una palabra compuesta “de ek, fuera de” y klesis, un llamado (kaleo,
llamar)” (W. E. Vine).

El uso comtn en el Griego era “de una reunién de ciudadanos llamados de sus hogares a
algtn lugar publico; una asamblea...” (Joseph H. Thayer, 196).

Adolph Deissmann dice que “la asamblea (convocada)” es la traduccion maés literal del
griego ekklesia. Esta fue “la asamblea de Dios”, “la reuniéon de Dios”, porque “Dios fue el
convocador”.

El mundo de habla Latina no tradujo ekklésia, sino que simplemente la adapté. Los
Latinos sintieron, y los Cristianos Occidentales pensaron: “Ekklésin no puede ser
traducida, debe ser asumida” (LAE, 113). Del latin provienen las palabras eclesidstico,
eclesiologia, etc.



Descripciones de la Iglesia 11

8. Un erudito dice que la palabra significa “los llamados, es decir, los que han sido
convocados por el heraldo” (Schmidt, 24-31). La palabra envuelve:
a. Los polites— los ciudadanos.
b. La convocatoria del herlado.
c. Laasamblea misma.
d. El proposito de la asamblea.

9. William Barclay dice: “Es digno de destacar que en todo el Nuevo Testamento la palabra
Iglesia nunca se emplea para describir un edificio. Siempre describe un cuerpo de hombres
y mujeres que han entregado su corazén a Dios” (New Testament Words, 72).

C. Maés informacion del uso del término ekklésia en el Nuevo Testamento se puede encontrar en
el grafico de las paginas 16-17 que contienen cada uso de la palabra ekklesia en el Nuevo
Testamento. Estadielo cuidadosamente.

II. USOS DE LA PALABRA IGLESIA EN EL NUEVO TESTAMENTO.

La palabra Iglesia es empleada en cuatro sentidos en el Nuevo Testamento.

A. Se emplea en un sentido general o universal para designar a todos los salvos (Mat.16:18;
Efe.4:4; 1:22-23).

B. Se emplea en un sentido de una Iglesia local para designar a los salvos que trabajan y adoran
juntos en una localidad especifica (Mat.18:15-18; 1 Cor.1:2; 1 Tes.1:1).

C. Se emplea para referirse a una asamblea de santos para adorar (1 Cor.11:18; 14:4, 5, 28), et
al).

D. Se emplea en un sentido distributivo o distribuido (Hech.5:11; 8:1, 3; 9:31, donde los mejores
manuscritos usan el nimero singular; 12:5). “En l6gica, el término “distribuir” se emplea
“para transmitir informacién sobre cada miembro de la clase que nombra”. Ejemplos: La
clase tuvo una agradable excursion; la escuela tuvo un buen picnic; el club estuvo muy
contento con el informe, el personal disfruté de la cena.

E. Algunos tienen la idea equivocada que la Iglesia universal estd compuesta de todas las
Iglesias locales. Esto no es correcto. La Iglesia universal estd compuesta por todos los
individuos salvos. El término Iglesia no se emplea para referirse a un grupo mas grande o
mas pequefio que las Iglesias locales en ningtin sentido organizado. Esto se puede ilustrar de
la siguiente manera.

SINGULAR PLURAL COLLECTIVO
Enlace Enlaces Cadena
Cristiano Cristianos Iglesia

(1 Ped.4:16) (Hech.11:26) (1 Cor.1:2)

Iglesia Iglesias (Rom.16:16) &?



Descripciones de la Iglesia 12

En Inglés, un sustantivo puede usarse en un ntiimero singular o plural o como un sustantivo
colectivo. Un sustantivo colectivo es un sustantivo que nombra un grupo o coleccién. Considere
un enlace simple. Se pueden unir una pluralidad de enlaces para formar una cadena. Cadena es el
término colectivo que se utiliza para describir un grupo de enlaces que se han unido. Una persona
salva es un Cristiano (1 Ped.4:16; Hech.26:28). Dos o mas de estas personas salvas son llamados
Cristianos (Hech.11:26). Varios Cristianos pueden unirse para constituir una Iglesia local (1
Cor.1:2). El término Iglesia es el sustantivo colectivo que describe este grupo de Cristianos.
Podemos pensar de una sola Iglesia colectiva o una pluralidad de Iglesias locales (Rom.16:16). No
existe ningtin término colectivo en el Nuevo Testamento para describir una confederacién de
Iglesias. Los arreglos organizativos que unen a las Iglesias en una unidad funcional no formaban
parte de la Iglesia Primitiva.

F. El nombre de la Iglesia.

1. LaIglesia no tiene un nombre como tal.

2. El Nuevo Testamento se refiere a las personas que componen la Iglesia como Cristianos
(los que pertenecen a Cristo, Hech.11:26; 26:28; 1 Ped.4:11), discipulos (aprendices,
Hech.11:26); santos (apartados, Fil.1:1), etc.

3. La Iglesia es descrita en el Nuevo Testamento. Incluso la palabra Iglesia es un término
descriptivo. Otros términos descriptivos incluyen cuerpo, esposa, reino, casa (familia) y
templo. Estos términos se analizan a continuacion.

La Iglesia del Nuevo Testamento nunca es designada por medio de nombres humanos.
5. Estudie las frases descriptivas empleadas para la Iglesia (ekklésia) en el grafico de la

pagina 17.

L

III. DESCRIPCION: LA IGLESIA (Mat.16:18).

A. La palabra Griega, ekklesia, de la que proviene Iglesia, significa “los llamados”.
1. Ekklesin se utiliza para referirse a una reunién o asamblea secular de personas
(Hech.19:23ff; traducido como asamblea en el versiculo 32.
2. Se utiliza para el pueblo de Israel (Iglesia o congregacion) [NASB] en el desierto (Hech.7:38).
3. Cuando se utiliza el término para referirse al pueblo de Dios, significa:
a. Edificada por Cristo (Mat.16:18).
b. Los llamados del mundo. Hay una buena descripcién de la Iglesia en 2 Corintios 6:16-
18.
c. Los individuos que componen la ekklesia han sido llamados por el evangelio (2
Tes.2:14).

1. Responsabilidad: Con cada una de las figuras utilizadas para describir al pueblo de Dios,
alguna clase de responsabilidad es implicada. Hemos visto que el término Iglesia indica a
un grupo de personas que han sido llamados del mundo. Esto implica la responsabilidad
para mantenerse separados del mundo (2 Cor.6:17—7:1;, Efe.5:6-14).



Descripciones de la Iglesia 13

IV. DESCRIPCION: EL CUERPO (Efe.1:22-23).

A.

El término cuerpo indica un organismo vivo, una unidad viva que funciona con una cabeza
y miembros. Cristo es la cabeza; la Iglesia es su cuerpo (Efe.1:22-23; Col.1:18).

Hay un cuerpo compuesto por muchos miembros (Efe.4:4; 1 Cor.12:12, 14, 20, 27). Un
miembro no es el cuerpo (Vea también Mat.18:15-17; 1 Tim.5:16).

Los individuos son comparados con partes del cuerpo fisico (1 Cor.12:14-27). Cada
miembro es necesario para completar el cuerpo y permitir que funcione correctamente.

. Responsabilidad: Dos areas principales son indicadas por el término cuerpo.

1. Crecimiento. El cuerpo debe crecer (Efe.4:15-16).

2. Pureza. El cuerpo debe permanecer puro. Ser parte del cuerpo de Cristo es un gran
privilegio, pero esto también provee una gran advertencia. El cuerpo debe ser
mantenido puro, libre de contaminacién (1 Cor.6:18 —7:1).

V. DESCRIPCION: ESPOSA DE CRISTO (Efe.5:22-33).

A.

Esta es una figura matrimonial. Significa que la Iglesia esta casada con Cristo. Cristo es su
marido; la Iglesia es Su esposa.

Este es el concepto del Antiguo Testamento. Es empleado para referirse a una relacion entre
el Sefior e Israel. Vea Ezeq.16:8, 32; 23:37 [Samaria = Ahola; Jerusalén = Aholiba]. El
concepto es también evidente en el libro del profeta Oseas.

Note la singular naturaleza de la Iglesia (Efe.5:23-27). El texto habla de ella, (su), NASB;
singular femenino en Griego).

Cristo es cabeza de.........uvereriucsnicriiininininsennensncnsessiescscsesnens LA IGLESIA (23)
El se entregd asi mismo por ella (25)..........cooveevverrerreesreerrnrrennnns
para santificarla (26)........cccceveevveinieeniniccinieicce

habiéndola purificado (V.26).......ccccccuveuerirevineininicinicinicicieieenes SU
a fin de presentérsela a si MismMO (V.27)....ccccceueueverrrcciennnrcncncne.
Y El €5 €l SalVadOr.....coeesreesrcrsensusssesssnsassssssssssssssssssssssssssssssssaseses DEL CUERPO (23)

. Una esposa puede honrar a su marido al llevar su nombre. La Iglesia, como la esposa de

Cristo, le honra al llevar su nombre.

Responsabilidad: Dos areas de responsabilidad son aparentes.
1. La pureza es importante, pero la fidelidad es més completa. La fidelidad es esperada en
todas las areas de la vida.



Descripciones de la Iglesia 14

a. La esposa debe estar sujeta a su marido en todas las cosas y la Iglesia debe estar
sujeta a Cristo (Efe.5:24).
b. Dios dio a Cristo como cabeza sobre todas las cosas a la Iglesia (Efe.1:22-23).
2. Hay responsabilidad de llevar fruto (Rom.7:4), y no hay limitaciéon sobre el tamafio de la
familia.

VI. DESCRIPCION: REINO (Mat.16:18; Col.1:13; Heb.12:28).

A. Esta es una figura gubernamental que implica un rey, ciudadanos, territorio y una ley.
1. Cristo es el rey (1 Tim.6:15).
2. Los Cristianos son conciudadanos (Efe.2:19).
a. Laciudadania de los Cristianos estéa en los cielos (Fil.3:20).
b. Los Cristianos son extranjeros y peregrinos (“extrafios y forasteros”, NASB) (1
Ped.2:11).
c. Los Premilenialistas han cambiado esto. Creen que el reino existira en la tierra
durante 1000 afios.
3. Elreino fue establecido en el dia del Pentecostés (Col.1:13; Heb.12:28; Apoc.1:9).

B. Responsabilidad: Dos areas de responsabilidad pueden ser sugeridas.
1. Lealtad como un ciudadano (Fil.3:20).
2. El cumplimiento de los deberes (luchar, etc.). El Senor llama a los obreros.

a. Amenazas externas. Tal vez como las que enfrent6 Nehemias durante la
reedificacion de las murallas de Jerusalén (Neh.4, 6). Pablo hablé de conflictos desde
el exterior (2 Cor.7:5; cf. 1 Cor.15:32).

b. Subversion interior. Hubo enemigos de la cruz de Cristo (Fil.3:18). Pablo mencioné a
algunos que predicaban por envidia y contencién. Ellos lo hicieron por ambicion
personal, pensando afiadir afliccion a sus prisiones (Fil.1:15, 17).

VII. DESCRIPCION: CASA (Efe.2:19; 1 Tim.3:15).

A. Esta es una figura doméstica.
1. Dios es el Padre (2 Cor.6:16-18) y los Cristianos son hijos (Rom.8:16-17); hijos e hijas (2
Cor.6:16-18).
2. El término casa indica una familia o hogar (cf. Hech.16:16, 31-34; Heb.11:7).
3. La casa de Dios es la Iglesia del Dios viviente (1 Tim.3:15).
4. Laentrada a la familia de Dios es a través del nuevo nacimiento (Jn.3:3-5).

B. Responsabilidad: Obediencia (1 Ped.1:14; Heb.12:3-13). El Sefior espera completa obediencia
de parte de Sus hijos.



Descripciones de la Iglesia 15

VIII. DESCRIPCION: TEMPLO (Efe.2:19-22).

A. Esta es una figura de adoracién del Antiguo Testamento. Un templo es un lugar donde un

servicio es ofrecido a Dios por medio de los sacerdotes (1 Ped.2:9; Apoc.5:9-10). El templo es
el lugar donde el servicio aceptable es entregado a Dios (Efe.3:20-21).

1.
2.
3.

El templo fue el lugar donde Dios mora (1 Rey.8:13, 27).

Un lugar de sacrificios y adoracion.

La Iglesia estd compuesta de piedras vivientes para convertirse en un templo santo (1
Ped.2:5, 9; Efe.2:19-22). Los términos [real] sacerdocio en 1 Ped.2:9 implica ambos, un
templo y un reino.

La figura se emplea para referirse a una Iglesia local en 1 Corintios 3:16-17. La Iglesia es
una casa o templo espiritual (1 Ped.2:5).

B. Responsabilidad: Dos responsabilidades son obvias.

1.
2.

Adoracion (1 Ped.2:5; ofrecer sacrificios espirituales, Heb.13:15-16).
Presentar nuestros cuerpos como un sacrificio vivo y santo (Rom.12:1).

CONCLUSION:

NSO

El término Iglesia se emplea en el Nuevo Testamento para describir el pueblo de Dios.

El Sefior afiade a los salvos a la Iglesia (Hech.2:38, 47).

Los santos son bautizados en un cuerpo (1 Cor.12:13).

La Iglesia esta casada con Cristo (Efe.5).

Los que han nacido de nuevo son ciudadanos en el reino (Jn.3:5).

Los hijos de Dios componen la casa (familia) de Dios (Efe.2:19).

Los Cristianos constituyen un templo santo donde Dios mora y ellos son sacerdotes que
ofrecen sacrificios a Dios (Efe.2:19-22; 1 Ped.2:5, 9).

Ciertas responsabilidades son implicadas de cada término empleado para describir a la
Iglesia. Cada Cristiano debe reconocer su responsabilidad y cumplirla.



Descripciones de la Iglesia 16

El Empleo de Ekklésia en el Nuevo Testamento

Ekklesia usada en un sentido general.

Ekklesia no siempre se refiere a toda la Iglesia o la Iglesia Universal. Por ejemplo, cuando Pablo
dice que persiguié a la Iglesia, esto pudo referirse a toda la Iglesia o a una Iglesia local
particular.

Mat.16:18 Efe.1:22; 3:10, 21, 5:23
Hechos 9:31 (singular en los mejores Manuscritos 24,25,27,29,32
1 Cor.6:4; 10:32; 12:28; 16:9 Col.1:18, 24
Gal.1:13 1 Tim.3:15

Fil.3:6 3 Juan 6

Ekklesia empleada en un sentido local.

Mat.18:17 (2t) Cesarea Tesalonica
Jerusalén Hechos 18:22 1 Tes.1:1
Hechos 5:11 Efeso 2 Tes.1:1
Hechos 8:1, 3 Hechos 20:17, 28 Esmirna
Hechos 11:22, 5 Apoc.2:1 Apoc.2:8
Hechos 12:1, 5 Cencrea Pérgamo
Hechos 15:4, 22 Rom.16:1 Apoc.2:18
Antioquia Corinto Tiatira
Hechos 11:26 1 Cor.1:2 Apoc.2:18
Hechos 13:1 2 Cor.1:1 Sardis
Hechos 14:27 Laodicea Apoc.3:1
Hechos 15:3 Col.4:16 Filadelfia
Apoc.3:14 Apoc.3:7

Ekklesia empleada en un sentido singular de varias Congregaciones — sentido local.

Hechos 14:23 (vs. 21 — Listra, Iconio, Antioquia de Pisidia).
1 Cor.4:17 Fil.4:15 1 Tim.3:5; 5:16
Sant.5:14 3 Juan 9, 10 (posiblemente bajo reunion)

Ekklesia empleada en el sentido plural de varias Congregaciones — sentido local.
Hechos 15:41 — En Siria y Cilicia

Hechos 16:5 — area de Derbe y Listra, en ciudades.

1 Cor.7:17; 11:16

1 Cor.14: 33,34 (también bajo reunion).

1Cor.16:19 —de Asia




Descripciones de la Iglesia

17

Apoc.1:4, 11, 20 (2t) — Iglesias de Asia
(también Apoc.2:7, 11,17, 23, 2; 3:13, 22; 22:16.
2Cor.8:1 — de Macedonia
2 Cor.8:18, 19, 23, 24; 11:8, 28; 12:13
Gal.1:2; 1 Cor.16:1 — de Galacia
2Tes.1:4
Rom.16:4, 16

Ekklesia en la casa de alguien —sentido local.

Rom.16:5; 1 Cor.16:9 — de Prisilla y Aquila
Rom.16:23 —de Gayo

Col.4:15 —de Ninfas

Filemén 2 —de Filemoén

Ekklesia como una reunion.

1 Cor.11:18 (sin el articulo en el Griego, 22 (;?)

1 Cor.14:4, 5, 12 (sin el articulo en el Griego), 23, 28 (sin el articulo en el Griego).
33, 34, (también bajo el sentido local, “plural”), 35 (sin el articulo en el Griego).
3Juan 10 (;?) — Vea el sentido local “singular”

Otros empleos ekklesia en el Nuevo Testamento.

Hechos 7:38 — Se refiere a los que habian sido llamados a salir de Egipto, la congregacion de
los Israelitas.

Hechos 19: 32, 41 — Se refiere a una reunién general o asamblea.

Hechos 19:39 — Se refiere a una “asamblea, como un organismo politico convocado
periddicamente

Heb.2:12 — Jests canta en medio de la congregacion.

Términos descriptivos empleados con la palabra Ekklesia.

ekklésia de Dios ekklésia de los santos (plural)

1 Cor.1:2; 1 Cor.10:32 1 Cor.14:33

1 Cor.11:16, 22; 2 Cor.1:1 ekklésia de los Gentiles (plural)
Gal.1:13; 1 Tes.1:4; 1 Tim.3:5, 15 ekklésia de los primogénitos

Hechos 20:28 Heb.12:23 (la referencia no es a Cristo. La

ekklésia de Cristo La palabra Griega prototokon esta en un

Rom.16:16 sentido plural genitivo. Literalmente

seria “la Iglesia de los primer nacidos”).
ekklesia en Dios Padre y en el Sefior

Jesucristo 1 Tes.1:1 — La Iglesia Primitiva




Leccion 4

La Mision de la Iglesia
INTRODUCION:

1. Hay mucha confusién con respecto a la mision de la Iglesia. Varias Iglesias
denominacionales parecen estar involucradas en casi todo lo imaginable. Aprendemos
observando. Como resultado, la mayoria de las personas crecen pensando que se supone
que la Iglesia debe hacer todas las cosas que ven que hacen las Iglesias.

2. En esta leccion deseamos mirar la ensefianza del Nuevo Testamento sobre la misiéon de la
Iglesia y también dar un vistazo a algunos de los abusos de la Iglesia que han sido
introducidos por los hombres.

I. ALGUNA ESENANZA BIBLICA SOBRE LA IGLESIA.

A. LaIglesia estuvo en el eterno propésito de Dios (Efe.3:8-11).

1. LaIglesia es el verdadero tabernaculo que fue construido por Dios (Heb.8:2).

a. El tabernéculo y el templo, construido bajo el Antiguo Testamento, eran simplemente
copias de los verdadero (Heb.8:5).

b. El tabernaculo fue construido de acuerdo al patrén que fue dado por Dios (Ex.25:9, 40;
26:30). Moisés e Israel siguieron el plan de Dios (Ex.39:42, 43; 40:16).

2. Dios entreg6 a David un patrén para seguir en la construccion del templo (1 Cron.28:19).
David hizo preparativos para el templo que fue mas tarde construido por Salomén. Dios
acepto su obra (2 Cron.7:1-4).

3. El Nuevo Testamento sirve como nuestro patrén para la Iglesia (2 Tim.3:16-17). Si
seguimos las instrucciones de Dios con respecto al nombre, organizacién, adoracién, obra
y condiciones de entrada, tendremos la misma Iglesia que leemos en el Nuevo
Testamento.

B. La Iglesia es una casa espiritual (1 Ped.2:5). Esta compuesta de personas salvas.
1. La Iglesia es descrita como un templo en el que mora el Espiritu (1 Cor.3:16). Es un lugar
de adoracion espiritual.
2. El reino (Iglesia) de Cristo es espiritual en su naturaleza (Jn.18:36). Todo lo que la Iglesia
esta dirigida a hacer es espiritual.

II. ;CUAL ES LA MISION DE LA IGLESIA?

A. Debe proveer una unidad de comunién (un compaifierismo espiritual) para los salvos. Cada
persona salva es un miembro de la Iglesia (Hech.2:47).
1. LalIglesia es el cuerpo de los salvos (Efe.5:23).
2. Hemos sido llamados a una comunién con Jesucristo (1 Cor.1:9).
3. Debemos tener comunién con todos los que obedecen el evangelio (1 Jn.1:1-3; 6-7).

B. Es adorar a Dios.



La Mision de la Iglesia 19

1. La Iglesia primitiva en Jerusalén continuaba en la comunidn, en el partimiento del pan y
en las oraciones (Hech.2:42).

2. Los Cristianos deben ofrecer sacrificios espirituales a Dios (1 Ped.2:5; cf. Heb.13:15-16).

3. Las congregaciones del Nuevo Testamento se reunian en el primer dia de la semana para
observar la Cena del Sefior (Hech.20:7).

C. Es predicar el evangelio al mundo y edificarse.

1. Jests instruy6 a los apostoles a predicar el evangelio a todo el mundo (Mar.16:15-16;
Mat.28:18-20).

2. Ellibro de Hechos y las epistolas del Nuevo Testamento estan llenas con ilustraciones de
los apostoles y las Iglesias predicando el evangelio y apoyando a la predicacion
(Hech.11:22, 23; 13:1-4; Fil.4:15-16; 1 Tes.1:8; 2 Cor.11:8).

3. La Iglesia se edifica asi misma a través de la ensefianza y en el realizar la obra y
adoraciéon que Dios ha ordenado (Efe.4:14-16). Gran parte de la obra de un evangelista
estd disefiado para este propdsito (Lea 1 Timoteo, 2 Timoteo y Tito).

D. LaIglesia local debe comprometerse en una cantidad de tiempo en obra benevolente.

1. Los primeros creyentes en Jerusalén vendieron sus propiedades y posesiones para
compartir con los que tenian necesidad (Hech.2:44-45; 4:32-34). No hubo una persona en
necesidad entre ellos (4:34).

2. Cuando las viudas fueron desatendidas, los discipulos en Jerusalén hicieron los esfuerzos
especiales para corregir la situacion (Hech.6:1-6).

3. LalIglesia debe estar al cuidado de las que en verdad son viudas (1 Tim.5:16).

4. Durante el reinado de Claudio, cuando una hambruna afecté adversamente a los
hermanos de Judea, los discipulos en Antioquia determinaron enviar una contribucién
para su socorro (Hech.11:27-30). Ellos la enviaron a los ancianos por manos de Bernabé y
Saulo.

5. Algunos afios més tarde, las Iglesias de Macedonia y Acaya hicieron una contribucion
para los pobres entre los santos en Jerusalén (Rom.15:25-26; 2 Cor.8-9).

III. ALGUNAS COSAS PARA LAS QUE LA IGLESIA NO ESTA DISENADA HACER.

A. Proveer Recreacién. El ejercicio corporal (“disciplina corporal”, NASB) para poco es
provechoso (1 Timoteo 4: 8), pero no hay autoridad para la Iglesia que lo proporcione,
Muchas “Iglesias de Cristo” tienen equipos de pelota, gimnasios, patrocinadores de fiestas,
construyen “Centros de vida familiar” completamente equipados. Nuestros hermanos, en el
pasado, han emitido con razén algunas advertencias fuertes sobre esto.

1. “Que la Iglesia se desvie de su obra divina para proporcionar diversién y esparcimiento
es pervertir su misiéon. Es degradar su misiéon. El entretenimiento y el esparcimiento
deben provenir desde el hogar mas que desde la Iglesia...” (B. C. Goodpasture, Gospel
Advocate, 1948).

2. H. Leo Boles escribi6: “LA MISION DE LA IGLESIA .. No es proporcionar
ENTRETENIMIENTO” (Sermon Outlines, 27).



La Mision de la Iglesia 20

3. N. B. Hardeman predic6 en 1942: “De nuevo, les digo, con cautela y reflexién, que no es la
obra de la Iglesia proporcionar entretenimiento para los miembros. Y sin embargo,
muchas Iglesias se han desviado a tal esfuerzo. Amplian sus sétanos. Poner todo tipo de
aparatos de gimnasia y hacer todo tipo de atracciones para los jévenes de la congregacion.
Nunca he leido nada en la Biblia que me indique que eso es parte de la obra de la Iglesia.
Ignoré por completo cualquier Escritura que apunte siquiera en esa direccion” (Tabernacle
Sermons, V: 50).

4. “Construir salas de esparcimiento y proporcionar y supervisar actividades de
esparcimiento a expensas de la Iglesia es una desviacion del sencillo plan del Evangelio
que se revela en el Nuevo Testamento. La Iglesia también podria liberar a los padres de
alimentar y disciplinar a todos los jévenes a expensas de la Iglesia, asi como para hacerse
cargo de la tarea de entretener y supervisar su recreaciéon a expensas de la Iglesia” (1951,
Gospel Advocate Teacher’s Annual Lesson Commentary, 229).

B. Obra Social. Hogares de maternidad, servicios de asesoramiento para todo tipo de
problemas psicolégicos, etc. es buena obra, pero no es la funcién de la Iglesia.

C. Alivio del Mundo. Clinicas y hospitales —frecuentemente son introducidos en el campo de
la “misién” extranjera.

D. Participacion en los Negocios. Alquiler de estacionamientos, construcciéon de edificio de
apartamentos para personas mayores. Algunos han operado granjas, se dedican a la
extraccion de petréleo, etc.

E. Educacion Secular. Las escuelas y las universidades son instituciones humanas que realizan
trabajos no autorizados para la Iglesia. Para un repaso sobre el lugar de las escuelas operadas
por hermanos dentro del Movimiento de Restauracién, vea Ferrell Jenkins, “El Papel de las
Escuelas”, The Restoration Heritage in America (Florida Collage Annual Lectures — 1972), 95-
112.

F. Politica. Ciertamente tenemos derecho a hablar sobre cuestiones morales, pero la “politica”
debe dejarse para otros &mbitos.

CONCLUSION:

1. Dejemos que la Iglesia sea la Iglesia. Si la Iglesia hace lo que Dios quiere que haga, sera
un éxito.

2. No intente cargar a la Iglesia con responsabilidades que Dios nunca le dio. La Iglesia no
puede tener éxito en estas areas.

3. Ciertamente no podemos competir con grupos denominacionales en estos aspectos.
Ellos tienen demasiada experiencia.

4. Enla predicacion del evangelio no hay competencia. Lea Fil.1:15-18.

5. Dejemos que la Iglesia sea la Iglesia.



Leccion 5

:{Qué es una Iglesia Local?

En Biusqueda de los Elementos Esenciales
INTRODUCION:

1. Una Iglesia local es el plan de Dios para que los santos realicen Su obra juntos o
colectivamente. ;Cémo se puede establecer que hay una Iglesia local? ;Cémo se puede
determinar lo qué es el trabajo conjunto?

2. La terminologia correcta es una Iglesia local, no una congregacion local. La congregacion local
es redundante. La Biblia no conoce ninguna congregaciéon excepto la local. Ejemplos de
redundancia: dentista de dientes, carne de jamoén, attn, veterinario de animales. En esta
leccion nos proponemos estudiar los pasajes que nos revelan lo que es una Iglesia local.

3. Nota especial. Esta lecciéon debe considerarse como un estudio o un repaso de las lecciones
que vendrdn. Cubre los puntos brevemente durante un periodo de clase. La discusion
detallada debe guardarse para lecciones futuras.

I. ES MAS QUE LA UBICACION DE UNA PERSONA.

A. Podemos preguntar: “;Todos los Cristianos de Grecia o Acaya eran miembros de la misma
Iglesia local?” (cf. 1 Cor.1:1-3; 2 Cor.1:1-2; Rom.16:1). Es obvio que no lo fueron.

B. Un Cristiano puede vivir al lado del edificio en el que se retinen los Cristianos y no ser
miembro de esa Iglesia local. Muchos santos viven mucho mas cerca de otras congregaciones
que de aquella con la que han elegido asociarse.

II. ENVUELVE UN GOBIERNO LOCAL.

A. En los tiempos del Nuevo Testamento, cada Iglesia local tenia sus propios ancianos o
supervisores (Hech.14:23).

B. Una Iglesia local es una relacién de ciertos miembros con ciertos supervisores (Fil.1:1). Es
adorar a Dios. En una Iglesia sin ancianos, podriamos decir que la Iglesia local es una
relaciéon de ciertos miembros que han decidido trabajar y adorar juntos con la intencién de
organizarse plenamente.

1. Epafrodito estaba en Roma pero él era un mensajero de la Iglesia en Filipos (Fil.2:25; 4:18).
2. Febe iba a Roma pero era una servidora de la Iglesia en Cencrea (Rom.16:1).

C. La Iglesia local puede hacer decisiones (1 Cor.16:3-5 —“a quienes hubiereis designado”). La
Iglesia en Corinto podia seleccionar a sus representativos para llevar su contribucion a los
pobres de entre los santos en Jerusalén.

1. Cada Iglesia actu6 de forma independiente y conservé su propia autonomia — es decir, su
derecho y capacidad para gobernar sus propios asuntos bajo la direccién de Cristo.



tQué es una Iglesia Local? 22

2. La cooperacion de las Iglesias locales en el Nuevo Testamentario fue una accién
simultdnea. No habia ningtin vinculo organizativo o arreglo entre dos o mas Iglesias.

3. Ninguna Iglesia local actué como una agencia de hermandad centralizada. Més tarde,
cuando la Iglesia se apart6 del patrén del Nuevo Testamento, algunos lo hicieron.

III. ENVUELVE UNA TESORERIA LOCAL.

A. La Iglesia de Filipos apoy6 a Pablo en su predicacién en Tesalénica (Fil.4:15-16). Esto requirié
un fondo comuin o tesoreria del cual enviaron a Pablo.

B. La tesoreria de la Iglesia es la combinaciéon de medios y habilidades (1 Cor.16:1-2). Es un
medio de intercambio utilizado por la Iglesia.

C. La tnica forma en la que una Iglesia local puede enviar fondos como una unidad (una Iglesia
como tal) es de una tesoreria comun.
1. La Iglesia local puede enviar como una unidad salario a la predicacién del evangelio
(Fil.4:16; 2 Cor.11:8-9; 1 Cor.9:14).
2. La Iglesia local, como una unidad, puede socorrer a las necesidades de los santos pobres
(1 Tim.5:16; Rom.15:25-26).

IV. ENVUELVE UNA DISCIPLINA LOCAL.

A. La Iglesia en Corinto debia entregar al pecador a Satanas durante sus asambleas (1 Cor.5:4-
5; lea vss.1-13).

B. LaIglesia local es una unidad de comunion. En ciertos casos, los Cristianos deben apartarse
(“mantenerse a distancia”, NASB) y asi romper la comunioén (2 Tes.3:6).

C. No debemos mantenernos en compafiia o comer con un hermano que ha sido disciplinado
(1 Cor.5:11).

V. ES UNA UNIDAD COLECTIVA QUE ADORA.

A. La Iglesia puede reunirse, congregarse o juntarse (1 Cor.11:18, 20, 33; 14:26; Hech.20:7;
Heb.10:25).

B. Cada Cristiano debe participar en los actos de la adoraciéon congregacional: el canto, la
oracion, la ofrenda, la participacién de la Cena del Sefior, y el estudiar la Palabra (Hech.2:42;
Efe.5:19; Col.3:16-17).

VI. ES UNA UNIDAD COLECTIVA QUE TRABAJA.

A. La Iglesia tiene una tesoreria comun (vea el punto III anteriormente). Parte del trabajo de la
Iglesia local, pero no todo, se realiza a través de su tesoreria (fondo comun).



tQué es una Iglesia Local? 23

B. Una Iglesia local, como una unidad, puede socorrer las necesidades fisicas de los santos
(Hech.11:27-30). Algunos han afirmado que la contribucién de Antioquia fue enviada a la
Iglesia de Jerusalén, que sirvié como una
“Iglesia patrocinadora” para el socorro de los hermanos en toda Judea. Las referencias a
continuacion indican que los santos de Antioquia enviaron su ayuda a los ancianos donde
vivian los hermanos en Judea (Hech.11:29-30).

1. Los ancianos recibieron en nombre de los hermanos. Los supervisores son mayordomos
de Dios (Tito 1: 7). Esto puede involucrar la mayordomia tanto de las cosas materiales
como de las espirituales.

2. Habia Iglesias en Judea (Gal.1:22; 1 Tes.2:14).

3. Los ancianos fueron establecidos en cada Iglesia (Hech.14:23; Listra, Iconio, y
Antioquia). No hay razén para dudar que también se habian establecido ancianos en
todas las Iglesias de Judea.

C. Una Iglesia local tiene abundancia o esta necesitada como una unidad (2 Corintios 8:14). No
todos los individuos eran pobres, pero la Iglesia era pobre (necesitada) como una unidad.
En ese momento en particular, la Iglesia de Corinto tenia abundancia en comparacién con la
Iglesia de Jerusalén.

VII. ES UNA IGLESIA LOCAL QUE DEBE UNIRSE.

A. Uno se convierte en un miembro del cuerpo del Sefior (la Iglesia universal) cuando uno es
bautizado en Cristo (Hech.2:47; 8:38; 10:48; 16:15, 33; 18:8, et al). Todo otro creyente
bautizado es su hermano o hermana en la familia de Dios.

B. Saulo de Tarso fue bautizado en Damasco. Cuando regreso a Jerusalén “intenté unirse con
los discipulos” (Hech.9:26, ASV). La versiéon NASB dice que él “intentaba asociarse con los
discipulos”.

C. Una persona debe ser identificada con una Iglesia local, para desear trabajar y estar bajo la
supervision de ciertos ancianos. Considere los puntos hechos anteriormente (II, B) sobre
Febe y Epafrodito. Este deseo puede darse a conocer de diversas formas: acudiendo a la
Congregacion para hacer la solicitud, firmando una tarjeta, comunicdndolo a los ancianos,
etc. La eleccion del método, que es una cuestion de libertad, depende de la decision de la
Iglesia local.

CONCLUSION:

1. La Iglesia local es una unidad de comunién, un grupo de santos escrituralmente
organizados y funcionando como una unidad. Estas funciones estan bajo la supervision
de los ancianos. Funciones especificas son llevadas a cabo por los didconos.

2. Una accioén colectiva (de cualquier clase) requiere:

a. Del acuerdo de los componentes para actuar en una determinada tarea.
b. Combinar los medios y habilidades necesarias para este proposito.



tQué es una Iglesia Local? 24

c. La aceptacion de la supervision comun para actuar como una sola unidad en el

desempefio de la tarea asignada.
3. Responsabilidades de los miembros:

a. Uno debe ser miembro de una Iglesia local para poder cumplir plenamente con sus
deberes. Hay que dar de sus recursos para que la obra de la Iglesia pueda llevarse a
cabo.

b. Los que han sido bautizados en Cristo han sido afiadidos a Su cuerpo y estadn
relacionados con Dios como hijos e hijas por medio del nuevo nacimiento.

c. Establecemos una relaciéon de hombre a hombre en la Iglesia local. Uno debe
asociarse con otros Cristianos en una Iglesia local. Uno se convierte en compafiero
(a) con otros hermanos al compartir por medio de la accién colectiva de realizar la
obra de Dios.

d. Uno no puede congregarse con uno mismo. Uno debe reunirse con los santos para
adorar a Dios. Esto demanda la asistencia.

Extendemos nuestro agradecimiento a Robert F. Turner, quien por primera vez dirigié mi atencion
a este enfoque en una leccion presentada por él en Newbern, Tennessee, en Diciembre de 1961.



Leccion 6

La Obra de los Supervisores

INTRODUCION:

La organizacion de la Iglesia primitiva fue sencilla. Cada Iglesia tenia supervisores que
fueron seleccionados de entre la Iglesia local para proporcionar supervision espiritual de la
congregacion. Cada Iglesia tenia dos o mas supervisores cuya funcion estaba limitada a esa
Iglesia en particular. Estos supervisores fueron hombres mayores, llamados ancianos.
Debido a que su trabajo era semejante a la de un pastor con su rebafio, fueron llamados
pastores.

Frecuentemente nos referimos de este grupo de varones dentro de una Iglesia local como el
ancianado. Esta idea es expresada en la palabra Griega presbuterion en 1 Timoteo 4:14
(“presbiterio”, NASB). El término se refiere a “el grupo de ancianos” (Louw-Nida, 11:84) o
el “concilio de ancianos” (RSV). Sin embargo, un estudio del Nuevo Testamento mostrara
que el término supervisor es una mejor palabra para usar, cuando se habla de su obra, que la
palabra anciano.

Muchas traducciones Inglesas, especialmente las mds antiguas, usan el término obispo en
lugar de supervisor. En el siglo XVI, cuando se hicieron muchas traducciones al Inglés, el
obispo era un supervisor de muchas Iglesias, como un obispo de la Iglesia Catolica o de la
Iglesia de Inglaterra. Esta no era asi en la Iglesia primitiva y el término obispo sigue
transmitiendo un concepto incorrecto a la mente moderna.

El término pastor es empleado de supervisores solamente una vez en la Biblia Inglesa
(Efe.4:11). Este término se usa hoy en las Iglesias denominacionales de un individuo que no
solo vela por el bienestar espiritual del grupo, sino que también sirve como administrador
de la Iglesia. Este mal uso del término Biblico hace imperativo que examinemos el Nuevo
Testamento en busca de la idea correcta.

En esta leccion planeamos considerar la obra de los supervisores. En la séptima leccién
analizaremos las cualificaciones de los supervisores y en la leccion octava, la relaciéon de los
miembros de la congregacion hacia los supervisores.

I. LA OBRA DE LOS SUPERVISORES.

A. Es una obra (1 Tim.3:1).

B. Tres diferentes palabras Griegas describen la misma funcién. Estas palabras son empleadas

en Hechos 20:17, 28.

Vs. Palabra Griega KJv ASV NASB

17 — Presbuteros — ancianos — ancianos — ancianos

28 — Episcopos — supervisores — obispos — supervisores
28 — Poimaino — alimentar — alimentar — pastorear



La Obra de los Supervisores 26

1. Las mismas tres palabras se utilizan en 1 Pedro 5:1-2: presbuteros, ancianos; poimanate,
cuidar, pastorear; episcopos, en algunos manuscritos Griegos, se traduce “asumir la
supervision” o “ejercer la supervision”.

2. En Tito 1:5-7, los términos “anciano” y “obispo” son empleados intercambiablemente.

3. La palabra poimen es traducida pastor en Efesios 4:11. Esta es la tinica vez que la palabra
pastor aparece en el texto Inglés. Se refiere a un anciano o supervisor. El término pastor es
empleado hoy para referirse a un individuo que tiene la supervision espiritual y/o
administrativa de una Iglesia denominacional, como un pastor Bautista. No es empleada
en esta forma en el Nuevo Testamento.

C. Los términos supervisor, anciano y pastor no son titulos honorarios, sino son descripciones de
dignidad y funcién de los varones de esta manera designados.
1. Anciano — describe la dignidad y madurez del varén.
2. Supervisor — describe la superintendencia o tutela del obrero.
3. Pastor — (alimentar y cuidar son las formas verbales) — describen el cuidado que se da a los
que estan bajo su cargo.

D. En El Nuevo Testamento los supervisores o ancianos nunca son confundidos con otros
obreros en sus funciones.

1. En respuesta a la pregunta “;Quién es llamado episcopos?” Beyer responde que “Los
predicadores errantes y carisméticos del Evangelio, los apdstoles y maestros nunca son
llamados episcopi [plural de episcopos]...” (ITDNT, 2:615).

2. La obra de los ancianos 1o es la obra de los didconos.

a. Eltérmino diacono significa “un servidor de alguien” (BAGD, 184).
b. Los diaconos sirven bajo la supervision de los ancianos, como cualquier otro
miembro de la Iglesia.

3. La obra de los ancianos no es la obra de los evangelistas. Observe el contraste en su obra:

"

1 Timoteo 416 — Evangelista —Ten cuidado de ti mismo — y dela doctrina
Hechos 20:28  — Anciano —Mirad por vosotros —y por todo el rebafio

4. La obra de los ancianos no es la obra de los apdstoles. Como Beyer dice, “El Cristianismo

primitivo tuvo una sentido claro de la distinciéon entre los dos (apostolate y episcopate)”
(TDNT, 2:608).

III. DEBERES ESPECIFICOS DE LOS SUPERVISORES.

A. ALIMENTAR, CUIDAR, PASTOREAR (Hech.20:28-30; 1 Ped.5:2).
1. El verbo poimen, que es traducido pastor en Efesios 4:11, es definido como sigue:
a. En Griego clasico, el término es empleado por Homero para referirse a un pastor. Se
emplea metaféricamente de Agamenén y Homero como un pastor del pueblo. Otros

escritores utilizaron el término generalmente para referirse a un capitan o jefe (Liddell-
Scott, 652).



La Obra de los Supervisores 27

b. En el Nuevo Testamento: “pastor,.... de aquellos que dirigen Iglesias Cristianas”

(BAGD, 684).

2. Elverbo poimaino, que se traduce alimentar o cuidar, es definido como sigue:

a.

“Literalmente cuidar un rebario ... figurativamente de la actividad que protege, rige,
gobierna, fomenta ... en el sentido de “conducir”, “guiar”, “gobernar”... con el simbolo
predominantemente en mente: de la direcciéon de una congregacion ... cuidar el rebario
de Dios 1 Pedro 5: 2 ... proteger, cuidar, nutrir”(BAGD, 683).

“alimentar, cuidar un rebario, criar ovejas;... regir, gobernar; de las reglas... de los
supervisores (pastores) de la Iglesia... para proporcionar pastos o alimentos; nutrir”
(Thayer, 527).

Tanto Trench como Vine, sefialan que hay una diferencia entre bosko y poimaino. Bosko
significa “alimentar”, pero poimaino es un sinénimo que significa “cuidar, pastorear;
un término més amplio que incluye supervision como también alimentacion” (Abbott-
Smith, 84). Vine dice que poimaino significa: “actuar como un pastor...” (“cuidar”
habria sido una interpretacion coherente; un pastor no solo alimenta a su rebafo)... La
leccién que se debe aprender, como sefiala Trench. , es que, en el cuidado espiritual de
los hijos de Dios, la alimentacién del rebafio con la palabra de Dios es la necesidad
constante y regular; esta debe ocupar el primer lugar. El cuidado [que incluye
[alimentar al rebafo] consiste en otros actos, de disciplina, autoridad, restauracion,
asistencia material de los individuos, pero son incidentales en comparacién con la
labor de la alimentacion.” Vea Trench, 84-86.

3. Quizas la palabra alimentar cubre lo que la frase cuidar o administrar incluye en 1 Timoteo
3: 5. El anciano debe “cuidar de la Iglesia de Dios”. Esta frase se explica por los tnicos
otros dos usos que se le dan en el Nuevo Testamento (Luc. 10:34, 35).

B. VIGILAR (Hechos 20:29-31; Heb.13:17).
1. A los ancianos de Efeso les fue dicho vigilar o “estar en guardia” (NASB) (Hech.20:29-31).
a. Ellos deben estar vigilantes de los falsos maestros y la falsa doctrina, aun dentro de su

grupo.

b. Los ancianos deben ser capaces para exhortar a los discipulos y capaces para refutar la

falsa doctrina con la sana doctrina (Tito 1:9-11).

2. Los ancianos deben vigilar sobre las almas (Heb.13:17).
a. La palabra vigilar se define: “metaféricamente velar por algo, cuidarlo, vigilar sobre

alguien = guardar, cuidar de... “(BAGD, 14): “estar sin dormir, mantenerse despierto,
vigilar... [en sentido figurado] ser circunspecto, atento, dispuesto: ejercer una vigilancia
constante sobre algo (una imagen extraida de los pastores), Heb.13:17...” (Thayer, 9).
Estas definiciones nos dan un buen concepto de la obra de los ancianos. Las figuras
empleadas eran comunes para las personas del mundo del Nuevo Testamento.

El concepto Judio de un atalaya puede ser aprendido de Ezequiel 3:16-21 (Vea también
Ezeq.33). El atalaya era el hombre responsable para advertir a las personas en caso de
un ataque del enemigo.

El anciano debe vigilar las almas. El es un mayordomo a quien se le ha confiado lo que
pertenece a Dios. Debe proteger ese rebafio de falsas ensefianzas, pasatiempos y
jinetes, mundanalidad, etc. El dara cuenta al gran Pastor (Heb.13:20).



La Obra de los Supervisores 28

C. GOBERNAR (Heb.13:17; 1 Tes.5:12; 1 Tim.3:4, 5, 12: 5:17).

1.

“Obedecer vuestros pastores” (Heb.13:17). “Obedecer a vuestros lideres” (NASB) o

“Obedezcan a los que tiene el gobierno sobre ustedes” (ASV). Esta palabra o frase viene de la

palabra Griega hegeomai es definida como sigue:

a. “Conducir, guiar;... gobernante, liderar...” (BAGD, 343).

b. “Liderar, es decir, (a) ir adelante; (b). Ser un lider; gobernar, mandar; tener autoridad sobre ...
liderar en cuanto a la influencia, controlar en el consejo ... con el genitivo de las personas

sobre las que uno gobierna, de este modo, de los supervisores o lideres de las Iglesias
Cristianas: Hebreos 13: 7,17, 24 ... “(Thayer, 276).

“y sujetaos a ellos”. La palabra Griega proistemi es empleada en los siguientes pasajes
pertinentes:

1 Tes.5:12 — "y os presiden en el Serior”
1Tim.3:4,5,12  — “que gobiernen”; “el que no sabe gobernar”; “y que gobiernen bien”
1 Tim.5:17 — “los ancianos que gobiernen bien”

Proistemi es definido como sigue:

a. “Estar a la cabeza (de), gobernar, dirigir... administrar, conducir. De los funcionarios y
administradores en la Iglesia...” (BAGD, 707).

b. “Estar sobre, supervisar, presidir... 1 Tim.5:17” (Thayer, 539).

c. A.T. Robertson dice: “Literalmente, los que estan frente a ustedes, sus lideres en el
Sefior, los presbiterios u obispos y didconos. Familiaricense con ellos y siganlos” (IWord
Pictures, 4:36; Comentario sobre 1 Tesalonicenses 5:12). Es dudoso que el término se
aplique a los didconos.

El anciano debe ser un ejemplo y patron (del Griego, tupos) del rebafio (1 Ped.5:3).

a. El anciano debe ser un ejemplo en asuntos morales y éticos, un dedicado al servicio, a
la fe y a la fidelidad al Sefior.

b. El hombre cuya vida es tal que no se nota antes de la designacién, no deberia esperarse
mucho cambiar después de su designacion. Designar a un hombre asi seria un error.

Una consideracion al aspecto negativo de la regla hace que este ejemplo de regla se
destaque mads claramente. Los ancianos no deben enseiiorearse de lo que les ha sido
asignado (1 Pedro 5: 3). Observe la forma en que varias traducciones han expresado esto.

RSV — “no como dominantes sobre los que estdn a su cargo...”
NEB — “no tiranizando a los que estan asignados bajo su cuidado...”
Phillips  — “No deberian aspirar a ser “pequefios dioses de hojalata...”

Amplified — “No (como personas arrogantes, dictatoriales y autoritarias) dominando a
los que estan a su cargo.”

a. No debe haber preeminencia, jerarquia ni gobierno imperial arbitrario entre los

supervisores.



La Obra de los Supervisores 29

b. Los supervisores, y todos los demas obreros en el reino de Dios, pueden aprender sobre
el correcto ejercicio de su papel de la ensefianza de Jestis en Mateo 20:25-28.

c. La funcién mas alta que Dios ha entregado al hombre en la Iglesia hoy en dia es que un
hombre sea uno entre varios supervisores en una sola congregacion.

5. El gobierno de los supervisores no debe ser un gobierno dictatorial o imperial. Es un
gobierno dominado por la palabra de Dios. Los ancianos no tienen ninguna autoridad
legislativa.

a. Los ancianos son encomendados a Dios y a la palabra de Su gracia (Hech.20:32).

b. Los ancianos deben ejercer la supervisiéon de acuerdo a la voluntad de Dios (1 Ped.5:2).

c. Los superintendentes deben retener la palabra fiel, exhortar con la sana doctrina y
refutar a los que la contradicen o se oponen (Tito 1:9-11).

CONCLUSION:

1. Una sintesis de los puntos destacados con respecto a los supervisores.
A ellos les ha sido asignado una obra distinta por Dios.

Deben alimentar, cuidar o pastorear el rebafno.

Deben vigilar las almas.

Deben gobernar de acuerdo a la palabra de Dios.

ap o

2. Enrelacién con los supervisores con algunos otros santos tenemos:
a. Pastores que gobiernan y las ovejas que se sometern.
b. Supervisores que inspeccionan y ovejas que son inspeccionadas.
c. Lideres que lideran y aquellos que los siguen.

d. Los que estin al frente y los que estan detris.



Leccion 7

Las Cualificaciones de los Supervisores

INTRODUCION:

1. “Si alguno anhela obispado, buena obra desea” (1 Tim.3:1). Algunos hombres se alejan de
este gran pero dificil trabajo. Note el comentario hecho por Plumptre en 1888: “El oficio de
un obispo, o supervisor, no era probable, en la época en que San Pablo escribi6, para
convertirse en un objeto de la ambicién mundana. El riesgo era por el contrario. Los
hombres eran propensos a retroceder ante la carga de la responsabilidad y aceptarla s6lo
por obligacién (1 Ped.5: 2). Por lo tanto, se necesitaba el estimulo de un nuevo motivo, y se
encontr en la declaraciéon proverbial que nombraba el oficio, con todo su trabajo y riesgo,
como una obra buena y noble a la que el hombre debia aspirar” (The International Illustrated
Commentary on the New Testament, ed. Por Phillip Schff).

2. En esta lecciéon examinaremos las cualificaciones de los supervisores.

I. EL TERMINO SUPERVISOR DEFINIDO.

La palabra Griega para supervisor es episkopos.

”

A. Un “supervisor... un superintendente, un guardian, un obispo...” (BAGD, 299).

B. “Un supervisor, un hombre encargado de velar por que las cosas que deben hacer los demas
se hagan correctamente, cualquier curador, tutor o superintendente ... especificamente el
superintendente, jefe o supervisor de cualquier Iglesia Cristiana ..." (Thayer , 243).

C. “Literalmente, un supervisor (epi, sobre, shopeo, mirar o mirar” (Vine).

II. LAS CUALIFICACIONES DE LOS SUPERVISORES.
Los términos en letra negrilla proceden de la versién Inglesa NASB.

El Texto de 1 Timoteo 3:1-7 de la Version NASB (La Versiéon Reina-Valera para la
version en Espafiol).

=

Palabra fiel: Si alguno anhela obispado, buena obra desea.

2. Pero es necesario que el obispo sea irreprensible, marido de una sola mujer, sobrio,
prudente, decoroso, hospedador, apto para ensefiar;

3. no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias deshonestas, sino amable,
apacible, no avaro;

4. que gobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en sujecion con toda honestidad

(pues el que no sabe gobernar su propia casa, jcomo cuidara de la iglesia de Dios?);

6. no un neéfito, no sea que envanecido caiga en la condenacién del diablo.

o



Las Cualificaciones de los Supervisores 31

7. También es necesario que tenga buen testimonio de los de afuera, para que no caiga en
descrédito y en lazo del diablo.

1. Irreprensible (irreprochable, KJV). La palabra Griega anepilemptos se define como
“irreprochable...” (BAGD, 64). “No aprehendido, que no puede ser atrapado en una falta; por lo
tanto, no puede ser reprendido, no estd sujeto a censura, es irreprochable” (Thayer, 44).

2. Marido de una mujer. No es un individuo soltero. Ni un soltero, ni un poligamo
calificarian.

3. Templado (vigilante, KJV). Bauer define la palabra nephalios de esta manera:
“Literalmente templado en el uso de bebidas alcohdlicas, sobrio, liicido, auto controlado
(BAGD, 538). La raiz de la palabra nepho se define de la siguiente manera: “sobrio, solo
en el Nuevo Testamento figurativamente = estar libre de toda forma de “embriaguez”
mental y espiritual, de exceso, pasion, temeridad, confusion, etc. ser equilibrado, auto
controlado...” (BAGD, 538). Thayer dice que la palabra se usa en sentido figurado en el
Nuevo Testamento, “estar tranquilo y sereno en espiritu; ser templado, desapasionado,
circunspecto... ” (425) ;Podria esto aplicarse a otros hdbitos adictivos como el
tabaquismo?

4. Prudente (sobrio, KJV; sensato en Tito 1: 8). “Prudente, reflexivo, auto controlado” (BAGD,
802). “De mente sana, cuerdo, en sus sentidos,... refrenando sus deseos e impulsos, auto
controlado, templado...” (Thayer, 613). El hombre prudente tiene cada parte de su
naturaleza, cada instinto, pasiéon y deseo, bajo perfecto control. Cristo reina
supremamente en su corazoén. El anciano no debe ser dado a cosas tontas e infantiles,
pero este término no excluye el humor o el ingenio.

5. Respetable (de buena conducta, KJV). La palabra Griega es kosmios. Significa “respetable,
honorable” (BAGD, 445). Trench dice que “Es una palabra muy favorita de Platén, y es
por él y otros aplicada constantemente al ciudadano que esta tranquilo en la tierra, que
cumple debidamente en el lugar y ordena los deberes que le corresponden como tal...”
(334). La misma palabra se usa para el atavié de las mujeres en 1 Timoteo 2:9.

6. Hospitalario. La palabra Griega philoxenos significa literalmente “amigo de extrafios”.
En el volumen del Pastor de Hermas... “El episkopos debe ser hospitalario, un hombre
que con alegria y en todo momento de la bienvenida a su casa a los siervos de Dios”
(Barclay, The Letters to Timothy, Titus and Philemon, 94). Todo Cristiano debe ser
hospitalario (1 Pedro 4: 9).

7. Capaz de ensenar. Capaz y diestro en la ensefianza. El supervisor debe poder instruir
a la Iglesia y refutar las ensefianzas falsas. ;Pablicamente? ;Privadamente? ;O Ambas
cosas?

8. No adicto al vino. (pendenciero, ASV). La palabra Griega paroinos significa “borracho,
adicto al vino” (BAGD, 629). Significa alguien que se sienta a beber, luego la sensacién
de alguien que se vuelve pendenciero por el vino — alguien que despierta malos
sentimientos. La palabra se encuentra solo aqui y Tito 1: 7 en el Nuevo Testamento.
Cuando consideramos esta calificacién junto con la templanza (# 3 arriba) podemos ver
que el vino era un problema serio en la sociedad Greco-Romana.



Las Cualificaciones de los Supervisores 32

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

No bélico (no pugnaz, KJV). La palabra Griega plektes describe “un hombre belicoso,
bravucon...” (BAGD, 669): “golpeador, listo para los golpes; una persona belicosa, contenciosa,
pendenciera...” (Thayer, 516). Este es el hombre con un chip en el hombro.

No codiciosos de ganancias deshonestas (KJV). Esta frase no esté en el texto Griego en
este lugar. La misma instruccién se encuentra en Tito 1: 7 (no aficionado a las
ganancias sordidas) y 1 Pedro 5: 2. No debe gustarle la ganancia deshonesta. Vea la
cualificacion # 13 a continuacion: “libre del amor al dinero”.

Amable (paciente, KJV). La palabra epieikes significa “ddcil, gentil, bondadoso...” (BAGD,
292); “equitativo, justo, suave, gentil...” (Thayer, 238). Debe tener una sana consideraciéon
por los sentimientos de los demas.

Apacible (no un luchador, KJV). La palabra amachos se define como “pacifico” (BAGD,
44). Barclay dice que la palabra significa “disciplinado para luchar”. No es “de gatillo
facil de disparar”. El término se usa generalmente para los Cristianos en Tito 3: 2.
Libre del amor al dinero. “No es avaricioso, avaro”. Trench dice que el hombre
codicioso tiene un apetito rapaz por la ganancia, no por su propio bien, sino por el
placer. El ve al amante del dinero como un ejemplo de codicia. Esta persona tiene un
deseo inquieto e insaciable por las riquezas para acumularlas, pervertirlas y
aumentarlas perpetuamente.

Gobierna bien su propia casa. Debe gobernar o supervisar su casa. Aqui tenemos la
palabra Griega proistemi que se discuti6 en la leccion seis.

Tener a sus hijos bajo control tiene toda dignidad. Gobierna y cuida. El término
dignidad o gravedad (KJV) probablemente se refiere a la conducta del hombre que
mantiene o tiene a sus hijos bajo control. Dignidad (Griego, semmnotes) significa
“reverencia, dignidad, seriedad, respeto, santidad, probidad...” (BAGD, 747). Thayer dice que
es “la caracteristica de una persona o cosa que da derecho a reverencia o respeto,
dignidad, gravedad, majestad, santidad... honor, probidad, pureza” (Thayer, 573).

No un neéfito. (novato, KJV). La palabra neophutos significa literalmente “recién
plantado” (BAGD, 536). De esta palabra Griega proviene nuestra palabra Inglesa
nedfito. Un novicio tiende a envanecerse o engreirse y asi caer en la tentacion.

Buen testimonio con los que estan fuera de la iglesia. Debe tener una buena
reputacion con los inconversos (los que no Cristianos). Esto evitara que caiga en el
reproche, que es una trampa o engafio utilizado por el diablo. ;Cual es la actitud de
quienes trabajan con este vardn, de los que trabajan con €él, de quienes trabajan para €I,
etc.?

B. Cualificaciones adicionales se mencionan en Tito 1:5-9.

El Texto de Tito 1:5-9 de la Version NASB (La Version Reina-Valera para la

1.

version en Espaiiol).

Por esta causa te dejé en Creta, para que corrigieses lo deficiente, y establecieses
ancianos en cada ciudad, asi como yo te mandé.



Las Cualificaciones de los Supervisores 33

6.

7.

»

el que fuere irreprensible, marido de una sola mujer, y tenga hijos creyentes que no
estén acusados de disolucion ni de rebeldia.

Porque es necesario que el obispo sea irreprensible, como administrador de Dios; no
soberbio, no iracundo, no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias
deshonestas,

sino hospedador, amante de lo bueno, sobrio, [lo mismo que prudente, 1 Tim.3:2]
justo, santo, duefio de si mismo,

retenedor de la palabra fiel tal como ha sido ensefiada, para que también pueda
exhortar con sana doctrina y convencer a los que contradicen.

Tenga hijos creyentes. Hijos que son Cristianos (cf. Hech.10:45, 23 donde creyentes =
hermanos). Los hijos no deben estar acusados de disipacién (Los hijos no deben ser
acusados de disipacion (disturbios, libertinaje) o de ser rebeldes. La palabra Griega
anupotaktos se define: “no sometidos, independientes... indisciplinados, desobedientes,
rebeldes... de hijos mimados” (BAGD, 76).

No soberbio. “no sumiso, arrogante” (BAGD, 120).

No iracundo. No es un hombre impetuoso que no sabe manejar con calma las
situaciones dificiles.

Amante de lo bueno. Ama las cosas y acciones que pueden describirse como buenas.
Ama a las personas que son buenas.

Justo. Recto. La palabra describe a una persona que es “... justa, que observa las leyes
divinas y humanas” (Thayer, 148). Esto involucra al hombre que es justo en su trato con
los demas “.

Santo. “Devoto, piadoso, agradable a Dios, santo ...” (BAGD, 585).

Dueiio de si mismo. Es capaz de dominarse a si mismo. Pronto se pierde el respeto por
el hombre que no puede controlarse a si mismo.

Retenedor de la palabra fiel. “El entonces podra exhortar a los santos y refutar a los
falsos maestros (convencer a los que contradicen) Cf. capaz de enseriar en 1 Timoteo 3: 2.

III. LA SELECCION Y ESTABLECIMIENTO DE LOS ANCIANOS.

A. No existe un procedimiento especifico para la seleccion y el establecimiento de ancianos
en el Nuevo Testamento. El tnico ejemplo en el Nuevo Testamento de la seleccién de
obreros de la Iglesia esta en Hechos 6. En este caso, el grupo debia seleccionar a varones
de entre su propio ntimero que cumplen con las cualificaciones establecidas (;y para
didconos?)

B. Ejemplos Biblicos del Establecimiento.
1. Ancianos fueron establecidos (ordenados) por Pablo y Bernabé (Hech.14:23). La

palabra cheirotoneo significa “elegir levantando la mano, luego en general, especialmente
de la eleccion o seleccion para cargos o tareas definidas” (BAGD, 881).

2. Tito fue dejado en Creta para establecer ancianos en cada ciudad (Tito 1:5). La palabra

kathistemi significa “nombrar, poner a cargo... ordenar, establecer” (BAGD, 390).



Las Cualificaciones de los Supervisores 34

C. Las instrucciones con respecto a los ancianos y sus calificaciones que fueron dadas en
Timoteo y Tito indica que los evangelistas deben ensefiar los deberes y calificaciones de
los ancianos y liderar en el establecimiento de los ancianos, al menos donde no hay
ancianos.

CONCLUSION:

1. Cada Iglesia local debiera buscar a los varones que retinan estas cualificaciones que
puedan servir como tales en las congegaciones.

2. Los varones més jovenes o los conversos recientes deben tenerlo como una meta de sus
vidas calificar como ancianos en la Iglesia del Sefior en los afios venideros. Algunos
buenos varones Cristianos, que cumplen con todos los requisitos morales, nunca
calificardn como supervisores porque no estan casados, no tienen hijos fieles, etc.

3. Lanorma divina no debe ser rebajada.



Leccion 8

Las Relacion de los Miembros con los Supervisores

INTRODUCION:

1. La relaciéon y actitud correcta de la congregacion hacia los supervisores es importante. La
paz, la armonia y el crecimiento de la Iglesia dependen de ella.

2. En las dos previas lecciones estudiamos los deberes y cualificaciones de los supervisores;
ahora consideremos los deberes de los miembros hacia los supervisores.

I. SE DEBE APRECIAR (RECONOCER) A LOS SUPERVISORES (1 Tes.5:12).

A. Esto significa “honrar, mostrar honor a, respecto a” los supervisores (Louw-Nida, 98:12). Esto
significa “tener respeto por uno, apreciarlo, prestarle atencion” (Thayer, 174).

B. Necesitamos reconocer a los supervisores como funcionarios divinamente establecidos. El
Espiritu Santo los hizo supervisores (Hechos 20:28). Necesitamos saber algo sobre los
ancianos — su actitud hacia la verdad, las almas de los hombres, la Iglesia, etc.

I1. SE DEBE ESTIMAR A LOS SUPERVISORES (1 Tes.5:13).
A. La palabra Griega hegeomai aqui significa “estimar, respetar” (BAGD, 343).

B. Los supervisores deben ser considerados en la mas alta consideracién por el trabajo que
realizan.

C. Deben ser estimados con amor.
III. SE DEBE HONRAR A LOS ANCIANOS QUE GOBIERNAN BIEN (1 Tim.5:17).

A. Los ancianos que gobiernan bien deben ser juzgados dignos (considerados merecedores) de
doble honor o reverencia (cf. BAGD, 817).

B. El apoyo financiero puede ser dado a los que trabajan en ensefiar la palabra (1 Tim.5:17-18).
1. El mismo principio y la misma prueba se cita para el apoyo de los predicadores (1
Cor.9:9-14).
2. Pedro exhorta a los ancianos a ejercer la supervisiéon “no por ganancia deshonesta” (1
Ped. 5: 2). A. T. Robertson dice: “Esta claro que los ancianos recibieron estipendios,
[“pago o remuneracién que se da a alguien por un servicio” — ARP] de lo contrario no
podria haber tal tentacion” (Word Pictures, 6: 131).



La Relacion de los Miembros con los Supervisores 36
IV. SE DEBE OBEDECER A LOS LIDERES (Heb.13:17).

A. Obedecer (del Griego, peitho) aqui significa “escuchar, obedecer, ceder, cumplir “(Thayer, 497).
Vine dice: “La obediencia sugerida no es por sumision a la autoridad, sino la que resulta de
la persuasion” (3:124).

B. Someterse a los ancianos. La palabra someterse (del Griego, hupeiko) significa “ceder,
figurativamente someterse a la autoridad de alguien” (BAGD, 838). Zerwick dice que significa
“someterse, diferir ante uno”.

C. En asuntos de fe, los supervisores no tienen eleccién sino ensefar y seguir la palabra de
Dios. En asuntos de juicio, los varones cualificados no pondran en practica arbitrariamente
planes y programas de trabajo sin consultar a la congregacion.

1. ;Puedo estar en desacuerdo con el juicio de un supervisor? ;Si!
2. ;Puedo buscar persuadirle para adoptar mi punto de vista? ;Si!
3. ¢(Puedo ser divisivo y contencioso? jNo!

D. Como un miembro de la congregaciéon y por motivo de armonia en la obra debo someterme
a los superintendentes siempre que sigan la palabra de Dios.

V. CUANDO UN ANCIANO PECA (1 Tim.5:19-21).

A. Las acusaciones no deben admitirse excepto sobre la base de testigos (1 Tim.5:19).
1. Esta salvaguardia se la debemos a los ancianos. Las acusaciones imprudentes ni siquiera
deben ser considerados.
2. Le debemos a la Iglesia seguir un procedimiento tan ordenado.

B. Los ancianos que contintian en pecado deben ser reprendidos o expuestos ptublicamente (1
Tim.5:20-21).

V. LLAMAR A LOS ANCIANOS POR AYUDA ESPIRITUAL (Stg.5:11-15).

A. Los ancianos deben ser consultados por los miembros que estan en necesitad de asistencia o
ayuda espiritual. Muchos han propuesto la opiniéon de que se trataba de una enfermedad
fisica y de una curacién milagrosa. Sin embargo, es probable que se refiera a aquellos que
estaban espiritualmente débiles. Las enfermedades fisicas no se curaban de esta manera ni
siquiera en los dias del Nuevo Testamento (cf. James R. Cope, The Book of James: An Outline,
15).

1. Pablo no sané a Tréfimo (2 Tim.4:20).

2. Pablo no sané a Timoteo (1 Tim.5:23). Timoteo laboré con los ancianos de Efeso (cf. 1
Tim.1:3; Hech.20:17) ;Por qué necesitaba medicina?

3. Pablo no se curé asi mismo (G&l.4:13).



La Relacion de los Miembros con los Supervisores 37

B. La palabra enfermo en el versiculo 14 es astheneo. La palabra se usa a veces para designar
enfermedades fisicas y otras veces para enfermedades espirituales (véase Romanos 14: 1, 2; 1
Corintios 8: 9, 11, 12; BAGD, 115). La forma adjetiva (asthenes) también puede emplearse
para referirse a una condicion espiritual (cf. 1 Cor.9:22; 11:30; 1 Tes.5:14). La palabra enfermo
en el versiculo 15 es kamno y ocurre solamente otra vez en los mejores manuscritos del
Nuevo Testamento. Es traducida cansarse en Hebreos 12:3. “Ungiéndole con aceite” puede
ser empleado figurativamente. Vea Sal.23:5; Heb.1:9; Luc.4:16-21.

C. Esto significa que debemos llamar a los ancianos en busca de direccion espiritual. Los
Catolicos Romanos emplean este pasaje como autoridad para el sacramento de la
extremauncién, pero eso es para preparar el alma para la muerte; en el contexto del pasaje
(Stg.5:14-15) se refiere a una uncién para restaurar la salud.

CONCLUSION:

1. Cuando los santos aprecian (reconocen), estiman, honran, y obedecer a los ancianos, una
buena relacién prevalecera.

2. Los varones cualificados seran llamados por los miembros para ayudarles en su
desarrollo espiritual.

3. Lalglesia crecerd y Dios serd glorificado.



Leccion 9

Los Diaconos

INTRODUCION:

1. En la Iglesia del Nuevo Testamento existi6 un grupo de varones conocidos como didconos.

2.

Estos varones fueron establecidos para una tarea especial.

Los didconos son mencionados por nombre en tnicamente dos pasajes (Fil.1:1; 1 Tim.3:8,
12).

El término oficio [“diaconado” — Reina- Valera] es empleado dos veces en la versiéon KJV (1
Tim.3:10, 13), pero no es representado en el Griego en este pasaje. La version NASB traduce
la tnica palabra empleada (diakoneitosan) aqui por “servir como didconos” y “han servido
(bien) como didconos”. Marshall traduce la palabra literalmente con las frases “que
ministren” y “habiendo ministrado”.

I. EL SIGNIFICADO DE LA PALABRA DIACONO.

A.

C.

Diacono viene de la palabra Griega diakonos, que significa principalmente un sirviente, un
ayudante, o un ministro (cf. BAGD, 184).

1.

2.

Thayer dice que denota “el que cumple las ordenes de otro, especialmente de un ministro; un
siervo, asistente, ministro” (138).

Vine sefala que “diakonos es, en general, para distinguirse de doulos, un siervo, esclavo;
los diakonos denota a un sirviente en relacién con su trabajo; doulos se refiere en relacion
con su amo”.

La definicion de “Diacono” en The New International Dictionary of the Christian Church hace
la interesante observacién: “La palabra Griega diakonos significa ‘sirviente’ con un énfasis
en la utilidad més que en la inferioridad” (285).

. El pronombre diakonos se encuentra 29 veces en el Nuevo Testamento Griego y es traducido

generalmente como ministro o sirviente.

1.

Diakonos es traducido en la NASB como sigue: sirviente, 19 veces; ministro, 7 veces, didcono,
3 veces. No detecto ningtin patrén especial en la eleccion de sirviente o ministro. Tiquico es
un siervo [“consiervo” — Reina-Valera] en Colosense 4:7 y un ministro en Efesios 6:21.

La version Inglesa K]V, siguiendo el texto que emplea la palabra 30 veces, traduce de la
siguiente manera: ministro, 20 veces; siervo, 7 veces; didcono, 3 veces.

McGarvey dice: “La palabra siervo expresaria apropiadamente la idea en todas partes”
(New Commentary on Acts of the Apostles, 107).

El término diakonos es empleado en un sentido general y en un sentido especial.

1.

En un sentido general la palabra se emplea para varias clases de siervos o ministros.
a. Cristo (Rom.15:8).

b. El Apéstol Pablo (Efe.3:7; Col.1:23, 25); Pablo y Apolos (1 Cor.3:5).

c. Timoteo, al realizar la obra de un evangelista (1 Tim.4:6).



Los Diaconos 39

Tiquico y Epafras (Efe.6:21; Col.4:7; 1.7).

Febe, servidora de la Iglesia en Cencrea (Rom.16:1).
Las autoridades civiles (Rom.13:4).

Los ministros de Satanas (2 Cor.11:15).

Los sirvientes en una fiesta (Jn.2:5, 9).

RS

2. En un sentido especial la palabra se refiere a una clase particular de siervos, llamados
didgconos (Fill:1; 1 Tim.3:8, 12). La palabra didcono es simplemente transliterada o
anglicanizada de diakonos. Bruce dice que “podria ser mejor traducir (diakonos) por el
término ministro mas generalizado” (The Book of Acts, NICNT, 130).

D. El relato mas antiguo de los didconos en la Iglesia se da en Hechos 6: 1-6. El apéstol no
podian dedicar el tiempo necesario a la ensefianza de la palabra de Dios y también a atender
las necesidades materiales de las viudas. Les dijeron a los discipulos que seleccionaran
hombres que pudieran ser establecidos para atender esta necesidad. Algunos hombres, como
los apostoles o los ancianos, no pueden hacer todo lo que se debe que hacer una
congregacion; necesitan ayudantes. Considere el caso de Moisés y Jetro (Exodo 18: 14-26).

1. El sustantivo diakonos no se emplea en este texto, pero el sustantivo relacionado, diakonia,
se usa (vs.1) al igual que el verbo diakoneo, para servir (vs.2; vea a Bruce).

2. Los argumentos a favor y en contra de esta posicién se pueden encontrar en Hastings
Dictionary of the Bible, 1: 574.

E. El primer registro del uso especial de esta palabra esta en Filipenses 1:1 donde los diaconos
son mencionados junto a los supervisores.
1. Las cualificaciones necesarias para los varones quienes servirdn como didconos se dan en
1 Timoteo 3 junto con las cualificaciones de los supervisores.
2. Me parece que las implicaciones de los términos Obispos y Didconos nos alejan de la
simplicidad del orden Nuevo Testamentario. Es mejor pensar en supervisores y siervos.

I1. LA OBRA DE LOS DIACONOS (1 Tim.3:8-13; Hech.6:1-6).

A. El Nuevo Testamento en ninguna parte especifica la obra de los didconos.

1. Para el siglo II ya habia ocurrido una desviacién del patrén de organizacion de la Iglesia
del Nuevo Testamento. A principios del siglo II, Ignacio estaba escribiendo sobre un
obispo y una pluralidad de ancianos y didconos en la Iglesia. Esta practica se extendio y
se convirtié en el orden normal de la Iglesia a finales del siglo II (vea Everett Ferguson,
Early Christians Speak, 175).

2. Alo largo de los siglos, a medida que la Iglesia se aparté gradualmente del modelo del
Nuevo Testamento, el papel del didcono cambié. Los didconos se convirtieron en los
asistentes principales del obispo, primero a cargo de las cosas materiales y luego como
los asistentes del Obispo durante los servicios de adoracion. El diaconado se convirtié en
un trampolin hacia el sacerdocio. “Entre los Bautistas, los didconos se aproximan al
comité ejecutivo de la Iglesia ...” (NIDCC, 285).



Los Diaconos 40

B. Con el Nuevo Testamento como nuestra tnica guia en religiéon, debemos volver a ella para
aprender de la obra de los didconos en la Iglesia primitiva. Podemos aprender de la obra de
los didconos en las siguientes formas:

1. El término diakonos (didcono). El término indica principalmente un siervo o ministro.

2. Cuando los términos supervisor y siervo son colocados lado a lado (como en Fil.1:1; 1
Tim.3:1, 8), las funciones de los didconos pueden ser vistas. Ellos no supervisan, sino
sirven. Hay por supuesto, existe una cierta cantidad de supervisiéon en cualquier obra
que se les asigne.

3. El ejemplo de Hechos 6 muestra que los didconos son establecidos para servir en otras
areas que la oraciéon y el ministerio de la palabra. Ellos sirvieron mesas, es decir,
proveyeron para las necesidades de las viudas.

4. Las cualificaciones proporcionan algunas pistas sobre su trabajo. Vea abajo.

III. LAS CUALIFICACIONES DE LOS DIACONOS (1 Tim.3:8-13; Hech.6:1-6).

A. Las cualificaciones son establecidas en 1 Tim.3:8-13.

8.

9.

10.

11

@

El Texto de 1 Timoteo 3:1-7 de la Version NASB
(La Version Reina-Valera para la version en Espaiol).

Los didconos asimismo deben ser honestos, sin doblez, no dados a mucho vino, no
codiciosos de ganancias deshonestas;

que guarden el misterio de la fe con limpia conciencia;

Y éstos también sean sometidos a prueba primero, y entonces ejerzan el diaconado, si
son irreprensibles.

. Las mujeres asimismo sean honestas, no calumniadoras, sino sobrias, fieles en todo.
12.
13.

Los didconos sean maridos de una sola mujer, y que gobiernen bien sus hijos y sus casas.
Porque los que ejerzan bien el diaconado, ganan para si un grado honroso, y mucha
confianza en la fe que es en Cristo Jesus.

Honestos. El término Griego semmnos significa “digno de respeto u honor, noble, digno,
serio” (BAGD, 754).

Sin doblez. La palabra dilogos significa “doble cara, insincero” (Zerwick); “es decir ser
cosa con una persona, y otra con otra persona” (con la intencién de engafiar)” (Thayer,
152). Se usa solo aqui en el Nuevo Testamento.

No dados al vino. No intoxicarse.

No codiciosos de ganancias deshonestas. La palabra Griega aischrokerds significa
ganancia vil. La versiéon KJV tiene “codiciosos de ganancias deshonestas”. Significa
“codiciosos de ganancias sucias” (Zerwick). “Balaam [Nam. 22; 2 Pedro 2:15], Giezi [2
Reyes 5] y Judas Iscariote [Mateo 26:15] son los tres ejemplos destacados de siervos
profesados de Dios amantes del lucro sucio. Acan (Jos.7: 21) es otro (ver capitulo 6:18-
19). Cuando el lucro es el precio del mal, es sucio. Cuando se busca el lucro en



Los Diaconos 41

ocasiones donde no se debe, es sucio; y cuando el deseo de incluso obtener ganancias
justas es excesivo, deja de ser limpio” (Pulpit Commentary, 1 Timoteo 3: 8).

Guardar el misterio de la fe con limpia conciencia.

a. Aferrdndose a la verdad con sinceridad.

b. No se dice nada con respecto a ser capaz de ensefar (cf. como el supervisor,
vs.2).Ambos, Esteban y Felipe ensefiaron pero tal rasgo no fue una parte esencial de su
obra como didconos.

Sean sometidos a prueba primero. Deben ser puestos a prueba, examinados,
probados. Pruébelos para ver si son dignos de ser recibidos como didconos. Por lo
general, esto se hace examinando su vida y su trabajo antes del establecimiento. Si bien
no dice que “no sea un nuevo converso” como en el caso de los supervisores (no un
neoéfito) (3:6), esto indica algtin tiempo para madurar”

Irreprensibles. La palabra (anegkletos) significa “que no puede ser llamado a cuentas,
irreprensible, sin acusacion, sin culpa” (Thayer, 44); “sin culpa, irreprochable,” (BAGD, 64).
“Implica no meramente la absolucién, sino la ausencia incluso de un cargo o acusacién
contra una persona” (Vine).

Maridos de una sola mujer. La naturaleza del trabajo requiere que sea un hombre
casado. Esta calificacién excluye tanto a un hombre soltero como a un poligamo.

Que gobiernen bien sus hijos y sus casas.

a. Debe ejercer la jefatura en su propia casa.

b. No se dice nada acerca de que los hijos sean “creyentes” (cf. ancianos, Tito 1: 6).

B. Algunas cualificaciones adicionales mencionadas en Hechos 6:1-6. Lea el texto.

1. De buena reputacién (vs.3). La congregacion debe tener plena confianza en los didconos

3.

para poder confiarles su trabajo y recursos. La reputacion de un hombre debe ser
establecida antes de su nombramiento como didcono. Debe tener una buena reputaciéon
tanto dentro como fuera de la Iglesia.

Lleno del Espiritu (vs. 3). “Se refiere a varones que fueron llenos del Espiritu en lo que
respecta a los frutos de una vida santa. Que algunos de estos varones realizaron milagros
después (por ejemplo, Felipe, Hechos 8:6), no es prueba que pueden hacerlo ahora”
(McGarvey, New Commentary on Acts of the Apostles, 105). Vea el “fruto del Espiritu” en
Galatas 5: 22-23. Esto es equivalente a ser guiado por el Espiritu (Romanos 8:14).

Lleno de sabiduria. (vs.3). “Deben poseer ese buen sentido practico que permite a los
hombres gestionar con satisfaccién los complicados asuntos de los negocios” (McGarvey).

4. Lleno de fe (vs.5).

IV. HECHOS ADICIONALES SOBRE LA OBRA DE LOS DIACONOS.

A. Basadas sobre las cualificaciones (Vea II, B. 4 anteriormente).
1. Sin doblez. Probablemente estaran tratando con varias personas necesitadas. No deben

decir una cosa a la Iglesia y otra a la persona necesitada.



Los Diaconos 42

2. No dados al mucho vino. El vino formaba parte de la hospitalidad de esa época. Las
visitas frecuentes y la participacion en la hospitalidad podrian conducir a la adiccion.

3. No codicioso de ganancias deshonestas. Probablemente manejando el dinero de la Iglesia
mientras atienden a los necesitados.

B. La Iglesia hoy no se enfrenta a los mismos problemas de beneficencia que se mencionan en
Hechos 6 e implicados en 1 Timoteo. Sin embargo, hay muchas otras tareas especiales que
deben realizarse. La Iglesia necesita, y los ancianos necesitan, hombres de los que puedan
depender para que se ocupen de muchos de los asuntos de la Iglesia. Estos pueden incluir el
cuidado del edificio, asegurar suministros para el edificio y para las clases, servir como
tesorero, etc.

V. LA RECOMPENSA DEL SERVICIO FIEL (1 Tim.3:13).

A. Obtienen para si mismos una alta (o buena) posicién a los ojos de la Iglesia y de Dios. La obra
de un didcono es una gran obra. Jests dijo, “... sino que el que quiera hacerse grande entre
vosotros serd vuestro servidor (diakonos)” (Mat.20:26).

B. Confianza en la fe. Los hombres crecen en su fe como resultado del buen trabajo que hacen.

VI. LA SELECCION Y ESTABLECIMIENTO DE LOS DIACONOS.

A. No existe un procedimiento especifico para la selecciéon y el establecimiento de didconos
en el Nuevo Testamento. El tnico ejemplo en el Nuevo Testamento de la selecciéon de
obreros de la Iglesia esta en Hechos 6. En este caso, el grupo debia seleccionar a varones
de entre su propio nimero que cumplan con las cualificaciones.

B. Ejemplos Biblicos del Establecimiento.
1. Los siete varones fueron establecidos por los Apoéstoles. Tito fue dejado en Creta para
establecer ancianos en cada ciudad (Tito 1:6). La palabra kathistemi significa “establecer,
poner en el cargo, ordenar, nombrar” (BAGD, 390).
2. Los ancianos fueron establecidos (ordenados) por Pablo y Bernabé (Hech.14:23). La
palabra cheirotoneo significa “elegir, seleccionar a levantando la mano, luego en

general, especialmente de la elecciéon o seleccion para cargos o tareas definidas”
(BAGD, 881).

C. Las instrucciones con respecto a los ancianos y sus calificaciones que fueron dadas en
Timoteo. Esto indica que los evangelistas deben ensefiar los deberes y calificaciones de los
ancianos y dirigir su establecimiento.



Los Diaconos 43

VII. ;TUVO LA IGLESIA DIACONOS MUJERES?

A. Los requisitos para las mujeres como servidoras se pueden dar en 1 Timoteo 3:11. El
término griego gune puede traducirse como mujer o esposa. Hay tres principales
interpretaciones del término en este versiculo.

1.

2.
3.

Que esto se refiere a las esposas de los didconos. Esto parece extrafio ya que no se dan
tales calificaciones para las esposas de los ancianos.

A las mujeres en general. El contexto parece descartar esto.

La referencia es a las mujeres que sirve, es decir, a las diaconisas.

B. Febe es llamada “una diaconisa de la iglesia en Cencrea” (Rom.16:1). [“una servidora...” —
KJV]. La nota marginal en las versiones Inglesas ASV, NASB, NIV tienen “diaconisa”. La
NRSV tiene “didcono” sobre el texto y ministro en el margen.

1.

2.

3.

Muchos ven un problema al decir que Febe era una diaconisa. Esto, ellos creen,
contradeciria a 1 Timoteo 2:11-15. Piensan en términos de un cargo o puesto oficial.
Hemos indicado anteriormente que no se usaron titulos oficiales para los obreros en la
Iglesia primitiva. Los términos empleados describian su madurez o funcion. Considere
los términos como anciano, supervisor, apdstol y diacono.

Si pensamos en Febe y las mujeres de 1 Timoteo 3:11 como servidoras en el sentido
general, entonces no existe ningan problema. Muchas mujeres han servido a la Iglesia
de esta manera.

Algunos creen que las viudas de 1 Timoteo 5: 9-10, que son “puestas en la lista” o
“inscritas”, pueden haber sido un grupo especial de servidoras en la Iglesia primitiva.

CONCLUSION:

1.

2.

4.

Hay muchas cosas relacionadas con el bienestar general de una Iglesia que deben
realizarse.

Los ancianos sabios asignardn estas tareas a varones calificados. Esto deja a los ancianos
libres para atender, alimentar y vigilar el rebafio.

En algunos casos, los predicadores dedican tiempo al trabajo de didconos. Otros varones
que no pueden predicar se ver privados de maravillosas oportunidades para servir y
crecer. El predicador falla en hacer su trabajo porque est4 haciendo el trabajo que otros
deberian hacer.

El plan de Dios para la organizaciéon de la Iglesia es mejor. Sigamoslo.



Leccion 10

El Evangelista

Predicando la Palabra
INTRODUCION:

1. Ciertos obreros en la Iglesia primitiva fueron conocidos como evangelistas.

2. Tres libros del Nuevo Testamento estan dedicados principalmente a este tema: 1 y 2 de
Timoteo y Tito.

3. En esta lecciéon examinaremos brevemente la ensefianza del Nuevo Testamento con respecto
al evangelista y su obra.

I. TERMINOS QUE DESCRIBEN AL EVANGELISTA.

A. No se otorgaron titulos a quienes desempefiaban diversas funciones en la Iglesia primitiva.
Los términos empleados para varios obreros en el Nuevo Testamento describen el trabajo
que realizaban. Considere apdstol, supervisor, servidor (diacono y evangelista). Los siguientes
términos son empleados en el Nuevo Testamento para describir al evangelista.

1. Evangelista. El término euaggelistes describe a un proclamador de buenas nuevas. (de
evangelio, euangelion). La palabra ocurre 3 veces solamente en el Nuevo Testamento
(Hech.21:8; Efe.4:11; 2 Tim.4:5). Es popular en los tiempos modernos pensar de un
evangelista como uno que viaja de lugar en lugar en su predicacién. La idea del viaje no
esta implicita en la palabra evangelista.

2. Predicador. El término kerux es empleado de un heraldo, mensajero, o proclamador (2
Tim.4:2).

3. Ministro. Este término (Griego, diakonos) describe a un servidor (1 Tim.4:6). El término no
esta limitado al predicador; se emplea para los didconos y otros servidores (1 Tim.3:8, 12;
vea la leccion Nueve). El predicador no es el (4nico) ministro de la Iglesia

B. Algunos términos no empleados para el evangelista en las Escrituras.

1. Pastor. El término pastor es empleado para los supervisores o ancianos (Efe.4:11; cf.1
Ped.5:2: Hech.20:28). Un evangelista puede bajo algunas circunstancias, ser elegido
también para servir como un supervisor. No seria el pastor, en este caso, sino uno de los
pastores de una Iglesia local.

2. Reverendo. Titulos tales como reverendo crean una clase superficial de distincién entre
los Cristianos que es desconocida en el Nuevo Testamento. Ha sido sugerido algunas
veces que el término reverendo no debiera ser usado por los evangelistas porque el
término es empleado tnicamente por Dios mismo en nuestra version Inglesa de la Biblia
(Salmo 111:9 KJV). El término Hebreo (yare) empleado en este texto significa temor,
reverencia o respeto. Es empleado no solamente para Dios, pero también aplicado al
hombre algunas veces en el Antiguo Testamento. Vea por ejemplo, Levitico 19:3 (los
padres); Josué 4:14 (Moisés y Josué); 1 Samuel 18:29 (David).



El Evangelista 45

3.

Padre. Jests hablo contra el empleo de tales titulos como rabi y Padre por las razones
antes sugeridas—crean una distincién artificial de clases entre los discipulos del Sefior
(Mat.23:8-12). Es apropiado pensar en alguien que ensefia a otro el evangelio y lo entrena
en el camino del Sefior como un padre (1 Cor.4:15). El discipulo puede considerarse como
un nifo en esa relacion (1 Cor.4:17; 1 Tim.1:2; 2 Tim.1:2; 1 Ped.5:13).

Clérigo. Las palabras Inglesas clérico, o clerical provienen del adjetivo Griego klerikos. La
palabra Griega kleros se emplea en el Nuevo Testamento de una suerte echada (Hechos
1:26) o una porcion [“parte” Reina-Valera] (Hechos 1:17). La palabra se emplea para “los
que estan a vuestro cuidado” en el cargo de ancianos (1 Ped. 5: 3). Louw-Nida dicen que
la palabra se refiere a “lo que se ha asignado como la responsabilidad de alguien para
cuidar —’responsabilidad de cuidar” “(35:49). Louw-Nida traducen 1 Pedro 5: 3 de esta
manera: “no enseforedndose sobre aquellos que son vuestra responsabilidad de cuidar”.
John Wycliffe (1382 D. C.) lo tradujo “ni como teniendo Sefiorio en el clero” (Robertson,
Word Pictures, VI: 131). Numerosas desviaciones del patrén de la Iglesia primitiva
comenzaron a manifestarse en el siglo II. Un cambio significativo fue la distincion entre
clérigos y laicos. El término kleros “fue transferido de los Cristianos en general como
herencia elegida por Dios (1 Ped. 5: 3) a los ministros exclusivamente” (Ferguson, Church
History: Early Medieval, 34). Este uso no es encontrado antes del tiempo de Tertuliano
cerca del principio del tercer siglo (Vea Selwyn, The First Epistle of St. Peter, 231).

II. LA OBRA DEL EVANGELISTA

Como un Cristiano y como un miembro de la Iglesia, su obligaciéon es la misma como cualquier
otro miembro. Como un evangelista, él tiene algunas responsabilidades singulares.

A. Lo que el Nuevo Testamento dice sobre la obra de un evangelista.

1.
2.

Predicar la palabra (2 Tim.4:1-5)

Poner en la mente de los hermanos la verdad (1 Tim.4:6). Timoteo y Tito repetidamente

son exhortados a ensefiar y hacer recordar a los hermanos ciertas responsabilidades.

a. La ensefianza con respecto a la oracién, la modestia, el papel de las mujeres y los
varones (1 Tim.2:1 y siguientes)

b. Trabajar con y ensefiar las responsabilidades de varios grupos dentro de la Iglesia:
ancianos mujeres; jovenes y jovencitas; obligaciones familiares; viudas y ancianos;
siervos (cf. empleados); falsos maestros; los ricos, etc. (1 Tim.5 y 6; cf. Tito 2:1-6).

Reprender a los pecadores (inclusive al anciano, si la prueba lo garantiza) (1 Tim.5:19-

21).

Establecer, y conducir el establecimiento de ancianos, ensefiar las cualificaciones, etc.

(Tito 1:5).

Ensefianza y entrenamiento de los maestros (2 Tim.2:2; cf. Efe.4:11-12).

Ensefianza contra la falsa doctrina y enfrentar a los falsos maestros (1 Tim.1:3-4; Tito 1:11,

13, et al.). A este respecto, la obra de un evangelista es similar a la obra de un supervisor

0 anciano.

Establecer un ejemplo para los hermanos (1 Tim.4:12; Tito 2:7).



El Evangelista 46

8.

9.

Dar atencién (ptblica) a la lectura, la exhortacién y la ensefianza (1 Tim.4:13). El deber
ser un obrero aprobado que usa bien la palabra de Dios (2 Tim.2:15).

Debemos distinguir entre la obra del evangelista y la obra de los ancianos. Observe el
contraste en su obra:

Hechos 20:28 —EI ANCIANO —Mirad por vosotros — y por todo EL REBANO
1 Timoteo 4:16 —EL EVANGELISTA —Ten cuidado de ti mismo —y de la DOCTRINA

B. Algunas cosas que no son la obra del predicador.

1.

Realizar la obra de los ancianos, didconos u otros miembros. El evangelista no debe ser
considerado el visitante oficial de la congregacion o el que siempre se espera que dirija la
oracién en las reuniones publicas. No se debe esperar que se ocupe de la benevolencia o
del evangelismo personal. No se debe esperar que resuelva todos los problemas que
surgen en la Iglesia. No se debe esperar que se encargue de todas las tareas fisicas. El
principio de Hechos 6:4 ciertamente seria aplicable aqui. Vivimos en una sociedad
orientada al servicio y los hermanos asumen algunas veces que contratan a un
predicador para que realice lo que ellos no tienen tiempo de hacer. Si el predicador hace
su propia obra, eso llenara su tiempo.

No ser un especialista para trabajar con algtin grupo de edad en particular. El ejemplo de
Hechos 6 muestra que los didconos son establecidos para servir en otras areas que la
oracién y el ministerio de la palabra. Ellos sirvieron mesas, es decir, proveyeron para las
necesidades de las viudas.

No para “dirigir la Iglesia”. Algunos hablan, incorrectamente, del predicador “a cargo
de la Iglesia”.

III. EL SOSTENIMIENTO DEL EVANGELISTA.

A. La ensefianza del Nuevo Testamento.

1.

2.

3.

El predicador es digno de su sostenimiento (1 Cor.9:14). Estudie el contexto del capitulo
9; vea los versiculos 7, 8-11).

Pablo recibi6 salario de Macedonia (2 Cor.11:8). El término salario (del Griego, opsonion)
se emplea del salario de un soldado (Luc.3:14; 1 Cor.9:7).

Filipos sostuvo a Pablo (Fil.4:15; 1:3-5).

B. Los hermanos suelen pasar por alto una consideraciéon especial. Algunos dicen que un
predicador no deberia estar interesado en el dinero. Por supuesto que puede haber
extremos, pero al no estar interesado en el dinero, no podria pagar la comida, la ropa, la
vivienda, etc. en su camino al cielo.

1.

Un predicador del evangelio debe recibir un salario adecuado de acuerdo con su
capacidad, experiencia y necesidades. Es vergonzoso que muchos predicadores jovenes
e inexpertos hayan podido comenzar con salarios cercanos o superiores a los que ganan
los varones mayores y experimentados.

a. Su automovil es constantemente usado en su obra.



El Evangelista 47

b.

El salario que lleva a su hogar es todo lo que tiene. De esto debe ahorrar para pagar
sus impuestos. Debe proporcionar su propio seguro médico. Frecuentemente, debe
comprar su propio equipo (libro, computadora, etc.).

Los pagos de la Seguranza Social por cuenta propia ascienden a mas del 15%. El
predicador debe pagar esta cantidad de su salario total.

Por lo general, no hay para él beneficios de jubilacién. El predicador debe hacer sus
propios arreglos y tratar de ser lo suficientemente frugal y disciplinado para ahorrar
algo. Una placa de reconocimiento que me entregd un amigo hace algunos afios me
ha dado 4nimos: “Trabajar para el Sefior no paga mucho, jpero el plan de jubilacién
estd fuera de este mundo!”
Muchos trabajadores tienen beneficios adicionales que ascienden entre el 40 y el 50%
del salario. El predicador generalmente recibe pocos beneficios, o ninguno de estos.
Conseguir un aumento a su salario es muchas veces dificil. En un esfuerzo por
permitir que el predicador se mantenga al dia con la inflacién, algunas Iglesias
ponen en le balance su salario con el aumento del costo de vida.

IV. SI ESTUVIERE BUSCANDO UN EVANGELISTA.

A continuacién se enumeran algunas cosas que buscaria.

A. Suvida. El debe ser un ejemplo de lo que predica.

B. Su actitud hacia la Palabra de Dios. El debe considerarla como la Palabra inspirada de Dios
y como la autoridad final en todos los asuntos.

C. Su disposicion a permanecer firmemente por todo el consejo de Dios

D. Un enfoque equilibrado. No es un jinete aficionado. Algunos predicadores capaces
arruinan su eficacia al enfatizar un tema, generalmente uno sobre el cual la Biblia dice muy
poco, excluyendo otros temas importantes.

E. Habilidad para predicar y ensefiar. El evangelista debe ser un estudiante de la Palabra,
tener habilidad para organizar y arreglar lecciones en una forma clara y una buena
capacidad para exponer.

1. El predicara 100 o més sermones, de 100 a 200 clases cada afio. Ademas de una multitud

2.

de sesiones de ensefianza privada.

La congregacion debe demandar que él se prepare a predicar la Palabra de Dios, Floyd
Doud Shafer, en un articulo titulado, “;Y Predica a medida que Avanzas!” sugiere que la
congregacion “Forme un coro y eleve un céntico y repitase dia y noche: ’Sefior,
deseamos ver a Jestis’. Cuando, por fin, algtn varén se atreva a subir al pulpito,
preguntele si tiene una Palabra de Dios; si no lo hace, despidalo y digale que lea el
periédico matutino, se entretenga los comentarios de la televisién, piense en los
problemas superficiales del dia, maneje los innumerables impulsos de la comunidad y



El Evangelista 48

cocine una variedad de papas horneadas y vegetables verdes en la mejor forma que
pueda. Ordénele que no regrese hasta que haya leido y re-leido, escrito y re-escrito,
hasta que pueda levantarse, desgastado y desamparado, y decir: “Asi dice el Sefior”
(Christianity Today, 27 de Marzo de 1961).

F. Capaz para trabajar con las personas de diversos trasfondos, edades, y niveles socio
econdmicos. El predicador no debe pertenecer a un ningtin grupo de interés especial en la
Iglesia.

CONCLUSION:

1. La predicacion del evangelio es una de las obras mdas importantes en el mundo. Las
almas estdn en juego. Si su contador o abogado comete un error, usted podria ir a
prision. Si su médico comete un error, usted podria sufrir problemas de salud o incluso
morir. Si un predicador comete un error, usted podria pasar una eternidad en el
infierno.

2. La Iglesia debe proveer el apoyo financiero y moral para los que predican el evangelio,
tanto en el pais y como en el extranjero.



Leccion 11

Maestros en la Iglesia Primitiva
Instruyendo en la Fe

INTRODUCION:

1. Los maestros fueron obreros importantes en la Iglesia primitiva. Ellos ensefiaron el

evangelio a los que nunca lo habian escuchado e impartieron instrucciones en la fe.

2. LalIglesia se edificada con la ensefianza.

I. LAIMPORTANCIA DE LA ENSENANZA EN LA IGLESIA PRIMITIVA.

A.

La ensefianza fue una parte esencial de la mision apostdlica (Mat.28:18-20). Fue parte de la
obra apostélica de Pablo (1 Tim.2:7; 2 Tim.1:11).

Los ancianos y otros siervos del Sefior deben ser “aptos para ensefar” (1 Tim.:3:2; 2
Tim.2:24).

La Iglesia en Antioquia fue destacada por sus maestros (Hech.13:1).

Los maestros son terceros en importancia después de los apéstoles y profetas en 1 Corintios
12:28.

Los maestros son enumerados con los apdstoles, profetas, evangelistas y pastores en Efesios
4:11. Muchos eruditos creer que la frase “pastores y maestros” se refiere a una funcién, es
decir, a pastores que ensefian.

II. LOS CRISTIANOS SON MOTIVADOS A ENSENAR

A. Se les ordena a los Cristianos a “presentar defensa” [dar una respuesta] ante todo el que

demande razén que hay en ellos (1 Ped.3:15). La palabra defensa o respuesta proviene de la
palabra Griega apologia. Esta significa “una defensa verbal, un discurso en defensa” de algo
(Vine). La obediencia a este mandamiento indica alguna ensefianza, al menos en una manera
informal.

La restauracion de Cristianos infieles requiere algtn tipo de ensefianza (G4l.6:1; Stg.5:19-20).
No toda la ensefianza vital se realiza en las clases o desde el pualpito; gran parte se efecttia de
forma privada o informal.

El escritor a los Hebreos dice que con el paso del tiempo los Cristianos debieran ser
maestros (Heb.5:12-14).



Maestros en la Iglesia Primitiva 50

D. Santiago dice, “no os hagéis maestros muchos de vosotros, sabiendo que recibiremos mayor
condenaciéon” (Stg.3:1).
1. El propésito de este texto no es desalentar a los maestros sino volverles consientes de los
peligros y tomar la responsabilidad de ensefiar con seriedad.
2. Pablo indica que no todo Cristiano es un maestro (1 Cor.12:29).

III. TANTO VARONES COMO MUJERES ENSENARON EN LA IGLESIA PRIMITIVA.

A. El evangelista Timoteo fue instruido a confiar las cosas que habia aprendido de Pablo a
“hombres fieles que sean idoneos para ensefar también a otros” (2 Tim.2:2).
1. El término hombres en este texto proviene del Griego anthropos que es “empleado en
forma general, de un ser humano, varén o mujer, sin referencia a sexo o nacionalidad”
(Vine). Esta palabra esta en contraste con la palabra Griega aner que “nunca es
empleada para referirse al sexo femenino” (Vine).
2. Laversion NRSV emplea la frase personas fieles.

B. El papel de las mujeres en la ensefianza publica esta restringida.

1. A las mujeres no les es permitido “ensefiar, ni ejercer dominio sobre el hombre” (1
Tim.2:12). Dos razones se enumeran en las Escrituras para el papel limitado de las
mujeres en la ensefianza.

El orden de la creacion: Adan fue el primero en ser creado, y luego Eva (1 Tim.2:13).

La mujer fue la primera en pecar (1 Tim.2:14).

El mismo argumento es desarrollado en 1 Corintios 11:1-16.

Como creados a imagen de Dios, hombres y mujeres son iguales (Gén.1:27). Ambos

hombres y mujeres tienen igual acceso a la salvacion (G&l.3:28; 1 Ped.3:7).

e. Observe por favor que estas razones estan enraizadas en la creacién y no son
simplemente conveniencias culturales.

f. Las ancianas nos instruidas a ensefiar lo que es bueno. Pablo siguiendo este
mandamiento con instrucciones especificas sobre la ensefianza a las mujeres mas
jovenes y sus responsabilidades ante sus maridos y sus hijos (Tito 2:3-5).

1. Prisilla, junto a su marido, Aquila, fue un miembro activo en ensefiar a Apolos
(Hech.18:26). Esto muestra que una mujer puede estar bajo algunas circunstancias
para enseflar a un varén sin ejercer autoridad sobre él (1 Tim.2:12). Esto indica
que la actitud y la conducta son importantes.

2. Muchas conversiones resultan de la ensefianza efectuada por las mujeres
piadosas en los estudios privados.

ap o

IV. ADVERTENCIAS SOBRE LOS FALSOS MAESTROS.

A. Pablo advierte de un tiempo cuando los hombres “no sufrirdn [“no soportaran” — ASV] la
sana doctrina, sino que teniendo comezon de oir, se amontonaran maestros conforme a sus
propias concupiscencias” (2 Tim.4:3). Hubo falsos maestros en el primer siglo y habra falsos



Maestros en la Iglesia Primitiva 51

maestros en el siglo veintiuno. El Cristiano debe estar preparado, por medio de un estudio
minucioso de la Biblia para detectar a semejantes maestros.

B. Se advierte a los Cristianos a estar alertas contra los falsos maestros (2 Ped.2:1; Hech.20:29-
30; 1 Jn.4:1; Apoc.2:2).

IV. PREPARANDOSE PARA ENSENAR.

El Cristiano que toma con seriedad la responsabilidad para ensehar debe prepararse. Ha sido
dicho que los apodstoles obtuvieron su conocimiento por medio de la inspiracion, pero nosotros
lo obtenemos por medio de nuestra preparacion. jLa ensefianza es una obra dura! Aqui hay
sugerencias para los que quieran ser maestros.

A. Aprenda la Biblia.

1. Usted debe tener un conocimiento global de todo el contenido de la Biblia. Primero
aprenda el contenido de la Biblia misma, luego use las concordancias, los diccionarios
de la Biblia, los Atlas de la Biblia y los libros técnicos para enriquecer su estudio. Hay
buenos programas de computadora de la Biblia que estan disponibles.

2. Usted necesita un buen conocimiento de los rasgos distintivos de la Iglesia del Nuevo
Testamento como los que se exponen en este libro.

3. Solamente la verdad hara libres a los hombres (Jn.8:32). Solamente el evangelio les
salvara (Rom.1:16; 1 Cor.1:21).

B. Tenga unas fuertes convicciones con respecto a la verdad. Crea lo que ensefia. Considere
la declaracion de Pablo, “Crei, por lo cual hablé” (2 Cor.4:13). Aun los jévenes pueden
detectar cuando ensefiamos sin conviccién.

1. Dios “quiere que todos los hombres sean salvos” (1 Tim.2:4). El propésito de Pablo fue
amonestar a todo hombre, y ensefiar a todo hombre “a fin de presentar perfecto a Cristo
Jestis a todo hombre” (Col.1:28).

2. Si usted no ama a las personas y quiere que sean salvas, usted nunca serd un maestro
efectivo.

3. Ya sea que la ensefianza sea individual o en clase, es esencial conocer algo sobre
aquellos que estamos buscando ensefiar. Tomese el tiempo para familiarizarse con las
personas de manera que usted pueda reunir sus necesidades espirituales con su
ensefianza. Pablo habl6 de volverse “a todos me he hecho de todo, para que de todos
modos salve a algunos” (1 Cor.9:18-23).

C. Estudie los métodos de ensefianza.

1. Estudie los métodos empleados por Jests y los apéstoles. Observe como ellos adaptaron
sus mensajes a las necesidades de las personas. Considere, por ejemplo, la diferencia en
los sermones predicados a los Judios y a aquellos predicados a los Gentiles.

a. A los Judios, los apodstoles comenzaron al probar que Jests fue el Cristo en
cumplimiento de la profecia del Antiguo Testamento (Hech.2, 13).



Maestros en la Iglesia Primitiva 52

b. A los Gentiles, los ap6stoles enfatizaron que hay un Dios verdadero ante quien todos
los hombres son responsables (Hech.14, 17).

2. Observe a los buenos maestros. ;Qué ellos hacen que los vuelva efectivos en la
ensefianza? No cometa el error de imitar a otros maestros sino adapte sus buenos
métodos a su propio estilo.

3. Tome la ventaja de las clases para entrenamiento ofrecidas por algunos buenos
maestros.

4. Lea algunos buenos libros sobre técnicas de ensefianza.

CONCLUSION:

1. Los maestros y la ensefianza fueron una parte muy importante en la Iglesia primitiva.

2. Si la Iglesia del Nuevo Testamento va a ser restaurada hoy, debe ser mediante la
predicacion y la ensefianza de la Palabra de Dios.

3. Es verdad que cada Cristiano no tiene la habilidad natural y el entrenamiento para ser
un maestro. Sin embargo, es posible, que cada Cristiano establezca un ejemplo para los
demas y ensefiar en alguna medida (cf. 1 Ped.3:1-2). Al vivir piadosamente, adornamos
la doctrina de Cristo (Tito 2:10).

4. Los Cristianos deben procurar mejorar sus métodos y técnicas de ensefianza para ser

maés eficaces.



Leccion 12

La Cena del Sefor
Una Observancia Semanal en Memoria de Cristo

INTRODUCION:

1. LaIglesia primitiva comi6 la Cena del Sefior cada primer dia de la semana.
2. La Cena del Sefior sirvié como un memorial de la muerte sacrificial de Jesus.

I. LA CENA DEL SENOR INSTITUIDA (Mat.2626-29).

A.

La Cena del Sefior fue instituida por Jests durante la Pascua Judia. Jests se reunié con sus

discipulos para comer la Pascua. Después de la comida de la Pascua él instituy6 la Cena del

Sefior. Los puntos a continuaciéon proveeran la informacién sobre la pascua.

1. La Pascua fue primeramente observada por los Israelitas en Egipto (Ex.12:1 —13:10).

2. La Pascua era una fiesta anual para conmemorar el hecho que Dios liber6é a Israel de
Egipto (Deut.16:1).

3. La Pascua fue observada en el mes Judio de Abib (cerca de la primera semana de Abril)

El Pan.
1. Jesus utilizo el pan sin levadura de la Pascua.
2. Cuando Jestus tomo el pan, él dijo “esto es mi cuerpo”(Mat.26:26).
a. Esta frase debe ser entendida figurativamente o metaféricamente. Supongamos que
uno muestra una fotografia y dice “Esta es mi madre”. ;Qué cree que quiso decir?
b. Para otras figuras similares del lenguaje (metéforas) vea Juan 10:9 (“Yo soy la puerta”)
y Juan 15:1 (“Yo soy la vid verdadera”).

La Copa.
1. Jests tomo la copa, dio gracias, y dijo a los apodstoles “Bebed de ella todos” (Mat.26:17).

a. La palabra copa (del Griego, poterion) es empleada para “una copa, un recipiente para
beber” pero también se usa “por metonimia del recipiente para lo contenido, el
contenido de la copa, lo que se ofrece para beber, Luc. 22: 20b...” (Thayer, 533).

b. Bauer dice “la copa representa, por metonimia, lo que contiene...” (BAGD, 695).

2. Jests explica que la copa fue el fruto de la vid (Mat.26:27-29). Observe que los
pronombres: “esto es mi sangre del nuevo pacto... os digo que desde ahora no beberé mas

de este fruto de la vid”.

a. En dos pasajes del Antiguo Testamento, la palabra sangre es empleada para significar
el jugo de las uvas (Gén.49:11; Duet.32:14). Parece muy apropiado que Jests utilice
éste elemento para representar su sangre. Vea el volumen EI Tema de la Biblia, 80.

b. Para un trasfondo de la sangre del pacto vea Exodo 24:1.8. Lea la discusion en EI Tema
de la Biblia, 73-75.

3. Pablo dijo que esta copa es una comunioén de (una participacion en, NASB) la sangre de

Cristo (1 Cor.10.16).



La Cena del Senor 54

4.

“Bebed de ella, todos”. Algunos han captado la idea de la versién KJV “bebed de todo”
que Jests quiso que los discipulos consumieran todo el contenido de la copa. La NASB
estd en lo correcto al emplear la frase “Bebed de ella, todos”. Observe algunas otras
traducciones: “Bebed de ella, todos ustedes” (RSV); “Todos deben beber de ella”
(Goodspeed).

D. Jestis prometi6é beber del fruto de la vid “nuevo con vosotros en el reino de mi Padre”
(Mat.26:29).

II. EL PROPOSITO DE LA CENA DEL SENOR.

A. Hubo un abuso de la Cena del Sefior en la Iglesia en Corinto. Los Corintios estaban haciendo
de ella una comida comun (1 Cor.11:20-22)-

1.
2.

Pablo les exhort6 por su conducta.
Ellos tenian casas en las que podian comer y beber. Las comidas ordinarias no se deben
comer en el momento de la Cena del Sefior.

B. Pablo ensefi6 que habia varios propositos de la Cena (1 Cor.11:23-26).

1.
2.
3.

4.

Es para servir como un memorial — “hace esto en memoria de mi” (vs.24).

Es para proveer una proclamacion de la muerte del Sefor (vs.26).

Es para proveer un elemento predictivo — ser observado hasta el regreso del Sefior
(vs.26).

Debe ser una comunién (participaciéon, compafierismo) con otros Cristianos y con Cristo
(1 Cor.10:16). La palabra Griega koinonia se emplea para la participaciéon conjunta,
asociacion, compartir, etc. Se emplea para compartir a través de las contribuciones en 2
Corintios 9:13.

III. LA OBSERVANCIA DE LA CENA DEL SENOR HOY.

A. La Observancia de la Cena del Sefor.

1.

2.
3.

La Cena del Sefior debe ser observada en el reino de Dios (Luc.22:18; Mat.26:29). El
reino de Dios vino a la existencia en el dia de Pentecostés (Hechos 2; vea leccion 2).
Como una parte de la adoraciéon de la Iglesia (Hech.2:42; 20:7; 1 Cor.11:17-34).
Cuando los santos se retnen (Hech.20:17; 1 Cor.11:20, 33).

B. El Tiempo de la Observancia.

1.
2.

El primer dia de la semana (Hech.20:7).

La Cena del Sefior (1 Cor.11:20) es observada en el dia de Sefior (Apoc.1:10). La palabra
Griega (kuriakos) que traduce Seiior es empleada solamente dos veces en el Nuevo
Testamento. Se emplea una vez para referirse al dia y una vez para referirse a la cena. La
Cena del Sefior se observa el dia del Sefior. En los tiempos del Nuevo Testamento, la
palabra kuriakos se usaba para referirse al tesoro y al servicio imperial, es decir de lo que



La Cena del Senor 55

C.

pertenecia al César (Diessmann, LAE, 357-59). Los emperadores Romanos reclamaron
para si mismos titulos y atributos que pertenecian tinicamente a Dios.

3. Para mas informacién sobre como determinar el tiempo de la observancia de la Cena del
Senior, Vea Autoridad Biblica, 21-24.

Los Elementos de la Cena.

1. Pan sin levadura.

2. El fruto de la uva. Esta frase es empleada en el Nuevo Testamento solamente en
conexion con la Cena del Sefor (Mat.26:29; Mar.14:25; Luc.22:18).
Otros lugares donde se emplea el término copa.
a. El término fruto se refiere al producto o generacion (de la vid).
b. La palabra vid (del Griego, ampelos) se emplea de para referirse a la vid (BAGD, 46).

El jugo de las uvas se utiliz6 en la Cena del Sefior.

3. Observe la acciéon tomada en la observancia de la Cena del Sefior y los elementos sobre

los que se actta (1 Cor.11:26-27).

Accioén Elementos Sobre los que se Actoa
Comer Pan
Beber Copa

D. La Forma de Participar.

1. Esun tiempo de un auto examen (1 Cor.11:28).
2. Participar en una manera digna (1 Cor.11:27-30). Los Corintios, en su abuso de la Cena

del Sefior, no participaban dignamente.

IV. ;COMO SE LLAMABA LA CENA?

A. La Cena del Senor (1 Cor.11:20).

B.

C.

La Mesa del Senor (1 Cor.10:21). El texto Griego literalmente dice “la mesa del Sefior”.

Comunioén (participacion, NASB).

. Partir el pan (Hech.20:7; 1 Cor.10:16). Esta frase fue comtiinmente empleada para la Cena

del Sefor. El pan, siendo el primer elemento involucrado en la Cena, representa toda la

cena.

Algunos términos no empleados en la Biblia.

1. Eucaristia. La frase “dad gracias” en Mateo 26:27 viene de la palabra Griega eucharistia.
De esta palabra, que significa “accién de gracias”, vino el término Eucaristico. Por medio
de una figura retdrica, se podria usar el término Eucaristia como una referencia a
aquello por lo que se da gracias; el efecto (accién de gracias) se pone para la causa o la



La Cena del Senor 56

ocasion de la acciéon de gracias (la Cena y aquello para lo que se representa). El término
Eucaristico se empleé comtnmente en el siglo II.

Misa. De acuerdo con la teologia Catélica Romana, Jests es ofrecido como sacrificio en
cada Misa. La ensefianza cat6lica, “El sacrificio de la Misa es idéntico al de la Cruz, ya
que tiene la misma victima y sumo sacerdote— Jesucristo... La tnica la diferencia
consiste en la forma de la oblacién. Cristo fue ofrecido en la cruz de manera sangrienta,
y en la Misa es ofrecido de manera incruenta “(Gibbons, Faith of Our Fathers, 254).La
Biblia dice que Cristo fue ofrecido solamente una vez (cf. Heb.9:26-28). La Cena del
Sefior no es un sacrificio, sino un memorial de un sacrificio.

Sacramento. En los siglos que siguieron a la era apostoélica, el término sacramento pasé a
implicar un signo exterior y visible de una gracia interior y espiritual. El término se
aplicé primero al bautismo y a la Cena del Sefior, pero luego incluy6 a la confirmacién,
la penitencia, la ordenacién, la extrema uncién y el matrimonio. Se tendia a considerar
que los siete sacramentos transmitian gracia dentro de si mismos. Este no es el concepto
del Nuevo Testamento de la Cena del Sefior.

CONCLUSION:

1.

2.

Este estudio debiera ayudar a todos los Cristianos a apreciar el sacrificio del Salvador y a
participar de este memorial en un forma digna.

Aun aquellos que no son Cristianos debieran ver en esta Cena un memorial por lo que
Cristo realizé por el hombre y ser movido a buscar la salvacién que El vino a traer por
medio de la obediencia al evangelio.



Leccion 13

La Iglesia del Sefior Reunida

En el Primer Dia de la Semana
El Tiempo para la Adoracion

INTRODUCION:

1.

2.

El primer dia de la semana fue un dia de adoracién para los Cristianos durante la era
apostolica.

En esta lecciéon estudiaremos la prueba del Nuevo Testamento para una asamblea en el
primer dia de la semana y la prueba de los escritores que vivieron en los siglos después de
la era apostdlica. Examinaremos también unos pocos problemas especiales relacionados al
primer dia de la semana.

I. LA IMPORTANCIA DE PRIMER DIA DE LA SEMANA.

Los siguientes eventos indican la importancia del primer dia de la semana para la Iglesia
primitiva.

A.

Cristo se levant6 de la muerte en el primer dia de la semana (Luc.24:1, 13, 21, 46). Desde ese
tiempo hacia adelante el primer dia de la semana tomé un significado especial para los
seguidores de Cristo. Es un monumento a Su resurreccion.

La Iglesia fue establecida en el primer dia de la semana (Hechos 2). Este es el dia que el
evangelio comenzo6 a ser predicado y el dia en que Cristo comenz6 Su reinado como rey de
Su reino. Vea la leccién 2, Pag.8.

Los discipulos en Troas se reunieron en el primer dia de la semana para partir el pan
(Hech.20:7). El hecho que Pablo permaneciera siete dias en Troas indica que el primer dia de
la semana fue aparentemente el tiempo regular en que los discipulos se reunian para partir el
pan (vs.6).

Pablo dio 6rdenes a las Iglesias de Galacia y a los santos en Corinto para levantar la ofrenda
en el primer dia de la semana (1 Cor.16:1-2).

La primera referencia en la literatura a el dia del Serior estad en Apocalipsis 1:10.
1. La palabra Griega para ‘del Serior’ es kuriakos. Encontramos esta misma palabra empleada
en 1 Corintios 11:20 para referirse a la Cena del Serior.
2. ;Cual es el dia del Serior?
a. Escritores del segundo siglo emplean el término kuriakos para referirse al primer dia
de la semana. El Evangelio de Pedro (cerca de los afios 120-140 D.C.) dice “Pero



La Iglesia Primitiva Reunida en el Primer Dia de la Semana 58

temprano, en el dia del Sefior, Maria Magdalena, una discipula del Sefor... vino al
sepulcro donde El fue puesto” (citado en Theron, Evidence of Tradition). Vea Mateo
28:1.

b. El Léxico de Bauer dice que el término kuriakos ciertamente significa el Domingo y
sefiala que el término es de esta manera empleado en el Griego moderno (BAGD, 458).

F. Alaluz de estos hechos, es significante que los hermanos en Troas se reunieron en el primer
dia de la semana para partir el pan.

II. LA PRUEBA DE LOS “PADRES DE LA IGLESIA”

Las citas en seguida de escritores del segundo, tercero y cuarto siglo, demuestran que los
Cristianos continuaron reuniéndose y observando la Cena del Sefior en el primer dia de la
semana. Estos escritores no deben ser considerados como iguales a los apdstoles en
autoridad. Sus comentarios reflejan el pensamiento de la Iglesia durante los siglos
mencionados.

A. La Didaje. “Y en el mismo dia del Sefior, retinanse y partan el pan y den gracias, confesando
primero sus transgresiones, para que su sacrificio sea puro” (14:1).

B. Bernabé. “Por tanto, también guardamos el octavo dia con gozo, el dia también en que Jests
resucité de entre los muertos” (La Epistola de Bernabé, 15). El octavo dia es el primer dia de la
semana (cf. Este uso en Juan 20:26).

C. Ignacio. “... ya no observando el dia de reposo, sino viviendo en la observancia del dia del
Sefior, en el cual también nuestra vida ha resurgido por El y por Su muerte” (La Epistola de
Ignacio a los Magnesianos, 9).

D. Justino Martir. “el dia llamado domingo” los discipulos se reunieron en un solo lugar, leian
las “memorias de los apodstoles o los escritos de los profetas” recibian instruccién verbal y
participaban de la Cena del Sefior” (Apologia, 67).

E. Tertuliano. “Otros... suponen que el sol es el dios de los Cristianos, porque es bien sabido
que... consideramos el domingo como un dia de gozo” (A las Naciones 1:13). “Para nosotros
los sdbados son ajenos” (Sobre la Idolatria 14: 6). En otro lugar, Tertuliano dijo, “Si dedicamos
el dia del sol al regocijo, es por una razoén tan diferente a la adoracion del sol” (Apologia 16).
“... se demuestra que la observancia del sdbado ha sido temporal” (Respuesta a los Judios
2:10).

F. Eusebio. “[Los Ebionitas] estaban acostumbrados a observar el sabado y otras costumbres
Judias, pero en los dias del Sefior para celebrar las mismas practicas que nosotros en
memoria de la resurrecciéon del Salvador” (Historia de la Iglesia, I11. xxvii.5).



La Iglesia Primitiva Reunida en el Primer Dia de la Semana 59

III. EL RECLAMO DE LOS SABATISTAS EXAMINADO.

A. El reclamo de los Adventistas del Séptimo Dia.

Los Adventistas del Séptimo dia afirman que “no hay prueba de un domingo semanal
Cristiano antes del siglo segundo”. Ellos dicen que “los Cristianos continuaron observando
el Sabado del séptimo dia en casi todas partes del Imperio Romano”. De acuerdo a los
Adventistas, fue una posicién anti Judaizante tomada por los Cristianos que provoc6 que se
apartaran de la veneracion del Sabado hacia la observaciéon exclusiva del Domingo. “La
popularidad e influencia que el culto al sol de los Romanos paganos concedia al domingo
sin duda contribuy6 a su creciente aceptaciéon como un dia de culto”. Constantino decret6
“la primera ley civil dominical el 7 de marzo de 321 D.C”. Esto, de acuerdo a los
Adventistas, “reflejo su trasfondo como adoradores del sol”. Toda esta informacién es
tomada del libro Lo que los Adventistas Creen, 259-262. Para uno de los mas eruditos libros
producidos por un Adventista sobre el tema vea a Samule Bacchiocchi, From Sabbath to
Sunday: A Historical Investigation of the Rise of Sunday Observance in Early Christianity.

La prueba citada anteriormente (puntos I, y II) demuestra que el reclamo de los Adventistas
no es correcto. Para un material adicional sobre argumentos hechos por los Adventistas,
vea El Tema de la Biblia, 67-72.

. Otros grupos que reclaman la observancia del Sdbado incluyen a los Bautistas del Séptimo

Dia y a la Iglesia de Dios Universal.

IV. ;FUE EL PRIMER DIA DE LA SEMANA DE HECHOS 20:7 SABADO O DOMINGO?

A. La frase Griega en te mia ton sabbaton, empleada en Hechos 20:7, puede ser traducida

B.

literalmente “en el primer (dia) de la semana” La traduccion New English Bible vierte “En
la noche del Sabado...” No hay una nota marginal para explicar la razén para la traducciéon
de esta forma. J. W. Roberts dijo, “Uno de los principios por los que trabajaron [los
traductores] fue hacer que todas las referencias al tiempo fueran inteligibles para los
lectores modernos en términos de correspondencia con nuestras propias forma de contar
del tiempo. Esto, y no razones doctrinales, es probablemente lo responsable de la
traduccion” (The New English Bible and Acts 20:7), Firm Foundation, Julio 25, 1961, 468).

¢Se reunieron los discipulos en el Sabado por la noche o el Domingo por la noche?

1. Bruce afirma que fue el Domingo por la tarde, ya que la salida de Pablo fue el Lunes por
la mafiana (vs.11), pero no da prueba para apoyar su conclusiéon. Este punto de vista
asume que Lucas estaba siguiendo el tiempo Romano: de medianoche a medianoche.
Vea Commentary on the Book of Acts, 408-409.

2. J. W. McGarvey crey6 que Lucas estaba siguiendo el tiempo Judio — de atardecer a
atardecer. “No tenemos prueba de que ni los Judios ni los Gentiles hubieran adoptado
todavia la costumbre de contar las horas del dia a partir de la medianoche; por lo tanto,
debemos suponer que la noche en cuestiéon pertenecia al Domingo, como se contaba



La Iglesia Primitiva Reunida en el Primer Dia de la Semana 60

entonces, o al Sabado por la noche, como lo llamamos ahora. Era la noche siguiente al
Sabado Judio, que todavia era observado por todos los discipulos Judios, y el incidente
muestra que los discipulos en Troas tenian la costumbre de reunirse en esta noche para
partir el pan. Cualquier momento después del atardecer seria el dia del Sefior como lo
contaron, y pasada la medianoche, era la hora de partir el pan en esa ocasion, era el dia
del Sefior como lo contamos” (New Commentary on the Acts of the Apostles, 182). En
cualquier caso, presentado por Bruce y McGarvey, la reunion fue el dia del Sefior.

3. Probablemente era necesaria una reunién nocturna porque todos tenfan que trabajar
durante el dia. Plinio, en su Carta a Trajano (111 D.C.), dice que los Cristianos de Bitinia
“tenian la costumbre de reunirse en un lugar donde vivian antes de que hubiera luz ...”

IV. LA IGLESIA PRIMITIVA ORO EN LA ASAMBLEA.

A. La oracién no estaba limitada al primer dia de la semana. La oracién debe ser parte de la
vida diaria del Cristiano (1 Tes. 5:17; Fil.4:6; Col.4:2; Stg.5:16; 1 Ped.3:12).

B. La oracién fue una parte importante de las asambleas de los santos ya sea en el primer dia
de la semana o en otras ocasiones (Hech.2:42; 12:12).

CONCLUSION:

1. LaIglesia primitiva se reuni6 en cada primer dia de la semana.
2. Cuando ellos se reunieron, ellos observaron la Cena del Sefior, contribuyeron a una
tesoreria comun y se comprometieron en otros actos de adoracion.



Leccion 14

La Musica de la Iglesia Primitiva
Ellos Cantaron

INTRODUCION:

N

La Iglesia primitiva cant6 alabanzas a Dios en sus asambleas.

Los Cristianos también cantaron al Sefior en sus capacidades individuales.

Hay solo dos tipos de musica — wvocal e instrumental. Uno puede o cantar o tocar. Los
Cristianos primitivos adoraron con el canto. Su musica fue a capella —sin instrumentos
musicales.

I. LA IGLESIA PRIMITIVA CANTO ALABANZAS A DIOS.

A. Solamente unos pocos pasajes en el Nuevo Testamento mencionan la mdusica de los
Cristianos de ese periodo. Estos pasajes estan ordenados en un orden cronoldgico: Stg.5:13;
Hech.16:25; 1 Cor.14:15; Rom.15:9 (de Jests), Efe.5:19; Col.3:16; Heb.2:12 (de Jesus);
Heb.13:15.

1.

Santiago, en lo que se cree ser uno de los primeros libros del Nuevo Testamento, dijo,
“¢Esta alguno entre vosotros afligido? Haga oraciéon. ;Estd alguno alegre? Cante
alabanzas” (Stg.5:13). Observe la combinacién de orar y cantar aqui y en las siguientes dos
referencias.

Pablo y Silas estaban “orando... cantaban himnos a Dios” mientras estuvieron en prision
en Filipos (Hech.16:25).

Pablo hablé de orar y cantar con el espiritu y con el entendimiento (1 Cor.14:15).

En la porcion final de la argumentacién de Romanos, Pablo muestra que siempre habia
sido la intencién de Dios que Su pueblo incluyera tanto a Judios como a Gentiles. Usando
una cita del Salmo 18:49 (y 2 Samuel 22:50) él dice, “yo te confesaré entre los gentiles, Y
cantaré a tu nombre” (Rom.15:9).

Los santos en Efeso fueron instruidos a hablar entre ellos “con himnos y canticos
espirituales, cantando y alabando al Sefior en vuestros corazones” (Efe.5:19).

A los santos en Colosas les fue dicho ensefiar y amonestarse los unos a los otros
“cantando con gracia en vuestros corazones al Sefior con salmos e himnos y canticos
espirituales” (Col.3:16).

En Hebreos 2:12, Jestuis es descrito como cantando alabanzas a Dios “En medio de la
congregacion te alabaré” [ekklesia] (Heb.2:12).

A los Cristianos a los que se dirige la epistola a los Hebreos se les dice, “Asi que,
ofrezcamos siempre a Dios, por medio de él, sacrificio de alabanza, es decir, fruto de
labios que confiesan su nombre” (Heb.13:15). El fruto de los labios ciertamente podria
incluir cantar.

B. Los Cristianos del primer siglo cantaron salmos, himnos y canticos espirituales. Estos
términos, que ocurren juntos en Efesios 5:19 y Colosenses 3:16, son dificiles de distinguir;



La Musica de la Iglesia Primitiva 62

algunos eruditos consideran que son sinénimos. Presentaremos algunas sugerencias sobre
cada término que pueda ayudarnos a llegar a un correcto entendimiento.

1. Salmos (Del Griego, psalmos) originalmente se referia a un cantico cantado con el
acompafiamiento de un instrumento, especialmente un instrumento de cuerda. Es
importante observar que el instrumento musical no es inherente a la palabra psalmos. El
instrumento debe ser nombrado ademas de la palabra. Tal es el caso de la Septuaginta (la
version Griega del Antiguo Testamento) en las siguientes referencias: Salmo 81: 2; 98: 4, 5;
y 149: 3). Un paralelo a esto seria la palabra bautizar (del Griego, baptizo) que describe la
accion de bajar, sumergir o inmergir. El elemento en el que algo (o alguien) se sumerge o
se zambulle debe ser nombrado ademas del verbo. El elemento puede ser agua, aceite,
vino o, en sentido figurado, del sufrimiento o la tristeza.

a. Trench dice, “con toda probabilidad los psalmoi [salmos] de Efesios 5:19, Colosenses
3:16, son los salmos inspirados del Canon Hebreo” (Trench, 296).

b. La palabra psalmos es empleada en los siguientes pasajes del Nuevo Testamento:
Luc.20:24; 24:44; Hech.1:20; 13:33; 1 Cor.14:26; Efe.5:91; Col.3:16).

2. Himnos. (Del Griego, humnos) se dirigen en alabanza a Dios. Trench comenta que “debe
ser siempre mds o menos un Magnificate, un discurso directo de alabanza y gloria a
Dios”. Dice que Agustin declar6 que habia tres elementos esenciales de un himno: (1)
Debe ser cantado; (2) Debe ser alabanza; (3) Debe ser para Dios (298).

3. La palabra Canticos (del Griego ode, que podria significar cualquier tipo de canticos, tiene
aqui el adjetivo calificativo de espiritual. Tales canticos fueron compuestas por “hombres
espirituales y se movieron en la esfera de las cosas espirituales” (Trench, 300).

C. Los Cristianos deben hacer “melodia con su corazén” —ASV (version Inglesa) [“cantando y
alabando al Sefior en vuestros corazones — Reina Valera] (Efe.5:19)

1. La frase hacer melodia viene del verbo Griego psallontes que a su vez viene de la palabra
psallo.

2. El corazén personal fue el instrumento conocido a los primeros Cristianos en su musica a
Dios.

II. UN ANALISIS DE EFESIOS 5:18-20-

Estudie Efesios 5:18-20 con la ayuda de un grafico en la pagina siguiente y con el andlisis que le
sigue.

A. Un anélisis del texto Griego muestra que sed llenad es el verbo. El Cristiano debe ser lleno del
Espiritu.



La Musica de la Iglesia Primitiva 63

Efesios 5:18b —20 Analizado

SED HABLANDO entre vosotros
con Salmos
LLENOS con himnos
del y canticos espirituales
Espiritu
CANTANDO

Y HACIENDO MELODIA al Sefior
En vuestros corazones

Dando Siempre Gracias a Dios el Padre
Por todas las cosas
En el nombre de nuestro Sefor...

B. El verbo (sed llenos) es seguido por cuatro participios, cada uno llevando la misma relacién
con el verbo. Un participio es un adjetivo con cualidades verbales (un adjetivo verbal).

1. Hablando. El hablar es “unos a otros con salmos e himnos y canticos espirituales”. Esta
es la parte vocal de nuestra adoracion en el canto.

2. Cantadoy...

3. Haciendo melodia. El canto y la melodia es “con el corazén al Sefior”. Mientras
hablamos unos a otros en nuestros cénticos, debemos cantar y hacer melodias con
nuestro corazoéon para el Senor. El corazoén es el instrumento con el que el Cristiano debe
alabar a Dios.

4. Dando gracias. El dar gracias puede ser incluido como una parte del canto, la oracién, o
el diario vivir del Cristiano.

C. Un anélisis similar puede ser hecho de Colosenses 3:16-17, donde la palabra “more” es un
verbo y los cuatro participios son engeridndoos, y exhortindoos, cantando y dando gracias.

III. LOS INSTRUMENTOS MECANICOS DE MUSICA NO FUERON EMPLEADOS EN LA
ADORACION DE LA IGLESIA PRIMITIVA.

A. Los historiadores declaran que la Iglesia primitiva cant6 en la adoracion.



La Musica de la Iglesia Primitiva 64

1. Eusebio. Eusebio de Cesarea es generalmente considerado el padre de la historia de la
Iglesia. En su volumen, Historia Eclesidstica, que escribié a principios del sigo cuarto,
Eusebio se refirié a la persecuciéon contra los Cristianos en los tiempos del emperador
Trajano y de la carta escrita por Plinio al emperador con respecto a los Cristianos de
Bitinia (afio 111 D.C.). Plinio dijo que ellos no eran culpables de ningtin crimen excepto
de su indisposicion para sacrificar al emperador. Afadié que “los Cristianos se
levantaban con el amanecer del sol y cantaban a Cristo como a un dios...” (Historia
Eclesidstica, 111.33).

2. Neander (Protestante Alemdn). “La salmodia de la Iglesia, también pasé de la
sinagoga a la Iglesia Cristiana. El apostol Pablo exhorta a las Iglesias primitivas a cantar
canticos espirituales. Para ello se utilizaron los salmos del Antiguo Testamento, y en
parte himnos compuestos expresamente para este fin, especialmente himnos de
alabanza y agradecimiento a Dios y a Cristo, los cuales fueron conocidos por Plinio,
como de uso habitual entre los Cristianos de su tiempo” (General Church History 1: 414;
citado por Kurfees en Instrumental Music in the Worship, 159). Neander (1789-1850) es
generalmente considerado como “el fundador de la historiografia Protestante moderna”
(NIDCC, 696).

3. Mosheim (Luterano). “El culto Cristiano consistia en himnos, oraciones, lectura de las
Escrituras, un discurso dirigido al pueblo, y concluia con la celebracién de la Cena del
Sefior” (Historia Eclesidstica, I: 303, publicado 1775 D.C. vea Kurfess, 159).

4. Los Catélicos Romanos. Los Catdlicos Romanos admiten que la Iglesia primitiva no
usaba instrumentos musicales mecanicos. “Aunque Josefo habla de los maravillosos
efectos producidos en el Templo por el uso de instrumentos, los primeros Cristianos
eran de una fibra demasiado espiritual como para sustituirlos por instrumentos sin vida
o para usarlos para acompanar la voz humana. Clemente de Alejandria condena
severamente el uso de instrumentos incluso en los banquetes Cristianos (PG VIII, 440)
San Cris6stomo contrasta fuertemente las costumbres del Cristiano en la época en que
tenfan plena libertad con las de los Judios del Antiguo Testamento (ibid., LV, 494-497).
De mismo modo, escriben una serie de escritores eclesiasticos tempranos hasta Santo
Tomaés (Summa, 1111, Q.xci, s.2)” (“Music” The Catholic Enyclopedia, X: 651).

B. La Iglesia introdujo instrumentos mecédnicos de musica en su adoracion después de haberse
apartado del modelo del Nuevo Testamento.

1. Hay algunas pruebas para indicar que los 6rganos estuvieron en el uso comun entre las
Iglesias hispanas en el afio 450 D.C. (cf. Hastings, Encyclopedia of Religion and Ethics, IX:
32).

2. Algunos historiadores dicen que el 6rgano fue introducido por el Papa Vitaliano (657-
672 D.C.) (Schaff, History of the Christian Church, IV: 439).

3. Los Catolicos Romanos dicen que hubo fuertes objeciones al 6érgano hasta el siglo XII.
“En todos los casos, una fuerte objecién al 6rgano en el servicio de la Iglesia se mantuvo
siendo bastante generalizada hasta el siglo XII...” (“Organo”, The Catholic Encyclopedia,
XI: 300-1).



La Musica de la Iglesia Primitiva 65

C. John L. Girardeau, un erudito Presbiteriano y profesor del Seminario Teol6gico de
Columbia, escribi6 Instrumental Music in the Public Worship of the Church en 1888. Girardeau
escribié en una época cuando los instrumentos de musica estaban siendo introducidos en
las Iglesias Presbiterianas. El argument6 que los instrumentos musicales no eran
autorizados para la adoracién del Nuevo Testamento y por lo tanto estaban prohibidos. En
el capitulo sobre el argumento histérico cita fuentes de todos los periodos de la historia de
la Iglesia para mostrar que lo instrumentos eran desconocidos en la adoracién de la Iglesia
primitiva. Girardeau concluyé el estudio de la evidencia histérica con la siguiente
declaracién sobre la musica instrumental; “Es una herejia en el ambito del culto” (179).

D. Entre las Iglesias asociadas con el Movimiento de Restauraciéon en los Estados Unidos, el
instrumento mecanico fue introducido en Midway, Kentucky, en 1859.

IV. COMENTARIOS DE LIDERES RELIGIOSOS.

A. Juan Calvino (Presbiteriano). “Los instrumentos musicales para celebrar las alabanzas de
Dios no serian més adecuados que la quema de incienso, el encendido de lamparas y la
restauracion de las otras sombras de la ley. Los Papistas, por lo tanto, neciamente han
tomado prestado esto, asi como también muchas otras cosas, de los Judios. Los hombres a
los que les gusta la pompa exterior pueden deleitarse con ese ruido; pero la sencillez que

Dios nos recomienda por medio del apéstol le agrada mucho mas “(Calvin’s Comentary on
the Thirty-third Psalm; vea Kufrees, 190).

B. Juan Wesley (Metodista, Anglicano). “No tengo ninguna objecion a los instrumentos de
musica en nuestras capillas siempre que no sean OIDOS ni VISTOS” (citado en el Adam
Clarke’s Commentary sobre Amos 6:5).

C. Adam Clarke (Bautista). Clarke se pronuncié contra los instrumentos de musicales en la
adoracion por los Cristianos (Commentary, 1I: 690-691; nota sobre 2 Crénicas 29:25).

D. Carlos H. Spurgeon (Bautista). “Es bien sabido que Spurgeon se opuso al uso de
instrumentos mecédnicos de musica en la adoracion. Observe el siguiente comentario:
“David parece haber tenido un recuerdo particularmente tierno del canto de los peregrinos,
y ciertamente es la parte mas deliciosa de la adoracién y lo que maés se acerca a la adoracion
del cielo. jQué degradacion es sustituir el canto inteligente de toda la congregacion por las
bellezas teatrales de un cuarteto, las refinadas bondades de un coro o el soplar del viento de
tuelles y flautas inanimados! Lo mismo podriamos orar con maquinaria que alabarle con
ella”. (The Treasury of David, Comentario sobre el Salmo 42: 4).

E. Alejandro Campbell (Cristiano, Discipulos). “Para todos los Cristianos de mentalidad
espiritual, estas ayudas serfan como campanas de vacas en un concierto” (Millennial
Harbinger, Octubre de 1851, pag. 582). Robert Richardson, en su biografia del reformador,



La Musica de la Iglesia Primitiva 66

dice que Campbell estaba “totalmente opuesto” al uso de instrumentos musicales en la
adoracion” (Memories of Alexander Campbell, 11: 366).

IV. PARA UN MAYOR ESTUDIO.

A. Volumenes generales sobre la musica en la adoracion.
Para un mayor estudio de estos asuntos sugerimos los siguientes libros: Instrumental Music
in Worship, James D. Bales; A Cappella Music in the Public Worship of the Church, Everett
Ferguson; Instrumental Music and New Testament Worship, M. C. Kurfees; The Voice of the
Pioneers on Instrumental Music and Societies, John T. Lewis.

B. Los principios Biblicos de Autoridad.
Para un estudio de los principios tratando con el establecimiento de autoridad para la
actividad religiosa sugerimos el volumen Autoridad Biblica por F. Jenkins.

CONCLUSION:

1. La musica en la Iglesia primitiva fue musica vocal. Los Cristianos cantaron salmos,
himnos y canticos espirituales.

2. El uso de instrumentos mecanicos de musica surgio siglos después de los tiempos del
Nuevo Testamento y sin la aprobacién de Dios.

3. Los Cristianos de hoy que desean hacer lo que saben que agrada a Dios, le cantaran
alabanzas sin el uso de instrumentos mecénicos de misica.



Leccion 15

La Colecta y el Uso del Dinero
En la Iglesia Primitiva

Ellos Ofrendaron en el Primer Dia de la Semana

INTRODUCION:

1. Las ofrendas y el gasto de fondos se mencionan con frecuencia en los pasajes del Nuevo
Testamento relacionados con la Iglesia local.

2. El Nuevo Testamento ensefia que la Iglesia local tom6 una colecta en el primer dia de la
semana y mantuvo una tesoreria de las colectas, administradas por los supervisores de ese
grupo, que fueron usadas para el evangelismo, la edificacién y la benevolencia.

3. En esta lecciéon expondremos la ensefianza del Nuevo Testamento con respecto a la colecta y
al uso del dinero en la Iglesia local.

4. Tenga en cuenta que esta leccién no trata sobre la responsabilidad individual en el uso de
fondos.

a. En la leccion dieciséis enumeraremos 15 diferentes pasajes que enfatizan la
responsabilidad individual en el cuidado de los necesitados.

b. El Nuevo Testamento ensefia que un santo individual puede usar sus fondos o
instalaciones para ayudar a los que predican el evangelio. Lidia abri6é su casa para
aquellos que estaban predicando el evangelio en Filipos (Hech.16:15, 40). Gayo es
elogiado porque apoyaba a los que predicaba el evangelio (3 Juan 5-8). Pablo parece
estar solicitando asistencia de Filemoén (Fil.12-14). Vea también Ga&l.6:6; Rom.16:1-2,
Hech.21:10 y 1 Cor.16:7.

I. LA TESOREIA EN EL NUEVO TESTAMENTO.

A. Por cierto, Jesus y sus discipulos tuvieron una tesoreria y Judas sirvié6 como el tesorero, al
menos por un tiempo (Jn.12:6; Jn.13:29).
a. Sabemos que varias mujeres contribuyeron al apoyo de Jesus y el grupo de los ap6stoles
(Luc.8:1-3).
b. Algunas veces los fondos se agotaban.

B. Los grupos de personas acttian como uno solo a través de obreros designados o a través de
sus fondos comunes. Los santos de la época del Nuevo Testamento daban una parte de sus
fondos a una tesoreria comtn. Miremos los ejemplos de tesoreria del Nuevo Testamento.

II. LOS SANTOS EN JERUSALEN TUVIERON UNA TESORERIA.

A. Para cuidar de los necesitados, los santos en Jerusalén vendieron sus propiedades y trajeron
el producto de las ventas y las depositaron a los pies de los apéstoles (Hech.4:34-35). En este
caso tenemos una tesoreria y tesoreros.



La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva 68

1.

2.

Lucas destaca el ejemplo de Bernabé quien vendi6¢ su propiedad y trajo el dinero y lo
deposité a los pies de los apostoles (Hech.4:36-37).

En contraste al buen ejemplo de Bernabé, Ananias y Safira quienes vendieron su
propiedad y pretendieron traer toda la cantidad (Hech.5:1-11).Los fondos eran traidos y
depositados a los pies de los ap6stoles (vs.2). Este registro establece que incluso después
de la venta de la propiedad, los ingresos permanecieron bajo el control de los
propietarios. El relato implica que ya no tenian control después de que lo pusieron a los
pies de los apoéstoles (v. 4).

B. El cuidado de las viudas en Jerusalén (Hech.6:1-6).

1.

jAun las Iglesias con apoéstoles tuvieron problemas! Cuando la Iglesia creci6, un grupo
étnico entre ellos percibié que sus viudas estaban siendo desatendidas en el servicio
diario de la comida. Esta fue una actividad grupal y debe haber involucrado el uso de
fondos.

La congregacién fue instruida a seleccionar siete varones para atender la necesidad.
Debido a que los ap6dstoles no podian dejar el ministerio de la Palabra y la oracién, fue
razonable concluir que la supervisiéon de la tesoreria pudo haber pasado, al menos en
parte, a estos varones. Vea leccion ocho para més informacién sobre los siervos que
fueron elegidos en Hechos 6.

III. LA CONTRIBUCION DE ANTIOQUIA PARA JUDEA (Hech.11:27-30)

A. Habia Iglesias en Judea.

Desearfamos tener mas informacién sobre las actividades de la Iglesia en Jerusalén, pero
debemos estar satisfechos con lo que tenemos. El libro de Hechos no incluye un registro de
la expansién de la Palabra a lo largo de Judea, pero declara como un hecho que habia
santos en Judea. Para conocer la verdad uno leer todo lo que Dios dijo. El libro de los
Hechos no es un diario o periédico, sino que fue escrito cuando las Iglesias ya existian en
todo el imperio Romano. Referencias adicionales de Hechos y las epistolas nos ayudaran a
completar nuestro conocimiento de las actividades de los santos en ese periodo.

1. Habia santos en Lida (Hech.9:32).

2. Habia hermanos habitando en Judea (Hech.11:29).

3. Pablo afirma la existencia de Iglesias en Judea (Gal.1:2; Hech.26:20).

B. La contribucién de Antioquia para Judea.

1. Cuando los Cristianos de Siria de Antioquia fueron informados que una gran hambre

dejaria a los hermanos de Judea en necesidad, “cada uno conforme a lo que tenian,
determinaron enviar socorro [“una contribucion” —NASB] a los hermanos que habitaban
en Judea” (Hech.11:27-30). El texto Griego dice que ellos determinaron enviar (del
Griego, pempsai). La version NASB ha afiadido “una contribucion”. Las versiones KJV,
NKJV, y ASV utiliza el término ayuda. La versiéon NIV tiene “proveer ayuda”

. Podemos afirmar sin temor a contradecirnos que el dinero se destiné a un fondo comun

(tesoreria) ya sea antes de ser entregado a Bernabé y Saulo o en el momento en que se le



La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva 69

entreg6 a ellos. También esté claro que los ancianos “que habitaban en Judea” recibieron
los fondos. Habia una tesoreria en Antioquia y una tesoreria (o tesorerias) en Judea
ademas de Jerusalén.

IV. LAS IGLESIAS DE MACEDONIA TENIAN TESORERIAS.

A. LaIglesia en Filipos tenia una tesorerfa.

1.

Pablo elogi¢ a los santos de Filipos porque en cierto momento crucial de su ministerio,
ellos fueron la tnica Iglesia en tener comunién con él “en razén de dar y recibir”
(Fil.4:15-16).

La Iglesia tenia una tesoreria; de lo contrario, no podrian haberle enviado fondos a Pablo
mas de una vez. Ningtin grupo, de ningtn tipo, puede operar como uno solo sin un
fondo comun (tesoreria). La tinica forma en que una Iglesia, como la de Filipos, puede
enviar como unidad grupal es desde su tesoreria.

B. Otras Iglesias de Macedonia tuvieron sus tesorerias. Pablo tom¢ el salario de otras Iglesias
de Macedonia ademaés de Filipos para trabajar en Corinto (2 Cor.11:8). Estas congregaciones
no podian enviar salario a Pablo a menos que tuvieran una tesoreria desde donde enviarlos.

1.

2.

Este pasaje ha sido empleado con efectividad en el pasado para mostrar que un
predicador del evangelio puede recibir salario. El término Griego opsonion es utilizado
para referirse a pagar, sueldo o salario (Vea Luc.3:14; 1 Cor.9:7; BAGD, 602).

Pablo ensefié que los que proclaman el evangelio deben vivir del evangelio (1 Cor.9:14;
vea la leccion nueve).

V. LA IGLESIA EN CORINTO TENIA UNA TESORERIA (1 Cor.16:1-4).

A. Los Corintios fueron instruidos a “apartar y ahorrar” (NASB) o “dejar almacenado” (ASV)
(vs.2). ;Qué significa esto?

1.
2.
3.

Muchos eruditos creen que el guardar o separar debe ser realizado desde el hogar.

Otros ven el contexto favoreciendo una tesoreria comdn con otros discipulos.

Creo que la prueba muestra que la Iglesia en Corinto tenia una tesorerfa. A continuacion
se muestra parte de la informacion que me lleva a ésta conclusion.

B. La Colecta (del Griego, logeia).

1.

El término logeia es empleado solamente dos veces en el Nuevo Testamento, pero
Diessmann ha mostrado que se usaba comtunmente en Egipto y en Asia Menor “de
colectas religiosas para un dios, un templo, etc., como lo usa San Pablo de su colecta de
dinero para los “santos’ en Jerusalén” (LAE, 104-107; BS, 142-144).

Pablo insistié en que los santos apartaran fondos de su prosperidad el primer dia de la
semana para que no fuera necesaria ninguna colecta cuando él llegara. Si los fondos
permanecian en las casas, todavia seria necesario hacer una colecta cuando llegara.

Si no hubiera una colecta del grupo, ;Cémo sabria Pablo un afio después que no habia
recaudado mucho? Ver 2 Corintios 8:10



La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva 70

4.

Que la colecta en Corinto involucré un tesoreria de grupo esta indicado por el hecho de
que los hermanos pudieron aprobar a hombres para que llevar estos fondos a Jerusalén
(1 Corintios 16: 3). Esto muestra que una Iglesia local podia hacer sus propias decisiones
con respecto al uso de sus fondos. Cada Iglesia fue auténoma.

C. La colecta fue tomada el primer dia de cada semana. Esta es la referencia mas temprana en
el Nuevo Testamento al primer dia de la semana como un dia de reunién para los
Cristianos (afio 53/54). La reunién en el primer dia de la semana fue comdn entre los
Cristianos del primer siglo. En este dia la Cena del Sefior fue observada y la colecta
levantada.

1.

2.
3.

4.

5.

6.

Sabemos que los discipulos en Troas se reunieron en el primer dia de la semana para
partir el pan (Hech.20:7).

La practica habitual de reunirse con otros santos es mencionado en Hebreos 10:25.

Los santos en Corinto se reunieron como Iglesia para comer la Cena del Sefior (1
Cor.11:18ff).

La razon teolégica para tal reunién en el primer dia de la semana esta construido sobre
la resurreccion de Cristo en ese dia.

También se puede argumentar que el dia del Sefior de Apocalipsis 1:10 es el primer dia
de la semana.

Vea la lecciéon doce para mas informacién sobre el primer dia de la semana.

D. Prueba adicional para una tesoreria congregacional.

1.

No hay ninguna razén légica para que los discipulos individuales apartardn fondos en
su hogar cada primer dia de la semana, cuando se reunian regularmente en una
asamblea ese dia. El hecho de que se reunieran ese dia les darfa una razén adecuada
para que juntaran sus fondos ese dia. ;No podria ser que la frase “cada uno” (par”
heauto) enfatiza la decision del individuo segtin su prosperidad?

Pablo habia dado la misma orden o direccién a las Iglesias de Galacia. La epistola de la
que estamos citando esta dirigida a las Iglesias de Dios que esta en Corinto y a “los que
en cualquier lugar invocan al Sefior” (1:2). Pablo ensefiaba lo mismo en cada Iglesia (1
Cor.4:17). Esto nos hace esperar y encontrar uniformidad en la préctica entre las Iglesias
del Nuevo Testamento.

El difunto W. Curtis Porter prepar6 una discusion escrita con A. N. Dugger de la Iglesia
de Dios (Séptimo Dia) que se publicé como el Debate Porter-Dugger. La teologia sabéatica
de Drigger lo llev6 a negar la existencia de una tesoreria comtn en 1 Corintios 16: 1-2, y
a negar que la Cena de Hechos 20: 7 fuera la Cena del Sefior. El hermano Porter expuso
de manera clara y l6gica el caso del primer dia de la semana como dia de adoracion para
el pueblo de Dios. Atn vale la pena leer este libro, pero puede ser dificil obtenerlo.

VI. ALGUNOS PRINCIPIOS PARA OFRENDAR PARA EL CRISTIANO.

Cada Cristiano debe entender la importancia de ofrendar de acuerdo a como él o ella haya
prosperado por el Sefior. Estudie estos principios.

A. Principios generales que gobiernan nuestra ofrenda.



La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva 71

1. Todas las almas pertenecen al Sefior (Eze.18:4).
2. Nuestra vida es una de mayordomia (Mat.25:14-30).
3. LaFidelidad es requerida de los mayordomos (1 Cor.4:1-2).

B. Algunos principios especificos de la Ofrenda.
1.

Debemos dar de acuerdo como hayamos prosperados (1 Cor.16:2). Nuestra ofrenda debe
ser proporcionada con nuestro presupuesto. No debemos compararnos con los demas, sino
debemos ejercer nuestra propia economia. Algunos pueden dar més y otros menos,
dependiendo de sus diferentes presupuestos y sus verdaderas obligaciones familiares.
Debemos también dar segtin hayamos propuesto, de acuerdo a un plan, no al azar (2
Cor.9:7).

Debemos dar con liberalmente [“liberaliadad” — Reina ~ Valera] (Rom.12:8). La palabra
empleada aqui (haplotes) algunas veces significa “liberalidad” con referencia a la ofrenda
(2 Cor.8:2; 9:11), pero esta palabra puede significar “simplicidad, sinceridad, falta de
afectacion” (Vine). La ofrenda de uno debe ser sin ostentacion (Mat.6:1-4). El Cristiano no
debiera crear un espectaculo cuando ofrenda. La Iglesia en Corinto fue exhortada a
abundar en la gracia del dar (2 Cor.8:7).

Debemos dar con alegria. “Dios ama al dador alegre” (2 Cor.9:7; 8:12). Alegremente viene
de la palabra Griega hilaros, de la que obtenemos la palabra Inglesa hilarante.

Debemos dar sacrificialmente. Jests elogi6 a la viuda que dio todo lo que tenia (Mar.12:41-
44). Los Macedonios fueron elogiados porque ellos primeramente se dieron asi mismos
al Sefior (2 Cor.8:1-5; cf. Heb.13:16).

VII. ALGUNOS PRINCIPIOS PARA OFRENDAR PARA EL CRISTIANO.

A. ;Quién controla la tesoreria?

1.
2.

0

Los apéstoles estuvieron a cargo de la tesoreria en Hecho 4 y 5.

Los siervos especiales de Hechos 6 pueden haber tenido el control de los fondos para el
cuidado de las viudas desatendidas.

Los fondos de Antioquia fueron enviados a los ancianos de Judea (Hech.11:30).

Los hermanos en Corinto fueron capaces de decidir sobre el uso de sus fondos (1
Cor.16:3).

(Para qué se pueden utilizar los fondos?

1.

2.

1 Cor.16:1-2 es el tnico pasaje que nos dice el dia en que se realizara la colecta, pero no
es el tinico pasaje que indica el uso de los fondos,

Ya hemos mostrado anteriormente que los hermanos en Filipos y otros hermanos de
Macedonia tuvieron una tesoreria desde la cual ellos sostuvieron a los predicadores del
evangelio.

Creo que podemos concluir con seguridad que cualquier obra de la que la Iglesia esté
obligada puede ser sostenida con la colecta semanal.



La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva 72

C. Sugerencias sobre el tesorero. Alguien debera encargarse de los fondos colectados y
distribuirlos de acuerdo a los planes de la Iglesia. Las siguientes sugerencias pueden
probar ser ttiles.

1. Elijjan a un hermano cuya integridad esté fuera de toda duda.

2. Tengan uno o dos hermanos més para que cuenten los fondos cada dia del Sefior. Esto
evitard que alguien tenga motivos para pensar que el tesorero podria estar tomando
dinero de la colecta. Es una proteccion para el tesorero y para la Iglesia.

3. Tengan un segundo hermano que firme los cheques. [En caso que envien sostenimiento
a los predicadores]

4. Soliciten al tesorero provea un reporte financiero mensual completo a la Iglesia.

CONCLUSION:

1. Los Cristianos en los tiempos del Nuevo Testamento fueron ensefiados a ofrendar de
acuerdo a como habian sido prosperado en el primer dia de la semana.

2. De los fondos colectados (la tesoreria), las Iglesias llevaron a cabo su obra.

3. Si nos apartamos de la informaciéon revelada en el Nuevo Testamento sobre las
actividades de la Iglesia, entonces nos quedamos a nuestra propia sabiduria humana
para disefiar un plan de trabajo y adoracion. Este es un terreno peligroso.



Leccion 16

La Actividad Colectiva e Individual
en la Iglesia Primitiva

;Cual es el Criterio Biblico para Distinguir entre los Dos?

INTRODUCION:

1. El Nuevo Testamento establece una distincion entre actividad colectiva (El grupo o la

2.

Iglesia) y actividad individual.

Es en este ambito de la responsabilidad individual o colectiva donde han surgido muchos
de los problemas de los dltimos 50. El desacuerdo sobre esta cuestiéon y otros temas
relacionados, resultaron en una divisién entre las Iglesias de Cristo en la década de 1950.

a. Probablemente todos han visto que existen responsabilidades individuales peculiares

(por ejemplo, la responsabilidad del esposo hacia su esposa; la responsabilidad del
Cristiano de pagar impuestos, etc.).

. Muchos han sostenido que no se debe hacer ninguna distinciéon entre Ilas

responsabilidades individuales y las de la Iglesia en ciertas areas, especialmente en el
cuidado de los necesitados. Algunos han sostenido en otras areas, como la recreacion, el
apoyo de los colegios, etc., que no se debe hacer distincién entre la obra del individuo y
la obra de la Iglesia. Se nos ha dicho: “Todo lo que puede hacer el individuo, lo puede
hacer la Iglesia”, y “Cuando el individuo actta, la Iglesia actta”.

. Algunos de nosotros hemos sostenido que algunas responsabilidades pertenecen

exclusivamente al individuo y que la Iglesia no debe ser cargada. Reconocemos también
que hay algunos deberes paralelos que deben ser cumplidos tanto por el individuo
como por la Iglesia (por ejemplo, estudio de las Escrituras, la oracién, la benevolencia, el
evangelismo).

3. En esta leccion examinaremos la ensefianza del Nuevo Testamento que muestra una

distincién entre la actividad colectiva y la actividad individual en la Iglesia primitiva.

I. ALGUNOS NO HAN MANTENIDO NINGUNA DISTINCION.

Algunos lideres entre las Iglesias de Cristo han mantenido que no debe hacerse ninguna
distincion entre el Cristiano individual y la Iglesia.
. G. C. Brewer dijo:

“Dicen que es del todo correcto que los Cristianos apoyen a los Colegios, pero que esta mal
que una Iglesia lo haga. Por lo tanto, hacen una diferencia entre los deberes de los Cristianos
y los deberes de la Iglesia. Responsabilidades del Cristiano y responsabilidades de la Iglesia,
la obra del Cristiano y la obra de la Iglesia, todos de lo cual es absurdo a primera vista” (The
Harding College Lectures, 1947, 113).

B. Batsell Barrett Baxter dijo:



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 74

“En vista de todo lo que se ha dicho anteriormente, ahora es posible afirmar lo que creo que
es un principio general amplio. Cualquiera “buena obra” que el individuo, como Cristiano,
estd obligado a apoyar econémicamente, la Iglesia estd igualmente obligada para apoyar
econémicamente. Se ha hablado mucho sobre lo que el individuo puede hacer para apoyar
las buenas obras y lo que la Iglesia no puede hacer para apoyar las mismas buenas obras. En
las Escrituras no se ensefia tal distincion. Si es una buena obra, lo que el Sefior quiere que se
haga, la obligaciéon recae igualmente sobre los individuos y sobre la Iglesia, porque los
individuos son la Iglesia” (Questions and Issues of the Day, [1963] 23).

C. V. E. Howard escribié:

“Hay quienes tratan de distinguir entre la obra de la Iglesia y la obra de los Cristianos,
indicando que una es divina, la otra es humana. Este razonamiento es falacioso. La Iglesia
estd compuesta de Cristianos; lo que hace la Iglesia, los Cristianos lo hacen; lo que los
Cristianos hacen, la Iglesia, en general lo hace, hablando generalmente. No podemos separar
la obra del Cristiano de la obra de la Iglesia” (6). “En realidad, podemos decir que cualquiera
que sea el deber de un Cristiano es el deber de una congregacion de Cristianos”
(Institutionalism, Orphan Homes and Church Cooperation, 7).

D. Guy N. Woods dijo:
“... esta idea de intentar distinguir entre la actividad Cristiana de los discipulos y la Iglesia es
un absurdo de todos modos” (Cooperation in the Field of Benevolence and Evangelism, 1957).

II. LA ENSENANZA DEL NUEVO TESTAMENTO SOBRE EL CUIDADO DE LOS
NECESITADOS.

El Nuevo Testamento ensefia que el pueblo de Dios, individual y colectivamente, tienen la
responsabilidad de cuidar de los necesitados.

A. El discipulo individual de Cristo retine las necesidades de su préjimo. Todo lo que hacemos
en palabra o hecho, ya sea individual o colectivamente, debe realizarse en el nombre del
Sefior Jests (Col.3:17). En cada caso, la gloria debe ser dada a Dios en la Iglesia en Cristo
Jests (Efe.3:21). Observe brevemente algunos pasajes que enfatizan la responsabilidad
individual.

1. Debemos amar a todos, aun a aquellos que eligen ser nuestros enemigos. Dios envia
bendiciones (sol y lluvia) aun sobre los malos (Mat.5:43-48).

2. Eljuicio serd basara en el trato moral hacia los necesitados, etc. (Mat.25:35-40).

3. Jests elogié al Samaritano que cuid6é de las necesidades del hombre que cay6 entre
ladrones (Luc.10:30-36).

4. Bernabé vendi6 una extension de su heredad para ayudar a los necesitados en Jerusalén
(Hech.4:36-37).

5. Dorcas abundaba en “buenas obras y en limosnas que hacia” (Hech.9:36, 39).

6. Pablo mostr6 por su ejemplo que los Cristianos debieran trabajar duro y ayudar al débil.
El cita a Jests diciendo “Mas bienaventurado es dar que recibir” (Hech.20:34-35).



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 75

7. La familia de Estéfanas fue elogiada porque ellos se “han dedicado al servicio de los
santos”. Otros son exhortados a ayudar en semejante obra (1 Cor.16:15-16).

8. Debemos hacer el bien a todos, especialmente a los que son de la familia de la fe
(GalL.6:10).

9. El Cristiano debe trabajar para ser capaz de compartir con los que tienen necesidad
(Efe.4:28).

10. El Cristiano debe ayudar a las viudas dependientes (1 Tim.5:16).

11. Debemos hacer el bien, ser ricos en buenas obras, generosos, listos para compartir (1
Tim.6:18).

12. Debemos hacer el bien y compartir (Heb.13:15-16).

13. La religiéon pura incluye el visitar a los huérfanos y a las viudas en sus tribulaciones
(Stg.1:26-27).

14. La fe esta muerta si falla en proveer para los necesitados con las necesidades bdasicas
(Stg.2:15-18).

15. Debemos amar en hecho y en verdad, estar dispuestos a ayudar a los que estan en
necesidad de los bienes de este mundo (1 Jn.3:17-18).

B. LaIglesia local debe cuidar de los suyos que se vuelven necesitados.
1. Los primeros creyentes en Jerusalén vendieron sus propiedades para compartir con los
que estaban en necesidad (Hech.2:44-45; 4:32-34). Como un resultado de este esfuerzo no
hubo una persona necesitada entre ellos (4:34).
2. Cuando las viudas habian sido desatendidas, los santos hicieron esfuerzos especiales
para corregir la situacion (Hech.6:1-6).
3. Lalglesia es instruida a cuidar de las viudas ciertamente (1 Tim.5:16).

C. Las Iglesias locales ayudaron a otras Iglesias locales.

1. Durante el reinado de Claudio, cuando una hambruna adversa afect6 a los hermanos de
Judea, los discipulos en Antioquia determinaron enviar una contribucién para su socorro
(Hech.11:27-30; cerca el afio 46 D.C.). Ellos lo enviaron por manos de Bernabé y Saulo.

2. Cerca de una década después, las Iglesias de Macedonia y Acaya hicieron una
contribucién para los pobres entre los santos de Jerusalén (Rom.15:25-26; 1 Cor.16:1-4; 2
Cor.8-9; cerca del afio 57 D.C.).

D. No hay ningtn ejemplo en el Nuevo Testamento de Iglesias enviando contribuciones a
organizaciones de benevolencia humana a través de las cuales realicen su obra.

III. SE ESTABLECE UNA DISTINCION EN EL NUEVO TESTAMENTO.

Una distincién entre la accién individual y la accién de la Iglesia (grupo congregacional o
colectivo) es establecido en el Nuevo Testamento.

A. Jests ensefi¢ que existe una distincion entre el individuo y la Iglesia (Mat.18:15-17).



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 76

1. El término Iglesia implica un grupo llamado, una asamblea. Una persona no constituye

una asamblea.

2. Unindividuo, y aun dos o tres testigos en este caso, no son la Iglesia.

B. Pablo hace una clara distincién entre el individuo y la Iglesia en 1 Corintios 12.

1.
2.

“Pero ahora son muchos los miembros, pero el cuerpo es uno solo” (vs.20).
“Vosotros, pues, sois el cuerpo de Cristo, y miembros cada uno en particular” (vs.27).

C. Una distincién entre el individuo y la Iglesia es ensefiada en 1 Timoteo 5. En este capitulo
Pablo discute la responsabilidad de un Cristiano ante su familia. Se establecen las
responsabilidades personales hacia su familia inmediata y extendida. Una clara distincién
entre el individuo y la Iglesia es hecho en el versiculo 16: “Si algtin creyente o alguna
creyente tiene viudas, que las mantenga, y no sea gravada la Iglesia, a fin de que haya lo
suficiente para las que en verdad son viudas”.

1.

Bill Humble, en su defensa del derecho de los Cristianos a construir y mantener los
colegios en los que se puede ensefiar la Biblia, expuso claramente la distincién entre el
individuo y la Iglesia.

“Cuando consideramos el cuidado de las viudas, la diferencia entre la responsabilidad
individual y la responsabilidad de la congregacion se destaca claramente. Si un
Cristiano tiene una madre viuda, es un deber como individuo proveer para sus
necesidades. Pablo ensefi¢ esto claramente cuando escribié: “Pero si alguno no provee
para los suyos, y mayormente para los de su casa, ha negado la fe, y es peor que un
incrédulo” (1 Timoteo 5: 8).También, dijo, “Si algtin creyente o alguna creyente tiene
viudas, que las mantenga, y no sea gravada la iglesia, a fin de que haya lo suficiente
para las que en verdad son viudas” (1 Tim.5:16). Por lo tanto, si un Cristiano tiene una
madre viuda, tiene la responsabilidad individual de atenderla. Cuida de ella porque es
un Cristiano, porque el Sefior se lo ha ordenado y para darle gloria a Dios en la Iglesia.
Sin embargo, lo hace como individuo, jy no es obra de la Iglesia! Sabemos que no es obra
de la Iglesia porque Pablo escribié: “y no sea grabada LA IGLESIA” (“The Faith and
Modern Dangers: The Case for Christian Education, “Ancient Faith in Conflict, 1955, 230).

Humble us6 las siguientes ilustraciones adicionales para demostrar la diferencia entre la
responsabilidad individual y la responsabilidad de la Iglesia: la crianza de los hijos
(Efesios 6: 4); la sujeciéon al gobierno y el pago de los impuestos (Romanos 13: 5); la
evangelizacion personal (230-232).

D. La distincién entre el individuo y la Iglesia es visto en la diferencia entre el dinero de
individuo y el dinero de la Iglesia.
1. El dinero individual se obtiene mediante un trabajo honesto (Efe.4:28). El dinero de la

iglesia se recoge mediante la ofrenda voluntaria de los miembros (1 Cor.16:1-2; 2 Cor-
9:6-7).

El individuo supervisa sus propios fondos (Hech.5:4). Los fondos de la Iglesia son
supervisados por los ancianos (los mayordomos establecidos por Dios, Tito 1:7;
Hech.11.30). La palabra mayordomo (del Griego, oikonomos) indica a alguien que ha sido



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 77

colocado a cargo de aquello que pertenece a alguien mas. La contabilidad siempre esta
implicita (TDNT, V: 149-51).
3. Elindividuo puede usar su dinero en las siguientes formas:
a. Una contribucion liberal (1 Cor.16:2)
b. El Pago de impuesto (Rom.13:7).
c. Proveer para la familia (1 Tim.5:8, 16).
d. Mantener buenas obras (1 Tim.6:18; GA&l.6:10; Efe.4:28; Stg.1:27; 1 Jn.3:17-18;
Luc.10:30-36.
4. LaIglesia puede usar su dinero en las siguientes formas:
1. Predicar el evangelio para edificar a los santos y para alcanzar a los perdidos
(Fil.4:15-16; 2 Cor.11:8).
2. Ayudar a los santos necesitados (Hech.4:32-34, et al.)
5. Las diferencias existen en al menos tres formas:
1. Laforma en que se RECOGE el dinero.
2. La SUPERVISION del dinero.
3. El USO del dinero

IV. LA ACTIVIDAD CONGREGACIONAL OBLIGA A TODOS LOS MIEMBROS DE LA
IGLESIA LOCAL.

A. Fallar en reconocer que la actividad congregacional obliga a todos miembros dela Iglesia ha
producido divisién al cuerpo de Cristo varias veces. Observe ejemplos de algunas cosas que
han provocado trastornos.

1. El Uso de instrumentos musicales en la adoracién. Cuando el instrumento se usa en el
culto colectivo, cada individuo esta obligado a cantar con el instrumento o no cantar en
lo absoluto.

2. Las contribuciones de la tesoreria de una Iglesia a otra Iglesia u organizacion incluyen a
todos los miembros de la Iglesia. Ejemplos citados:

a. Lasociedad misionera a través de la cual se realiza la obra de la evangelizacion.

b. La Iglesia patrocinadora a través de la cual muchas Iglesias juntan sus fondos para
realizar una obra elegida.

c. Elcolegio a través del cual se ensefiard la Biblia y se capacitara a los lideres.

d. La empresa editorial a través del cual se difundird el evangelio por medio de la
palabra impresa.

e. La institucion benevolente (hospital, olfatorio, asilo de ancianos) a través de la cual la
Iglesia atendera a los necesitados.

3. El uso de la propiedad de la Iglesia con fines sociales y recreativos obliga a todos los
miembros a apoyarlos.

B. Cuando estas cosas, mencionadas anteriormente, estdn vinculadas al grupo (la
congregacion), el Cristiano que no puede aprobarlas conscientemente no tiene mas remedio
que luchar o cambiar.



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 78

C. Las diferencias individuales no obligan a otros miembros de la Iglesia y no deben generar
divisién. Observe algunos ejemplos:

La mujer con la cabeza cubierta en la asamblea.

La participacion en el servicio militar.

Trabajar en la produccién de armas militares.

Cantar cénticos espirituales con piano en casa.

El apoyo personal a colegios, sociedades de benevolencia, etc.

El consumo moderado de vino en casa.

Trabajar en la industria del tabaco o del licor, etc.

Television en casa. Asistencia al cine.

Eleccién de la vestimenta: pantalones cortos para hacer ejercicio, asistencia donde se

usan.

10. Participacion en celebrar la Navidad: arboles de navidad en casa, el intercambio de
regalos, envio de tarjetas, etc.

11. Uso de imégenes y objetos religiosos.

12. Casarse con un Incrédulo.

RN L=

D. La ensefianza de Romanos 14 deberia ayudarnos a resolver los problemas que surgen
cuando los hermanos discrepan conscientemente sobre lo que es una cuestiéon de fe y una
cuestion de opinidn.

E. Estoy impresionado con los pocos requisitos colectivos que existen.
1. Adoracién: La asamblea del primer dia de la semana; cantar juntos, la Cena del Sefior, la
ofrenda.
2. El Uso de los Fondos: La obra de la Iglesia (evangelismo, edificacién, benevolencia).
3. Si pudiéramos limitar nuestras funciones colectivas a estas cosas, existirian menos
problemas dentro de las Iglesias y entre los hermanos en general.

F. Debemos cada uno ensefiar y practicar lo que entendemos es la verdad (Fil.3:15-16).

V. LA LIBERTAD DE OPINION FUE UNO DE LOS MAS GRANDES PRINCIPIOS DEL
MOVIMIENTO DE RESTAURACION.

A. “Enlo esencial, unidad; en lo no esencial, libertad; en todo, caridad”
1. Esta frase fue acufiada en Alemania por Rupertus Meldenius.
2. Fue repetida luego por varios lideres religiosos (Vea The Disciples of Christ, Garrison and
DeGroot, 40-41).

B. El histérico Declaration and Address [La Declaracion y Discurso] de Alejandro Campbell se
publicé en 1809.
1. Después de exponer el propésito y el plan de la Asociacion Cristiana de Washington,
Campbell llam¢ la atencién sobre las fuerzas que actuaban en el mundo religioso y que
necesitaban un movimiento de restauracion.



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 79

2.

“El plan de unidad de Campbell fue, en resumen, una reformulaciéon en diferentes
palabras de la famosa méxima de Rupertus Meldinius: “En lo esencial unidad; en lo no
esencial libertad; en todas las cosas caridad”. Campbell utiliza los términos fe y opinion.
El primero se basa en la declaracién expresa de la Biblia y el segundo, en cosas sobre las
cuales la Biblia guarda silencio. La unidad creia Campbell podria realizarse sobre las
ensefianzas expresas de la Biblia, y respecto a las opiniones, debe haber libertad. La
importancia y la enunciacién oportuna de La Declaracion y Discurso le han otorgado un
lugar merecido entre los clasicos de la literatura de restauracion” (Earl I. West, The
Search for the Ancient Order, 1: 49).

C. Creo que debemos limitar nuestras funciones colectivas a aquellas cosas que estan
autorizadas por medio de mandamientos directos, ejemplos aprobados o inferencias
necesarias. Vayamos a las cosas que estdn correctas y que no pueden estar equivocadas. De
esta manera, las actividades grupales no estardn vinculadas a la persona que se oponga
conscientemente a ellas.

1.

2.

3.

(Es posible que estemos de acuerdo sobre estos elementos “esenciales” o cuestiones de
“fe”?

(Es posible que reconozcamos una lista de requerimientos como “no esenciales” o
asuntos “de opinién “y este modo dejarlos en el ambito de la libertad?

Sin esto, me temo que la unidad nunca existird entre nosotros.

D. El individuo Cristiano debiera estar libre para participar en cualquier clase de “buenas
obras” que él cree que estd en armonia con las Escrituras y con su compromiso con Cristo.

E. ;Es demasiado tarde para esta suplica entre las Iglesias de Cristo?

1.

Después de leer el volumen, “The Worldly Church” [“La Iglesia Mundana”] (por Allen,
Hughes y Weed, 1988, especialmente las péginas 13-16), y observar todas las
necesidades que la Iglesia de Cristo moderna se ha comprometido a satisfacer, uno se
pregunta si la stplica llega demasiado tarde.

La Reunién en Nashville (Diciembre de 1988) y la Reunién en Dallas (1990) sobre
asuntos Institucionales, compuesta por hermanos individuales de convicciones
“institucionales” y “no institucionales”, nos volvieron a todos muy conscientes de que la
Iglesia de Cristo “institucional” puede ser, y frecuentemente se divide en “liberales” y
“conservadores”. [No hay ninguna intenciéon de ser descortés en el uso de estos
epitetos”]. Esto también me hace preguntarme si esta stiplica es demasiado tarde.

Pablo habia dado la misma orden o direccién a las Iglesias de Galacia. La epistola de la
que estamos citando esta dirigida a las Iglesias de Dios que esta en Corinto y a “los que
en cualquier lugar invocan al Sefior” (1:2). Pablo ensefiaba lo mismo en cada Iglesia (1
Cor.4:17). Esto nos hace esperar y encontrar uniformidad en la préctica entre las Iglesias
del Nuevo Testamento.

Hacemos un llamado a todos los que afirman seguir el orden antiguo a que miren
nuevamente a la Iglesia primitiva tal y como se revela en el Nuevo Testamento.



La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva 80
CONCLUSION:

1. Estos asuntos, como también otros, deben abordarse antes de que pueda existirla
unidad.

2. La cuestién que estamos tratando en esta leccion es una de los mas cruciales, y una de
las més béasicos, que deben ser resueltos.

3. Debemos cada uno desear cumplir la voluntad de Dios y glorificarle en todo lo que
realizamos.

4. Tratemos de lograr una situacién en la que se respete y obedezca la Palabra de Dios
donde no se espere que nadie viole su conciencia para disfrutar de la comunién de sus
hermanos.

5. Esforcémonos por la unidad en los asuntos Escenciales, libertad en lo no esencial, y
amor en todas las cosas.



Leccion 17

La Disciplina en la Iglesia Primitiva

Manteniendo a la Iglesia Pura

INTRODUCION:

1.

La Disciplina es un tema descuidado. Se descuida debido a nuestra incapacidad de edificar

y restaurar; debido al involucramiento de nuestras familias; debido a la impopularidad;

ahora debido a la amenaza de represalias legales. Ninguna de estas razones debe

disuadirnos de obedecer a Dios.

La Disciplina puede pertenecer en dos categorias —instructiva o correctiva.

a. La Disciplina Instructiva es preventiva en naturaleza. Esto debe hacerse en toda nuestra
predicacion, ensefianza, motivacion, etc.

b. La Disciplina correctiva es de naturaleza penalizadora. Corrige, castiga o reprende.

En esta leccion trata con la disciplina correctiva. La disciplina correctiva siempre manifiesta

una falla por parte de alguien— la Iglesia, o el individuo que esta siendo disciplinado, o

ambos. Es un esfuerzo de altimo recurso para salvar el alma de un individuo.

I. PECADOS QUE DEMANDAN EL APARTARSE.

A. Pecados personales que no se corrigen (Mat.18:15-17).

1.

2.

3.

Observe el proceder: Un individuo va con otros para reprender a uno en privado; toma
uno o dos testigos; le dice a la Iglesia [local].

La Iglesia debe hablar sobre este asunto. Observe la expresion “si no los oyere, dilo a la
iglesia” (vs.17).

El debe ser tratado como un Gentil (un pagano) y un publicano (cobrador de impuestos).
Esto muestra que la parte pecadora debe ser excluida de la comunién de la Iglesia.

B. Inmoralidad e injusticia (1 Cor.5:1-13; cf.1 Cor.6:9-10 y G4l.5:19-21).

1.
2.

3.
4.

5.

La disciplina es un asunto congregacional (vs.4).

El ofensor debe ser entregado a Satanas para la destrucciéon de la carne (es decir, sus
deseos carnales), para que el espiritu pueda ser salvo (vs.5).

La disciplina es necesaria para mantener la pureza de la Iglesia (vss.6-8).

Los fieles santos no deben tener compafiia con un hermano que es una persona inmoral
(fornicario), avaro, estafador, (extorsionador), injurioso, borracho, id6latra. No comer con
él (vss.9-11). Esta no es una lista completa de los pecados que demandan disciplina.
Cualquier pecado que provoque la ruptura de la comunién con Dios debe resultar en el
apartamiento de la Iglesia hacia el individuo.

Quitad al perverso de entre vosotros (vs.13).

C. Andar desordenadamente (2 Tes.3:6-15).



La Disciplina en la Iglesia Primitiva 82

1.

“Apartense” (apartéis, NKJV; manténgase alejados, NASB; NIV, NRSV). La atencién aqui
estd sobre la congregacion y no tanto sobre el miembro desordenado. Esto mantendré a la
Iglesia pura.

El término “desordenadamente” (vs.6) definido.

a. Otras traducciones: “lleve una vida rebelde”, NASB; “rebelde”, KJV, “ocioso”; NVI,
“viven en la ociosidad”, NRSV.

b. La palabra Griega ataktos es empleada “de personas desordenadamente, insubordinadas... 1
Tesalonicenses 5:14, en el sentido ocioso, perezoso se prefiere aqui...” (BAGD, 119).

c. Barclay lo traduce “jugar a los novillos”.

d. Vine dice que el adjetivo “significa no mantener el orden... era un término militar, que
denotaba no mantener el rango, insubordinado; se utiliza en 1 Tesalonicenses 5:14,
describiendo a ciertos miembros de la Iglesia que manifestaban un espiritu
insubordinado, ya sea por excitacién u oficiosidad o holgazaneria”. El contexto
describe al hombre que se neg6 a trabajar y, sin embargo, quiso mantenerse con el
buen favor de la Iglesia” (cf. 1 Timoteo 5: 8).

Tomen nota especial de ese hombre (vs.14). Mdrquenlo [“sefialadlo” —Reina Valera]. Esto
sirve para impedir que los miembros de la Iglesia traten con la persona.

“no os juntéis” (no tengan compariia en él, ASV). Una instruccién a no mezclarse con él.
La misma instruccion es dada en 1 Corintios 5:9, 11. La palabra Griega (sunanameignumar)
“denota tratos (no deseados) con hombres que han puesto en duda su pertenencia a la
comunidad por su conducta, pornoi [fornicacién] en Corinto, ataktoi  [conducta
desordenada] en Tesalonica” (TDNT, VII, 854).

El propésito es no asociarse con €l; él debe sentir vergtienza (vs.14).

El no debe ser tratado como un enemigo, sino amonestado como un hermano (vs.15).

7. Observe que este hombre ya ha sido amonestado o advertido (1 Tes.5:14).

D. Hombre faccioso. (herético; persona divisiva, NIV; al hombre divisivo, NKJV; cualquiera que
causa divisiones, NRSV). Los que crean partidos dentro de la Iglesia en oposicién a la verdad
(Tito 3:10).

1.

Comentando sobre la palabra Griega airetikos: “En el Cristianismo parece haber sido
empleada técnicamente desde la primera vez, y denota ‘el adherente a una herejia™
(TDNT, I: 184).

Los santos en Roma fueron instruidos a marcar o tener en la mira a “los que causen
divisiones” (cometer divisiones) y a apartarse de ellos (Rom.16:17-18)

La Iglesia en Efeso fue elogiada porque habia probado a los que reclamaban ser apdstoles
y los habian hallado mentirosos (Apoc.2:2).



La Disciplina en la Iglesia Primitiva 83

E. Observacion: Estos hombres (1 Cor.5:2; 2 Tes.3 y Tito 3) estaban intentando retener la
compafiia y el favor de la Iglesia mientras continuaban en sus caminos pecaminosos.
Ninguno de estos describe la situacién en la que uno ya ha roto su comunién con la Iglesia.

II. EL PROPOSITO DE APARTARSE.

A. Mantener a la Iglesia pura (1 Cor.5:5-13). Prevenir el incremento del pecado en la Iglesia (cf.
la ilustracién de la levadura).

B. Salvar a la parte culpable (1 Cor.5:5). Provocar que el pecador se avergiience de modo que
proceda a arrepentirse y ser salvo (2 Tes.3:14-15).

C. Servir como una advertencia para otros miembros de la Iglesia (Hech.5:1-11; cf. 1 Tim.5:20).

D. Conducir a otros a Cristo (Fil.2:15-16; Hech.5:11-14).

III. COMO TRATAR A LA PERSONA PENITENTE (2 Cor.2:5-8).

Charles R. Erdman sugiere varios principios relacionados con la disciplina de la Iglesia, incluidos
los que deben regir nuestra conducta cuando una persona se arrepiente. Vea The Second Epistle of
Paul to the Corinthians, 33). No podemos decir con certeza que 2 Corintios 2: 5-8 estad hablando del
hombre de 1 Corintios 5, pero los principios se aplican.

A. Ninguna Iglesia debe fallar en disciplinar a los miembros.

B. La disciplina debe ser administrada por la decisién de muchos — no de uno sélo.

C. El propésito supremo de la disciplina debe ser la reformacién y la reconciliaciéon del
ofensor.

D. Cuando el ofensor se arrepiente debe recibir el perdén y ser tratado con afecto.

E. La severidad y la falta de simpatia pueden llevar al ofensor a la desesperacion y colocarlo
nuevamente bajo el poder de Satanas.

CONCLUSION:

1. LaIglesia debe continuar practicando la disciplina por causa de las almas de los hombres y
mujeres.
2. Lalglesia debe continuar la practicando la disciplina para mantener su pureza.



Leccion 18

La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva

“Y todo lo que hacéis, sea de palabra o de hecho, hacedlo todo en el nombre
del Sefor Jesus...” —Col.3:17

INTRODUCION:

Una norma de conducta aceptada es comiin a todas las personas, pero esa norma puede
quedar muy corta de lo que Dios demanda. Los primeros discipulos vinieron de entre los Judios.
Ellos conocian el cédigo moral de la ley de Moisés y muchos de ellos buscaron vivir en armonia
con ella. La situacion entre los Gentiles fue muy diferente. Sus antepasados se habian apartado de
Dios y de Su voluntad revelada y habian desarrollado su propio cédigo moral. Las siguientes
referencias proporcionardn una idea de su situacién antes de que Cristo viniera y se les predicara
el evangelio. Efe.2:11-12; Rom.1:21-31: Efe-4:17-19.

Cuando el evangelio comenzé a ser predicado entre los Gentiles se estableci6 una nueva norma
de conducta para ellos. Los que aceptaron el evangelio se apartaron de los idolos para servir al
Dios vivo y verdadero (1 Tes.1:9). En muchos casos, ellos tuvieron que abandonar practicas
antiguas para servir al Sefior. Sus actitudes habian cambiado y su relacién con los demés tomé un
nuevo significado.

En esta leccion examinaremos la vida diaria de los Cristianos como se expone en el Nuevo
Testamento.

I. PRINCIPOS GENERALES RELACIONADOS CON LA VIDA DIARIA DEL CRISTIANO.

A. Las epistolas del Nuevo Testamento estan llenas de instrucciones sobre el diario vivir y las

relaciones personales. Para ilustraciones de esto sugerimos que lea las siguientes Escrituras:
Romanos 12:1 — 13:14; Efe.4:17 — 6:20; Col.3:5— 4:6; 1 Cor.6; Tito 2:1 —3:11.

B. Laforma de pensar sobre si mismo.
1. Uno no debiera pensar mas alto de si mismo que lo que uno debiera, sino pensar con un
justo juicio (Rom.12:3).
2. Uno no debe actuar con egoismo o vanidad. Con humildad, uno deberia considerar a los
demds como mas importantes que uno mismo. Buscando los intereses de los demaés
(Fil.2:3-4).

C. La actitud que uno debiera tener.
1. La actitud (mente) de Cristo. Su actitud fue una de humildad y obediencia (Fil.2:5-11).
Jestis renunci6 a las glorias del cielo para el beneficio de los pecadores.
2. La vida del Cristiano debiera ser caracterizado por la humildad, mansedumbre,
paciencia, y un tolerancia en el amor (Efe.4:1-2; 1 Ped.5:5).
3. Vuestra gentileza sea conocida por todos los hombres (Fil.4:5).



La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva 85

D. La forma que uno debiera tratar a los demas.

1. Tratar a los demés como uno quiera que lo traten. Jesus ensefio, “Asi que, todas las cosas
que queréis que los hombres hagan con vosotros, asi también haced vosotros con ellos;
porque esto e la ley y los profetas” (Mat.7:12). Esta regla requiere que uno actué hacia los
demas, no simplemente reaccionar a ellos.

2. Amar a los demas. (del Griego, agapao) significa buscar el bien de los demés aun cuando
ellos estdn buscando tu derrota. Es definido como la buena voluntad activa, la buena
voluntad invencible, la benevolencia inconquistable. El amor siempre envuelve la accién.
Dios amé y entreg6 (Jn.3:16). Debido a que Dios nos amo, nosotros debemos amar a los
demas (1 Jn.4:11, 19).

a. Amar a los demés Cristianos (Rom.13:8).

b. Amar por tus enemigos y a los que te persiguen (Mat.5:44).

c. El amor es demostrado como uno que ayuda a los que estan en necesidad (1 Jn.3:10-
24; cf.G4l.5:13; 6:10).

3. Ser amable con los demas (Efe.4:32; 2 Tim, 2:24).

Mostrar misericordia con alegria (Rom.12:8). Mostar misericordia significa mostrar

bondad a alguien que esta en una grave necesidad.

Perdonar a los demas (Mat.6:14-15; Luc.17:3-4; Efe.4:32).

Edificar a los demas (Rom.14:19).

Consolar a los demas (1 Tes.4:18).

Ser hospitalables con los demas (1 Ped.4:9).

Hablar la verdad (Efe.4:25). No mentir (Col.3:9).

10. Regocijarse siempre (1 Tes.5:16; Fil.4:4).

11. Practicar el auto control (2 Ped.1:6). Esta caracteristica es necesaria en todas las relaciones
de la vida.

L

XN G

II. LAS RELACIONES DEL CRISTIANO.

Las ensefianzas de Cristo deben gobernar la vida diaria del Cristiano en las diversas
relaciones en las que uno se encuentra.

A. Las Relaciones Domésticas o Familiares.
1. Maridos y esposas.
a. Evitar la inmoralidad (1 Cor.7:2). Se ha dicho que la castidad (pureza sexual) fue la
Unica virtud completamente nueva que el Cristianismo trajo al mundo
Grecorromano.
b. El marido debe servir como cabeza de su familia (Efe.5:23).
El marido debe proveer para su familia (1 Tim.5:8).
d. La esposa debe someterse a su marido (Efe.5:23). Ella debe amar a su marido (Tito
2:4). El Griego aqui tiene una palabra compuesta, philadros, que significa tener carifio
o afecto por su marido. La palabra para amor es philos.
e. El marido es instruido a amar (del griego, agapao; vea punto I, D, 2 anteriormente) a
su esposa (Efe.5:25, 28-29; Col.3:19). El siempre buscaré lo mejor para ella.
2. Padres e hijos.

n



La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva 86

a. Los padres deben proveer para sus hijos (2 Cor.12:14).

b. Los padres son instruidos a criar a sus hijos “en la disciplina y amonestacién del
Setior” (Efe.6:4).

c. Las madres deben amar a sus hijos (Tito 2:4). El Griego aqui emplea una palabra
compuesta, philoteknos, que significa tener carifio o afecto por los hijos.

d. Los hijos son ensefiados a obedecer a sus padres porque esto es correcto y agradable
al Sefor (Efe.6:1; Col.3:20).

e. Los hijos son ensefiados a honrar a sus padres (Efe.6:2).

B. Las relaciones con el Gobierno.

1.

3.
4.
5.

La Biblia ensefia que el gobierno ha sido establecido por Dios para dos principales

propositos (Rom.13:1-7).

a. Son siervos de Dios para el bien. La autoridad alabara a los que hacen lo correcto
(Rom.13:3-4; 1 Ped.2:14).

b. Para castigar a los que hacen el mal (Rom.13:4-5; 1 Ped.2:14).

Toda persona (literalmente cada alma) debe estar en sujecién a las autoridades del

gobierno (Rom.13:1). Esta orden envuelve a todas las personas. Uno puede ver el

fundamento del gobierno o estado desde Génesis 9.

a. La palabra Griega para sujecion (hupotasso) fue principalmente un término militar que

significé “bajo rango” (Vine). Signific6 estar “sujetarse, someterse o subordinarse, obedecer”

(BAGD).

b. La sujecién es necesaria por motivo de la conciencia (Rom.13:5).

Pagar impuestos (Rom.13:6-7). Dar a las autoridades lo que es debido (Mat.22:15-22).

Orar por las autoridades (1 Tim.2:1-2).

Los Cristianos deben ser buenos ciudadanos (Tito 3:1-2).

a. Uno no debe reclamar los privilegios de ciudadania y luego rechazar sus deberes.
“Un hombre tiene un deber para con el estado, y debe cumplirlo aunque un Nerén
estd en el trono” (Barclay). Nerén estaba en el trono (54-58 D.C.) cuando Pablo
escribio.

b. El buen ciudadano es respetuoso de la ley, activo en el servicio, cuidadoso en el habla,
tolerante, amable y gentil.

c. El Cristiano se somete a cada ordenanza para los hombres y honra al rey (1 Ped.2:13-
17).

Aun durante los tiempos de tribulacién y persecucién, se les exhorta a los Cristianos a

obedecer a las autoridades civiles y tomar venganza por sus propias manos.

a. Jests nos dejo un ejemplo (1 Ped.2:21-24).

b. Cuando Pablo fue injustamente retenido como prisionero de Roma, nunca insté a los
hermanos a lanzarse en una marcha de “jliberen a Pablo!” en Roma. Més bien, los
animo a no desmayar en sus tribulaciones (Efesios 3:13).

c. Incluso en tiempos de terrible persecucion por parte del gobierno contra la Iglesia,
nunca se alienta a los santos a rebelarse o contraatacar (cf.Apoc.6:9-11; 13:10).

La tnica excepcion a la verdad bosquejada aqui seria si el gobierno le pidiera a uno que

hiciera lo que causa una violacién directa de la voluntad de Dios (Hech.4:19: 5:29).



La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva 87

C. Las Relaciones Comerciales o de trabajo.

1.
2.

El trabajo en el Nuevo Testamento es necesario y honorable (Efe.4:28; Hech.20:35)

Muchos Cristianos en la Iglesia primitiva eran esclavos. Los principios que se les

ensefiaron se pueden aplicar en nuestro sistema de libre empresa (relacion empleador-

empleado) y contribuir a un mejor entorno de trabajo. Lea las siguientes referencias para

detalles sobre la relacion amo-esclavo: Efe.6:5-9; Col.3:22 —4:1; Tito 2:9-10; 1 Ped.2:18-20;

1 Tim.6:1-2.

a. Ser obedientes (Efe.6:5; Col.3:22).

b. Trabajar “no sirviendo al ojo, como los que quieren agradar a los hombres, sino como
siervos de Cristo, de corazén haciendo la voluntad de Dios” (Efe.6:6).

c. Considerar a sus Amos como dignos de honor (1 Tim.6:1).

Los Amos son instruidos a abandonar las amenazas (Efe.6:9). Ellos son instruidos a ser

justos y hacer lo correcto con sus esclavos, sabiendo que ellos tienen un amo en el cielo

(Col.4:1).

El libro de Filemén da una buena visién de las responsabilidades de los esclavos y amos

cuando ambos son Cristianos.

Los Cristianos primitivos fueron advertidos a no poner demasiada confianza en los

bienes de este mundo (1 Tim.6:17-19).

a. Haga tesoros en el cielo (Mat.6:19-20).

b. Aprenda a estar contento con lo que tiene (Phil.4:11-12; Heb.13:5-6). En un mundo
enloquecido por las compra a créditos, esto puede resultarnos dificil.

D. Las Relaciones Sociales. El Cristiano mantiene muchas relaciones sociales ademas de las
relaciones domésticas, relaciones con el gobierno y las comerciales. Aqui estamos tratando
con los contactos generales del Cristiano con la sociedad.

1.
2.
3.

4.
5.
6.

Mantenga su conducta buena entre los Gentiles (1 Ped.2:11-12).

Honre a todos los hombres (1 Ped.2:17).

Haga en bien segin se presenten las oportunidades (Gal.6:10). Las pequefias cosas
significan mucho — aun un vaso de agua (Mat.10:42).

Ore por todos los hombres (1 Tim.2:1)

Busque la paz con todos (Heb.12:14; Rom.14:19; 1 Ped.3:11).

Otros te trataran mal. No se vengue, sino de lugar a la ira de Dios (Rom.12:19-21).

E. Las Relaciones con el Mundo.

1.

o

El término mundo es empleado al menos en tres sentidos en el Nuevo Testamento: (1) El
universo creado (Jn.1:10); (2) La humanidad (Jn.3:16); (3) Las fuerzas de Satanas que son
hostiles a Dios y a Cristo (Jn.15:18-19; 1 Jn.3:13). Estamos tratando aqui con el tercer uso
del término — el mundo que es hostil a aquello que es piadoso y recto.

No amar al mundo. El mundo, definido en este sentido, consiste del deseo de la carne, el
deseo de los 0jos y la vanagloria de la vida (1 Jn.2:15-17).

Guardese de las malas compafias. Mantenga buenas amistades (1 Cor.15:33).

No se involucre en relaciones que sean contrarias a las ensefianzas de Cristo (2
Cor.6:14—7:1).



La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva 88

5.

6.

7.

8.

Obténgase de los deseos carnales y mantenga una conducta buena entre los Gentiles (1
Ped.2:11-12).

Renuncie a los deseos impios y mundanos; viva sobria, justa y piadosamente (Tito 2:11-
14).

Vistase con modestia y haciendo hincapié en “la persona oculta del corazén” (1 Tim.2:9-
11; 1 Ped.3:3-4).

Ande en el Espiritu y lleve fruto del espiritu (G4l.5:16-26). No satisfaga los deseos de la
carne.

9. Ilumine como luces en medio de una generacién maligna y perversa (Fil.2:14-16).
CONCLUSION:
1. Este estudio no pretende ser exhaustivo, sino mas bien sugerir el tipo de vida que se les
ensefid a llevar a los primeros Cristianos.
2. Lavida del Cristiano es una de crecimiento (1 Ped.2:1-2; 2 Ped.3:18).
3. El Cristiano debe esforzarse continuamente por la madurez (Stg.1:4; Heb.6:1).
4. Un estudio continuo de las epistolas del Nuevo Testamento le ayudaran a uno a conocer

lo que el Senor espera de su vida diaria.



Leccion 19

La Iglesia en la Historia

Su Origen, Apostasia Yy Restauracion
Un Repaso de los Cambios Desde el Primer Siglo

INTRODUCION:

La condicién religiosa que vemos hoy, incluso en la llamada Cristiandad, no es como la Iglesia
primitiva. Vemos numerosos grupos religiosos en conflicto, cada uno de los cuales afirma representar a
Cristo y Su palabra. Incluso la observacién casual nos dice que dos doctrinas o préacticas contradictorias no
pueden ser ambas verdaderas.

(Realmente importa si la Iglesia de hoy es como la Iglesia Primitiva? Las lecciones estudiadas
previamente en este libro indican que si.

En los tiempos del Nuevo Testamento no habia ramas importantes de la Cristiandad, ni denominaciones.
Sin embargo, hoy uno se encuentra con cientos de grupos denominacionales. ;Qué ha sucedido desde el
siglo I para producir este cambio? Esto no ocurrié repentinamente, sino fue un proceso gradual a lo largo
de los siglos.

Esta leccion proporciona una breve resefia de los cambios que han tenido lugar en la Iglesia desde el
primer siglo. También proporcionamos un destello de esperanza en el que una restauraciéon del
Cristianismo del Nuevo Testamento es posible hoy en dia cuando uno se determina a seguir el patrén del
Nuevo Testamento.

I. LA IGLESIA ESTABLECIDA.
A. Profetizada (Is.2; Dan.2).
B. Prometida por Jests (Mat.16:18).

C. Establecida en el dia de Pentecostés (afio 30 D.C.). (Hechos 2). Los apostoles iban a ser
testigos “en Jerusalén, en toda Judea, en Samaria, y hasta lo tltimo de la tierra” (Hech.1:8).
Para una informacién adicional sobre los primeros tres puntos vea la lecciéon Dos.

D. Las Iglesias existieron a lo largo del Imperio Romano hacia el afio 62 D.C. (libro de Hechos;
Col.1:23).

E. LaIglesia fue edificada de acuerdo al modelo (Heb.8:5). Vea el grafico en la Pagina 90.

F. Los apostoles fueron guiados por el Espiritu Santo y sus escritos fueron recibidos por la
Iglesia como mandamientos del Sefior (G&l.1:8; 1 Tes.4:2; 1 Cor.14:37; 4:17; 2 Tes.3:14;
Rom.16:17; 1 Ped.5:12; Judas 3; 2 Tim.3:16-17). Sus escritos fueron una repeticion de lo que
ellos ensefiaron cuando estuvieron presentes con los hermanos (2 Tes.2:15; 2 Ped.3:1-2; 1
Jn.2:21). El canon de las Escrituras fue decidido en el tiempo de su escritura, no por concilios
posteriores.

G. Una apostasia (apartamiento de la fe) fue predica (Hech.20:29-30; 2 tes.2:3; 1 Tim.4:1).



La Iglesia en la Historia 90

La Iglesia Primitiva

* De acuerdo al Modelo — Hebreos 8:5¢

Este grafico provee de un breve resumen de varias lecciones de este libro.
Usted es invitado a volver a estas lecciones para una informacién adicional y
verificar las referencias de las Escrituras.

Nombre — Individual: Cristiano (Hech.11:26; 1 Ped.4:16).
Grupo: Iglesia de Cristo (Rom.16:16).

Organizacién — Cristo es la Cabeza (Efe.1:22-23; Col.1:18).

Cada Iglesia local tiene ancianos
supervisores, pastores)y didconos (Fil.1:1;
Hech.10:17, 28; Efe.4:11; 1 Ped.5:2; 1 Tim.3.)

Adoracién — Oracidén y Canto (1 Cor.14:15; Ef.5:19; Col.3:16).
Cena del Sefior cada primer dia de la Semana
Hech.20:7.
— Ofrenda segtin se haya prosperado (1
Cor.16:2).
— Ensenanza de la Palabra (Hech.2:42; 20:7).

Obra — Predicar el evangelio (Fil.4:14-18).
Edificar a los santos (Efe.4:12, 16).

Cuidar de los necesitados (1 Tim.5:16;
Hech.11:27-30).

Salvacion — Fe que obedece (Gal.5:6; Heb.5:8-9; Mar.16:15-16)

“Si alguno habla, hable conforme a las palabras de
Dios” (1 Ped.4:11)

“Cualquiera que se extravia, y no persevera en la
doctrina de Cristo, no tiene Dios; el que persevera
en la doctrina de Cristo, ése tiene al Padre y al
Hijo” (2 Juan 9).

— La Iglesia Primitiva




La Iglesia en la Historia 91
II. PERSECUSIONES PRINCIPALES CONTRA LA IGLESIA.

A. Las diez principales persecuciones instigadas por los emperadores Romanos estan
registradas en la historia de la Iglesia. Requiri6é convicciones ser un Cristiano los tiempos de
la persecucion.

1. Nerén (64-67 D.C.).

2. Domiciano (81-96 D.C.).
3. Trajano (98-117 D.C.).
4. Adriano (117-138 D.C.).

5. Marco Aurelio (161-180 D.C.).

6. Septimio Severo (193-211 D.C.).

7. Maximino el Tracio (235-236 D.C.).

8. Decio (249-251 D.C.).

9. Valeriano (257-260 D.C.).

10. Diocleciano (303-311 D.C.).

B. Hubo muchos fuertes defensores del Cristianismo. Los Apologistas estuvieron activos desde
el afio 185 al 250 D.C.
1. Algunos de los mejor conocidos apologistas incluyen a Ireneo, Clemente de Alejandria,
Tertuliano y Origenes.
2. Estos hombres escribieron a los emperadores, magistrados y al puablico en general en
defensa de la fe.

III. EL CRISTIANISMO FUE RECONOCIDO POR EL ESTADO (EL IMPERIO ROMANO).

A. El Edicto de Constantino de Milan. (313 D.C.). A los Cristianos les fue concedido la misma
libertad religiosa ejercida por otros en el Imperio. Hacia el fin del cuarto siglo, el término
religion vino a ser sinénimo de Cristianismo. El Cristianismo comenz6 a ser favorecido y los
que sostenia otras “religiones” fueron perseguidos.

B. Principales cambios tomaron lugar en la organizaciéon de la Iglesia. El cambio en el
gobierno de la Iglesia comenz6 a seguir el modelo del gobierno del imperio.
1. El episcopado mondrquico implicé el gobierno congregacional de un sélo hombre.
2. Los Metropolitanos. El obispo de las principales ciudades vino a ser llamado por el
término Metropolitano. Las cinco principales ciudades eran Jerusalén, Antioquia,
Alejandria, Constantinopla y Roma.

C. Los cambios en el gobierno de la Iglesia llevaron a la formacién de concilios para resolver
desacuerdos doctrinales.
1. Siete principales concilios fueron sostenidos en la region conocia en los tiempos del
Nuevo Testamento como Asia Menor: Nicea (afio 325 D.C.); Constantinopla (318); Efeso
(431); Calcedonia (451); Constantinopla (553, 680); Nicea (787).



La Iglesia en la Historia 92

2. Estos concilios eran convocados por el emperador. Aqui vemos el principio de una
alianza peligrosa entre la Iglesia y el estado.

3. Los principales debates se ocuparon sobre la trinidad (Trinitario —EI Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo) y la naturaleza de Cristo (Cristologia).

4. Estos concilios estaban compuestos en su mayoria por obispos Griegos y trataron
principalmente sobre intereses Griegos.

D. Los Concilios desarrollaron credos, como el Credo de Nicea. En esa época ya no era
suficiente decir “Creo en el evangelio”. Ahora habia que admitir el credo. Esto permitia
distinguir a los que aceptaban el credo de los que no lo hacian (es decir, los herejes).

E. Leo I (400-461 D.C.), obispo de Roma, reclamé que el obispo de Roma habia heredado la
promesa hecha a Pedro (Mat.16:18-19).

F. Juan el rapido, Patriarca de Constantinopla, asumio6 el titulo de “Obispo Universal” en el
afio 588 D.C. Esto fue impugnado amargamente por el obispo de Roma.

G. El primer Papa. En el afio 606 D.C. el emperador Romano tomé el titulo de “Obispo
Universal” de Juan el Rapido y lo confiri6 a Bonifacio III, obispo de Roma. Este fue el
primer Papa y el verdadero comienzo del Catolicismo Romano.

H. El Surgimiento del Mahometanismo debilit6 el estatus de la Iglesia de Oriente. Durante los
siglos séptimo y principios del octavo, seguidores de Mahoma tomaron el control de Persia,
Siria (Antioquia), Palestina (Jerusalén), Egipto (Alejandria), Norte de Africa y Espafia.
Aunque Constantinopla no fue conquistada por los Musulmanes en ese periodo, el poder
de la metrépoli fue debilitada. Todo esto contribuy6 al incremento del poder y la influencia
de Roma.

IV. MUCHAS DOCTRINAS EXTRANAS HAN SIDO INTRODUCIDAS A LA IGLESIA.

A. Las desviaciones o apostasia de la ensefianza apostélica habia sido predicha. Lea Hechos
20:29-30; 2 Tes.2:3; 1 Tim.4:1.

B. El Terreno Seguro: “Estamos en terreno seguro cuando decimos que cualquier cambio en
la doctrina u organizacién del que se encuentra en el Nuevo Testamento es una desviacion.
Esta es la tnica prueba necesaria. Cualquier reclamo de no ser denominacional se basa
tnicamente en este principio. Si la Iglesia bajo la direccion apostélica ensefié o practicé una
cierta cosa determinada, la adherencia a esta misma ensefianza o practica hoy no puede
decirse que sea denominacional. Sin embargo, cualquier desviaciéon de tal ensefianza y
préactica es denominacional y no puede decirse que sea caracteristica del Reino Eterno. para
permanecer no denominacional debemos adherirnos al patrén del Nuevo Testamento”



La Iglesia en la Historia 93

(Mattox, Eternal Kingdom, 107-108). Esta es una maravillosa expresion de una verdad tan
importante.

C. Algunas significantes desviaciones.

1.

10.

11.
12.

Episcopado Monarquico. Este gobierno congregacional por un sélo hombre hace una
distinciéon entre obispo (supervisor) y presbitero (anciano). Este fue el primer cambio
realizado en la organizacion de la Iglesia cerca del afio 150 D.C.

La distincién Clero-Laico. “Un “clero” (o sacerdocio) distinto del resto de la
congregacion. Estuvo basado en el concepto Judio del Antiguo Testamento.

El Pecado Original. La doctrina de la culpa heredada fue primeramente formulada por
Tertuliano (160-220 D.C.). Este concepto se mantuvo ampliamente después de la época
de San Agustin (principios del siglo Quinto).

El Bautismo de Infantes. Ligado a la doctrina del pecado Original. Ocasionalmente
practicado antes del afio 325 D.C. pero no comun hasta el afio 450 D.C.

Derramamiento de Agua. Un substituto para el bautismo [inmersion]. Fue
primeramente conocido en el caso de la enfermedad de cama de Novaciano (251 D.C.).
Rociamiento. Comun en el Octavo siglo D.C. La Iglesia Catdlica recibi6 la aprobacion
en el Concilio de Ravena en el afio 1311 D.C.

Penitencia. El sacerdote declara al pecador (Cristiano) libre del pecado al cumplir con
ciertas reglas.

Misica Instrumental. Raro uso aislado conocido en el siglo Quinto. Los Organos
comenzaron a emplearse en el siglo Octavo.

Dias especiales. La Pascua, como una celebracion especial de la resurreccién de Cristo
fue primeramente observada en el Tercer o Cuarto siglo. La Navidad fue primeramente
celebrada en la mitad del siglo Cuarto.

Concilios de la Iglesia. Reuniones de los representantes de la Iglesia para decidir
asuntos doctrinales. El primero de los asi llamados concilios ecuménicos fue sostenido
en Nicea en el afio 325 D.C.

Credos. Declaraciones de creencias que fueron desarrolladas por concilios de Iglesias.
Milenarismo. El Milenarismo se desarroll6 en el Segundo siglo como una transferencia
de las esperanzas de los Judios por un reino terrenal en la segunda venida de Cristo.

V. LA DIVISION DE LA IGLESIA CATOLICA.

Esta division es frecuentemente llamada el Gran Cisma del afio 1054 D.C.

A. La Iglesia de Oriente, Griega u Ortodoxa
1. Incluye los cuatro Patriarcas de Constantinopla, Alejandria, Antioquia y Jerusalén. Estas
Iglesias son consideradas auténomas o autocéfalas. Las cabezas de estas Iglesias son
llamados Patriarcas. Otras Iglesias autocéfalas son la Iglesia Rusa, la Rumana, la Serbia,
la Griega, la Bulgara, la Georgiana, la Chipriota, la Checoslovaca, la Polaca, la Albana y
la Iglesia del Sinai.
2. El término ortodoxo viene de las palabras Griegas que significan “creer correctamente”.



La Iglesia en la Historia 94

3.

4.

7.

La Iglesia Oriental afirma ser una continuacién ininterrumpida de la Iglesia establecida

por Cristo.

Los reclamos de la autoridad Papal hecho por Roma fueron rechazados. Sin embargo,

hoy. Hay cinco principales ritos de las Iglesias de Oriente, conocidas como las Iglesias

Unidas, que estdn en comunién con Roma.

Iglesia Occidental insert6é una frase en el credo Niceno-Constantinopolitano que decia

que el Espiritu Santo procede del Padre, “y del Hijo”. Los Griegos creian que los

concilios prohibian cambios en los credos y que este cambio destruia el equilibrio entre

las tres personas de la trinidad.

Algunas creencias y précticas de la Iglesia de Oriente.

a. La creencia en la libre voluntad del hombre.

b. La liturgia, o patrén de la adoracion, es basicamente la misma que la Iglesia Romana.

c. En muchas Iglesias cantan sin instrumentos mecénicos de misica.

d. Las Iglesias estan llenas de iconos (pero no estatuas) que son venerados por los
feligreses.

e. Se practica la triple inmersion.

En la iglesia de Oriente no hubo ninguna reforma interna.

B. La Iglesia de Occidental, Catdlica Romana o Latina. Durante la Iglesia Medieval (590-
1517) las desviaciones del patrén del Nuevo Testamento continuaron. Para los que estan
interesados en este periodo hay buenos libros sobre la historia de la Iglesia que ofrecen
detalles. Deseo mencionar solamente unos pocos de los principales desarrollos.

1.
2.

El Papa vino a ser considerado el Vicario de Cristo sobre la tierra.

El poder temporal del Papa fue fortalecido. El fue considerado el mas alto de todos los
funcionarios religiosos y vino a tener autoridad sobre los gobernantes civiles en algunos
casos. Se trataban de una unién de la Iglesia y el Estado.

El Surgimiento del Islam se produjo durante este periodo (a partir del siglo VII) cuando
los seguidores de Mahoma avanzaron desde Asia occidental, a través del norte de Africa
y hacia el sur de Europa en el afio 732 D.C.

Las Cruzadas. Las mejor conocidas Cruzadas son aquellas que fueron conducidas contra
los Musulmanes. Otras fueron conducidas contra algunos que fueron considerados
como Cristianos heréticos. Estos esfuerzos pasaron por alto la naturaleza espiritual de la
Iglesia del Nuevo Testamento y buscaron promover la causa del Sefior por medio de la
espada.

Los Sacramentos mediante los cuales se dispensaba una gracia especial a los fieles por
medio de un funcionario de la Iglesia fue més plenamente desarrollado. Habia siete
sacramentos: la Misa, el bautismo, la confirmacién, la penitencia, la extremauncién, el
matrimonio y la ordenacion.

La Degeneracién Papal. Muchos de los Papas y otros lideres de la Iglesia fueron
conocidos por su inmoralidad.

VI. LA REFORMA.

A. Hubo muchos esfuerzos tempranos en la reforma religiosa dentro de la Iglesia Romana.



La Iglesia en la Historia 95

N

4.
5.

Los Albigenses del Sureste de Francia (1170 D.C.).

Los Waldesianos de Francia (1170 D.C.).

John Wycliffe de Inglaterra es llamado “La estrella de la Mafiana de la Reforma” (1324-
1384).

John Huss de Bohemia (1369-1415).

Jerome Savonarola de Florencia, Italia (1452-1498).

B. La necesidad de la Reforma. Hacia el fin del siglo 15 hubo un reconocimiento generalizado
en toda de Europa que la Iglesia no era lo que deberia se ser.

1.
2.

Habia una inmoralidad generalizada entre el clero — incluso entre los Papas

Simonia era practicada (llamada asi por Simon el mago, quien intenté comprar el poder
de los apdstoles, Hechos 8:9-24). La Iglesia poseia muchas tierras en toda Europa. El
papado vendié cargos al clero que, a su vez, cobraba honorarios exorbitantes por sus
servicios.

La venta de indulgencia. Para obtener el perdén por el pecado, fue necesario realizar
algunos requerimientos temporales. Al comprar una indulgencia uno podia obtener el
perdoén por el pecado. Incluso se podria acortar el tiempo que un amigo fallecido tendria
que pasar en el purgatorio. Los fondos para la Basilica de San Pedro en Roma fueron
levantados por a través de la venta de indulgencias.

C. Algunas cosas que contribuyeron a la posibilidad de la Reforma.

1.

2.

El aumento del nacionalismo. Las personas y los gobernantes de Europa ya no estaban

mas dispuestos a una alianza total tanto secular como religiosa con el Papa Romano.

El declive de la influencia Papal. En el siglo 14 habia Papas compitiendo en Roma y en

Avignon, Francia. En 1409 hubo un tercer Papa en Pisa, Italia. La inmoralidad de

algunos Papas y su interés en asuntos seculares més bien que espirituales también

contribuy¢ al declive de la influencia Papal.

El Renacimiento. Hubo un reavivamiento por el estudio de la literatura, las artes y la

ciencia.

a. La invencién de la imprenta por Gutenberg en el afio 1456 hizo posible la
distribucion masiva de la literatura.

b. Aun los antiguos manuscritos Hebreos, Griegos y Latinos comenzaron a ser
estudiados. Erasmo public6 un Nuevo Testamento Griego en 1516.

D. La Iglesia Luterana fue iniciada en Alemania como un resultado de la obra de Martin
Lutero (1483.1546).

1.

En un esfuerzo por encontrar satisfaccion, Lutero se convirtié en Monje en 1505. Al no
encontrar la paz mental, uno de sus superiores le aconsejo que leyera los escritos de
Pablo. Lutero lleg6 a la conclusién que el sistema de la Iglesia Catélica de “obras de
justicia” era contrario, a la ensefianza del Nuevo Testamento. Lutero ensefi6 un curso de
las Escrituras en la Universidad de Wittenberg.

Lutero encontré la respuesta a su angustia mental en la declaracion de Pablo “que el
hombre es justificado por la fe sin las obras de la ley” (Romanos 3:28).



La Iglesia en la Historia 96

3.

Fue la venta de indulgencias lo que dio la Lutero la oportunidad de dar a conocer su

verdad recién descubierta. El Papa Le6n X estaba tratando de completar la Catedral de

San Pedro en Roma y los agentes Papales vendian indulgencias para recaudar el dinero.

Uno de ellos, John Tetzel, llegé a Alemania. Segtin Lutero, Tetzel dijo que el Papa “ha

salvado méds almas con sus indulgencias que lo que San Pedro con su predicacion; que

cuando uno deja caer un centavo en la caja para un alma en el purgatorio, tan pronto
como el dinero tintineaba en el pecho, el alma volaba hacia el cielo —que el
arrepentimiento o la pena o la expiaciéon por el pecado eran innecesarios para alguien
que habia comprado una indulgencia, que se mantendria igualmente vélida para los
pecados futuros” (The Life of Luther, por Winkworth; Qtd. en Brumback, History of the

Church Through the Ages, 140).

Lutero se opuso al sistema de indulgencia y cuestion6 muchas doctrinas de la Iglesia. El

13 de Octubre de 1517, él publicé 95 tesis o proposiciones que exponian su oposiciéon al

sistema de indulgencias en la puerta de la Iglesia en Wittenburg.

Lutero escribi6 varios tratados en los que exponia hechos importantes.

a. El sacerdocio de todos los creyentes. La distincion clero-laica no era de acuerdo a la
Escritura.

b. La autoridad final en religién es la Escritura.

c. El derecho de cada persona a interpretar la Escritura por si mismo. El dijo que un
Cristiano inteligente podria interpretarla tan bien como el Papa.

d. Un concilio no tenia que ser convocado solo por un Papa: los principes Cristianos
podian hacerlo. Esto sent6 las bases para el desarrollo de la religién nacional o
estatal. El Luteranismo pronto se convirti6 en la Iglesia del estado en Suecia (1526),
Dinamarca (1539), y Noruega (1536).

e. Lutero cuestion¢ el sistema sacramental.

f. La doctrina de la justificacion por la fe “sola”.

Lutero en conflicto con la Iglesia Catolica.

a. Fue juzgado por su fe en la Dieta de Worms en 1521. Cuando se le pidi6 que se
retractara, él declar6 que no podia hacerlo a menos que lo convencieran las
Escrituras y una razén soélida.

b. Por casi casi un afio Lutero permanecié escondido en el castillo de Wartburg donde
tradujo el Nuevo Testamento al Aleman.

c. Cuando Lutero comenzé a predicar publicamente nuevamente en Wittenberg, él fue
excomulgado por el Papa.

El término Protestante parece primeramente haber sido utilizado en 1529. En la Dieta de
Speier (1526) un grupo de nobles Alemanes Luteranos decretaron que cada principe
Aleman era capaz de decidir qué religion seria apoyada en su principado. La segunda
Dieta de Speier (1529) con una mayoria de nobleza Catélica, revirti6 la decision de 1526.
Cuando los principes Luteranos protestaron por esta decision, se les aplic el término
Protestante.

Los que siguieron a Lutero adoptaron la Confesion de Fe de Augsburgo (un credo) en
1530.



La Iglesia en la Historia 97

9. Lutero pens6 que era aceptable practicar en religion aquellas cosas que no estaban
expresamente prohibidas por la Biblia.

E. Las Iglesias Reformadas.
1. Ulrico Zwinglio (1484-1531).

a. Zwinglio, predicando en Zurich, se opuso a muchas doctrinas Catdlicas y abusos.

b. Crey6 que unicamente las cosas ensefiadas en las Escritura debian ser practicadas.
Los instrumentos musicales fueron quitados de las Iglesias. La doctrina de la
transubstanciaciéon fue rechazada y la Cena del Sefior fue observada como un
memorial.

c. Habia todavia una estrecha alianza entre la Iglesia y el gobierno civil. El concilio de
la ciudad de Zurich rechazo6 el Papado y decidi6 a favor de los conceptos de Reforma
de Zwinglio (1536).

d. Heinrich Bullinger (1504-1575) se convirti6 en el sucesor de Zwinglio.

2. Guillaume Farel (1489-1565). Farel fue un apasionado predicador que impulso la
reforma en la Suiza Francesa. Farel fue instrumental en convencer a Calvino para servir
en la Iglesia en Génova en 1536.

3. Juan Calvino (1509-1564). Calvino hizo més para dar a “las Iglesias reformadas sus
caracteristicas distintivas que cualquier otro individuo” (Latourette, A History of
Christianity 11: 751).

a. Sus Institutos para la Religion Cristiana, primeramente publicados en 1536, proveyeron
una presentacion sistematica de la teologia de la Reforma. La quinta y final revision
fue publicada en 1559.

b. Los principales conceptos de Calvino llegaron a ser caracterizado por la abreviatura
mnemotécnica de TULIP: Total depravacién; Eleccion Incondicional; Expiaciéon
limitada: Gracia Irresistible; Perseverancia de los santos.

c. Arminanismo. La oposicién a las doctrinas de Calvino fue planteado por Jacob
Arminio (1560-1609) entre las Iglesias reformadas de Holanda. Arminio rechazé la
doctrina de la predestinacion, la necesidad de la gracia para acercar a uno a la fe, y la
perseverancia de los santos. El enfatiz6 la libre voluntad, creyé que la expiacion fue
planeada para todos, y que esa eleccién es “en Cristo”. La ensefianza de Arminio fue
condenada por el Sinodo de Dort (Holanda) en 1618, pero fue bien recibida en
Inglaterra e influenci6 el pensamiento de Juan Wesley.

d. Calvino fue un obrero diligente. Durante los 25 afios en Génova, predicé un
promedio de cinco veces a la semana, conferencié sobre teologia a sus estudiantes,
escribié comentarios sobre casi cada libro de la Biblia como también otros tratados
teologicos. Su correspondencia llen6 11 volamenes.

e. Else convirti6 en un lider en Génova. Algunos incluso le han llamado el dictador de
Génova. Su gran objetivo era que Génova se convirtiera en una “ciudad santa” que
se ajustara a la voluntad de Dios.

(1) Reglas agradables dictaban el camino de la vida



La Iglesia en la Historia 98

4.

(2) Sin embargo, esto algunas veces implicaba una disciplina estricta y dura para
aquellos que desobedecian las reglas.

(3) Michael Servetus fue quemado en la hoguera en 1553 por haber negado la
Trinidad.

f. Calvino reconoci6 la Iglesia en Génova. El vio cuatro érdenes permanentes del

ministerio en el Nuevo Testamento.

(1) A los Pastores se les encomendaba el ministerio de la Palabra y los Sacramentos.

(2) Los Doctores o maestros eran responsables de la educacion de los adultos y los
hijos. La Academia (maés tarde convertida en una Universidad) fue fundada para
la educacion de la juventud en 1559.

(3) Los Ancianos, en cada distrito de la ciudad, eran responsables de los asuntos
espirituales.

(4) Los Diaconos se encargaban de las obras de asistencia social (seguridad social,
hospitales, casa de limosnas, etc.).

Teodoro Beza (1519-1605). Fue el sucesor de Calvino en Génova y tomoé el pleno
liderazgo de la Academia. Beza publicé nueve ediciones del Nuevo Testamento Griego
entre 1565 y 1605.

F. La Reforma Radical (Los Anabaptistas).

1.

i

Muchos creian que Lutero y Zwinglio no habian ido lo suficientemente lejos en su

reforma. Las creencias doctrinales variaron entre estos grupos. La creencia mas comun

fue el rechazo del bautismo infantil y la necesidad del bautismo de los creyentes. Por

esta razén fueron llamados Anabautistas (los que bautizan de nuevo) por sus

oponentes. Ellos rechazaron el titulo, insistiendo que el bautismo de infantes no era un

bautismo del todo.

Baltazar Hubmaier fue el primero en este movimiento en insistir en que inicamente el

bautismo de los creyentes era valido en 1525. Al principio los Anabautistas practicaron

el rociamiento, mas tarde, algunos de ellos sumergian en agua a las personas.

Creyeron en la separacion de la Iglesia y el estado. Creyeron que las Iglesias debian ser

asociaciones voluntarias; no Iglesias del estado.

Practicaron una disciplina estricta “la separaciéon” o excomunion.

Una variedad de doctrinas fueron sostenidas por diversos grupos en diferentes lugares;

la segunda venida de Cristo inminente; la propiedad comin de los bienes; el

milenarismo, la operacién directa del Espiritu Santo; la poligamia; el pacifismo.

Los Anabautistas fueron frecuentemente perseguidos por el estado. A menudo por

ahogamiento.

Otros lideres a lo largo de Europa incluyeron a Cancard Grebel, Felix Manz, Hans

Denck, Casper Schenckfeld, Melchoir Hoffman. Los Anabautistas de Moravia fueron

conducidos por Jacob Hutter y vinieron a ser conocidos como los Hutteristas.

El lider més influéncial fue Meno Simons de Holanda (1496-1561). Este grupo tomo el

nombre de Los Hermanos, pero pronto adopt6 el nombre de Menonitas.

a. Las congregaciones que fueron establecidas en Alemania tomaron el nombre de
Dunkards o Tunkards (del Alemén para inmersion).



La Iglesia en la Historia 99

G.

b. Otros grupos resultando de este movimiento incluyen los Cuaqueros y Dunkards.
9. Mas tarde en Inglaterra, por el afio 1611, muchas de las congregaciones independientes
de los Anabautistas se convirtieron para llamarse simplemente Bautistas.

La Iglesia en Inglaterra (conocida como la Iglesia Episcopal en los Estados Unidos) fue

comenzada por Enrique VIII en 1534.

1. Enrique VIII apel6 al Papa Clemente VII en 1527 para que anulard su matrimonio con
Catalina de Aragén de modo que él se pudiera casar con Ana Boleyn. Cuando su
solicitud fue rechazada, Enrique rompi6 con el Papa y se levant6 como la cabeza de la
Iglesia en Inglaterra. Se desarrollé un fuerte sentimiento anti-papal en Inglaterra.

2. Enrique fue convertido en “Jefe Supremo” de la Iglesia en Inglaterra en 1534.

a. El parlamento redacté “Los Diez Articulos” en 1536 que favorecieron a la reforma.
Las doctrinas de la transubstanciacion, las oraciones a los santos y la veneracion a las
imagenes fueron omitidas. Solamente tres sacramentos fueron mencionados.

b. En 1539 los “Diez Articulos” fueron remplazados por “Los Seis Articulos” que
establecia la transubstanciacion, la comunién de una sola clase, el celibato clerico, etc.

3. “Hubo un cambio en la autoridad del Papa a la corona Inglesa, pero la jerarquia, los
sacramentos y las ceremonias fueron tradicionales” (Maddox, 268).

VII. EL PROGRESO DE LA REFORMA EN INGLATERRA.

A.

Hubo mucha oposicién a las Iglesias Reformadas en Inglaterra que no fueron legalizadas
hasta el reinado de Elizabeth en 1559.

Los Puritanos. Durante la dltima mitad del siglo 16 hubo algunos en Inglaterra que
“querian purificar la Iglesia de Inglaterra de todas las ceremonias, vestimentas y
costumbres heredadas de la Iglesia Medieval” (NIDCC, 815). Ellos fueron llamados los
Puritanos. Algunos de ellos se separaron completamente de la Iglesia nacional y fueron
llamados Separatistas. Algunos de estos abandonaron Inglaterra para irse a Holanda y
luego a Nueva Inglaterra (por ejemplo, los Padres Peregrinos). En América, ellos
finalmente se convirtieron en Presbiterianos, Congregacionalistas, Bautistas, Cuaqueros,
et al.

Traducciones de la Biblia. Entre 1525 y 1611, muchas traducciones Inglesas de la Biblia
fueron publicadas. Algunas de las mads significantes fueron la versién por William
Tyndale, la versién por Miles Coverdale, la Biblia Génova, la Biblia de Oso, y la version
King James.

La Iglesia Presbiteriana puede ser histéricamente trazada a las doctrinas de Juan Calvino.
John Knox comenz6 la Iglesia Presbiteriana en Escocia en 1560.

La Iglesia Bautista (cerca de 1608).



La Iglesia en la Historia 100

1.

Ll

Debido a la oposiciéon a las Iglesias protestantes en Inglaterra, John Smyth fue a
Amsterdam en 1608 y él y Thomas Helywys intentaron redescubrir la Iglesia del Nuevo
Testamento.

Practicaron el bautismo para creyentes solamente. Al principio el derramamiento de
agua pero a partir de la década de 1640 comenzaron a practicar la inmersion.

La primera Iglesia Bautista en Inglaterra fue fundada por Helwys en 1611.

Las Iglesias fueron independientes.

Algunas de las Iglesias siguieron los conceptos de Arminio, pero la mayoria de ellos
llegaron a seguir los conceptos de Calvino.

La primera Iglesia Bautista en Ameérica fue probablemente establecida en 1639 en
Providence, Rhode Island, por Roger Williams.

F. La Sociedad Metodista fue comenzada en Londres, Inglaterra, por John Wesley cerca de
1739. Juan y Carlos Wesley comenzaron su grupo religioso en Oxford en 1729. Ellos fueron
llamados Metodistas en ridiculo “debido a su insistencia en un “método” o en la estricta
observancia de todo lo que exigia el libro de las oraciones” (Maddox, 286).

1.
2.

Los Wesleys permanecieron en la Iglesia de Inglaterra.

Los Metodistas fueron considerados un cuerpo separado desde 1795 cuando “la

conferencia Metodista declar6é que tenia poder para conferir funciones sacerdotales a

sus ministros” (Maddox, 288).

Juan Wesley era Arminio en teologia, pero su asociado, George Whitefield, era

Calvinista.

En los Estados Unidos, habia al menos 23 cuerpos Metodistas separados. La Iglesia

Metodista Unida es la méas grande numéricamente. Las Iglesias son gobernadas por un

sistema de obispos y conferencias.

Varias otras denominaciones y movimientos religiosos, tales como el Ejército de

Salvacion, han venido del movimiento Metodista.

1. La Iglesia de la Santidad (cerca de 1890). De ellos surgi6 el Pentecostalismo (1901)
con su énfasis en la sanidad y el hablar en lenguas y el Neo Pentecostalismo (1960).
El Movimiento Carismatico se abri6 paso en otras denominaciones y el Catolicismo
Romano en la década de 1970.

2. LalIglesia de los Nazarenos (1907, 1919).

VIII. EL MOVIMIENTO DE RESTAURACION EN LOS ESTADOS UNIDOS.

A. Los primeros lideres del Movimiento de Restauracion (principios de 1800s) procedian de
varios trasfondos Protestantes. Los principales lideres incluyeron a Tomas Campbell,
Alejandro Campbell, Barton Stone, Walter Scott. Este esfuerzo frecuentemente es referido
como el Movimiento Stone-Campbell.

B. Principios fundamentales del Movimiento.
1. Unruego por la unidad basada en la Palabra de Dios.
2. Una aceptacion del Nuevo Testamento como la tinica guia en religion.



La Iglesia en la Historia 101

3. Ensefié que el Cristianismo no denominacional podia ser establecido al restaurar la
Iglesia del Nuevo Testamento.

C. El autor de este libro cree que los principios fundamentales establecidos anteriormente (B)
son buenos y pueden llevar a la restauraciéon de la Iglesia primitiva. Vemos esa
Restauracion no tanto en términos de un movimiento mundial, sino en términos de
congregaciones individuales de todo el mundo que siguen el modelo de la Iglesia
primitiva. La restauracion del Cristianismo del Nuevo Testamento no es algo que se haya
completado, sino un ideal continuo.

IX. LOS CREDOS DE LAS DENOMINACIONES MODERNAS CONTRADICEN LA
PALABRA DE DIOS.

A. Un examen del ejemplo de la salvacion por fe solamente versus la salvacién por medio de
una fe obediente ilustrara que los credos de las denominaciones modernas contradicen la
palabra de Dios (cf. Mar.16:15-16; Stg.2:24; Heb.5:8-9). Asegtirese de comparar las
referencias biblicas a las declaraciones de los credos denominacionales.

1. La Disciplina de la Iglesia Metodista (articulo 69). “Por tanto, el que seamos justificados
sOlo por la fe es una doctrina sumamente sana y muy llena de consuelo”.

2. La Confesion de la Fe (Iglesia Presbiteriana) (48). “La fe, recibienda de este modo y
descansando en Cristo y su justicia, es el tnico instrumento de justificacién ...”

3. El Manual de la Iglesia Bautista (48). La Justificacion es “tnicamente a través de la fe en
la sangre del Redentor; en virtud de la cual la fe, Su perfecta justicia se nos imputa
gratuitamente por Dios; que nos lleva a un estado de la mas bendita paz y favor con
Dios, y nos asegura todas las demas bendiciones que necesitamos para el tiempo y la
eternidad”.

B. El Peligro de los Credos.
1. Siuno sigue un credo uno se convierte en aquello que el credo ensefa.
a. Siuno sigue la Disciplina de los Metodistas uno se convierte en un Metodista.
b. Siuno sigue la Confesion de Fe, uno se convierte en un Presbiteriano.
c. Siuno sigue el Manual de la Iglesia Bautista, uno se convierte en un Bautista.
2. Rechazamos todos los credos humanos. Cuando uno sigue las instrucciones del Nuevo
Testamento, uno se convierte en un Cristiano solamente.

X. CONVERTIRSE EN UN CRISTIANO SOLAMENTE — RESTAURANDO LA IGLESIA
PRIMITIVA.

A. Construida de acuerdo al modelo o patrén (Heb.8:5). Vea el grafico de la pagina 90.

B. La semilla es la Palabra de Dios (Luc.8:11). Si plantamos la misma semilla que fue plantada
en el primer siglo, esta producird la misma cosecha. Los individuos se convertirdn
tnicamente en Cristianos; Las Iglesias seguirdn el modelo del Nuevo Testamento.



La Iglesia en la Historia 102
CONCLUSION:

1. La Iglesia Primitiva sobre la que uno lee en el Nuevo Testamento fue lo que Dios plane6
desde antes de la fundacién del mundo (Efe.3:10-11).

2. Después de los tiempos del Nuevo Testamento, hombres bien intencionados se tomaron
libertades con el plan de Dios y la Iglesia entr6 en apostasia.

3. Numerosos esfuerzos se han realizado para reformar o restaurar el Cristianismo del
Nuevo Testamento pero muchos de estos esfuerzos no han alcanzado su objetivo.

4. Es posible hoy seguir el Nuevo Testamento y plantar o establecer nuevamente la Iglesia
primitiva en el siglo Veintiuno.

Libros Sugeridos para el Estudio de la Historia de la Iglesia

Para los que desea un estudio més detallado sobre la Historia de la Iglesia, los siguientes
libros se sugieren:

Cairns, Earle E. Christianity Through the Centuries, 3rd ed. Grand Rapids: Zondervan, 1996.

Douglas, J. D., ed. The New International Dictionary of the Christian Church. Grand Rapids:
Zondervan, 1978. Esta es una buena fuente para la busqueda rdpida de personajes o temas.

Mattox, F. W. The Eternal Kingdom. Delight, AR: Gospel Light Publishing Co., 1961.
Considero este libro un excelente breve resume de la Historia de la Iglesia.

West, Eark Invin, The Search for the Ancient Order. Indianapolis: Religious Book Service, 1949,
1950, 1979, 3 Vols. Estos voliumenes ofrecen una historia del Movimiento de Restauracion en
Ameérica.



Leccion 20

Convirtiéndose en un Miembro de la Iglesia Primitiva
Obedeciendo el Evangelio

INTRODUCION:

¢Le gustaria ser Cristiano solamente, trabajando, adorando y viviendo como lo hacian los
Cristianos de la época del Nuevo Testamento? Todo lo necesario es que usted comience a seguir la
ensefianza del Nuevo Testamento.

En la era apostélica todas las personas se convertian en Cristianos a través de la obediencia al
evangelio de Cristo. Estos Cristianos fueron miembros de la Iglesia establecida por Cristo. En esta
leccion presentaremos la ensefianza del Nuevo Testamento con respuestas a la pregunta: “;Qué
debo hacer para convertirme en un Cristiano?”

Cuando usted obedece el evangelio de Cristo usted sera un Cristiano. Cuando un grupo de
creyentes bautizados se unen para trabajar y adorar de acuerdo al plan del Nuevo Testamento, la
Iglesia entonces existe en ese lugar.

I. ESCUCHE EL EVANGELIO.

A. El evangelio (buenas nuevas) es el poder de Dios para salvar a los que creen (Mar.16:15-16;
Rom.1:15-17; 1 Cor.1:21).

B. Nadie fue salvo en los tiempos del Nuevo Testamento sin escuchar el evangelio (Rom.10:14).
El libro de los Hechos provee muchos ejemplos de conversiéon. Cada caso de conversion
registrado en este libro nos muestra que el pecador habia escuchado el evangelio antes de ser
salvo. Observe algunos ejemplos.

Los del dia de Pentecostés (Hech.2:14-42).

Los Samaritanos y el Etiope Eunuco (Hech.8:5, 12, 35).

Saulo de Tarso (Hech.9:6; 22:16).

Cornelio — EI primer Gentil convertido (Hech.11:14).

Lidia y el Carcelero en Filipos (Hech.16:14-15; 32-34).

Los Corintios (Hech.18:8; cf. 1 Cor.15:1-2).

AR N e

II. OBEDECZA A CRISTO Y AL EVANGELIO.

A. Cristo es la fuente de eterna salvacion a los que le obedecen (Heb.5:8-9).

B. La Obediencia al evangelio es esencial para los que desean ser salvos.
1. Uno debe hacer la voluntad de Dios (Mat.7:21).
2. Uno muestra su amor por el Sefior al guardar Sus mandamientos (Jn.14:15, 21).
3. Uno es bendecido al cumplir con la voluntad de Dios (Jn.13:17).



Convirtiéndose en un Miembro de la Iglesia Primitiva 104

4. Los que rechazan obedecer el evangelio se perderan eternamente (2 Tes.1:8; cf. 1 Ped.4:17).

C. Reconocer a Jesus como Sefior. El término Sefior indica un gobernante, un propietario, uno
con autoridad. El Sefior debe ser obedecido. Jestis es presentado como Sefior en muchos
pasajes del Nuevo Testamento (Hech.2:36; Fil.2:9-11; Rom.10:9).

III. ;QUE INCLUYE LA OBEDIENCIA AL NUEVO TESTAMENTO?

A. La obediencia por parte de los pecadores y la obediencia de parte de los Cristianos.

1.

2.

Podemos hablar de una obediencia inicial o primaria al evangelio de Cristo de parte del
pecador.

Los Cristianos deben perseverar en la obediencia al evangelio de Cristo. El término obedecer
es empleado en 2 Tesalonicenses 1:8 implicando una obediencia continua al evangelio. El
Cristiano debe mantener su fidelidad al Sefior (Col.1:23; Heb.3:12-19; Apoc.2:10). Vea la
leccion Diecisiete para informacién adicional.

B. Los pasos a la obediencia para los pecadores. En la preparacion para la obediencia al
evangelio, hay algunas cosas que debo entender.

1.
2.
3.

4.

5.
6.

Estoy perdido al estar separado de Cristo y del evangelio (Rom.3:23).

No puedo salvarme a mi mismo (Jer.10:23; Efe.2:9).

Dios por Su gracia, misericordia y amor, provey6 un plan de salvaciéon para mi (Efe.2:4-
5).

Cristo vino a la tierra para ser el Salvador del mundo (incluyéndome a mi) (Luc.19:10;
Jn.3:16).

El evangelio de Cristo es el poder de Dios para salvar (Rom.1:16; 1 Cor.1:21).

Cristo salva a los que le obedecen (Heb.5:8-9).

III. ;QUE DEBO HACER PARA SER SALVO?

A. Escuchar la Palabra de Dios — el evangelio de Cristo (Rom.190:14).

B. Creer (tener fe) en Jestis como el Hijo de Dios (Jn.8:24; Rom.10:17).

C. Arrepentirme de mis pecados (Hech.2:37-38). El arrepentimiento es un cambio de la mente
que conduce a un cambio de conducta.

D. Confesar mi fe en Cristo (Rom.10:9-10).

E. Ser bautizado en Cristo (Mar.16:15-16; Rom.6:3-4; Gal.3:27).

III. LA OBEDIENCIA AL EVANGELIO RESULTA EN...

A. El perdoén (remision) de los pecados (Hech.2:37-38).



Convirtiéndose en un Miembro de la Iglesia Primitiva 105

B. Una nueva vida (Rom.6:3-4)
C. Convertirse en un siervo de la justicia (Rom.6:17-18).

D. Entrar a la Iglesia de Cristo (1 Cor.12:13).

CONCLUSION:

Debemos estar agradecidos con Dios por habernos hecho posible ser Su pueblo santo. Cuando
pensamos en nuestra condiciéon de pecado, es totalmente inapropiado que cuestionemos la
salvacion de Dios para el pecador o Su disefio de la Iglesia como la relacion de los salvos.

Si usted no ha obedecido el evangelio de Cristo le animanos a hacerlo tan pronto usted entienda
sus requerimientos. El carcelero de Filipos, después de haber oido y creido al evangelio, fue
bautizado “en aquella misma hora de la noche” (Hech.16:33).

El gran plan de Dios para la salvacién del hombre comenz6 en Su eterno proposito antes de la
fundaciéon del mundo. Para un estudio amplio del esquema de redencién le recomendamos el
volumen, El Tema de la Biblia.



Materiales de Estudio Biblico

Por Ferrell Jenkins

The Theme of the Bible
Biblical Authority
The Finger of God (A Study of the Holy Spirit)
God’s Eternal Purpose — A Workbook on Ephesians
Better Things — A Workbook on Hebrews
Introduction to Christian Evidences
The Old Testament in the Book of Revelation
Studies in the Book of Revelation
The Mid-East Conflict and the Bible
Between the Testaments
The Early Church

Nuevos libros estan en preparacion sobre el Evangelio de Juan, 1
Corintios, Galatas, Romanos y otros temas.

Ordene a

Florida College Press
Temple Terrace, FL. 33637
Teléfono: 1-800-423-1648
(Libros disponibles a la venta sélo en Inglés)







LA TGLESIA PRIMITIVA

Parte 1 — La IglesiaPrimitiva y la Palabra
La Iglesia Primitivay la Palabra

Parte 2 — La Iglesia Primitiva Estableciday Descrita
La Iglesia
Descripciones de la Iglesia
El Emplec de Ekklésia en el Nuevo Testamento
La Mision de la Iglesia
;Qué es la Iglesia?

Parte 3 —La Iglesia Primitiva: Su Organizacién y Obreros
La Obra de los Supervisores
Las Cualificaciones de los Supervisores
Las Relaciones de los Miembros con los Supervisores
Los Diaconos
El Evangelista
Maestros en la Iglesia Primitiva

Parte 4 — La Iglesia Primitiva Reunida para Adorar
La Cena del Sefor
La Iglesia Reunida en el Primer Dia de la Semana
La Musica en la Iglesia Primitiva
La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva

Parte 5 — La Iglesia Primitiva y La VidaDiaria
La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva
La Disciplina en la Iglesia Primitiva
La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva

Parte 6— La Iglesia Primitiva, La Historia de la Iglesiay Hoy
La Iglesia en la Historia: Su Origen, Apostasia y Restauracion
Convirtiéndose en un Miembro de la Iglesia Primitiva

El Autor

Ferrell Jenkins ha estado predicando el evangelio desde 1952, Ademas de predicar, él enseiio
Bibliaen el Colegio Florida por 25 afios. El esta firmemente comprometido en el esfuerzo de
restaurar el Cristianismo del Nuevo Testamento en nuestra era. Este libro es el fruto de casi

medio siglo al estudio y devocion a estos principios.

Florida College Press = Temple Terrace, FL. 33617
ISBN 13: 978-1-890119-04-1
ISEN 10: 1-890119-04-0




