
 



 

 

 

 

 

 

 
 



 

 

 

 
 

“Para que si tardo, sepas cómo debes conducirte 
en la casa de Dios, que es la iglesia del Dios viviente,  

columna y baluarte de la verdad.” 
 

—Pablo a Timoteo (1 Tim.3:15) 

 



© Ferrell Jenkins, 1999, 2010. TODOS LOS DERECHOS RESERVADOS. Ninguna parte de este libro 
puede ser reproducido en ninguna forma sin permiso escrito del autor. Impreso en los Estados 
Unidos de América.  
 

 
 

ES ILEGAL Y NO ETICO DUPLICAR EL MATERIAL  
CON DERECHOS DE AUTOR 

 

El material de este libro representa una inversión considerable en 

tiempo y dinero por parte del autor y del editor. Si las lecciones de este 

libro se fotocopian y distribuyen para evitar comprar un libro para cada 

miembro de la clase, el autor es defraudado con las regalías ganadas 

correctamente y el editor no vende suficientes copias para continuar 

con la publicación.  

 

 

Citas de las Escrituras 

Todas las citas de las Escrituras son tomadas de la versión New 

American Standard Bible a menos que se indique lo contrario. Se 

empleó la versión hispana Reina-Valero 1960 en la traducción de este 

libro. 

 

ISBN 13: 978-1-890119-04-1 

ISBN 10:1-890119-04-0 

 
Florida College Press 

119 Glen Arven Avenue 
Temple Terrace, FL. 33617 

ii 



Contenidos 

Abreviaciones....................................................................................................iv 
Prefacio...........................................................................................................v 
 

 

Parte 1 — La Iglesia Primitiva y la Palabra 
 
1. La Iglesia Primitiva Primitiva.........................................................................................7 
 

 

Parte 2 — La Iglesia Primitiva Establecida y Descrita 
 

2. La Iglesia............................................................................................................... 11 
3. Descripciones de la Iglesia Iglesia.................................................................................. 12 

           El Uso de Ekklēsia en el Nuevo Testamento................................................................... 16 
4. La Misión de la Iglesia...............................................................................................  18 

5. ¿Qué es una Iglesia Local?..........................................................................................   21 
 

 

Parte 3 — La Iglesia Primitiva: Su Organización y Obreros 
 

 

6. La Obra de los Ancianos.............................................................................................  25 
7. Las Cualificaciones de los Ancianos...............................................................................  30 
8. La Relación de Miembros a los Ancianos.........................................................................   35 
9. Los Diaconos..........................................................................................................  38 
10. El Evangelista.......................................................................................................   44 
11. Los Maestros en la Iglesia Primitiva..............................................................................  49 
 

 

Parte 4 — La Iglesia Primitiva Reunida para Adorar 
 

 

12. La Cena del Señor..................................................................................................  53 
13. La Iglesia Primitiva Reunida en el Primer Día de la Semana.................................................. 57 
14. La Música en la Iglesia Primitiva.................................................................................. 61 
15. La Colecta y el Uso del Dinero en la Iglesia Primitiva......................................................... 67 
 

 

Parte 5 — La Iglesia Primitiva Reunida y el Diario Vivir 
 

 

16. La Actividad Colectiva e Individual en la Iglesia Primitiva..................................................   73 
17. La Disciplina en la Iglesia Primitiva.............................................................................   81 
18. La Vida Diaria en la Iglesia Primitiva............................................................................. 84 

 
Parte 6 — La Iglesia Primitiva, la Historia de la Iglesia y el Hoy 

 
19. La Iglesia en la Historia: Su Origen, Apostasía y Restauración............................................... 89 
20. Convirtiéndose en una Parte de la Iglesia Primitiva.......................................................... 103 

iii 



Abreviaciones 

       Para ahorrar espacio y en un esfuerzo por evitar distracciones indebidas en un libro, es común utilizar 
abreviaturas. Las abreviaturas de los libros Bíblicos deben ser familiares para cualquiera que use este libro de 
trabajo. Otras abreviaturas se enumeran a continuación. 

 

Abreviaturas Comunes 

AD                                        — Anno Domini (en el año del Señor)  
DC                                        — Antes de Cristo 
c.                                           — Cerca 
cf.                                          — Compare 
e.g.                                        — por ejemplo 
et al.                                     — y otros 
etc.                                        — y así sucesivamente 
ff.                                          — siguientes 
MS (S)                                  — manuscrito (s) 
A.T.                                      — Antiguo Testamento 
p.                                          — página 
vol (s).                                 — volumen (es) 
vs.                                        — versículo 
vss.                                       — versículos   
 

Abreviaturas Comunes 

Abbott-Smith                     — Manual Greek Lexicon of the New Testament.  
ASV                                     — American Standard Version. 
BAGD                                 — A Greek-English Lexicon of New Testament. 
BS                                        — Bible Studies, por Adolph Deissmann. 
ISBE                                    — The International Standard Bible Encyclopedia (edición rev.). 
KJV                                     —  King James Version (Versión Autorizada). 
LAE                                     — Light From the Ancient East, por Adolph Deissmann. 
Liddell-Scott                      — Greek-English Lexicon. 
Louw-Nida                        — Greek-English Lexicon of the New Testament Based on Semantic Domains. 
NASB                                  — New American Standard Bible. 
NIDCC                               — The New International Dictionary of the Christian Church. 
NVI                                     — Nueva Version Internacional. 
NKJV                                  — New King James Version.  
NRSV                                  — New Revised Standard Version.  
NIDCC                               — The New International Dictionary of the Christian Church. 
NIDNTT                             — The New International Dictionary of the New Testament Theology. 
Trench                                 — Synonyms of the New Testament. 
RSV                                      — Revised Standard Version. 
TDNT                                  — Theological Dictionary of the New Testament 
Schmidt                               — Bible Key Words 
Thayer                                — A Greek-English Lexicon of the New Testament. 
TWOT                                — Theological Wordbook of the Old Testament. 
Vine                                    — An Expository Dictionary of New Testament Words, por W. E. Vine. 
Zerwick                              — A Grammatical Analysis of the Greek New Testament. 

iv 



        La frase “La Iglesia Primitiva” es utilizada por muchos escritores para referirse a la Iglesia de 
los primeros siglos de la era Cristiana. La usaremos en este libro para describir a la Iglesia en el 
período apostólico — La Iglesia del Nuevo Testamento. Creemos que la Iglesia en ese período, en 
sus acciones aprobadas, debe servir como un modelo o patrón para nosotros hoy. Las diversas 
Iglesias locales no siempre siguieron las instrucciones que les dieron los apóstoles, pero hubo una 
uniformidad en la doctrina apostólica en el primer siglo.  
 

       Debido a que existen diferencias considerables entre la Iglesia de los tiempos del Nuevo 
Testamento y la Iglesia de los siglos posteriores, es importante entender lo que queremos decir por 
“La Iglesia Primitiva.”    
 

        Este material ha estado en preparación y uso por muchos años. De algún modo, es el fruto de 
toda una vida de estudio y enseñanza. Comencé a estudiar primeramente la Biblia en forma 
dedicada hace algunos sesenta años y he estado predicando y enseñando desde 1952.  Este curso 
completo se ha enseñado varias veces en un entorno de la Iglesia local. Durante los años de 1990 
usé porciones del material en mi clase sobre 1 de Corintios en el Colegio Florida.  Esto significa 
que muchas personas han estudiado el material, han planteado preguntas que me hicieron 
reflexionar más profundamente y me ayudaron a pulir las lecciones.  
 

       Tenemos la esperanza que los que estudien este libro queden impresionados por la sencillez y 
la belleza de la Iglesia primitiva y busquen restaurarla en su comunidad. También esperamos 
fortalecer la resolución de aquellos que están en forma similar comprometidos al esfuerzo de 
practicar el Cristianismo del Nuevo Testamento hoy. Si usted se acerca más a Cristo como 
resultado de estos estudios, nuestro trabajo habrá sido recompensado con creces.  
 

       Como es en el caso de la mayoría de nuestras publicaciones, evitamos la tentación de acortar 
las lecciones para que tengan la extensión adecuada para una clase. Preferimos estudiar un tema 
hasta que sea cubierto adecuadamente. Muchas de las lecciones requerirán más de una clase. Cada 
maestro y su clase necesitarán decidir cuanta atención le dará a cada lección.  
 

       Es nuestra intención publicar periódicamente en el Internet algunos diagramas y material 
suplementario que pueda ayudar a los demás a estudiar y enseñar este libro. La página Web 
www.BibleWord.com  nos pertenece y confiamos que permanecerá activa por muchos años. El 
URL es enumerado abajo con nuestro correo electrónico.   
 

      —      Ferrell Jenkins 
                                                                                                            Temple Terrace, Florida 
                                                                                                            Internet: www.biblicalstudies.com 

                                                                                                            Internet: www.bibleworld.com  
                                                                                                            Email: earlychurch@bibleword.com 
                                                                                                            3 de Enero de 1999 
                                                                                                           Actualización: 6 de Enero de 2010 

v 

http://www.bibleword.com/
http://www.biblicalstudies.com/
http://www.bibleworld.com/
mailto:earlychurch@bibleword.com


         Desde la publicación de Roy E. Cogdill, la Iglesia del Nuevo Testamento en 1938 y sus más de 30 
sucesivas ediciones no se había publicado otro volumen contendiendo por las descripciones 
Bíblicas y primitivas de la Iglesia del Señor Jesucristo hasta la aparición de este útil, claro y 
organizado libro de estudio titulado La Iglesia Primitiva.  
 

         El autor, el hermano Ferrell Jenkins ha estado investigando y enseñando los rasgos 
distintivos de la Iglesia edificada por Cristo desde hace 60 años a la actualidad.  El volumen 
dividido en 6 secciones con 20 estudios en total cubren semejantes temas como la Iglesia 
establecida y descrita, su organización y obreros, su adoración en el primer día de la semana, la 
vida diaria de sus discípulos y una síntesis de las etapas históricas de la Iglesia hasta nuestro 
tiempo contemporáneo.  
 

        Con la abundancia creciente de falsas doctrinas sobre lo que la Iglesia fue en la era de los 
apóstoles y las apelaciones desde el Denominacionalismo, y las preferencias de cada persona, es 
fácil confundirse y engañarse con apelaciones puramente terrenales del papel de la Iglesia en el 
mundo. Dejar que la Iglesia sea lo que exactamente fue en el primer siglo y desarrollarse dentro de los 
parámetros del Nuevo Testamento es siempre el principal compromiso de cada Cristiano, de cada 
anciano, diacono, y evangelista hoy.  
 

        Para este esfuerzo digno de seguir duplicando la Iglesia de Cristo en nuestra comunidad, el 
volumen escrito por el hermano Jenkins en 1999 y actualizado en el 2010 debiera ser de utilidad 
para todo estudiante sincero de la Biblia. El autor recopiló una abundancia de datos relacionados a 
cada punto de sus lecciones que pueden ser todavía ampliados para un aprovechamiento mayor 
de los temas discutidos. 
 

       Es un hecho innegable que la Iglesia no salva, pero en ella residen la totalidad de los salvos 
(Hech.2:47). La Iglesia es el reino (Mat.16:19; 1 Tes.2:12; 2 Tes.1:5; Heb.12:28) donde son 
trasladados todos los redimidos (Col.1:13). No hay salvos fuera de la Iglesia como no hay soldados 
fuera del ejército o ciudadanos fuera del reino. En el día final este reino será entregado al Padre (1 
Cor.15:24). Cristo se presentará ante Sí mismo a Su Iglesia sin mancha, arruga o contaminación 
(Efe.5:26-27). Entonces ocurrirán las bodas del Cordero, la reunión final de Cristo y sus discípulos 
(Apoc.19:7-9) para estar para siempre con Él en las moradas eternas en la casa de Su Padre (Jn.14:2-
3). 
     

Abril 26 de 2021 
Publicado Electrónicamente en este Sitio Web 

 

https://elexpositorpublica.wordpress.com/


Hablando Conforme a los Oráculos de Dios 

INTRODUCIÓN:       
 

      El asunto de la autoridad es fundamental para un correcto entendimiento de la Iglesia 
primitiva. Los Cristianos y las Iglesias de los tiempos del Nuevo Testamento fueron guiador por 
Cristo y Su palabra. Un error común es pensar que cada Iglesia local desarrolla su propia forma de 
ver la doctrina y la práctica. De hecho, ellos consideraron al Señor y a Su palabra como la norma 
absoluta. Si no existiera, como afirman algunos, no podría haber nada incorrecto y nada correcto.  
 

       Cuando las Iglesias se desviaron de los mandamientos del Señor, se les instruyó que volvieran 
a la norma que el Señor aprobó. Su práctica fue juzgada por las enseñanzas del Señor tal como fue 
presentada por los apóstoles y profetas quienes fueron guiados por el Espíritu Santo.  
 

       En esta Serie de lecciones sobre la Iglesia primitiva hemos asumido que las Iglesias de los 
tiempos del Nuevo Testamento respetaron y siguieron las enseñanzas de Cristo. Hace unos pocos 
años preparamos el volumen Autoridad Bíblica, un libro de lecciones que cubre muchos aspectos 
del tema. Para beneficio de aquellos que todavía no han estudiado Autoridad Bíblica creemos que es 
conveniente incluir aquí una lección sobre este tema. 
 

A. Jesucristo es el Señor (Hech.2:36; Rom.10:9; Fil.2:11).
1. El término Señor denota propiedad (por ejemplo, de un esclavo) y autoridad.
2. La Iglesia primitiva fue fundada sobre el Señorío o deidad de Jesucristo (Mat.16:15-18; 1 

Cor.3:11).
3. El concepto moderno de que la Iglesia inventó a Cristo a partir de Jesús durante un 

período de décadas o siglos es totalmente contrario a los hechos presentados en el Nuevo 
Testamento.
 

B. Jesús es la cabeza del cuerpo, la Iglesia (Efe.1:22-23; Col.1:18). De la cabeza procede la 
dirección y la guía.
 

C. Cristo tiene toda autoridad (Mat.28:18-20). 
 

 
A. Como embajadores de Cristo, Como embajadores o enviados por Cristo, los apóstoles 

hablaron por Él y lo representaron entre los hombres. 
1. Rechazar a los apóstoles es rechazar a Jesús y al Padre (Luc.10:16) 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  y  L a  P a l a b r a                                                                                                            2 

 

2. Recibir a los apóstoles es recibir a Jesús y al Padre (Jn.13:20). 
 

B. La Palabra de Dios fue entregada a los apóstoles (Jn.17:8, 14). 
 

 

A. La Escritura es inspirada por Dios (2 Tim.3:16-17). 
1. La frase “inspirada por Dios” indica que la fuente u origen de la Escritura es Dios. 
2. El término Escritura es usada aquí para referirse a los Oráculos de Dios, los libros 

autoritativos que proceden de Dios.  
3. Ambas, las escrituras del Antiguo Testamento y del Nuevo Testamento son consideradas 

ser las Escrituras (2 Tim.5:18; Deut.25:4; Luc.10:7).  
 

B. La Escritura es la Palabra de Dios inerrante, completa y suficiente (2 Tim.3:16-17). 
 

C. Hay una sola fe (Efe.4:5). Esta es la completa revelación de la voluntad de Dios para el hombre 
(Efe.3:1-5; 1 Cor.2:10). 
1. Esta fe “ha sido dada una vez a los santos” (Judas 3). 

2. El término fe, cuando es usada con referencia a la Palabra de Dios, es equivalente al 

evangelio (Gál.1:23, 6-9; Rom.1:16). 

D. Información adicional sobre la inspiración de la Biblia puede ser encontrada en nuestro 
volumen Introducción a las Evidencias Cristianas.  
 

A. El pacto Mosaico ha sido remplazado por el Nuevo Pacto de Jesucristo (Efe.2:14-15; Col.2:13-
17; Heb.10:9; 8:6-13). 
 

B. Varios libros del Nuevo Testamento están dedicados al tema (Gálatas, Hebreos y Romanos). 
 
C. Los escritores del Nuevo Testamento reconocieron el valor de las Escrituras del Antiguo 

Testamento y sus eventos (Rom.15:4; 1 Cor.10:11). Aun los eventos milagrosos fueron 
considerados como verdaderos (ejem. La creación y el diluvio, 2 Ped.3:5-6).  

 

A. La misma doctrina fue enseñada en todas las Iglesias. Cuando la falsa doctrina fue algunas 
veces enseñada, fue corregida al referirse a lo que fue enseñado por el Señor y Sus apóstoles. 
1. Pablo les dijo a los Corintios que Timoteo “os recordará mi proceder en Cristo, de la 

manera que enseño en todas partes y en todas las iglesias” (1 Cor.4:17). 
a. Timoteo fue un evangelista que transmitía lo que había escuchado por Pablo (2 

Tim.2:2). 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  y  L a  P a l a b r a                                                                                                            3 

 

b. Pablo enseñó lo mismo en cada Iglesia. Esta enseñanza podía ser oral o en forma escrita 
(2 Tes.2:15; cf. 2 Ped.3:1-2; 1 Jn.2:21). Muchas de las epístolas fueron escritas para 
recordar a los santos lo que había sido enseñado por los apóstoles cuando ellos 
estuvieron presentes entre las Iglesias.  

2. Lo que Pablo enseñó a los santos en Corinto referente a permanecer en el llamado fue lo 
mismo que él indicó en todas las Iglesias (1 Cor.7:17). 

3. Con respecto al velo, Pablo dijo, “... nosotros no tenemos tal costumbre, ni las iglesias de 
Dios” (1 Cor.11:16). La práctica debía ser uniforme y los Corintios estaban haciendo lo 
contrario.  

4. Cuando Pablo ordenó a los Corintios a contribuir de sus fondos en el primer día de la 
semana, dijo que él había ordenado “en las iglesias de Galacia” también (1 Cor.16:1). La 
epístola a los Gálatas  no contiene tal mandamiento, pero evidentemente Pablo les enseñó 
la misma cosa oralmente cuando estuvo presente entre ellos.    
 

B.  La uniformidad de la doctrina debe resultar en uniformidad de la práctica. Debemos esperar 
que cada Iglesia trabaje y adore de la misma manera. 

 

A. La Iglesia en Corinto tuvo muchos problemas que fueron corregidos al apelar a las 
enseñanzas de Cristo. 
1. Las preguntas sobre el matrimonio fueron respondidas al citar lo que el Señor había 

enseñado en los evangelios (1 Cor.7:10-11; cf.Mar.10:9; Mat.19:6). 
2. Hubo algún problema con el apoyo a los que predican el evangelio. Pablo dijo, “Así 

también ordenó el Señor a los que anuncian el evangelio, que vivan del evangelio” (1 
Cor.9:14; cf. Mat.10:10; Luc.10:7). 

3. Los abusos de la Cena del Señor fueron corregidos al apelar a lo que el Señor hizo en la 
noche de su traición (1 Cor.11:22-25). 

4. Vea Heb.2:3 y 2 Ped.3:1-2 para otras ilustraciones de esta verdad. 
 

B. Los apóstoles transmitieron enseñanzas o tradiciones autorizadas. Tres términos utilizados 
en el Nuevo Testamento fueron términos técnicos reconocidos para la transmisión de la 
tradición, primero entre los  Griegos y luego en el Judaísmo (BAGD, 614-15, 619; TDNT, IV: 
11-14; NIDNTT, III: 772-75). 
1. Tradición (Griego, paradosis). Esta palabra significa “una transmisión, entregar” y es 

usada de ambas, las practicas humanas y divinas. Las tradiciones humanas que 
contradicen la Palabra de Dios son condenadas por el Señor (Mat.15:1-9). Las tradiciones 
que se originan con Dios deben ser obedecidas (2 Tes.2:15). 

2. Entregar (Griego, paradidomi). Este término significa “entregar, pasar, transmitir...” 
3. Recibir (Griego, paralambano). Este término significa “recibir” o “aceptar”. 
4. Observe algunos pasajes en los que estos términos se emplean. 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  y  L a  P a l a b r a                                                                                                            4 

 

a. Los Corintios son elogiados porque retuvieron firmemente las tradiciones que Pablo les 
entregó (1 Cor.11:2). 

b. Pablo recibió la información del Señor sobre la Cena del Señor y la entregó a los 
Corintios (1 Cor.11:23). 

c. Otros pasajes en los que esos términos son encontrados incluyen 1 Cor.15:1-3; Gál.1:9-
12; Fil.4:9; 2 Tes.3:6). 

A. Las referencias estudiadas en esta lección muestran que la Iglesia primitiva entendió que 
ellos debían actuar únicamente cuando Dios autorizaba la práctica. 

 
B. El Silencio de Dios no es permisivo sino prohibitivo. 

1. Debemos hablar según los Oráculos de Dios (1 Ped.4:11). 
2. Si Dios no habla, nadie más tiene el derecho de presumir de hablar por Él (Heb.1:5; 

7:14). 
3. Si no hay instrucción, no hay derecho para hablar (Hech.15:24). 
4. Los santos son instruidos a no sobrepasar lo que está escrito (1 Cor.4:6) 
5. Juan dice que alguien que va más allá y el que no persevera en la doctrina de Cristo no 

tiene a Dios (2 Juan 9). 
 

 
1. La Iglesia primitiva fue enseñada a respetar y a obedecer la Palabra autoritativa de Dios. 
2. Ellos respondieron sus preguntas y resolvieron sus problemas al apelar a la enseñanza del 

Señor y a la Palabra hablada por los apóstoles y profetas. 
3. La Palabra de Dios por la que podemos restaurar el Cristianismo del Nuevo Testamento 

está ahora disponible a nosotros en el Nuevo Testamento. 
 

 
 
  



En Propósito, Profecía, Preparación y Establecimiento 

INTRODUCIÓN:       
 

     La Iglesia juega un papel importante en el plan de Dios para la salvación del hombre. El 
propósito y la planeación que le dieron la existencia son un asunto del registro Divino. Un correcto 
entendimiento de estos hechos le ayudará a uno a responder muchas falsas doctrinas con respecto 
a la Iglesia. 
 

       En esta lección aprenderemos el tiempo de su establecimiento, el lugar de su establecimiento, 
y el fundamento de la Iglesia. Veremos que los profetas del Antiguo Testamento tenían en mente a 
la Iglesia; que los términos Iglesia y reino son frecuentemente usados  intercambiablemente en el 
Nuevo Testamento. Estas verdades señalarán la falacia de las especulaciones milenarias de que la 
era del reino aún está por venir, y que Jesús va a establecer un reino literal de mil años en 
Jerusalén. 
 
        

A. La Iglesia fue una parte del eterno propósito de Dios (Efe.3:10-11). Esto debiera silenciar para 
siempre el concepto premilenial que la Iglesia es un esfuerzo tardío, un paréntesis o un 
substituto hasta que Jesús pueda regresar para establecer un reino terrenal.

 
B. Isaías profetizó el establecimiento sobre el monte de la casa de Jehová (Isa.2:2-3). Tiempo: 

Cerca del año 725 A.C., en el período Asirio de la historia mundial.
1. El tiempo del establecimiento: “en lo postrero de los tiempos”. 
2. Lo que sería establecido: “el monte de la casa de Jehová”. 
3. Lugar del establecimiento: “Sion”, “Jerusalén” (lo mismo). 
4. La extensión de las bendiciones: “todas las naciones”, “muchos pueblos”. Esto desde el 

tiempo de la dispensación Mosaica. 
5. Estudie el pasaje paralelo en Miqueas 4:1-2. El cumplimiento será examinado en el 

estudio de Hechos 2. 
 

C. Daniel profetizó el establecimiento del reino que nunca será destruido (Dan.2:44). Tiempo: 
Cerca del año 600 A.C. en el período Babilónico de la historia mundial. 
1. Nabucodonosor, rey de Babilonia soñó un sueño (Dan.2). Daniel reveló el sueño y la 

interpretación del sueño al rey.
a. Dios cambia los tiempos y las edades. Quita reyes y pone reyes (2:21).
b. Dios está mostrando a Nabucodonosor lo que acontecerá “en lo postrero de los 

tiempos” [de ese tiempo, cerca del año 600 A.C.] (2:28).
2. El sueño y su interpretación (2:31-45). 



L a  I g l e s i a                                                                                                                                            6 

 

a. La imagen (vers.31-32): La cabeza = oro; Pecho y brazos = plata; Vientre y muslos = 
bronce; Piernas = Hierro; Pies = parte de hierro, y parte en barro cocido.

b. La interpretación (vers. 36-45). Las partes de la imagen representan diversos reinos. 
Comenzando con Nabucodonosor, Rey de Babilonia, la cabeza de oro (2:38). De la 
historia secular aprendemos el siguiente orden de imperios terrenales:

  
                     Cabeza de Oro                           Imperio Babilónico                                626 al 539 A.C. 
                    
                   Pecho de Plata                         Imperio Medo-Persa                             539 al 331 A.C. 
 

Vientre y muslos 
                     de Bronce                                    Imperio Griego                           § 331 A.C. Y siguientes 

 

        Piernas de Hierro                       Imperio Romano                          § 63 A.C. al Siglo 5 D.C. 

       § Fechas exactas difíciles de determinar 

3. Daniel 2:44 específica el tiempo de la instauración del reino el cual sería distinto a los 
reinos terrenales.
a. Tiempo: “en los días  de estos reyes”. Esto es interpretado en el Nuevo Testamento 

significando los días del imperio Romano. Jesús nació en estos días (Luc.2:1-2). Juan el 
Bautista comenzó su obra en estos días (Luc.3:1-3). Jesús comenzó Su ministerio 
público en los días de estos reyes (Mar.1:14-15). 

b. Daniel es el único profeta en especificar el tiempo exacto del establecimiento del reino 
“en los días de estos reyes” (2:44a). Cuando Jesús comenzó Su obra en los días del 
imperio Romano, él dijo “El tiempo se ha cumplido, y el reino de Dios se ha 
acercado...” (Mar.1:15). Esta es la mejor posible interpretación de Daniel 2:44. Lo difícil 
u oscuro debe interpretarse siempre a la luz de lo claro. 

 
A. Juan el Bautista (literalmente, el bautizador o inmersor) predicó “el reino de los cielos se ha 

acercado” (Mat.3:1-2). Tiempo: Cerca del año 26 D.C. El término “se ha acercado” muestra que 
se esperaba pronto. 
1. Juan fue más tarde encarcelado y decapitado (Mat.14:1-12) 
2. El reino no fue establecido durante el ministerio de Juan el Bautista. Hace treinta o veinte 

años, los Bautistas comúnmente argumentaban el establecimiento de la Iglesia en los días 
de Juan, pero esto es raro hoy.   

 

B. Jesús predicó “el reino de los cielos se ha acercado” (Mar. 1:14-15).  
1. Él enseñó a Sus discípulos a orar por la llegada del reino (Mat.6:9-10). 
2. Él envió a los doce apóstoles a predicar “El reino de los cielos se ha acercado” (Mat.10:7). 



L a  I g l e s i a                                                                                                                                            7 

 

3. Él envió a los 70 discípulos a predicar “el reino de Dios se ha acercado a vosotros” 
(Luc.10:10-11). 

   
C. Jesús prometió edificar la Iglesia (Mat.16:13-20). 

1. ¡No había sida edificado antes de ese momento! 
2. La promesa: “y sobre esta roca edificaré mi iglesia” (Mat.16:18). La “roca” no fue Pedro. 

Sino fue la verdad confesada de Pedro que Jesús es el Cristo. “Tú eres el Cristo, el Hijo del 
Dios viviente” (Mat.16:16). 

3. La Iglesia es el reino. Esta promesa no indica un cambio de planes, como insisten  los 
Milenialistas. 
a. Jesús dijo, “edificaré mi iglesia”  (Mat.16:18) y “Y a ti te daré las llaves del reino de los 

cielos” (Mat.16:19). 
b. El reino vino en la vida de Sus discípulos (Mat.16:28; cf. Mar.9:1). Sin embargo, los 

Milenialistas dicen que Jesús pospuso el establecimiento del reino y estableció la 
Iglesia para cerrar la brecha. 

c. La Iglesia y el reino son compuestos de los mismos individuos. Los Cristianos son 
individuos que han sido comprados (redimidos) por la sangre de Cristo (1 Ped.1:18-
19). La Iglesia ha sido comprada por la sangre de Cristo (Hech.20:28), y el reino es de 
la misma manera compuesto por aquellos que han sido comprados por la sangre de 
Cristo (Apoc.5:9-10). Cada individuo comprado con sangre es un miembro de la Iglesia 
y un ciudadano en el reino.  
 

D. El reino o Iglesia no fue establecido durante el ministerio público de Cristo.  
1. Cuando Jesús observó la pascua e instituyó la Cena del Señor, en la noche de Su traición, 

él declaró que Él “no beberé más del fruto de la vid, hasta que el reino de Dios venga” 
(Luc.22:18). 
a. Este pasaje en Lucas 22 también muestra que el reino es la Iglesia. El fruto de la vid 

debe ser tomado en el reino (Luc.22:18). De hecho, el fruto de la vid (La Cena del 
Señor) es tomado por la Iglesia (1 Cor.11:17-34). 

b. Es también mostrado que el reino no puede ser futuro. La Cena del Señor es un 
memorial que se debe observar “hasta que Él venga” (1 Cor.11:26). Si Jesús viene a 
establecer el reino (en el que se celebrará la Cena, Luc.22:28), tendrá que ser sin la Cena 
del Señor, que es un memorial que se debe observar “hasta que Él venga” (1 Corintios 
11:26). Esto ilustra más la necedad de las opiniones de los Milenialistas.   

2. Jesús prometió asignar (“conceder”, NASB) un reino a los apóstoles. Ellos comerían y 
beberían en Su mesa en Su reino (Luc.22:29-20).  

3. Los apóstoles fueron establecidos sobre tronos para juzgar a las doce tribus de Israel 
(cf.Mat.19:28; Tito 3:5). Ellos hacen esto ahora durante la dispensación del evangelio. Vea 
notas adicionales en Autoridad Bíblica, 14-15. 

4. Jesús prometió beber el fruto de la vid nuevo con los apóstoles en el reino de Su padre 
(Mat.26:29). El término nuevo viene de la palabra Griega kainos— indicando nuevo en 
calidad. Tendría un nuevo significado para los discípulos.    

 



L a  I g l e s i a                                                                                                                                            8 

 

 

A. Jesús enseñó que el reino vendría en la vida de Sus discípulos (Mat.16:28). En Marcos 9:1. 
Él añadió que el reino vendría “con poder”.  Jesús enseñó que el reino vendría durante la 
vida de sus discípulos. Las primeras ediciones de la versión Inglesa NASB resaltan 
correctamente el significado del tiempo perfecto Griego en este versículo: “De cierto os 
digo que hay algunos de los que están aquí que no probarán la muerte hasta que vean el 
reino de Dios venido con poder”  
1. Antes de Su asención al cielo, Jesús les dijo a sus once discípulos que esperaran en 

Jerusalén “hasta que seáis investidos de poder desde lo alto” (Luc.24:44-49; Hech.1:6-8).  
2. La venida del Espíritu Santo en el día de Pentecostés les proveería del poder (Hech.1:6-

8).   
 

B. El Espíritu Santo vino en el día de Pentecostés (Hech.2:1-4). Tiempo: Cerca del año 30 D.C. 
1. Pentecostés fue una fiesta anual de los Judíos. Se celebraba 50 días después de la 

Pascua y caía en el primer día de la semana (Lev.23:16). 
2. El Espíritu Santo capacitó a los apóstoles a hablar en otras lenguas (Hech.2:4, 33). La 

venida del reino fue acompañada con poder. 
    

C. La Iglesia fue establecida en el día de Pentecostés. 
1. La promesa que el reino vendría con poder. La Iglesia fue establecida en ese día. El 

pueblo de Dios es descrito como la Iglesia y el reino. 
2. Este fue el inicio de “los postreros días” mencionados por los profetas (Joel 2:28-32; 

Hech.2:16-17). 
3. Cuando el día de Pentecostés comenzó la Iglesia no estaba todavía en existencia. 

Después que cerca de tres mil almas obedecieron el evangelio, otros fueron añadidos a 
ellos (la Iglesia) diariamente (Hech.2:47). Es verdad que la palabra Iglesia no está en el 
texto Griego aquí, pero uno solo necesita seguir los pronombres a través de los 
siguientes capítulos para saber que la Iglesia está bajo consideración. 

4. Todas las flechas han apuntan hacia Pentecostés (Hechos 2). Después del 
establecimiento de la Iglesia, todas las flechas apuntan de nuevo a Pentecostés (Hechos 
2). 

 

La evidencia del Nuevo Testamento apunta a Pentecostés como el tiempo del establecimiento de la 
Iglesia. 
 

A. El Pentecostés fue el principio (Hech.11:15). Fue el principio de: 
1. El Reino (Iglesia) (Mar.9:1; Luc.24:49; Hech.1:8; 2:1-4). 
2. El reino de Cristo (Hech.2:34-35; 1 Cor.15:24-25). 
3. Los postreros días (Hech.2:17; Heb.1:2). 



L a  I g l e s i a                                                                                                                                            9 

 

4. El primer sermón del evangelio (1 Cor.15:1-5; cf. Hech.2:23, 32). El evangelio consiste de 
la muerte, sepultura, resurrección y apariciones de Cristo. 
 

B. Los santos en la Iglesia en Colosas habían sido trasladados al reino de Cristo (Col.1:13). 
Tiempo: Cerca del año 62 D.C. Este pasaje solo responde a todos los que argumentan por 
un establecimiento del reino en el siglo veinte o siglo veintiuno.  
 

C. El reino es descrito como “inconmovible” (Heb.12:28). Tiempo: cerca del año 68 D.C. Este 
debe ser el reino de Daniel 2:44 que nunca será destruido.    
 

D. Al escribir a las siete Iglesias de Asia, Juan reclamó ser “vuestro hermano y copartícipe 

vuestro en la tribulación, en el reino y en la paciencia de Jesucristo” (Apoc.1:4, 9; cerca del 

año 96 D.C.). El reino fue una realidad presente en el primer siglo D.C.   

CONCLUSIÓN: 

1. En este estudio hemos visto que los profetas lo que tenían en mente cuando profetizaron 
el establecimiento del reino. 

2. Hemos visto que la Iglesia cumple las profecías sobre el reino en el Antiguo Testamento. 
Los términos Iglesia y reino describen al pueblo de Dios desde diferentes puntos de vista. 

3. El reino fue establecido en el primer siglo. 
4. Se debe llegar a la conclusión que la doctrina acerca de un reino literal de Jesús sobre la 

tierra, en algún tiempo todavía en el futuro ¡es falsa! 

 

;                                                                                                                             



Su Significado e Implicaciones 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Mencione la palabra Iglesia. Esta significa diferentes cosas para diferentes personas. 
Algunos piensan en un edificio de reunión; algunos piensan en una jerarquía o burocracia; 
algunos piensan en personas; etc. 

2. Cuando se nos pide que definamos la palabra Iglesia decimos que es el cuerpo de Cristo, el 
reino, la esposa, etc. Es verdad que la Iglesia es descrita en las Escrituras como el cuerpo, el 
reino y la esposa, pero no es lo que lo significa la palabra Iglesia. 

3. Debido al malentendido que muchos tienen sobre el término Iglesia, consideramos prudente 
examinar la enseñanza Bíblica sobre el tema. 
a. En esta lección vamos a analizar al significado de la palabra Iglesia.  
b. Luego, planeamos discutir algunos de los términos descriptivos que se utilizan para el 

término Iglesia y discutir las implicaciones de estos términos en nuestras vidas. 
      
        

A. La palabra Inglesa Church, el Alemán Kirch, el Español Iglesia, y el Escoces kirk son derivados 
del adjetivo Griego kuriakos. El sentido empleado aquí es más que un “edificio de la Iglesia”.

B. La palabra Iglesia es empleada en la mayoría de las traducciones Inglesas del Nuevo 
Testamento proviene del Griego ekklēsia. 
1. La palabra ekklēsia se emplea 114 veces en el Nuevo Testamento. Єĸĸλ
2. En la versión NASB ekklēsia es traducida por Iglesia o Iglesias 109 veces; asamblea, 3 veces 

(Hech.19:32, 39, 41); congregación, 2 veces (Hech.7:38; Heb.2:12).  
3. La versión KJV también traduce la palabra Iglesia en Hechos 2:47, pero el término no 

aparece en los manuscritos Griegos más antiguos. 
4. La palabra Iglesia es una palabra compuesta “de ek, fuera de” y klesis, un llamado (kaleo, 

llamar)” (W. E. Vine).  
5. El uso común en el Griego era “de una reunión de ciudadanos llamados de sus hogares a 

algún lugar público; una asamblea...” (Joseph H. Thayer, 196).  
6. Adolph Deissmann dice que “la asamblea (convocada)” es la traducción más literal del 

griego ekklēsia. Esta fue “la asamblea de Dios”, “la reunión de Dios”, porque “Dios fue el 
convocador”. 

7. El mundo de habla Latina no tradujo ekklēsia, sino que simplemente la adaptó. Los 
Latinos sintieron, y los Cristianos Occidentales pensaron: “Ekklēsia no puede ser 
traducida, debe ser asumida” (LAE, 113). Del latín provienen las palabras eclesiástico, 
eclesiología, etc. 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                             11 

 

8. Un erudito dice que la palabra significa “los llamados, es decir, los que han sido 
convocados por el heraldo” (Schmidt, 24-31). La palabra envuelve: 
a. Los polites— los ciudadanos. 
b. La convocatoria del herlado. 
c. La asamblea misma. 
d. El propósito de la asamblea.  

 

9. William Barclay dice: “Es digno de destacar que en todo el Nuevo Testamento la palabra 
Iglesia nunca se emplea para describir un edificio. Siempre describe un cuerpo de hombres 
y mujeres que han entregado su corazón a Dios” (New Testament Words, 72).  
 

C. Más información del uso del término ekklēsia en el Nuevo Testamento se puede encontrar en 
el gráfico de las páginas 16-17 que contienen cada uso de la palabra ekklēsia en el Nuevo 
Testamento. Estúdielo cuidadosamente. 
 

La palabra Iglesia es empleada en cuatro sentidos en el Nuevo Testamento. 
 

A. Se emplea en un sentido general o universal para designar a todos los salvos (Mat.16:18; 
Efe.4:4; 1:22-23). 

 

B. Se emplea en un sentido de una Iglesia local para designar a los salvos que trabajan y adoran 
juntos en una localidad específica (Mat.18:15-18; 1 Cor.1:2; 1 Tes.1:1). 

 

C. Se emplea para referirse a una asamblea de santos para adorar (1 Cor.11:18; 14:4, 5, 28), et 
al). 

 

D. Se emplea en un sentido distributivo o distribuido (Hech.5:11; 8:1, 3; 9:31, donde los mejores 
manuscritos usan el número singular; 12:5). “En lógica, el término “distribuir” se emplea  
“para transmitir información sobre cada miembro de la clase que nombra”. Ejemplos: La 
clase tuvo una agradable excursión; la escuela tuvo un buen picnic; el club estuvo muy 
contento con el informe, el personal disfrutó de la cena. 

 

E. Algunos tienen la idea equivocada que la Iglesia universal está compuesta de todas las 
Iglesias locales. Esto no es correcto. La Iglesia universal está compuesta por todos los 
individuos salvos. El término Iglesia no se emplea para referirse a un grupo más grande o 
más pequeño que las Iglesias locales en ningún sentido organizado. Esto se puede ilustrar de 
la siguiente manera. 

 
SINGULAR                                           PLURAL                                        COLLECTIVO 
 
Enlace                                                      Enlaces                                            Cadena 
Cristiano                                                 Cristianos                                        Iglesia 
(1 Ped.4:16)                                             (Hech.11:26)                                    (1 Cor.1:2) 
Iglesia                                                      Iglesias (Rom.16:16)                      ¿? 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                             12 

 

      En Inglés, un sustantivo puede usarse en un número singular o plural o como un sustantivo    
colectivo. Un sustantivo colectivo es un sustantivo que nombra un grupo o colección. Considere 
un enlace simple. Se pueden unir una pluralidad de enlaces para formar una cadena. Cadena es el 
término colectivo que se utiliza para describir un grupo de enlaces que se han unido. Una persona 
salva es un Cristiano (1 Ped.4:16; Hech.26:28). Dos o más de estas personas salvas son llamados 
Cristianos (Hech.11:26). Varios Cristianos pueden unirse para constituir una Iglesia local (1 
Cor.1:2). El término Iglesia es el sustantivo colectivo que describe este grupo de Cristianos. 
Podemos pensar de una sola Iglesia colectiva  o una pluralidad de Iglesias locales (Rom.16:16). No 
existe ningún término colectivo en el Nuevo Testamento para describir una confederación de 
Iglesias. Los arreglos organizativos que unen a las Iglesias en una unidad funcional no formaban 
parte de la Iglesia Primitiva.  
 

F. El nombre de la Iglesia.
1. La Iglesia no tiene un nombre como tal.
2. El Nuevo Testamento se refiere a las personas que componen la Iglesia como Cristianos 

(los que pertenecen a Cristo, Hech.11:26; 26:28; 1 Ped.4:11), discípulos (aprendices, 
Hech.11:26); santos (apartados, Fil.1:1), etc. 

3. La Iglesia es descrita en el Nuevo Testamento. Incluso la palabra Iglesia es un término 
descriptivo. Otros términos descriptivos incluyen cuerpo, esposa, reino, casa (familia) y 
templo. Estos términos se analizan a continuación.

4. La Iglesia del Nuevo Testamento nunca es designada por medio de nombres humanos.
5. Estudie las frases descriptivas empleadas para la Iglesia (ekklēsia) en el gráfico de la 

página 17.     

 
A. La palabra Griega, ekklēsia, de la que proviene Iglesia, significa “los llamados”. 

1. Ekklēsia se utiliza para referirse a una reunión o asamblea secular de personas 
(Hech.19:23ff; traducido como asamblea en el versículo 32. 

2. Se utiliza para el pueblo de Israel (Iglesia o congregación) [NASB] en el desierto (Hech.7:38). 
3. Cuando se utiliza el término para referirse al pueblo de Dios, significa: 

a. Edificada por Cristo (Mat.16:18). 
b. Los llamados del mundo. Hay una buena descripción de la Iglesia en 2 Corintios 6:16-

18. 
c. Los individuos que componen la ekklēsia han sido llamados por el evangelio (2 

Tes.2:14).   
 

1. Responsabilidad: Con cada una de las figuras utilizadas para describir al pueblo de Dios, 
alguna clase de responsabilidad es implicada. Hemos visto que el término Iglesia indica a 
un grupo de personas que han sido llamados del mundo. Esto implica la responsabilidad 
para mantenerse separados del mundo (2 Cor.6:17—7:1;  Efe.5:6-14).    

 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                             13 

 

A. El término cuerpo indica un organismo vivo, una unidad viva que funciona con una cabeza 
y miembros. Cristo es la cabeza; la Iglesia es su cuerpo (Efe.1:22-23; Col.1:18). 

 

B. Hay un cuerpo compuesto por muchos miembros (Efe.4:4; 1 Cor.12:12, 14, 20, 27). Un 
miembro no es el cuerpo (Vea también Mat.18:15-17; 1 Tim.5:16). 
 

C. Los individuos son comparados con partes del cuerpo físico (1 Cor.12:14-27). Cada 
miembro es necesario para completar el cuerpo y permitir que funcione correctamente. 

 
D. Responsabilidad: Dos áreas principales son indicadas por el término cuerpo. 

1. Crecimiento. El cuerpo debe crecer (Efe.4:15-16). 
2. Pureza. El cuerpo debe permanecer puro. Ser parte del cuerpo de Cristo es un gran 

privilegio, pero esto también provee una gran advertencia. El cuerpo debe ser 
mantenido puro, libre de contaminación (1 Cor.6:18—7:1).  

 

A. Esta es una figura matrimonial. Significa que la Iglesia está casada con Cristo. Cristo es su 
marido; la Iglesia es Su esposa.  

 
B.   Este es el concepto del Antiguo Testamento. Es empleado para referirse a una relación entre 

el Señor e Israel. Vea Ezeq.16:8, 32; 23:37 [Samaria = Ahola; Jerusalén = Aholiba]. El 
concepto es también evidente en el libro del profeta Oseas.   
 

C. Note la singular naturaleza de la Iglesia (Efe.5:23-27). El texto habla de ella, (su), NASB; 
singular femenino en Griego). 

 
Cristo es cabeza de..........................................................................           LA IGLESIA (23) 
Él se entregó así mismo por ella (25).............................................. 
para santificarla (26)........................................................................        
habiéndola purificado (v.26)........................................................... 
a fin de presentársela a sí mismo (v.27)......................................... 
y Él es el Salvador........................................................................... DEL CUERPO (23) 
 

D. Una esposa puede honrar a su marido al llevar su nombre. La Iglesia, como la esposa de 

Cristo, le honra al llevar su nombre. 

 

E. Responsabilidad: Dos áreas de responsabilidad son aparentes.  

1. La pureza es importante, pero la fidelidad es más completa. La fidelidad es esperada en 

todas las áreas de la vida. 

SU 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                             14 

 

a. La esposa debe estar sujeta a su marido en todas las cosas y la Iglesia debe estar 

sujeta a Cristo (Efe.5:24). 

b. Dios dio a Cristo como cabeza sobre todas las cosas a la Iglesia (Efe.1:22-23). 

2. Hay responsabilidad de llevar fruto (Rom.7:4), y no hay limitación sobre el tamaño de la 

familia. 

A. Esta es una figura gubernamental que implica un rey, ciudadanos, territorio y una ley. 
1. Cristo es el rey (1 Tim.6:15). 
2. Los Cristianos son conciudadanos (Efe.2:19). 

a. La ciudadanía de los Cristianos está en los cielos (Fil.3:20). 
b. Los Cristianos son extranjeros y  peregrinos (“extraños y forasteros”, NASB) (1 

Ped.2:11). 
c. Los Premilenialistas han cambiado esto. Creen que el reino existirá en la tierra 

durante 1000 años. 
3. El reino fue establecido en el día del Pentecostés (Col.1:13; Heb.12:28; Apoc.1:9). 

 
B. Responsabilidad: Dos áreas de responsabilidad pueden ser sugeridas. 

1. Lealtad como un ciudadano (Fil.3:20). 
2. El cumplimiento de los deberes (luchar, etc.). El Señor llama a los obreros. 

a. Amenazas externas. Tal vez como las que enfrentó Nehemías durante la 
reedificación de las murallas de Jerusalén (Neh.4, 6). Pablo habló de conflictos desde 
el exterior (2 Cor.7:5; cf. 1 Cor.15:32).  

b. Subversión interior. Hubo enemigos de la cruz de Cristo (Fil.3:18). Pablo mencionó a 
algunos que predicaban por envidia y contención. Ellos lo hicieron por ambición 
personal, pensando añadir aflicción a sus prisiones (Fil.1:15, 17). 
 

A. Está es una figura doméstica. 
1. Dios es el Padre (2 Cor.6:16-18) y los Cristianos son hijos (Rom.8:16-17); hijos e hijas (2 

Cor.6:16-18). 
2. El término casa indica una familia o hogar (cf. Hech.16:16, 31-34; Heb.11:7). 
3. La casa de Dios es la Iglesia del Dios viviente (1 Tim.3:15). 
4. La entrada a la familia de Dios es a través del nuevo nacimiento (Jn.3:3-5).  

 
B. Responsabilidad: Obediencia (1 Ped.1:14; Heb.12:3-13). El Señor espera completa obediencia 

de parte de Sus hijos. 
 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                             15 

 

 
A. Esta es una figura de adoración del Antiguo Testamento. Un templo es un lugar donde un 

servicio es ofrecido a Dios por medio de los sacerdotes (1 Ped.2:9; Apoc.5:9-10). El templo es 

el lugar donde el servicio aceptable es entregado a Dios (Efe.3:20-21). 

1. El templo fue el lugar donde Dios mora (1 Rey.8:13, 27). 

2. Un lugar de sacrificios y adoración.  

3. La Iglesia está compuesta de piedras vivientes para convertirse en un templo santo (1 

Ped.2:5, 9; Efe.2:19-22). Los términos [real] sacerdocio en 1 Ped.2:9 implica ambos, un 

templo y un reino. 

4. La figura se emplea para referirse a una Iglesia local en 1 Corintios 3:16-17. La Iglesia es 

una casa o templo espiritual (1 Ped.2:5). 

 

B. Responsabilidad: Dos responsabilidades son obvias.  

1. Adoración (1 Ped.2:5; ofrecer sacrificios espirituales, Heb.13:15-16). 

2. Presentar nuestros cuerpos como un sacrificio vivo y santo (Rom.12:1). 

CONCLUSIÓN: 

1. El término Iglesia se emplea en el Nuevo Testamento para describir el pueblo de Dios. 
2. El Señor añade a los salvos a la Iglesia (Hech.2:38, 47).  
3. Los santos son bautizados en un cuerpo (1 Cor.12:13). 
4. La Iglesia está casada con Cristo (Efe.5). 
5. Los que han nacido de nuevo son ciudadanos en el reino (Jn.3:5). 
6. Los hijos de Dios componen la casa (familia) de Dios (Efe.2:19). 
7. Los Cristianos constituyen un templo santo donde Dios mora y ellos son sacerdotes que 

ofrecen sacrificios a Dios (Efe.2:19-22; 1 Ped.2:5, 9). 
8. Ciertas responsabilidades son implicadas de cada término empleado para describir a la 

Iglesia. Cada Cristiano debe reconocer su responsabilidad y cumplirla.  



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                16  

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ē

Ekklēsia no siempre se refiere a toda la Iglesia o la Iglesia Universal. Por ejemplo, cuando Pablo 
dice que persiguió a la Iglesia, esto pudo referirse a toda la Iglesia o a una Iglesia local 
particular. 
 

Mat.16:18                                                                                              Efe.1:22; 3:10, 21, 5:23 
Hechos 9:31 (singular en los mejores Manuscritos                                   24, 25, 27, 29, 32 
1 Cor.6:4; 10:32; 12:28; 16:9                                                                         Col.1:18, 24                   

Gál.1:13                                                                                                          1 Tim.3:15 

Fil.3:6                                                                                                              3 Juan 6 

 

ē
 

Mat.18:17 (2t)                                                   Cesárea                                               Tesalónica   
 

Jerusalén                                                      Hechos 18:22                                           1 Tes.1:1 

Hechos 5:11                                                        Éfeso                                                  2 Tes.1:1 

Hechos 8:1, 3                                              Hechos 20:17, 28                                       Esmirna 

Hechos 11:22, 5                                                 Apoc.2:1                                             Apoc.2:8 

Hechos 12:1, 5                                                  Cencrea                                               Pérgamo 

Hechos 15:4, 22                                                Rom.16:1                                             Apoc.2:18 
 

Antioquía                                                           Corinto                                              Tiatira 

Hechos 11:26                                                      1 Cor.1:2                                           Apoc.2:18 

Hechos 13:1                                                        2 Cor.1:1                                              Sardis 

Hechos 14:27                                                      Laodicea                                            Apoc.3:1 

Hechos 15:3                                                        Col.4:16                                             Filadelfia 

                                                                             Apoc.3:14                                           Apoc.3:7 
 

ē
 

Hechos 14:23 (vs. 21 — Listra, Iconio, Antioquía de Pisidia).  

1 Cor.4:17                                                            Fil.4:15                                              1 Tim.3:5; 5:16 

Sant.5:14                                                              3 Juan 9, 10 (posiblemente bajo reunión) 
 

ē

Hechos 15:41  —  En Siria y Cilicia 

Hechos 16:5    — área de Derbe y Listra, en ciudades. 

1 Cor.7:17; 11:16 

1 Cor.14: 33, 34    (también bajo reunión). 

1 Cor.16:19     —de Asia 



D e s c r i p c i o n e s  d e  l a  I g l e s i a                                                                                                                17  

 
 Apoc.1:4, 11, 20 (2t) — Iglesias de Asia 

    (también Apoc.2:7, 11, 17, 23, 2; 3:13, 22; 22:16. 
2 Cor.8:1  —    de Macedonia 
2 Cor.8:18, 19, 23, 24; 11:8, 28; 12:13                                                                                        
Gál.1:2; 1 Cor.16:1 —  de Galacia 
2 Tes.1:4 
Rom.16:4, 16                                   
 

 

Rom.16:5;  1 Cor.16:9  — de Prisilla y Aquila  

Rom.16:23 —de Gayo 

Col.4:15     —de Ninfas 

Filemón 2  —de Filemón 
 

 

1 Cor.11:18   (sin el artículo en el Griego, 22 (¿?) 

1 Cor.14:4, 5, 12 (sin el artículo en el Griego), 23, 28 (sin el artículo en el Griego). 

33, 34, (también bajo el sentido local, “plural”), 35 (sin el artículo en el Griego). 

3 Juan 10 (¿?) — Vea el sentido local “singular” 
 

 

Hechos 7:38  — Se refiere a los que habían sido llamados a salir de Egipto, la congregación de 

los Israelitas.  

Hechos 19: 32, 41 — Se refiere a una reunión general o asamblea. 

Hechos 19:39  — Se refiere a una “asamblea, como un organismo político convocado 

periódicamente  

Heb.2:12 —  Jesús canta en medio de la congregación. 
 
 

 

ē ē  

1 Cor.1:2; 1 Cor.10:32                                                         1 Cor.14:33 

1 Cor.11:16, 22; 2 Cor.1:1 ē  

Gal.1:13; 1 Tes.1:4; 1 Tim.3:5, 15 ē  

Hechos 20:28                                                                      Heb.12:23 (la referencia no es a Cristo. La      

La palabra Griega prototokon está en un       

sentido plural genitivo. Literalmente 

sería “la Iglesia de los primer nacidos”).                                       

ē
Rom.16:16  

ē

 1 Tes.1:1



 

 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Hay mucha confusión con respecto a la misión de la Iglesia. Varias Iglesias 
denominacionales parecen estar involucradas en casi todo lo imaginable. Aprendemos 
observando. Como resultado, la mayoría de las personas crecen pensando que se supone 
que la Iglesia debe hacer todas las cosas que ven que hacen las Iglesias.  

2. En esta lección deseamos mirar la enseñanza del Nuevo Testamento sobre la misión de la 
Iglesia y también dar un vistazo a algunos de los abusos de la Iglesia que han sido 
introducidos por los hombres.      

        

A. La Iglesia estuvo en el eterno propósito de Dios (Efe.3:8-11).
1. La Iglesia es el verdadero tabernáculo que fue construido por Dios (Heb.8:2).

a. El tabernáculo y el templo, construido bajo el Antiguo Testamento, eran simplemente 
copias de los verdadero (Heb.8:5).

b. El tabernáculo fue construido de acuerdo al patrón que fue dado por Dios (Ex.25:9, 40; 
26:30). Moisés e Israel siguieron el plan de Dios (Ex.39:42, 43; 40:16). 

2. Dios entregó a David un patrón para seguir en la construcción del templo (1 Cron.28:19). 
David hizo preparativos para el templo que fue más tarde construido por Salomón. Dios 
aceptó su obra (2 Cron.7:1-4).

3. El Nuevo Testamento sirve como nuestro patrón para la Iglesia (2 Tim.3:16-17). Si 
seguimos las instrucciones de Dios con respecto al nombre, organización, adoración, obra 
y condiciones de entrada, tendremos la misma Iglesia que leemos en el Nuevo 
Testamento.

B. La Iglesia es una casa espiritual (1 Ped.2:5). Está compuesta de personas salvas.  
1. La Iglesia es descrita como un templo en el que mora el Espíritu (1 Cor.3:16). Es un lugar 

de adoración espiritual.
2. El reino (Iglesia) de Cristo es espiritual en su naturaleza (Jn.18:36). Todo lo que la Iglesia 

está dirigida a hacer es espiritual. 
 

 

A. Debe proveer una unidad de comunión (un compañerismo espiritual) para los salvos. Cada 
persona salva es un miembro de la Iglesia (Hech.2:47). 
1. La Iglesia es el cuerpo de los salvos (Efe.5:23). 
2. Hemos sido llamados a una comunión con Jesucristo (1 Cor.1:9). 
3. Debemos tener comunión con todos los que obedecen el evangelio (1 Jn.1:1-3; 6-7). 

 
B. Es adorar a Dios. 



L a  M i s i ó n  d e  l a  I g l e s i a                                                         19 

 

 

1. La Iglesia primitiva en Jerusalén continuaba en la comunión, en el partimiento del pan y 
en las oraciones (Hech.2:42). 

2. Los Cristianos deben ofrecer sacrificios espirituales a Dios (1 Ped.2:5; cf. Heb.13:15-16). 
3. Las congregaciones del Nuevo Testamento se reunían en el primer día de la semana para 

observar la Cena del Señor (Hech.20:7).   
 

C. Es predicar el evangelio al mundo y edificarse. 
1. Jesús instruyó a los apóstoles a predicar el evangelio a todo el mundo (Mar.16:15-16; 

Mat.28:18-20). 
2. El libro de Hechos y las epístolas del Nuevo Testamento están llenas con ilustraciones de 

los apóstoles y las Iglesias predicando el evangelio y apoyando a la predicación 
(Hech.11:22, 23; 13:1-4; Fil.4:15-16; 1 Tes.1:8; 2 Cor.11:8).  

3. La Iglesia se edifica así misma a través de la enseñanza y en el realizar la obra y 
adoración que Dios ha ordenado (Efe.4:14-16). Gran parte de la obra de un evangelista 
está diseñado para este propósito (Lea 1 Timoteo, 2 Timoteo y Tito).   

 

D. La Iglesia local debe comprometerse en una cantidad de tiempo en obra benevolente. 
1. Los primeros creyentes en Jerusalén vendieron sus propiedades y posesiones para 

compartir con los que tenían necesidad (Hech.2:44-45; 4:32-34). No hubo una persona en 
necesidad entre ellos (4:34). 

2. Cuando las viudas fueron desatendidas, los discípulos en Jerusalén hicieron los esfuerzos 
especiales para corregir la situación (Hech.6:1-6).  

3. La Iglesia debe estar al cuidado de las que en verdad son viudas (1 Tim.5:16). 
4. Durante el reinado de Claudio, cuando una hambruna afectó adversamente a los 

hermanos de Judea, los discípulos en Antioquía determinaron enviar una contribución 
para su socorro (Hech.11:27-30). Ellos la enviaron a los ancianos por manos de Bernabé y 
Saulo. 

5. Algunos años más tarde, las Iglesias de Macedonia y Acaya hicieron una contribución 
para los pobres entre los santos en Jerusalén (Rom.15:25-26; 2 Cor.8-9).  

 

 
A. Proveer  Recreación. El ejercicio corporal (“disciplina corporal”, NASB) para poco es 

provechoso (1 Timoteo 4: 8), pero no hay autoridad para la Iglesia que lo proporcione, 
Muchas “Iglesias de Cristo” tienen equipos de pelota, gimnasios, patrocinadores de fiestas, 
construyen  “Centros de vida familiar” completamente equipados. Nuestros hermanos, en el 
pasado, han emitido con razón algunas advertencias fuertes sobre esto. 
1. “Que la Iglesia se desvíe de su obra divina para proporcionar diversión y esparcimiento 

es pervertir su misión. Es degradar su misión. El entretenimiento y el esparcimiento 
deben provenir desde el hogar más que desde la Iglesia...” (B. C. Goodpasture, Gospel 
Advocate, 1948).  

2. H. Leo Boles escribió: “LA MISIÓN DE LA IGLESIA ... No es proporcionar 
ENTRETENIMIENTO” (Sermon Outlines, 27). 



L a  M i s i ó n  d e  l a  I g l e s i a                                                         20 

 

 

3. N. B. Hardeman predicó en 1942: “De nuevo, les digo, con cautela y reflexión, que no es la 
obra de la Iglesia proporcionar entretenimiento para los miembros. Y sin embargo, 
muchas Iglesias se han desviado a tal esfuerzo. Amplían sus sótanos. Poner todo tipo de 
aparatos de gimnasia y hacer todo tipo de atracciones para los jóvenes de la congregación. 
Nunca he leído nada en la Biblia que me indique que eso es parte de la obra de la Iglesia. 
Ignoró por completo cualquier Escritura que apunte siquiera en esa dirección” (Tabernacle 
Sermons, V: 50). 

4. “Construir salas de esparcimiento y proporcionar y supervisar actividades de 
esparcimiento a expensas de la Iglesia es una desviación del sencillo plan del Evangelio 
que se revela en el Nuevo Testamento. La Iglesia también podría liberar a los padres de 
alimentar y disciplinar a todos los jóvenes a expensas de la Iglesia, así como para hacerse 
cargo de la tarea de entretener y supervisar su recreación a expensas de la Iglesia” (1951, 
Gospel Advocate Teacher´s Annual Lesson Commentary, 229).  

   
B. Obra Social. Hogares de maternidad, servicios de asesoramiento para todo tipo de 

problemas psicológicos, etc. es buena obra, pero no es la función de la Iglesia. 
  

C. Alivio del Mundo. Clínicas y hospitales —frecuentemente son introducidos en el campo de 
la “misión” extranjera.  

 
D. Participación en los Negocios. Alquiler de estacionamientos, construcción de edificio de 

apartamentos para personas mayores. Algunos han operado granjas, se dedican a la 
extracción de petróleo, etc.  

 
E. Educación Secular. Las escuelas y las universidades son instituciones humanas que realizan 

trabajos no autorizados para la Iglesia. Para un repaso sobre el lugar de las escuelas operadas 
por hermanos dentro del Movimiento de Restauración, vea Ferrell Jenkins, “El Papel de las 
Escuelas”, The Restoration Heritage in America (Florida Collage Annual Lectures — 1972), 95-
112.   

 
F. Política. Ciertamente tenemos derecho a hablar sobre cuestiones morales, pero la “política” 

debe dejarse para otros ámbitos.  
 

CONCLUSIÓN: 

1. Dejemos que la Iglesia sea la Iglesia. Si la Iglesia hace lo que Dios quiere que haga, será 
un éxito. 

2. No intente cargar a la Iglesia con responsabilidades que Dios nunca le dio. La Iglesia no 
puede tener éxito en estas áreas.  

3. Ciertamente no podemos competir con grupos denominacionales en estos aspectos. 
Ellos tienen demasiada experiencia. 

4. En la predicación del evangelio no hay competencia. Lea Fil.1:15-18. 
5. Dejemos que la Iglesia sea la Iglesia. 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Una Iglesia local es el plan de Dios para que los santos realicen Su obra juntos o 
colectivamente. ¿Cómo se puede establecer que hay una Iglesia local? ¿Cómo se puede 
determinar lo qué es el trabajo conjunto?  

2. La terminología correcta es una Iglesia local, no una congregación local. La congregación local 
es redundante. La Biblia no conoce ninguna congregación excepto la local. Ejemplos de 
redundancia: dentista de dientes, carne de jamón, atún, veterinario de animales. En esta 
lección nos proponemos estudiar los pasajes que nos revelan lo que es una Iglesia local. 

3. Nota especial. Esta lección debe considerarse como un estudio  o un repaso de las lecciones 
que vendrán. Cubre los puntos brevemente durante un período de clase. La discusión 
detallada debe guardarse para lecciones futuras.  

        

A. Podemos preguntar: “¿Todos los Cristianos de Grecia o Acaya eran miembros de la misma 
Iglesia local?” (cf. 1 Cor.1:1-3; 2 Cor.1:1-2; Rom.16:1). Es obvio que no lo fueron.

B. Un Cristiano puede vivir al lado del edificio en el que se reúnen los Cristianos y no ser 
miembro de esa Iglesia local. Muchos santos viven mucho más cerca de otras congregaciones 
que de aquella con la que han elegido asociarse.  

 

 

A. En los tiempos del Nuevo Testamento, cada Iglesia local tenía sus propios ancianos o 
supervisores (Hech.14:23).  
 

B. Una Iglesia local es una relación de ciertos miembros con ciertos supervisores (Fil.1:1).  Es 
adorar a Dios. En una Iglesia sin ancianos, podríamos decir que la Iglesia local es una 
relación de ciertos miembros que han decidido trabajar y adorar juntos con la intención de 
organizarse plenamente. 
1. Epafrodito estaba en Roma pero él era un mensajero de la Iglesia en Filipos (Fil.2:25; 4:18). 
2. Febe iba a Roma pero era una servidora de la Iglesia en Cencrea (Rom.16:1). 

 

C. La Iglesia local puede hacer decisiones (1 Cor.16:3-5 —“a quienes  hubiereis designado”). La 
Iglesia en Corinto podía seleccionar a sus representativos para llevar su contribución a los 
pobres de entre los santos en Jerusalén. 
1. Cada Iglesia actuó de forma independiente y conservó su propia autonomía — es decir, su 

derecho y capacidad para gobernar sus propios asuntos bajo la dirección de Cristo.  



¿ Q u é  e s  u n a  I g l e s i a  L o c a l ?                                           22 

 

2. La cooperación de las Iglesias locales en el Nuevo Testamentario fue una acción 
simultánea. No había ningún vínculo organizativo o arreglo entre dos o más Iglesias.   

3. Ninguna Iglesia local actuó como una agencia de hermandad centralizada. Más tarde, 
cuando la Iglesia se apartó del patrón del Nuevo Testamento, algunos lo hicieron.  

 

 

A. La Iglesia de Filipos apoyó a Pablo en su predicación en Tesalónica (Fil.4:15-16). Esto requirió 
un fondo común o tesorería del cual enviaron a Pablo. 

 

B. La tesorería de la Iglesia es la combinación de medios y habilidades (1 Cor.16:1-2). Es un 
medio de intercambio utilizado por la Iglesia. 

 

C. La única forma en la que una Iglesia local puede enviar fondos como una unidad (una Iglesia 
como tal) es de una tesorería común.    
1. La Iglesia local puede enviar como una unidad salario a la predicación del evangelio 

(Fil.4:16; 2 Cor.11:8-9; 1 Cor.9:14). 
2. La Iglesia local, como una unidad, puede socorrer a las necesidades de los santos pobres 

(1 Tim.5:16; Rom.15:25-26). 
 

 

A. La Iglesia en Corinto debía entregar al pecador a Satanás durante sus asambleas (1 Cor.5:4-
5; lea vss.1-13). 

 
B. La Iglesia local es una unidad de comunión. En ciertos casos, los Cristianos deben apartarse 

(“mantenerse a distancia”, NASB) y así romper la comunión (2 Tes.3:6).  
  
C. No debemos mantenernos en compañía o comer con un hermano que ha sido disciplinado 

(1 Cor.5:11).  
 

 
A. La Iglesia puede reunirse, congregarse o juntarse (1 Cor.11:18, 20, 33; 14:26; Hech.20:7; 

Heb.10:25). 
 

B. Cada Cristiano debe participar en los actos de la adoración congregacional: el canto, la 
oración, la ofrenda, la participación de la Cena del Señor, y el estudiar la Palabra (Hech.2:42; 
Efe.5:19; Col.3:16-17).  

 

 

A. La Iglesia tiene una tesorería común (vea el punto III anteriormente). Parte del trabajo de la 
Iglesia local, pero no todo, se realiza a través de su tesorería (fondo común).  



¿ Q u é  e s  u n a  I g l e s i a  L o c a l ?                                           23 

 

B. Una Iglesia local, como una unidad, puede socorrer las necesidades físicas de los santos 
(Hech.11:27-30). Algunos han afirmado que la contribución de Antioquía fue enviada a la 
Iglesia de Jerusalén, que sirvió como una  
“Iglesia patrocinadora” para el socorro de los hermanos en toda Judea. Las referencias a 
continuación indican que los santos de Antioquía enviaron su ayuda a los ancianos donde 
vivían los hermanos en Judea (Hech.11:29-30). 
1. Los ancianos recibieron en nombre de los hermanos. Los supervisores son mayordomos 

de Dios (Tito 1: 7). Esto puede involucrar la mayordomía tanto de las cosas materiales 
como de las espirituales. 

2. Había Iglesias en Judea (Gál.1:22; 1 Tes.2:14). 
3. Los ancianos fueron establecidos en cada Iglesia (Hech.14:23; Listra, Iconio, y 

Antioquía). No hay razón para dudar que también se habían establecido ancianos en 
todas las Iglesias de Judea. 
 

C. Una Iglesia local tiene abundancia o está necesitada como una unidad (2 Corintios 8:14). No 
todos los individuos eran pobres, pero la Iglesia era pobre (necesitada) como una unidad. 
En ese momento en particular, la Iglesia de Corinto tenía abundancia en comparación con la 
Iglesia de Jerusalén. 

 

 
A. Uno se convierte en un miembro del cuerpo del Señor (la Iglesia universal) cuando uno es 

bautizado en Cristo (Hech.2:47; 8:38; 10:48; 16:15, 33; 18:8, et al). Todo otro creyente 
bautizado es su hermano o hermana en la familia de Dios. 
 

B. Saulo de Tarso fue bautizado en Damasco. Cuando regreso a Jerusalén “intentó unirse con 
los discípulos” (Hech.9:26, ASV). La versión NASB dice que él “intentaba asociarse con los 
discípulos”. 

 
C. Una persona debe ser identificada con una Iglesia local, para desear trabajar y estar bajo la 

supervisión de ciertos ancianos. Considere los puntos hechos anteriormente (II, B) sobre 
Febe y Epafrodito. Este deseo puede darse a conocer de diversas formas: acudiendo a la 
Congregación para hacer la solicitud, firmando una tarjeta, comunicándolo a los ancianos, 
etc. La elección del método, que es una cuestión de libertad, depende de la decisión de la 
Iglesia local.  

 
CONCLUSIÓN: 

1. La Iglesia local es una unidad de comunión, un grupo de santos escrituralmente 
organizados y funcionando como una unidad. Estas funciones están bajo la supervisión 
de los ancianos. Funciones específicas son llevadas a cabo por los diáconos. 

2. Una acción colectiva (de cualquier clase) requiere:  
a. Del acuerdo de los componentes para actuar en una determinada tarea. 
b. Combinar los medios y habilidades necesarias para este propósito. 



¿ Q u é  e s  u n a  I g l e s i a  L o c a l ?                                           24 

 

c. La aceptación de la supervisión común para actuar como una sola unidad en el 
desempeño de la tarea asignada. 

3. Responsabilidades de los miembros: 
a. Uno debe ser miembro de una Iglesia local para poder cumplir plenamente con sus 

deberes. Hay que dar de sus recursos para que la obra de la Iglesia pueda llevarse a 
cabo. 

b. Los que han sido bautizados en Cristo han sido añadidos a Su cuerpo y están 
relacionados con Dios como hijos e hijas por medio del nuevo nacimiento. 

c. Establecemos una relación de hombre a hombre en la Iglesia local. Uno debe 
asociarse con otros Cristianos en una Iglesia local. Uno se  convierte en compañero 
(a) con otros hermanos al compartir por medio de la acción colectiva de realizar la 
obra de Dios. 

d. Uno no puede congregarse con uno mismo. Uno debe reunirse con los santos para 
adorar a Dios. Esto demanda la asistencia. 
 

 
Extendemos nuestro agradecimiento a Robert F. Turner, quien por primera vez dirigió mi atención 
a este enfoque en una lección presentada por él en Newbern, Tennessee, en Diciembre de 1961. 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. La organización de la Iglesia primitiva fue sencilla. Cada Iglesia tenía supervisores que 
fueron seleccionados de entre la Iglesia local para proporcionar supervisión espiritual de la 
congregación. Cada Iglesia tenía dos o más supervisores cuya función estaba limitada a esa 
Iglesia en particular. Estos supervisores fueron hombres mayores, llamados ancianos. 
Debido a que su trabajo era semejante a la de un pastor con su rebaño, fueron llamados 
pastores. 

2. Frecuentemente nos referimos de este grupo de varones dentro de una Iglesia local como el 
ancianado. Esta idea es expresada en la palabra Griega presbuterion en 1 Timoteo 4:14 
(“presbiterio”, NASB).  El término se refiere a “el grupo de ancianos” (Louw-Nida, 11:84) o 
el “concilio de ancianos” (RSV). Sin embargo, un estudio del Nuevo Testamento mostrará 
que el término supervisor es una mejor palabra para usar, cuando se habla de su obra, que la 
palabra anciano. 

3. Muchas traducciones Inglesas, especialmente las más antiguas, usan el término obispo en 
lugar de supervisor. En el siglo XVI, cuando se hicieron muchas traducciones al Inglés, el 
obispo era un supervisor de muchas Iglesias, como un obispo de la Iglesia Católica o de la 
Iglesia de Inglaterra. Esta no era así en la Iglesia primitiva y el término obispo sigue 
transmitiendo un concepto incorrecto a la mente moderna. 

4. El término pastor es empleado de supervisores solamente una vez en la Biblia Inglesa 
(Efe.4:11). Este término se usa hoy en las Iglesias denominacionales de un individuo que no 
solo vela por el bienestar espiritual del grupo, sino que también sirve como administrador 
de la Iglesia. Este mal uso del término Bíblico hace imperativo que examinemos el Nuevo 
Testamento en busca de la idea correcta. 

5. En esta lección planeamos considerar la obra de los supervisores. En la séptima lección 
analizaremos las cualificaciones de los supervisores y en la lección octava, la relación de los 
miembros de la congregación hacia los supervisores.      

        

A. Es una obra (1 Tim.3:1).

B. Tres diferentes palabras Griegas describen la misma función. Estas palabras son empleadas 
en Hechos 20:17, 28.  
 

Vs.               Palabra Griega              KJV                         ASV                           NASB 
 

        17           — Presbuteros             — ancianos               — ancianos               — ancianos 
        28           — Episcopos                — supervisores        — obispos                 — supervisores 
        28           — Poimainō                 — alimentar            — alimentar              — pastorear 
 



L a  O b r a  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                             26 

 

1. Las mismas tres palabras se utilizan en 1 Pedro 5:1-2: presbuteros, ancianos; poimanate, 
cuidar, pastorear; episcopos, en algunos manuscritos Griegos, se traduce “asumir la 
supervisión” o “ejercer la supervisión”.  

2. En Tito 1:5-7, los términos “anciano” y “obispo” son empleados intercambiablemente.  
3. La palabra poimen es traducida pastor en Efesios 4:11. Esta es la única vez que la palabra 

pastor aparece en el texto Inglés. Se refiere a un anciano o supervisor. El término pastor es 
empleado hoy para referirse a un individuo que tiene la supervisión espiritual y/o 
administrativa de una Iglesia denominacional, como un pastor Bautista. No es empleada 
en está forma en el Nuevo Testamento. 

 

C. Los términos supervisor, anciano y pastor no son títulos honorarios, sino son descripciones de 
dignidad y función de los varones de esta manera designados. 
1. Anciano — describe la dignidad y madurez del varón. 
2. Supervisor — describe la superintendencia o tutela del obrero. 
3. Pastor — (alimentar y cuidar son las formas verbales) — describen el cuidado que se da a los 

que están bajo su cargo. 
 

D. En El Nuevo Testamento los supervisores o ancianos nunca son confundidos con otros 
obreros en sus funciones. 
1. En respuesta a la pregunta “¿Quién es llamado episcopos?” Beyer responde que “Los 

predicadores errantes y carismáticos del Evangelio, los apóstoles y maestros nunca son 
llamados episcopi [plural de episcopos]...” (TDNT, 2:615).   

2. La obra de los ancianos no es la obra de los diáconos. 
a. El término diacono significa “un servidor de alguien” (BAGD, 184). 
b. Los diáconos sirven bajo la supervisión de los ancianos, como cualquier otro 

miembro de la Iglesia. 
3. La obra de los ancianos no es la obra de los evangelistas. Observe el contraste en su obra: 

 
1 Timoteo 4:16    — Evangelista     —Ten cuidado de ti mismo   — y de la doctrina 
Hechos 20:28       — Anciano           —Mirad por vosotros            —y por todo el rebaño 
 

4. La obra de los ancianos no es la obra de los apóstoles. Como Beyer dice, “El Cristianismo 
primitivo tuvo una sentido claro de la distinción entre los dos (apostolate y episcopate)” 
(TDNT, 2:608). 

 

 
A. ALIMENTAR, CUIDAR, PASTOREAR (Hech.20:28-30; 1 Ped.5:2). 

1. El verbo poimen, que es traducido pastor en Efesios 4:11, es definido como sigue: 
a. En Griego clásico, el término es empleado por Homero para referirse a un pastor. Se 

emplea metafóricamente de Agamenón y Homero como un pastor del pueblo. Otros 
escritores utilizaron el término generalmente para referirse a un capitán o jefe (Liddell-
Scott, 652). 



L a  O b r a  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                             27 

 

b. En el Nuevo Testamento: “pastor,.... de aquellos que dirigen Iglesias Cristianas” 
(BAGD, 684).  

2. El verbo poimainō, que se traduce alimentar o cuidar, es definido como sigue: 
a. “Literalmente cuidar un rebaño ... figurativamente de la actividad que protege, rige, 

gobierna, fomenta ... en el sentido de “conducir”, “guiar”, “gobernar”... con el símbolo 
predominantemente en mente: de la dirección de una congregación ... cuidar el rebaño 
de Dios 1 Pedro 5: 2 ... proteger, cuidar, nutrir”(BAGD, 683). 

b. “alimentar, cuidar un rebaño, criar ovejas;... regir, gobernar; de las reglas... de los 
supervisores (pastores) de la Iglesia... para proporcionar pastos o alimentos; nutrir” 
(Thayer, 527). 

c. Tanto Trench como Vine, señalan que hay una diferencia entre boskō y poimainō. Boskō 
significa “alimentar”, pero poimainō es un sinónimo que significa “cuidar, pastorear; 
un término más amplio que incluye supervisión como también alimentación” (Abbott-
Smith, 84). Vine dice que poimainō significa: “actuar como un pastor...” (“cuidar” 
habría sido una interpretación coherente; un pastor no solo alimenta a su rebaño)... La 
lección que se debe aprender, como señala Trench. , es que, en el cuidado espiritual de 
los hijos de Dios, la alimentación del rebaño con la palabra de Dios es la necesidad 
constante y regular; esta debe ocupar el primer lugar. El cuidado [que incluye 
[alimentar al rebaño] consiste en otros actos, de disciplina, autoridad, restauración, 
asistencia material de los individuos, pero son incidentales en comparación con la 
labor de la alimentación.” Vea Trench, 84-86. 

3. Quizás la palabra alimentar cubre lo que la frase cuidar o administrar incluye en 1 Timoteo 
3: 5. El anciano debe “cuidar de la Iglesia de Dios”. Esta frase se explica por los únicos 
otros dos usos que se le dan en el Nuevo Testamento (Luc. 10:34, 35).  

 
B. VIGILAR (Hechos 20:29-31; Heb.13:17). 

1. A los ancianos de Éfeso les fue dicho vigilar o “estar en guardia” (NASB) (Hech.20:29-31). 
a. Ellos deben estar vigilantes de los falsos maestros y la falsa doctrina, aun dentro de su 

grupo. 
b. Los ancianos deben ser capaces para exhortar a los discípulos y capaces para refutar la 

falsa doctrina con la sana doctrina (Tito 1:9-11). 
2. Los ancianos deben vigilar sobre las almas (Heb.13:17). 

a. La palabra vigilar se define: “metafóricamente velar por algo, cuidarlo, vigilar sobre 
alguien = guardar, cuidar de... “(BAGD, 14): “estar sin dormir, mantenerse despierto, 
vigilar... [en sentido figurado] ser circunspecto, atento, dispuesto: ejercer una vigilancia 
constante sobre algo (una imagen extraída de los pastores), Heb.13:17...” (Thayer, 9). 
Estas definiciones nos dan un buen concepto de la obra de los ancianos. Las figuras 
empleadas eran comunes para las personas del mundo del Nuevo Testamento. 

b. El concepto Judío de un atalaya puede ser aprendido de Ezequiel 3:16-21 (Vea también 
Ezeq.33). El atalaya era el hombre responsable para advertir a las personas en caso de 
un ataque del enemigo. 

c. El anciano debe vigilar las almas. Él es un mayordomo a quien se le ha confiado lo que 
pertenece a Dios. Debe proteger ese rebaño de falsas enseñanzas, pasatiempos y 
jinetes, mundanalidad, etc. Él dará cuenta al gran Pastor (Heb.13:20).   



L a  O b r a  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                             28 

 

C. GOBERNAR (Heb.13:17; 1 Tes.5:12; 1 Tim.3:4, 5, 12: 5:17).  
 

1. “Obedecer vuestros pastores” (Heb.13:17). “Obedecer a vuestros líderes” (NASB) o 
“Obedezcan a los que tiene el gobierno sobre ustedes” (ASV). Esta palabra o frase viene de la 
palabra Griega hegeomai es definida como sigue: 
a. “Conducir, guiar;... gobernante, liderar...” (BAGD, 343). 
b. “Liderar, es decir, (a) ir adelante; (b). Ser un líder; gobernar, mandar; tener autoridad sobre ... 

liderar en cuanto a la influencia, controlar en el consejo ... con el genitivo de las personas 
sobre las que uno gobierna, de este modo, de los supervisores o líderes de las Iglesias 
Cristianas: Hebreos 13: 7, 17, 24 ... “(Thayer, 276).    

 
2. “y sujetaos a ellos”. La palabra Griega proistemi es empleada en los siguientes pasajes 

pertinentes: 
1 Tes.5:12              — “y os presiden en el Señor” 
1 Tim.3:4, 5, 12       — “que gobiernen”; “el que no sabe gobernar”; “y que gobiernen bien” 
1 Tim.5:17             — “los ancianos que gobiernen bien” 
 
Proistemi es definido como sigue: 
 
a. “Estar a la cabeza (de), gobernar, dirigir... administrar, conducir. De los funcionarios y 

administradores en la Iglesia...” (BAGD, 707). 
b. “Estar sobre, supervisar, presidir... 1 Tim.5:17” (Thayer, 539). 
c. A. T.  Robertson dice: “Literalmente, los que están frente a ustedes, sus líderes en el 

Señor, los presbiterios u obispos y diáconos. Familiarícense con ellos y síganlos” (Word 
Pictures, 4:36; Comentario sobre 1 Tesalonicenses 5:12). Es dudoso que el término se 
aplique a los diáconos. 

 
3. El anciano debe ser un ejemplo y patrón (del Griego, tupos) del rebaño (1 Ped.5:3). 

a. El anciano debe ser un ejemplo en asuntos morales y éticos, un dedicado al servicio, a 
la fe y a la fidelidad al Señor.  

b. El hombre cuya vida es tal que no se nota antes de la designación, no debería esperarse 
mucho cambiar después de su designación. Designar a un hombre así sería un error. 

      
4. Una consideración al aspecto negativo de la regla hace que este ejemplo de regla se 

destaque más claramente. Los ancianos no deben enseñorearse de lo que les ha sido 
asignado (1 Pedro 5: 3). Observe la forma en que varias traducciones han expresado esto. 
RSV            — “no como dominantes sobre los que están a su cargo...” 
NEB            — “no tiranizando a los que están asignados bajo su cuidado...” 
Phillips      — “No deberían aspirar a ser “pequeños dioses de hojalata...” 
Amplified  — “No (como personas arrogantes, dictatoriales y autoritarias) dominando a              

los que están a su cargo.” 
 

a. No debe haber preeminencia, jerarquía ni gobierno imperial arbitrario entre los 
supervisores. 



L a  O b r a  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                             29 

 

b. Los supervisores, y todos los demás obreros en el reino de Dios, pueden aprender sobre 
el correcto ejercicio de su papel de la enseñanza de Jesús en Mateo 20:25-28. 

c. La función más alta que Dios ha entregado al hombre en la Iglesia hoy en día es que un 
hombre sea uno entre varios supervisores en una sola congregación.  

 
5. El gobierno de los supervisores no debe ser un gobierno dictatorial o imperial. Es un 

gobierno dominado por la palabra de Dios. Los ancianos no tienen ninguna autoridad 
legislativa. 
a. Los ancianos son encomendados a Dios y a la palabra de Su gracia (Hech.20:32). 
b. Los ancianos deben ejercer la supervisión de acuerdo a la voluntad de Dios (1 Ped.5:2). 
c. Los superintendentes deben retener la palabra fiel, exhortar con la sana doctrina y 

refutar a los que la contradicen o se oponen  (Tito 1:9-11). 
 

CONCLUSIÓN: 

1. Una síntesis de los puntos destacados con respecto a los supervisores. 
a. A ellos les ha sido asignado una obra distinta por Dios. 
b. Deben alimentar, cuidar o pastorear el rebaño. 
c. Deben vigilar las almas. 
d. Deben gobernar de acuerdo a la palabra de Dios. 

 
2. En relación con los supervisores con algunos otros santos tenemos: 

a. Pastores que gobiernan y las ovejas que se someten. 
b. Supervisores que inspeccionan y ovejas que son inspeccionadas. 
c. Líderes que lideran y aquellos que los siguen. 
d. Los que están al frente y los que están detrás.  

 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. “Si alguno anhela obispado, buena obra desea” (1 Tim.3:1). Algunos hombres se alejan de 
este gran pero difícil trabajo. Note el comentario hecho por Plumptre en 1888: “El oficio de 
un obispo, o supervisor, no era probable, en la época en que San Pablo escribió, para 
convertirse en un objeto de la ambición mundana. El riesgo era por el contrario. Los 
hombres eran propensos a retroceder ante la carga de la responsabilidad y aceptarla sólo 
por obligación (1 Ped.5: 2). Por lo tanto, se necesitaba el estímulo de un nuevo motivo, y se 
encontró en la declaración proverbial que nombraba el oficio, con todo su trabajo y riesgo, 
como una obra buena y noble a la que el hombre debía aspirar” (The International Illustrated 
Commentary on the New Testament, ed. Por Phillip Schff).  

2. En esta lección examinaremos las cualificaciones de los supervisores. 
        

   La palabra Griega para supervisor es episkopos. 

A. Un “supervisor... un superintendente, un guardian, un obispo...” (BAGD, 299).

B. “Un supervisor, un hombre encargado de velar por que las cosas que deben hacer los demás 
se hagan correctamente, cualquier curador, tutor o superintendente ... específicamente el 
superintendente, jefe o supervisor de cualquier Iglesia Cristiana ..." (Thayer , 243). 

 

C. “Literalmente, un supervisor (epi, sobre, shopeō, mirar o mirar” (Vine).  
 

 
    Los términos en letra negrilla proceden de la versión Inglesa NASB. 
 

El Texto de 1 Timoteo 3:1-7 de la Versión NASB (La Versión Reina-Valera para la 
versión en Español). 

 
1. Palabra fiel: Si alguno anhela obispado, buena obra desea. 
2. Pero es necesario que el obispo sea irreprensible, marido de una sola mujer, sobrio, 

prudente, decoroso, hospedador, apto para enseñar; 
3. no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias deshonestas, sino amable, 

apacible, no avaro; 
4. que gobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en sujeción con toda honestidad  
5. (pues el que no sabe gobernar su propia casa, ¿cómo cuidará de la iglesia de Dios?);  
6. no un neófito, no sea que envanecido caiga en la condenación del diablo. 



L a s  C u a l i f i c a c i o n e s  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                       31 

 

7. También es necesario que tenga buen testimonio de los de afuera, para que no caiga en 
descrédito y en lazo del diablo. 

  
1. Irreprensible (irreprochable, KJV). La palabra Griega anepilemptos se define como 

“irreprochable...” (BAGD, 64). “No aprehendido, que no puede ser atrapado en una falta; por lo 
tanto, no puede ser reprendido, no está sujeto a censura, es irreprochable” (Thayer, 44). 

2. Marido de una mujer. No es un individuo soltero. Ni un soltero, ni un polígamo 
calificarían.  

3. Templado (vigilante, KJV). Bauer define la palabra nephalios de esta manera: 
“Literalmente templado en el uso de bebidas alcohólicas, sobrio, lúcido, auto controlado 
(BAGD, 538). La raíz de la palabra nepho se define de la siguiente manera: “sobrio, solo 
en el Nuevo Testamento figurativamente = estar libre de toda forma de “embriaguez” 
mental y espiritual, de exceso, pasión, temeridad, confusión, etc. ser equilibrado, auto 
controlado...” (BAGD, 538). Thayer dice que la palabra se usa en sentido figurado en el 
Nuevo Testamento, “estar tranquilo y sereno en espíritu; ser templado, desapasionado, 
circunspecto... ” (425) ¿Podría esto aplicarse a otros hábitos adictivos como el 
tabaquismo?  

4. Prudente (sobrio, KJV; sensato en Tito 1: 8). “Prudente, reflexivo, auto controlado” (BAGD, 
802). “De mente sana, cuerdo, en sus sentidos,... refrenando sus deseos e impulsos, auto 
controlado, templado...” (Thayer, 613). El hombre prudente tiene cada parte de su 
naturaleza, cada instinto, pasión y deseo, bajo perfecto control. Cristo reina 
supremamente en su corazón. El anciano no debe ser dado a cosas tontas e infantiles, 
pero este término no excluye el humor o el ingenio. 

5. Respetable (de buena conducta, KJV). La palabra Griega es kosmios. Significa “respetable, 
honorable” (BAGD, 445). Trench dice que “Es una palabra muy favorita de Platón, y es 
por él y otros aplicada constantemente al ciudadano que está tranquilo en la tierra, que 
cumple debidamente en el lugar y ordena los deberes que le corresponden como tal...” 
(334). La misma palabra se usa para el atavió de las mujeres en 1 Timoteo 2:9.  

6. Hospitalario. La palabra Griega philoxenos significa literalmente “amigo de extraños”. 
En el volumen del Pastor de Hermas... “El episkopos debe ser hospitalario, un hombre 
que con alegría y en todo momento de la bienvenida a su casa a los siervos de Dios” 
(Barclay, The Letters to Timothy, Titus and Philemon, 94). Todo Cristiano debe ser 
hospitalario (1 Pedro 4: 9). 

7. Capaz de enseñar. Capaz y diestro en la enseñanza. El supervisor debe poder instruir 
a la Iglesia y refutar las enseñanzas falsas. ¿Públicamente? ¿Privadamente? ¿O Ambas 
cosas? 

8. No adicto al vino. (pendenciero, ASV). La palabra Griega paroinos significa “borracho, 
adicto al vino” (BAGD, 629). Significa alguien que se sienta a beber, luego la sensación 
de alguien que se vuelve pendenciero por el vino — alguien que despierta malos 
sentimientos. La palabra se encuentra solo aquí y Tito 1: 7 en el Nuevo Testamento. 
Cuando consideramos esta calificación junto con la templanza (# 3 arriba) podemos ver 
que el vino era un problema serio en la sociedad Greco-Romana. 



L a s  C u a l i f i c a c i o n e s  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                       32 

 

9. No bélico (no pugnaz, KJV). La palabra Griega plektes describe “un hombre belicoso, 
bravucón...” (BAGD, 669): “golpeador, listo para los golpes; una persona belicosa, contenciosa, 
pendenciera...” (Thayer, 516). Este es el hombre con un chip en el hombro. 

10. No codiciosos de ganancias deshonestas (KJV). Esta frase no está en el texto Griego en 
este lugar. La misma instrucción se encuentra en Tito 1: 7 (no aficionado a las 
ganancias sórdidas) y 1 Pedro 5: 2. No debe gustarle la ganancia deshonesta. Vea la 
cualificación # 13 a continuación: “libre del amor al dinero”. 

11. Amable (paciente, KJV). La palabra epieikes significa “dócil, gentil, bondadoso...” (BAGD, 
292); “equitativo, justo, suave, gentil...” (Thayer, 238). Debe tener una sana consideración 
por los sentimientos de los demás. 

12. Apacible (no un luchador, KJV). La palabra amachos se define como “pacífico” (BAGD, 
44). Barclay dice que la palabra significa “disciplinado para luchar”. No es “de gatillo 
fácil de disparar”. El término se usa generalmente para los Cristianos en Tito 3: 2. 

13. Libre del amor al dinero. “No es avaricioso, avaro”. Trench dice que el hombre 
codicioso tiene un apetito rapaz por la ganancia, no por su propio bien, sino por el 
placer. Él ve al amante del dinero como un ejemplo de codicia. Esta persona tiene un 
deseo inquieto e insaciable por las riquezas para acumularlas, pervertirlas y 
aumentarlas perpetuamente. 

14. Gobierna bien su propia casa. Debe gobernar o supervisar su casa. Aquí tenemos la 
palabra Griega proistemi que se discutió en la lección seis. 

15. Tener a sus hijos bajo control tiene toda dignidad. Gobierna y cuida. El término 
dignidad o gravedad (KJV) probablemente se refiere a la conducta del hombre que 
mantiene o tiene a sus hijos bajo control. Dignidad (Griego, semnotes) significa 
“reverencia, dignidad, seriedad, respeto, santidad, probidad...” (BAGD, 747). Thayer dice que 
es “la característica de una persona o cosa que da derecho a reverencia o respeto, 
dignidad, gravedad, majestad, santidad... honor, probidad, pureza” (Thayer, 573). 

16. No un neófito. (novato, KJV). La palabra neophutos significa literalmente “recién 
plantado” (BAGD, 536). De esta palabra Griega proviene nuestra palabra Inglesa 
neófito. Un novicio tiende a envanecerse o engreírse y así caer en la tentación. 

17. Buen testimonio con los que están fuera de la iglesia. Debe tener una buena 
reputación con los inconversos (los que no Cristianos). Esto evitará que caiga en el 
reproche, que es una trampa o engaño utilizado por el diablo. ¿Cuál es la actitud de 
quienes trabajan con este varón, de los que trabajan con él, de quienes trabajan para él, 
etc.? 

 
B. Cualificaciones adicionales se mencionan en Tito 1:5-9. 

 

El Texto de Tito 1:5-9 de la Versión NASB (La Versión Reina-Valera para la 
versión en Español). 

 
1. Por esta causa te dejé en Creta, para que corrigieses  lo deficiente, y establecieses 

ancianos en cada ciudad, así como yo te mandé. 



L a s  C u a l i f i c a c i o n e s  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                       33 

 

6. el que fuere irreprensible, marido de una sola mujer, y tenga hijos creyentes que no 
estén acusados de disolución ni de rebeldía. 

7. Porque es necesario que el obispo sea irreprensible, como administrador de Dios; no 
soberbio, no iracundo, no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias 
deshonestas,  

8. sino hospedador, amante de lo bueno, sobrio, [lo mismo que prudente, 1 Tim.3:2]  
justo, santo, dueño de sí mismo,  

9. retenedor de la palabra fiel tal como ha sido enseñada, para que también pueda 
exhortar con sana doctrina y convencer a los que contradicen. 

          
1. Tenga hijos creyentes. Hijos que son Cristianos (cf. Hech.10:45, 23 donde creyentes =  

hermanos). Los hijos no deben estar acusados de disipación (Los hijos no deben ser 
acusados de disipación (disturbios, libertinaje) o de ser rebeldes. La palabra Griega 
anupotaktos se define: “no sometidos, independientes... indisciplinados, desobedientes, 
rebeldes... de hijos mimados” (BAGD, 76). 

2. No soberbio. “no sumiso, arrogante” (BAGD, 120). 
3. No iracundo. No es un hombre impetuoso que no sabe manejar con calma las 

situaciones difíciles. 
4. Amante de lo bueno. Ama las cosas y acciones que pueden describirse como buenas. 

Ama a las personas que son buenas. 
5. Justo. Recto. La palabra describe a una persona que es “... justa, que observa las leyes 

divinas y humanas” (Thayer, 148). Esto involucra al hombre que es justo en su trato con 
los demás “. 

6. Santo. “Devoto, piadoso, agradable a Dios, santo ...” (BAGD, 585). 
7. Dueño de sí mismo. Es capaz de dominarse a sí mismo. Pronto se pierde el respeto por 

el hombre que no puede controlarse a sí mismo. 
8. Retenedor de la palabra fiel.  “El entonces podrá exhortar a los santos y refutar a los 

falsos maestros (convencer a los que contradicen) Cf. capaz de enseñar en 1 Timoteo 3: 2. 
 

 
A. No existe un procedimiento específico para la selección y el establecimiento de ancianos 

en el Nuevo Testamento. El único ejemplo en el Nuevo Testamento de la selección de 
obreros de la Iglesia está en Hechos 6. En este caso, el grupo debía seleccionar a varones 
de entre su propio número que cumplen con las cualificaciones establecidas (¿y para 
diáconos?)  

 

B. Ejemplos Bíblicos del Establecimiento. 
1. Ancianos fueron establecidos (ordenados) por Pablo y Bernabé (Hech.14:23). La 

palabra cheirotoneo significa “elegir levantando la mano, luego en general, especialmente 
de la elección o selección para cargos o tareas definidas” (BAGD, 881). 

2. Tito fue dejado en Creta para establecer ancianos en cada ciudad (Tito 1:5). La palabra 
kathistemi significa “nombrar, poner a cargo... ordenar, establecer” (BAGD, 390). 

 



L a s  C u a l i f i c a c i o n e s  d e  l o s  S u p e r v i s o r e s                                       34 

 

C. Las instrucciones con respecto a los ancianos y sus calificaciones que fueron dadas en 
Timoteo y Tito indica que los evangelistas deben enseñar los deberes y calificaciones de 
los ancianos y liderar en el establecimiento de los ancianos, al menos donde no hay 
ancianos.   

 
CONCLUSIÓN: 

1. Cada Iglesia local debiera buscar a los varones que reúnan estas cualificaciones que 
puedan servir como tales en las congegaciones. 

2. Los varones más jóvenes o los conversos recientes deben tenerlo como una meta de sus 
vidas calificar como ancianos en la Iglesia del Señor en los años venideros. Algunos 
buenos varones Cristianos, que cumplen con todos los requisitos morales, nunca 
calificarán como supervisores porque no están casados, no tienen hijos fieles, etc. 

3. La norma divina no debe ser rebajada. 
 



 

 

 
 
INTRODUCIÓN:       
 

1. La relación y actitud correcta de la congregación hacia los supervisores es importante. La 
paz, la armonía y el crecimiento de la Iglesia dependen de ella. 

2. En las dos previas lecciones estudiamos los deberes y cualificaciones de los supervisores; 
ahora consideremos los deberes de los miembros hacia los supervisores. 

        

A. Esto significa “honrar, mostrar honor a, respecto a” los supervisores (Louw-Nida, 98:12). Esto 
significa “tener respeto por uno, apreciarlo, prestarle atención” (Thayer, 174).

B. Necesitamos reconocer a los supervisores como funcionarios divinamente establecidos. El 
Espíritu Santo los hizo supervisores (Hechos 20:28). Necesitamos saber algo sobre los 
ancianos — su actitud hacia la verdad, las almas de los hombres, la Iglesia, etc.

 

     
A. La palabra Griega hegeomai aquí significa “estimar, respetar” (BAGD, 343).

B. Los supervisores deben ser considerados en la más alta consideración por el trabajo que 
realizan. 

C. Deben ser estimados con amor. 
 

A. Los ancianos que gobiernan bien deben ser juzgados dignos (considerados merecedores) de 
doble honor o reverencia (cf. BAGD, 817). 

B. El apoyo financiero puede ser dado a los que trabajan en enseñar la palabra (1 Tim.5:17-18).
1. El mismo principio y la misma prueba se cita para el apoyo de los predicadores (1 

Cor.9:9-14). 
2. Pedro exhorta a los ancianos a ejercer la supervisión “no por ganancia deshonesta” (1 

Ped. 5: 2). A. T. Robertson dice: “Está claro que los ancianos recibieron estipendios, 
[“pago o remuneración que se da a alguien por un servicio”—ARP] de lo contrario no 
podría haber tal tentación” (Word Pictures, 6: 131). 

 



L a  R e l a c i ó n  d e  l o s  M i e m b r o s  c o n  l o s  S u p e r v i s o r e s                    36 

 

 

 
A. Obedecer (del Griego, peitho) aquí significa “escuchar, obedecer, ceder, cumplir “(Thayer, 497). 

Vine dice: “La obediencia sugerida no es por sumisión a la autoridad, sino la que resulta de 
la persuasión” (3:124). 

 
B. Someterse a los ancianos. La palabra someterse (del Griego, hupeiko) significa “ceder, 

figurativamente  someterse a la autoridad de alguien” (BAGD, 838). Zerwick dice que significa 
“someterse, diferir ante uno”. 

C. En asuntos de fe, los supervisores no tienen elección sino enseñar y seguir la palabra de 
Dios. En asuntos de juicio, los varones cualificados no pondrán en práctica arbitrariamente 
planes y programas de trabajo sin consultar a la congregación.
1. ¿Puedo estar en desacuerdo con el juicio de un supervisor? ¡Sí!

2. ¿Puedo buscar persuadirle para adoptar mi punto de vista? ¡Sí!

3. ¿Puedo ser divisivo y contencioso? ¡No! 

 
D. Como un miembro de la congregación y por motivo de armonía en la obra debo someterme 

a los superintendentes siempre que sigan la palabra de Dios. 
 

A. Las acusaciones no deben admitirse excepto sobre la base de testigos (1 Tim.5:19). 
1. Esta salvaguardia se la debemos a los ancianos. Las acusaciones imprudentes ni siquiera 

deben ser considerados. 
2. Le debemos a la Iglesia seguir un procedimiento tan ordenado. 

 
B. Los ancianos que continúan en pecado deben ser reprendidos o expuestos públicamente (1 

Tim.5:20-21). 
 

 
A. Los ancianos deben ser consultados por los miembros que están en necesitad de asistencia o 

ayuda espiritual. Muchos han propuesto la opinión de que se trataba de una enfermedad 
física y de una curación milagrosa. Sin embargo, es probable que se refiera a aquellos que 
estaban espiritualmente débiles. Las enfermedades físicas no se curaban de esta manera ni 
siquiera en los días del Nuevo Testamento (cf. James R. Cope, The Book of James: An Outline, 
15).  
1. Pablo no sanó a Trófimo (2 Tim.4:20). 
2. Pablo no sanó a Timoteo (1 Tim.5:23). Timoteo laboró con los ancianos de Éfeso (cf. 1 

Tim.1:3; Hech.20:17) ¿Por qué necesitaba medicina? 
3. Pablo no se curó así mismo (Gál.4:13). 

 



L a  R e l a c i ó n  d e  l o s  M i e m b r o s  c o n  l o s  S u p e r v i s o r e s                    37 

 

 

B. La palabra enfermo en el versículo 14 es astheneo. La palabra se usa a veces para designar 
enfermedades físicas y otras veces para enfermedades espirituales (véase Romanos 14: 1, 2; 1 
Corintios 8: 9, 11, 12; BAGD, 115). La forma adjetiva (asthenes) también puede emplearse 
para referirse a una condición espiritual (cf. 1 Cor.9:22; 11:30; 1 Tes.5:14). La palabra enfermo 
en el versículo 15 es kamno y ocurre solamente otra vez en los mejores manuscritos del 
Nuevo Testamento. Es traducida cansarse en Hebreos 12:3. “Ungiéndole con aceite” puede 
ser empleado figurativamente. Vea Sal.23:5; Heb.1:9; Luc.4:16-21. 
 

C. Esto significa que debemos llamar a los ancianos en busca de dirección espiritual. Los 
Católicos Romanos emplean este pasaje como autoridad para el sacramento de la 
extremaunción, pero eso es para preparar el alma para la muerte; en el contexto del pasaje 
(Stg.5:14-15) se refiere a una unción para restaurar la salud.   

 
CONCLUSIÓN: 

1. Cuando los santos aprecian (reconocen), estiman, honran, y obedecer a los ancianos, una 
buena relación prevalecerá. 

2. Los varones cualificados serán llamados por los miembros para ayudarles en su 
desarrollo espiritual. 

3. La Iglesia crecerá y Dios será glorificado. 
 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. En la Iglesia del Nuevo Testamento existió un grupo de varones conocidos como diáconos. 
Estos varones fueron establecidos para una tarea especial.  

2. Los diáconos son mencionados por nombre en únicamente dos pasajes (Fil.1:1; 1 Tim.3:8, 
12). 

3. El término oficio [“diaconado”— Reina- Valera] es empleado dos veces en la versión KJV (1 
Tim.3:10, 13), pero no es representado en el Griego en este pasaje. La versión NASB traduce 
la única palabra empleada (diakoneitosan) aquí por “servir como diáconos” y “han servido 
(bien) como diáconos”. Marshall traduce la palabra literalmente con las frases “que 
ministren” y “habiendo ministrado”.    

        

A. Diácono viene de la palabra Griega diakonos, que significa principalmente un sirviente, un 
ayudante, o un ministro (cf. BAGD, 184).
1. Thayer dice que denota “el que cumple las órdenes de otro, especialmente de un ministro; un 

siervo, asistente, ministro” (138).
2. Vine señala que “diakonos es, en general, para distinguirse de doulos, un siervo, esclavo; 

los diakonos denota a un sirviente en relación con su trabajo; doulos se refiere en relación 
con su amo”. 

3. La definición de “Diácono” en The New International Dictionary of the Christian Church hace 
la interesante observación: “La palabra Griega diakonos significa „sirviente‟ con un énfasis 
en la utilidad más que en la inferioridad” (285).  

B. El pronombre diakonos se encuentra 29 veces en el Nuevo Testamento Griego y es traducido 
generalmente como ministro o sirviente.
1. Diakonos es traducido en la NASB como sigue: sirviente, 19 veces; ministro, 7 veces, diácono, 

3 veces. No detecto ningún patrón especial en la elección de sirviente o ministro. Tíquico es 
un siervo [“consiervo”— Reina-Valera] en Colosense 4:7 y un ministro en Efesios 6:21.  

2. La versión Inglesa KJV, siguiendo el texto que emplea la palabra 30 veces, traduce de la 
siguiente manera: ministro, 20 veces; siervo, 7 veces; diácono, 3 veces. 

3. McGarvey dice: “La palabra siervo expresaría apropiadamente la idea en todas partes” 
(New Commentary on Acts of the Apostles, 107). 

 

C. El término diakonos es empleado en un sentido general y en un sentido especial. 
1. En un sentido general la palabra se emplea para varias clases de siervos o ministros. 

a. Cristo (Rom.15:8). 
b. El Apóstol Pablo (Efe.3:7; Col.1:23, 25); Pablo y Apolos (1 Cor.3:5). 
c. Timoteo, al realizar la obra de un evangelista (1 Tim.4:6). 



L o s  D i á c o n o s                                                                            39 

 

d. Tíquico y Epafras (Efe.6:21; Col.4:7; 1:7). 
e. Febe, servidora de la Iglesia en Cencrea (Rom.16:1). 
f. Las autoridades civiles (Rom.13:4). 
g. Los ministros de Satanás (2 Cor.11:15). 
h. Los sirvientes en una fiesta (Jn.2:5, 9). 

 
2. En un sentido especial la palabra se refiere a una clase particular de siervos, llamados 

diáconos (Fil1:1; 1 Tim.3:8, 12). La palabra diácono es simplemente transliterada o 
anglicanizada de diakonos. Bruce dice que “podría ser mejor traducir (diakonos) por el 
término ministro más generalizado” (The Book of Acts, NICNT, 130). 

 
D. El relato más antiguo de los diáconos en la Iglesia se da en Hechos 6: 1-6. El apóstol no 

podían dedicar el tiempo necesario a la enseñanza de la palabra de Dios y también a atender 
las necesidades materiales de las viudas. Les dijeron a los discípulos que seleccionaran 
hombres que pudieran ser establecidos para atender esta necesidad. Algunos hombres, como 
los apóstoles o los ancianos, no pueden hacer todo lo que se debe que hacer una 
congregación; necesitan ayudantes. Considere el caso de Moisés y Jetro (Éxodo 18: 14-26). 
1. El sustantivo diakonos no se emplea en este texto, pero el sustantivo relacionado, diakonia, 

se usa (vs.1) al igual que el verbo diakoneo, para servir (vs.2; vea a Bruce). 
2. Los argumentos a favor y en contra de esta posición se pueden encontrar en Hastings 

Dictionary of the Bible, 1: 574. 
 

E. El primer registro del uso especial de esta palabra está en Filipenses 1:1 donde los diáconos 
son mencionados junto a los supervisores.  
1. Las cualificaciones necesarias para los varones quienes servirán como diáconos se dan en 

1 Timoteo 3 junto con las cualificaciones de los supervisores.  
2. Me parece que las implicaciones de los términos Obispos y Diáconos nos alejan de la 

simplicidad del orden Nuevo Testamentario. Es mejor pensar en supervisores y siervos. 
 
 

 
A. El Nuevo Testamento en ninguna parte especifica la obra de los diáconos.  

1. Para el siglo II ya había ocurrido una desviación del patrón de organización de la Iglesia 
del Nuevo Testamento. A principios del siglo II, Ignacio estaba escribiendo sobre un 
obispo y una pluralidad de ancianos y diáconos en la Iglesia. Esta práctica se extendió y 
se convirtió en el orden normal de la Iglesia a finales del siglo II (vea Everett Ferguson, 
Early Christians Speak, 175). 

2. A lo largo de los siglos, a medida que la Iglesia se apartó gradualmente del modelo del 
Nuevo Testamento, el papel del diácono cambió. Los diáconos se convirtieron en los 
asistentes principales del obispo, primero a cargo de las cosas materiales y luego como 
los asistentes del Obispo durante los servicios de adoración. El diaconado se convirtió en 
un trampolín hacia el sacerdocio. “Entre los Bautistas, los diáconos se aproximan al 
comité ejecutivo de la Iglesia ...” (NIDCC, 285). 



L o s  D i á c o n o s                                                                            40 

 

B. Con el Nuevo Testamento como nuestra única guía en religión, debemos volver a ella para 
aprender de la obra de los diáconos en la Iglesia primitiva. Podemos aprender de la obra de 
los diáconos en las siguientes formas: 
1. El término diakonos (diácono). El término indica principalmente un siervo o ministro. 
2. Cuando los términos supervisor y siervo son colocados lado a lado (como en Fil.1:1; 1 

Tim.3:1, 8), las funciones de los diáconos pueden ser vistas. Ellos no supervisan, sino 
sirven. Hay por supuesto, existe una cierta cantidad de supervisión en cualquier obra 
que se les asigne. 

3. El ejemplo de Hechos 6 muestra que los diáconos son establecidos para servir en otras 
áreas que la oración y el ministerio de la palabra. Ellos sirvieron mesas, es decir, 
proveyeron para las necesidades de las viudas. 

4. Las cualificaciones proporcionan algunas pistas sobre su trabajo. Vea abajo.  
 

A. Las cualificaciones son establecidas en 1 Tim.3:8-13.       
 

El Texto de 1 Timoteo 3:1-7 de la Versión NASB  
(La Versión Reina-Valera para la versión en Español). 

 
8. Los diáconos asimismo deben ser honestos, sin doblez, no dados a mucho vino, no 

codiciosos de ganancias deshonestas; 
9. que guarden el misterio de la fe con limpia conciencia; 
10. Y éstos también sean sometidos a prueba primero, y entonces ejerzan el diaconado, si 

son irreprensibles. 
11. Las mujeres asimismo sean honestas, no calumniadoras, sino sobrias, fieles en todo. 
12. Los diáconos sean maridos de una sola mujer, y que gobiernen bien sus hijos y sus casas. 
13. Porque los que ejerzan bien el diaconado, ganan para sí un grado honroso, y mucha 

confianza en la fe que es en Cristo Jesús. 
 

1. Honestos. El término Griego semnos significa “digno de respeto u honor, noble, digno, 
serio” (BAGD, 754). 

2. Sin doblez. La palabra dilogos significa “doble cara, insincero” (Zerwick); “es decir ser 
cosa con una persona, y otra con otra persona” (con la intención de engañar)” (Thayer, 
152). Se usa sólo aquí en el Nuevo Testamento. 

3. No dados al vino. No intoxicarse. 
4. No codiciosos de ganancias deshonestas.  La palabra Griega aischrokerds significa 

ganancia vil. La versión KJV tiene “codiciosos de ganancias deshonestas”. Significa 
“codiciosos de ganancias sucias” (Zerwick). “Balaam [Núm. 22; 2 Pedro 2:15], Giezi [2 
Reyes 5] y Judas Iscariote [Mateo 26:15] son los tres ejemplos destacados de siervos 
profesados de Dios amantes del lucro sucio. Acán (Jos.7: 21) es otro (ver capítulo 6:18-
19). Cuando el lucro es el precio del mal, es sucio. Cuando se busca el lucro en 



L o s  D i á c o n o s                                                                            41 

 

ocasiones donde no se debe, es sucio; y cuando el deseo de incluso obtener ganancias 
justas es excesivo, deja de ser limpio” (Pulpit Commentary, 1 Timoteo 3: 8).  

5. Guardar el misterio de la fe con limpia conciencia.  
a. Aferrándose a la verdad con sinceridad. 
b. No se dice nada con respecto a ser capaz de enseñar (cf. como el supervisor, 
vs.2).Ambos, Esteban y Felipe enseñaron pero tal rasgo no fue una parte esencial de su 
obra como diáconos.  

6. Sean sometidos a prueba primero.  Deben ser puestos a prueba, examinados, 
probados. Pruébelos para ver si son dignos de ser recibidos como diáconos. Por lo 
general, esto se hace examinando su vida y su trabajo antes del establecimiento. Si bien 
no dice que “no sea un nuevo converso” como en el caso de los supervisores (no un 
neófito) (3:6), esto indica algún tiempo para madurar” 

7. Irreprensibles. La palabra (anegkletos) significa “que no puede ser llamado a cuentas, 
irreprensible, sin acusación, sin culpa” (Thayer, 44); “sin culpa, irreprochable,” (BAGD, 64). 
“Implica no meramente la absolución, sino la ausencia incluso de un cargo o acusación 
contra una persona” (Vine).  

8. Maridos de una sola mujer. La naturaleza del trabajo requiere que sea un hombre 
casado. Esta calificación excluye tanto a un hombre soltero como a un polígamo. 

9. Que gobiernen bien sus hijos y sus casas.  
a. Debe ejercer la jefatura en su propia casa. 
b. No se dice nada acerca de que los hijos sean “creyentes” (cf. ancianos, Tito 1: 6).  

       
B. Algunas cualificaciones adicionales mencionadas en Hechos 6:1-6. Lea el texto.  

 
1. De buena reputación (vs.3).  La congregación debe tener plena confianza en los diáconos 

para poder confiarles su trabajo y recursos. La reputación de un hombre debe ser 
establecida antes de su nombramiento como diácono. Debe tener una buena reputación 
tanto dentro como fuera de la Iglesia. 

2. Lleno del Espíritu (vs. 3). “Se refiere a varones que fueron llenos del Espíritu en lo que 
respecta a los frutos de una vida santa. Que algunos de estos varones realizaron milagros 
después (por ejemplo, Felipe, Hechos 8:6), no es prueba que pueden hacerlo ahora” 
(McGarvey, New Commentary on Acts of the Apostles, 105). Vea el “fruto del Espíritu” en 
Gálatas 5: 22-23. Esto es equivalente a ser guiado por el Espíritu (Romanos 8:14).  

3. Lleno de sabiduría. (vs.3). “Deben poseer ese buen sentido práctico que permite a los 
hombres gestionar con satisfacción los complicados asuntos de los negocios” (McGarvey). 

4. Lleno de fe (vs.5).  
 

 
A. Basadas sobre las cualificaciones (Vea II, B. 4 anteriormente). 

1. Sin doblez. Probablemente estarán tratando con varias personas necesitadas. No deben 
decir una cosa a la Iglesia y otra a la persona necesitada. 



L o s  D i á c o n o s                                                                            42 

 

2. No dados al mucho vino. El vino formaba parte de la hospitalidad de esa época. Las 
visitas frecuentes y la participación en la hospitalidad podrían conducir a la adicción. 

3. No codicioso de ganancias deshonestas. Probablemente manejando el dinero de la Iglesia 
mientras atienden a los necesitados.  

 
B. La Iglesia hoy no se enfrenta a los mismos problemas de beneficencia que se mencionan en 

Hechos 6 e implicados en 1 Timoteo. Sin embargo, hay muchas otras tareas especiales que 
deben realizarse. La Iglesia necesita, y los ancianos necesitan, hombres de los que puedan 
depender para que se ocupen de muchos de los asuntos de la Iglesia. Estos pueden incluir el 
cuidado del edificio, asegurar suministros para el edificio y para las clases, servir como 
tesorero, etc. 

 

 
A. Obtienen para sí mismos una alta (o buena) posición a los ojos de la Iglesia y de Dios. La obra 

de un diácono es una gran obra. Jesús dijo, “... sino que el que quiera hacerse grande entre 
vosotros será vuestro servidor (diakonos)” (Mat.20:26).  

 
B. Confianza en la fe. Los hombres crecen en su fe como resultado del buen trabajo que hacen.       

 

 
A. No existe un procedimiento específico para la selección y el establecimiento de diáconos 

en el Nuevo Testamento. El único ejemplo en el Nuevo Testamento de la selección de 
obreros de la Iglesia está en Hechos 6. En este caso, el grupo debía seleccionar a varones 
de entre su propio número que cumplan con las cualificaciones. 

 
B. Ejemplos Bíblicos del Establecimiento. 

1. Los siete varones fueron establecidos por los Apóstoles. Tito fue dejado en Creta para 
establecer ancianos en cada ciudad (Tito 1:6). La palabra kathistemi significa “establecer, 
poner en el cargo, ordenar, nombrar” (BAGD, 390). 

2. Los ancianos fueron establecidos (ordenados) por Pablo y Bernabé (Hech.14:23). La 
palabra cheirotoneo significa “elegir, seleccionar a levantando la mano, luego en 
general, especialmente de la elección o selección para cargos o tareas definidas” 
(BAGD, 881). 

 
C. Las instrucciones con respecto a los ancianos y sus calificaciones que fueron dadas en 

Timoteo. Esto indica que los evangelistas deben enseñar los deberes y calificaciones de los 
ancianos y dirigir su establecimiento.  

 



L o s  D i á c o n o s                                                                            43 

 

A. Los requisitos para las mujeres como servidoras se pueden dar en 1 Timoteo 3:11. El 
término griego gune puede traducirse como mujer o esposa. Hay tres principales 
interpretaciones del término en este versículo. 
1. Que esto se refiere a las esposas de los diáconos. Esto parece extraño ya que no se dan 

tales calificaciones para las esposas de los ancianos. 
2. A las mujeres en general. El contexto parece descartar esto. 
3. La referencia es a las mujeres que sirve, es decir, a las diaconisas.         

  
B. Febe es llamada “una diaconisa de la iglesia en Cencrea” (Rom.16:1). [“una servidora...”—

KJV]. La nota marginal en las versiones Inglesas ASV, NASB, NIV tienen “diaconisa”. La 
NRSV tiene “diácono” sobre el texto y ministro en el margen.  
1. Muchos ven un problema al decir que Febe era una diaconisa. Esto, ellos creen, 

contradeciría a 1 Timoteo 2:11-15. Piensan en términos de un cargo o puesto oficial. 
Hemos indicado anteriormente que no se usaron títulos oficiales para los obreros en la 
Iglesia primitiva. Los términos empleados describían su madurez o función. Considere 
los términos como anciano, supervisor, apóstol y diacono.  

2. Si pensamos en Febe y las mujeres de 1 Timoteo 3:11 como servidoras en el sentido 
general, entonces no existe ningún problema. Muchas mujeres han servido a la Iglesia 
de esta manera.  

3. Algunos creen que las viudas de 1 Timoteo 5: 9-10, que son “puestas en la lista” o 
“inscritas”, pueden haber sido un grupo especial de servidoras en la Iglesia primitiva. 

 
CONCLUSIÓN: 

1. Hay muchas cosas relacionadas con el bienestar general de una Iglesia que deben 
realizarse.  

2. Los ancianos sabios asignarán estas tareas a varones calificados. Esto deja a los ancianos 
libres para atender, alimentar y vigilar el rebaño. 

3. En algunos casos, los predicadores dedican tiempo al trabajo de diáconos. Otros varones 
que no pueden predicar se ver privados de maravillosas oportunidades para servir y 
crecer. El predicador falla en hacer su trabajo porque está haciendo el trabajo que otros 
deberían hacer. 

4. El plan de Dios para la organización de la Iglesia es mejor. Sigámoslo.  
 



 

 

 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Ciertos obreros en la Iglesia primitiva fueron conocidos como evangelistas. 
2. Tres libros del Nuevo Testamento están dedicados principalmente a este tema: 1 y 2 de 

Timoteo y Tito. 
3. En esta lección examinaremos brevemente la enseñanza del Nuevo Testamento con respecto 

al evangelista y su obra. 
        

A. No se otorgaron títulos a quienes desempeñaban diversas funciones en la Iglesia primitiva. 
Los términos empleados para varios obreros en el Nuevo Testamento describen el trabajo 
que realizaban. Considere apóstol, supervisor, servidor (diacono y evangelista). Los siguientes 
términos son empleados en el Nuevo Testamento para describir al evangelista. 
1. Evangelista. El término euaggelistes describe a un proclamador de buenas nuevas. (de 

evangelio, euangelion). La palabra ocurre 3 veces solamente en el Nuevo Testamento 
(Hech.21:8; Efe.4:11; 2 Tim.4:5). Es popular en los tiempos modernos pensar de un 
evangelista como uno que viaja de lugar en lugar en su predicación. La idea del viaje no 
está implícita en la palabra evangelista.  

2. Predicador. El término kerux es empleado de un heraldo, mensajero, o proclamador (2 
Tim.4:2). 

3. Ministro. Este término (Griego, diakonos) describe a un servidor (1 Tim.4:6). El término no 
está limitado al predicador; se emplea para los diáconos y otros servidores (1 Tim.3:8, 12; 
vea la lección Nueve). El predicador no es el (único) ministro de la Iglesia 

B. Algunos términos no empleados para el evangelista en las Escrituras. 
1. Pastor. El término pastor es empleado para los supervisores o ancianos (Efe.4:11; cf.1 

Ped.5:2: Hech.20:28). Un evangelista puede bajo algunas circunstancias, ser elegido 
también para servir como un supervisor. No sería el pastor, en este caso, sino uno de los 
pastores de una Iglesia local.   

2. Reverendo. Títulos tales como reverendo crean una clase superficial de distinción entre 
los Cristianos que es desconocida en el Nuevo Testamento. Ha sido sugerido algunas 
veces que el término reverendo no debiera ser usado por los evangelistas porque el 
término es empleado únicamente por Dios mismo en nuestra versión Inglesa de la Biblia 
(Salmo 111:9 KJV). El término Hebreo (yare) empleado en este texto significa temor, 
reverencia o respeto. Es empleado no solamente para Dios, pero también aplicado al 
hombre algunas veces en el Antiguo Testamento. Vea por ejemplo, Levítico 19:3 (los 
padres); Josué 4:14 (Moisés y Josué); 1 Samuel 18:29 (David).       



E l  E v a n g e l i s t a                                                                                        45 

 

 

3. Padre. Jesús habló contra el empleo de tales títulos como rabí y Padre por las razones 
antes sugeridas—crean una distinción artificial de clases entre los discípulos del Señor 
(Mat.23:8-12). Es apropiado pensar en alguien que enseña a otro el evangelio y lo entrena 
en el camino del Señor como un padre (1 Cor.4:15). El discípulo puede considerarse como 
un niño en esa relación (1 Cor.4:17; 1 Tim.1:2; 2 Tim.1:2; 1 Ped.5:13). 

4. Clérigo. Las palabras Inglesas clérico, o clerical provienen del adjetivo Griego klerikos. La 
palabra Griega kleros se emplea en el Nuevo Testamento de una suerte echada (Hechos 
1:26) o una porción [“parte” Reina-Valera] (Hechos 1:17). La palabra se emplea para “los 
que están a vuestro cuidado” en el cargo de ancianos (1 Ped. 5: 3). Louw-Nida dicen que 
la palabra se refiere a “lo que se ha asignado como la responsabilidad de alguien para 
cuidar —„responsabilidad de cuidar‟ “(35:49). Louw-Nida traducen 1 Pedro 5: 3 de esta 
manera: “no enseñoreándose sobre aquellos que son vuestra responsabilidad de cuidar”. 
John Wycliffe (1382 D. C.) lo tradujo “ni como teniendo Señorío en el clero” (Robertson, 
Word Pictures, VI: 131). Numerosas desviaciones del patrón de la Iglesia primitiva 
comenzaron a manifestarse en el siglo II. Un cambio significativo fue la distinción entre 
clérigos y laicos. El término kleros “fue transferido de los Cristianos en general como 
herencia elegida por Dios (1 Ped. 5: 3) a los ministros exclusivamente” (Ferguson, Church 
History: Early Medieval, 34). Este uso no es encontrado antes del tiempo de Tertuliano 
cerca del principio del tercer siglo (Vea Selwyn, The First Epistle of St. Peter, 231). 

 

Como un Cristiano y como un miembro de la Iglesia, su obligación es la misma como cualquier 
otro miembro. Como un evangelista, él tiene algunas responsabilidades singulares. 

 
A. Lo que el Nuevo Testamento dice sobre la obra de un evangelista. 

1. Predicar la palabra (2 Tim.4:1-5) 
2. Poner en la mente de los hermanos la verdad (1 Tim.4:6). Timoteo y Tito repetidamente 

son exhortados a enseñar y hacer recordar a los hermanos ciertas responsabilidades. 
a. La enseñanza con respecto a la oración, la modestia, el papel de las mujeres y los 

varones (1 Tim.2:1 y siguientes) 
b. Trabajar con y enseñar las responsabilidades de varios grupos dentro de la Iglesia: 

ancianos mujeres; jóvenes y jovencitas; obligaciones familiares; viudas y ancianos; 
siervos (cf. empleados); falsos maestros; los ricos, etc. (1 Tim.5 y 6; cf. Tito 2:1-6). 

3. Reprender a los pecadores (inclusive al anciano, si la prueba lo garantiza) (1 Tim.5:19-
21). 

4. Establecer, y conducir el establecimiento de ancianos, enseñar las cualificaciones, etc. 
(Tito 1:5). 

5. Enseñanza y entrenamiento de los maestros (2 Tim.2:2; cf. Efe.4:11-12). 
6. Enseñanza contra la falsa doctrina y enfrentar a los falsos maestros (1 Tim.1:3-4; Tito 1:11, 

13, et al.). A este respecto, la obra de un evangelista es similar a la obra de un supervisor 
o anciano. 

7. Establecer un ejemplo para los hermanos (1 Tim.4:12; Tito 2:7). 



E l  E v a n g e l i s t a                                                                                        46 

 

 

8. Dar atención (pública) a la lectura, la exhortación y la enseñanza (1 Tim.4:13). Él deber 
ser un obrero aprobado que usa bien la palabra de Dios (2 Tim.2:15). 

9. Debemos distinguir entre la obra del evangelista y la obra de los ancianos. Observe el 
contraste en su obra: 
 
Hechos 20:28    —El ANCIANO           —Mirad por vosotros    — y por todo EL REBAÑO 
1 Timoteo 4:16 —EL EVANGELISTA —Ten cuidado de ti mismo  —y de la DOCTRINA 

  
B. Algunas cosas que no son la obra del predicador. 

1. Realizar la obra de los ancianos, diáconos u otros miembros. El evangelista no debe ser 
considerado el visitante oficial de la congregación o el que siempre se espera que dirija la 
oración en las reuniones públicas. No se debe esperar que se ocupe de la benevolencia o 
del evangelismo personal. No se debe esperar que resuelva todos los problemas que 
surgen en la Iglesia. No se debe esperar que se encargue de todas las tareas físicas. El 
principio de Hechos 6:4 ciertamente sería aplicable aquí. Vivimos en una sociedad 
orientada al servicio y los hermanos asumen algunas veces que contratan a un 
predicador para que realice lo que ellos no tienen tiempo de hacer. Si el predicador hace 
su propia obra, eso llenará su tiempo.  

2. No ser un especialista para trabajar con algún grupo de edad en particular. El ejemplo de 
Hechos 6 muestra que los diáconos son establecidos para servir en otras áreas que la 
oración y el ministerio de la palabra. Ellos sirvieron  mesas, es decir, proveyeron para las 
necesidades de las viudas. 

3. No  para “dirigir la Iglesia”. Algunos hablan, incorrectamente, del predicador “a cargo 
de la Iglesia”. 

 

A. La enseñanza del Nuevo Testamento.       
1. El predicador es digno de su sostenimiento (1 Cor.9:14). Estudie el contexto del capítulo 

9; vea los versículos 7, 8-11). 
2. Pablo recibió salario de Macedonia (2 Cor.11:8). El término salario (del Griego, opsonion)  

se emplea del salario de un soldado (Luc.3:14; 1 Cor.9:7).  
3. Filipos sostuvo a Pablo (Fil.4:15; 1:3-5).  
 

B. Los hermanos suelen pasar por alto una consideración especial. Algunos dicen que un 
predicador no debería estar interesado en el dinero. Por supuesto que puede haber 
extremos, pero al no estar interesado en el dinero, no podría pagar la comida, la ropa, la 
vivienda, etc. en su camino al cielo. 
1. Un predicador del evangelio debe recibir un salario adecuado de acuerdo con su 

capacidad, experiencia y necesidades. Es vergonzoso que muchos predicadores jóvenes 
e inexpertos hayan podido comenzar con salarios cercanos o superiores a los que ganan 
los varones mayores y experimentados. 
a. Su automóvil es constantemente usado en su obra. 



E l  E v a n g e l i s t a                                                                                        47 

 

 

b. El salario que lleva a su hogar es todo lo que tiene. De esto debe ahorrar para pagar 
sus impuestos. Debe proporcionar su propio seguro médico. Frecuentemente, debe 
comprar su propio equipo (libro, computadora, etc.).  

c. Los pagos de la Seguranza Social por cuenta propia ascienden a más del 15%. El 
predicador debe pagar esta cantidad de su salario total. 

d. Por lo general, no hay para él beneficios de jubilación. El predicador debe hacer sus 
propios arreglos y tratar de ser lo suficientemente frugal y disciplinado para ahorrar 
algo. Una placa de reconocimiento que me entregó un amigo hace algunos años me 
ha dado ánimos: “Trabajar para el Señor no paga mucho, ¡pero el plan de jubilación 
está fuera de este mundo!”. 

e. Muchos trabajadores tienen beneficios adicionales que ascienden entre el 40 y el 50% 
del salario. El predicador generalmente recibe pocos beneficios, o ninguno de estos. 

f. Conseguir un aumento a su salario  es muchas veces difícil. En un esfuerzo por 
permitir que el predicador se mantenga al día con la inflación, algunas Iglesias 
ponen en le balance su salario con el aumento del costo de vida. 

 

 
      A continuación se enumeran algunas cosas que buscaría. 
 

A. Su vida. Él debe ser un ejemplo de lo que predica. 
 

B.  Su actitud hacia la Palabra de Dios. Él debe considerarla como la Palabra inspirada de Dios 
y como la autoridad final en todos los asuntos. 

 
C. Su disposición a permanecer firmemente por todo el consejo de Dios 

 
D. Un enfoque equilibrado. No es un jinete aficionado. Algunos predicadores capaces 

arruinan su eficacia al enfatizar un tema, generalmente uno sobre el cual la Biblia dice muy 
poco, excluyendo otros temas importantes. 
 

E. Habilidad para predicar y enseñar. El evangelista debe ser un estudiante de la Palabra, 
tener habilidad para organizar y arreglar lecciones en una forma clara y una buena 
capacidad para exponer. 
1. Él predicará 100 o más sermones, de 100 a 200 clases cada año. Además de una multitud 

de sesiones de enseñanza privada.  
2. La congregación debe demandar que él se prepare a predicar la Palabra de Dios, Floyd 

Doud Shafer, en un artículo titulado, “¡Y Predica a medida que Avanzas!” sugiere que la 
congregación “Forme un coro y eleve un cántico y repítase día y noche: ‟Señor, 
deseamos ver a Jesús‟. Cuando, por fin, algún varón se atreva a subir al púlpito, 
pregúntele si tiene una Palabra de Dios; si no lo hace, despídalo y dígale que lea el 
periódico matutino, se entretenga los comentarios de la televisión, piense en los 
problemas superficiales del día, maneje los innumerables impulsos de la comunidad y 



E l  E v a n g e l i s t a                                                                                        48 

 

 

cocine una variedad de papas horneadas y vegetables verdes en la mejor forma que 
pueda. Ordénele que no regrese hasta que haya leído y re-leído, escrito y re-escrito, 
hasta que pueda levantarse, desgastado y desamparado, y decir: “Así dice el Señor” 
(Christianity Today, 27 de Marzo de 1961).   

        
F.    Capaz para trabajar con las personas de diversos trasfondos, edades, y niveles socio 

económicos. El predicador no debe pertenecer a un ningún grupo de interés especial en la 
Iglesia.   

 
CONCLUSIÓN: 

1. La predicación del evangelio es una de las obras más importantes en el mundo. Las 
almas están en juego. Si su contador o abogado comete un error, usted podría ir a 
prisión. Si su médico comete un error, usted podría sufrir problemas de salud o incluso 
morir. Si un predicador comete un error, usted podría pasar una eternidad en el 
infierno. 

2. La Iglesia debe proveer el apoyo financiero y moral para los que predican el evangelio, 
tanto en el país y como en el extranjero.  

 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Los maestros fueron obreros importantes en la Iglesia primitiva. Ellos enseñaron el 
evangelio a los que nunca lo habían escuchado e impartieron instrucciones en la fe. 

2. La Iglesia se edificada con la enseñanza. 
        

A. La enseñanza fue una parte esencial de la misión apostólica (Mat.28:18-20). Fue parte de la 
obra apostólica de Pablo (1 Tim.2:7; 2 Tim.1:11). 

B. Los ancianos y otros siervos del Señor deben ser “aptos para enseñar” (1 Tim.:3:2; 2 
Tim.2:24). 

C. La Iglesia en Antioquía fue destacada por sus maestros (Hech.13:1). 
 

D. Los maestros son terceros en importancia después de los apóstoles y profetas en 1 Corintios 
12:28.  

   
E. Los maestros son enumerados con los apóstoles, profetas, evangelistas y pastores en Efesios 

4:11. Muchos eruditos creer que la frase “pastores y maestros” se refiere a una función, es 
decir, a pastores que enseñan. 

 

A. Se les ordena a los Cristianos a “presentar defensa” [dar una respuesta] ante todo el que 
demande razón que hay en ellos (1 Ped.3:15). La palabra defensa o respuesta proviene de la 
palabra Griega apologia. Esta significa “una defensa verbal, un discurso en defensa” de algo 
(Vine). La obediencia a este mandamiento indica alguna enseñanza, al menos en una manera 
informal. 

 
B. La restauración de Cristianos infieles requiere algún tipo de enseñanza (Gál.6:1; Stg.5:19-20). 

No toda la enseñanza vital se realiza en las clases o desde el púlpito; gran parte se efectúa de 
forma privada o informal. 

 
C. El escritor a los Hebreos dice que con el paso del tiempo los Cristianos debieran ser 

maestros (Heb.5:12-14). 
 



M a e s t r o s  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                      50 

 

D. Santiago dice, “no os hagáis maestros muchos de vosotros, sabiendo que recibiremos mayor 
condenación” (Stg.3:1). 
1. El propósito de este texto no es desalentar a los maestros sino volverles consientes de los 

peligros y tomar la responsabilidad de enseñar con seriedad.  
2. Pablo indica que no todo Cristiano es un maestro (1 Cor.12:29). 

 

A. El evangelista Timoteo fue instruido a confiar las cosas que había aprendido de Pablo a 
“hombres fieles que sean idóneos para enseñar también a otros” (2 Tim.2:2).       
1. El término hombres en este texto proviene del Griego anthropos que es “empleado en 

forma general, de un ser humano, varón o mujer, sin referencia a sexo o nacionalidad” 
(Vine). Esta palabra está en contraste con la palabra Griega aner que “nunca es 
empleada para referirse al sexo femenino” (Vine).  

2. La versión NRSV emplea la frase personas fieles. 
 

B. El papel de las mujeres en la enseñanza pública está restringida. 
1. A las mujeres no les es permitido “enseñar, ni ejercer dominio sobre el hombre” (1 

Tim.2:12). Dos razones se enumeran en las Escrituras para el papel limitado de las 
mujeres en la  enseñanza. 
a. El orden de la creación: Adán fue el primero en ser creado, y luego Eva (1 Tim.2:13). 
b. La mujer fue la primera en pecar (1 Tim.2:14).  
c. El mismo argumento es desarrollado en 1 Corintios 11:1-16. 
d. Como creados a imagen de Dios, hombres y mujeres son iguales (Gén.1:27). Ambos 

hombres y mujeres tienen igual acceso a la salvación (Gál.3:28; 1 Ped.3:7).  
e. Observe por favor que estas razones están enraizadas en la creación y no son 

simplemente conveniencias culturales. 
f. Las ancianas nos instruidas a enseñar lo que es bueno. Pablo siguiendo este 

mandamiento con instrucciones específicas sobre la enseñanza a las mujeres más 
jóvenes y sus responsabilidades ante sus maridos y sus hijos (Tito 2:3-5). 
1. Prisilla, junto a su marido, Aquila, fue un miembro activo en enseñar a Apolos 

(Hech.18:26). Esto muestra que una mujer puede estar bajo algunas circunstancias 
para enseñar a un varón sin ejercer autoridad sobre él (1 Tim.2:12). Esto indica 
que la actitud y la conducta son importantes. 

2. Muchas conversiones resultan de la enseñanza efectuada por las mujeres 
piadosas en los estudios privados.    

 

 
A. Pablo advierte de un tiempo cuando los hombres  “no sufrirán [“no soportarán”—ASV] la 

sana doctrina, sino que teniendo comezón de oír, se amontonarán maestros conforme a sus 
propias concupiscencias” (2 Tim.4:3). Hubo falsos maestros en el primer siglo y habrá falsos 



M a e s t r o s  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                      51 

 

maestros en el siglo veintiuno. El Cristiano debe estar preparado, por medio de un estudio 
minucioso de la Biblia para detectar a semejantes maestros.  
 

B.   Se advierte a los Cristianos a estar alertas contra los falsos maestros (2 Ped.2:1; Hech.20:29-
30; 1 Jn.4:1; Apoc.2:2). 

 

 
       El Cristiano que toma con seriedad la responsabilidad para enseñar debe prepararse. Ha sido 

dicho que los apóstoles obtuvieron su conocimiento por medio de la inspiración, pero nosotros 
lo obtenemos por medio de nuestra preparación. ¡La enseñanza es una obra dura!  Aquí hay 
sugerencias para los que quieran ser maestros. 

 
A.  Aprenda la Biblia. 

1. Usted debe tener un conocimiento global de todo el contenido de la Biblia. Primero 
aprenda el contenido de la Biblia misma, luego use las concordancias, los diccionarios 
de la Biblia, los Atlas de la Biblia y los libros técnicos para enriquecer su estudio. Hay 
buenos programas de computadora de la Biblia que están disponibles.  

2. Usted necesita un buen conocimiento de los rasgos distintivos de la Iglesia del Nuevo 
Testamento como los que se exponen en este libro. 

3. Solamente la verdad hará libres a los hombres (Jn.8:32). Solamente el evangelio les 
salvará (Rom.1:16; 1 Cor.1:21).  

        
B.   Tenga unas fuertes convicciones con respecto a la verdad. Crea lo que enseña. Considere 

la declaracion de Pablo, “Creí, por lo cual hablé” (2 Cor.4:13). Aun los jóvenes pueden 
detectar cuando enseñamos sin convicción.  
1. Dios “quiere que todos los hombres sean salvos” (1 Tim.2:4). El propósito de Pablo fue 

amonestar a todo hombre, y enseñar a todo hombre  “a fin de presentar perfecto a Cristo 
Jesús a todo hombre” (Col.1:28). 

2. Si usted no ama a las personas y quiere que sean salvas, usted nunca será un maestro 
efectivo. 

3. Ya sea que la enseñanza sea individual o en clase, es esencial conocer algo sobre 
aquellos que estamos buscando enseñar. Tómese el tiempo para familiarizarse con las 
personas de manera que usted pueda reunir sus necesidades espirituales con su 
enseñanza. Pablo habló de volverse “a todos me he hecho de todo, para que de todos 
modos salve a algunos” (1 Cor.9:18-23). 
 

C. Estudie los métodos de enseñanza. 
1. Estudie los métodos empleados por Jesús y los apóstoles. Observe como ellos adaptaron 

sus mensajes a las necesidades de las personas. Considere, por ejemplo, la diferencia en 
los sermones predicados a los Judíos y a aquellos predicados a los Gentiles. 
a. A los Judíos, los apóstoles comenzaron al probar que Jesús fue el Cristo  en 

cumplimiento de la profecía del Antiguo Testamento (Hech.2, 13). 



M a e s t r o s  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                      52 

 

b. A los Gentiles, los apóstoles enfatizaron que hay un Dios verdadero ante quien todos 
los hombres son responsables (Hech.14, 17). 

2. Observe a los buenos maestros. ¿Qué ellos hacen que los vuelva efectivos en la 
enseñanza? No cometa el error de imitar a otros maestros sino adapte sus buenos 
métodos a su propio estilo.   

3. Tome la ventaja de las clases para entrenamiento ofrecidas por algunos buenos 
maestros. 

4. Lea algunos buenos libros sobre técnicas de enseñanza. 
 
CONCLUSIÓN: 

1. Los maestros y la enseñanza fueron una parte muy importante en la Iglesia primitiva. 
2. Si la Iglesia del Nuevo Testamento va a ser restaurada hoy, debe ser mediante la 

predicación y la enseñanza de la Palabra de Dios. 
3. Es verdad que cada Cristiano no tiene la habilidad natural y el entrenamiento para ser 

un maestro. Sin embargo, es posible, que cada Cristiano establezca un ejemplo para los 
demás y enseñar en alguna medida (cf. 1 Ped.3:1-2). Al vivir piadosamente, adornamos 
la doctrina de Cristo (Tito 2:10). 

4. Los Cristianos deben procurar mejorar sus métodos y técnicas de enseñanza para ser 
más eficaces.  

 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. La Iglesia primitiva comió la Cena del Señor cada primer día de la semana. 
2. La Cena del Señor sirvió como un memorial de la muerte sacrificial de Jesús. 

        

A. La Cena del Señor fue instituida por Jesús durante la Pascua Judía. Jesús se reunió con sus 
discípulos para comer la Pascua. Después de la comida de la Pascua él instituyó la Cena del 
Señor. Los puntos a continuación proveerán la información sobre la pascua. 
1. La Pascua fue primeramente observada por los Israelitas en Egipto (Ex.12:1—13:10). 
2. La Pascua era una fiesta anual para conmemorar el hecho que Dios liberó a Israel de 

Egipto (Deut.16:1). 
3. La Pascua fue observada en el mes Judío de Abib (cerca de la primera semana de Abril)  

B. El Pan.
1. Jesús utilizó el pan sin levadura de la Pascua.
2. Cuando Jesús tomó el pan, él dijo “esto es mi cuerpo“(Mat.26:26).

a. Esta frase debe ser entendida figurativamente o metafóricamente. Supongamos que 
uno muestra una fotografía y dice “Ésta es mi madre”. ¿Qué cree que quiso decir? 

b. Para otras figuras similares del lenguaje (metáforas) vea Juan 10:9 (“Yo soy la puerta”) 
y Juan 15:1 (“Yo soy la vid verdadera”).

C. La Copa. 
1. Jesús tomó la copa, dio gracias, y dijo a los apóstoles “Bebed de ella todos” (Mat.26:17). 

a. La palabra copa (del Griego, poterion) es empleada para “una copa, un recipiente para 
beber” pero también se usa “por metonimia del recipiente para lo contenido, el 
contenido de la copa, lo que se ofrece para beber, Luc. 22: 20b...” (Thayer, 533). 

b. Bauer dice “la copa representa, por metonimia, lo que contiene...” (BAGD, 695). 
2. Jesús explica que la copa fue el fruto de la vid (Mat.26:27-29). Observe que los 

pronombres: “esto es mi sangre del nuevo pacto... os digo que desde ahora no beberé más 
de este fruto de la vid”. 
a. En dos pasajes del Antiguo Testamento, la palabra sangre es empleada para significar 

el jugo de las uvas (Gén.49:11; Duet.32:14). Parece muy apropiado que Jesús utilice 
éste elemento para representar su sangre. Vea el volumen El Tema de la Biblia, 80. 

b. Para un trasfondo de la sangre del pacto vea Éxodo 24:1.8. Lea la discusión en El Tema 
de la Biblia, 73-75.  

3. Pablo dijo que esta copa es una comunión de (una participación en, NASB) la sangre de 
Cristo (1 Cor.10.16). 



L a  C e n a  d e l  S e ñ o r                                                                       54 

 

4. “Bebed de ella, todos”. Algunos han captado la idea de la versión KJV “bebed de todo” 
que Jesús quiso que los discípulos consumieran todo el contenido de la copa. La NASB 
está en lo correcto al emplear la frase “Bebed de ella, todos”. Observe algunas otras 
traducciones: “Bebed de ella, todos ustedes” (RSV); “Todos deben beber de ella” 
(Goodspeed). 

  
D. Jesús prometió beber del fruto de la vid “nuevo con vosotros en el reino de mi Padre” 

(Mat.26:29). 
 

A. Hubo un abuso de la Cena del Señor en la Iglesia en Corinto. Los Corintios estaban haciendo 
de ella una comida común (1 Cor.11:20-22)- 
1. Pablo les exhortó por su conducta. 
2. Ellos tenían casas en las que podían comer y beber. Las comidas ordinarias no se deben 

comer en el momento de la Cena del Señor. 
 

B. Pablo enseñó que había varios propósitos de la Cena (1 Cor.11:23-26). 
1. Es para servir como un memorial — “hace esto en memoria de mí” (vs.24). 
2. Es para proveer una proclamación de la muerte del Señor (vs.26). 
3. Es para proveer un elemento predictivo — ser observado hasta el regreso del Señor 

(vs.26). 
4. Debe ser una comunión (participación, compañerismo) con otros Cristianos y con Cristo 

(1 Cor.10:16). La palabra Griega koinonia se emplea para la participación conjunta, 
asociación, compartir, etc. Se emplea para compartir a través de las contribuciones en 2 
Corintios 9:13.  

 

A. La Observancia de la Cena del Señor. 
1. La Cena del Señor debe ser observada en el reino de Dios (Luc.22:18; Mat.26:29). El 

reino de Dios vino a la existencia en el día de Pentecostés (Hechos 2; vea lección 2). 
2. Como una parte de la adoración de la Iglesia (Hech.2:42; 20:7; 1 Cor.11:17-34). 
3. Cuando los santos se reúnen (Hech.20:17; 1 Cor.11:20, 33). 
 

B. El Tiempo de la Observancia. 
1. El primer día de la semana (Hech.20:7). 
2. La Cena del Señor (1 Cor.11:20) es observada en el día de Señor (Apoc.1:10). La palabra 

Griega (kuriakos) que traduce Señor es empleada solamente dos veces en el Nuevo 
Testamento. Se emplea una vez para referirse al día y una vez para referirse a la cena. La 
Cena del Señor se observa el día del Señor. En los tiempos del Nuevo Testamento, la 
palabra kuriakos se usaba para referirse al tesoro y al servicio imperial, es decir de lo que 



L a  C e n a  d e l  S e ñ o r                                                                       55 

 

pertenecía al César (Diessmann, LAE, 357-59). Los emperadores Romanos reclamaron 
para sí mismos títulos y atributos que pertenecían únicamente a Dios. 

3. Para más información sobre como determinar el tiempo de la observancia de la Cena del 
Señor, Vea Autoridad Bíblica, 21-24. 
 

C. Los Elementos de la Cena. 
1. Pan sin levadura. 
2. El fruto de la uva. Esta frase es empleada en el Nuevo Testamento solamente en 

conexión con la Cena del Señor (Mat.26:29; Mar.14:25; Luc.22:18). 
Otros lugares donde se emplea el término copa.  
a. El término fruto se refiere al producto o generación (de la vid). 
b. La palabra vid (del Griego, ampelos) se emplea de para referirse a la vid (BAGD, 46). 

El jugo de las uvas se utilizó en la Cena del Señor.     
3. Observe la acción tomada en la observancia de la Cena del Señor y los elementos sobre 

los que se actúa (1 Cor.11:26-27). 
 

                                                                          

 

D. La Forma de Participar. 
1. Es un tiempo de un auto examen (1 Cor.11:28). 
2. Participar en una manera digna (1 Cor.11:27-30). Los Corintios, en su abuso de la Cena 

del Señor, no participaban dignamente. 

 
A.  La Cena del Señor (1 Cor.11:20). 

        
B.   La Mesa del Señor (1 Cor.10:21). El texto Griego literalmente dice “la mesa del Señor”. 

 
C. Comunión (participación, NASB).  

 
D. Partir el pan (Hech.20:7; 1 Cor.10:16). Esta frase fue comúnmente empleada para la Cena 

del Señor. El pan, siendo el primer elemento involucrado en la Cena, representa toda la 
cena. 

E.  Algunos términos no empleados en la Biblia. 
1. Eucaristía. La frase “dad gracias” en Mateo 26:27 viene de la palabra Griega eucharistia. 

De esta palabra, que significa “acción de gracias”, vino el término Eucarístico. Por medio 
de una figura retórica, se podría usar el término Eucaristía como una referencia a 
aquello por lo que se da gracias; el efecto (acción de gracias) se pone para la causa o la 



L a  C e n a  d e l  S e ñ o r                                                                       56 

 

ocasión de la acción de gracias (la Cena y aquello para lo que se representa). El término 
Eucarístico se empleó comúnmente en el siglo II. 

2. Misa. De acuerdo con la teología Católica Romana, Jesús es ofrecido como sacrificio en 
cada Misa. La enseñanza católica, “El sacrificio de la Misa es idéntico al de la Cruz, ya 
que tiene la misma víctima y sumo sacerdote— Jesucristo... La única la diferencia 
consiste en la forma de la oblación. Cristo fue ofrecido en la cruz de manera sangrienta, 
y en la Misa es ofrecido de manera incruenta “(Gibbons, Faith of Our Fathers, 254).La 
Biblia dice que Cristo fue ofrecido solamente una vez (cf. Heb.9:26-28). La Cena del 
Señor no es un sacrificio, sino un memorial de un sacrificio. 

3. Sacramento. En los siglos que siguieron a la era apostólica, el término sacramento pasó a 
implicar un signo exterior y visible de una gracia interior y espiritual. El término se 
aplicó primero al bautismo y a la Cena del Señor, pero luego incluyó a la confirmación, 
la penitencia, la ordenación, la extrema unción y el matrimonio. Se tendía a considerar 
que los siete sacramentos transmitían gracia dentro de sí mismos. Este no es el concepto 
del Nuevo Testamento de la Cena del Señor. 
 

CONCLUSIÓN: 

1. Este estudio debiera ayudar a todos los Cristianos a apreciar el sacrificio del Salvador y a 
participar de este memorial en un forma digna. 

2. Aun aquellos que no son Cristianos debieran ver en esta Cena un memorial por lo que 
Cristo realizó por el hombre y ser movido a buscar la salvación que Él vino a traer por 
medio de la obediencia al evangelio. 

 



 

 
INTRODUCIÓN:       
 

1. El primer día de la semana fue un día de adoración para los Cristianos durante la era 
apostólica. 

2. En esta lección estudiaremos la prueba del Nuevo Testamento para una asamblea en el 
primer día de la semana y la prueba de los escritores que vivieron en los siglos después de 
la era apostólica. Examinaremos también unos pocos problemas especiales relacionados al 
primer día de la semana. 

        

     Los siguientes eventos indican la importancia del primer día de la semana para la Iglesia 
     primitiva

A. Cristo se levantó de la muerte en el primer día de la semana (Luc.24:1, 13, 21, 46). Desde ese 
tiempo hacia adelante el primer día de la semana tomó un significado especial para los 
seguidores de Cristo. Es un monumento a Su resurrección. 

B. La Iglesia fue establecida en el primer día de la semana (Hechos 2). Este es el día que el 
evangelio comenzó a ser predicado y el día en que Cristo comenzó Su reinado como rey de 
Su reino. Vea la lección 2, Pág.8.

C. Los discípulos en Troas se reunieron en el primer día de la semana para partir el pan 
(Hech.20:7). El hecho que Pablo permaneciera siete días en Troas indica que el primer día de 
la semana fue aparentemente el tiempo regular en que los discípulos se reunían para partir el 
pan (vs.6). 

 
D. Pablo dio órdenes a las Iglesias de Galacia y a los santos en Corinto para levantar la ofrenda 

en el primer día de la semana (1 Cor.16:1-2). 
   

E. La primera referencia en la literatura a el día del Señor está en Apocalipsis 1:10. 
1. La palabra Griega para „del Señor’ es kuriakos. Encontramos esta misma palabra empleada 

en 1 Corintios 11:20 para referirse a la Cena del Señor.  
2. ¿Cuál es el día del Señor? 

a. Escritores del segundo siglo emplean el término kuriakos para referirse al primer día 
de la semana. El Evangelio de Pedro (cerca de los años 120-140 D.C.) dice “Pero 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  R e u n i d a  e n  e l  P r i m e r  D í a  d e  l a  S e m a n a            58 

 

temprano,  en el día del Señor, María Magdalena, una discípula del Señor... vino al 
sepulcro donde Él fue puesto” (citado en Theron, Evidence of Tradition). Vea Mateo 
28:1.  

b. El Léxico de Bauer dice que el término kuriakos ciertamente significa el Domingo y 
señala que el término es de esta manera empleado en el Griego moderno (BAGD, 458). 

 
F. A la luz de estos hechos, es significante que los hermanos en Troas se reunieron en el primer 

día de la semana para partir el pan. 
 

Las citas en seguida de escritores del segundo, tercero y cuarto siglo, demuestran que los 
Cristianos continuaron reuniéndose y observando la Cena del Señor en el primer día de la 
semana. Estos escritores no deben ser considerados como iguales a los apóstoles en 
autoridad. Sus comentarios reflejan el pensamiento de la Iglesia durante los siglos 
mencionados. 

 
A. La Didaje. “Y en el mismo día del Señor, reúnanse y partan el pan y den gracias, confesando 

primero sus transgresiones, para que su sacrificio sea puro” (14:1).  
 

B. Bernabé. “Por tanto, también guardamos el octavo día con gozo, el día también en que Jesús 
resucitó de entre los muertos” (La Epístola de Bernabé, 15). El octavo día es el primer día de la 
semana (cf. Este uso en Juan 20:26). 

 
C. Ignacio. “... ya no observando el día de reposo, sino viviendo en la observancia del día del 

Señor, en el cual también nuestra vida ha resurgido por Él y por Su muerte” (La Epístola de 
Ignacio a los Magnesianos, 9). 

 
D. Justino Mártir. “el día llamado domingo” los discípulos se reunieron en un solo lugar, leían 

las “memorias de los apóstoles o los escritos de los profetas” recibían instrucción verbal y 
participaban de la Cena del Señor” (Apología, 67). 

 
E. Tertuliano. “Otros... suponen que el sol es el dios de los Cristianos, porque es bien sabido 

que... consideramos el domingo como un día de gozo” (A las Naciones 1:13). “Para nosotros 
los sábados son ajenos” (Sobre la Idolatría 14: 6). En otro lugar, Tertuliano dijo, “Si dedicamos 
el día del sol al regocijo, es por una razón tan diferente a la adoración del sol” (Apología 16). 
“... se demuestra que la observancia del sábado ha sido temporal” (Respuesta a los Judíos 
2:10). 

 
F. Eusebio. “[Los Ebionitas] estaban acostumbrados a observar el sábado y otras costumbres 

Judías, pero en los días del Señor para celebrar las mismas prácticas que nosotros en 
memoria de la resurrección del Salvador” (Historia de la Iglesia, III. xxvii.5). 

 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  R e u n i d a  e n  e l  P r i m e r  D í a  d e  l a  S e m a n a            59 

 

A. El reclamo de los Adventistas del Séptimo Día

Los Adventistas del Séptimo día afirman que “no hay prueba de un domingo semanal 
Cristiano antes del siglo segundo”. Ellos dicen que “los Cristianos continuaron observando 
el Sábado del séptimo día en casi todas partes del Imperio Romano”. De acuerdo a los 
Adventistas, fue una posición anti Judaizante tomada por los Cristianos que provocó que se 
apartaran de la veneración del Sábado hacia la observación exclusiva del Domingo. “La 
popularidad e influencia que el culto al sol de los Romanos paganos concedía al domingo 
sin duda contribuyó a su creciente aceptación como un día de culto”. Constantino decretó 
“la primera ley civil dominical el 7 de marzo de 321 D.C”. Esto, de acuerdo a los 
Adventistas, “reflejó su trasfondo como adoradores del sol”. Toda esta información es 
tomada del libro Lo que los Adventistas Creen, 259-262. Para uno de los más eruditos libros 
producidos por un Adventista sobre el tema vea a Samule Bacchiocchi, From Sabbath to 
Sunday: A Historical Investigation of the Rise of Sunday Observance in Early Christianity.  
 

B. La prueba citada anteriormente (puntos I, y II) demuestra que el reclamo de los Adventistas 
no es correcto. Para un material adicional sobre argumentos hechos por los Adventistas, 
vea El Tema de la Biblia, 67-72. 
 

C. Otros grupos que reclaman la observancia del Sábado incluyen a los Bautistas del Séptimo 
Día y a la Iglesia de Dios Universal. 
  

 
A. La frase Griega en te mia ton sabbaton, empleada en Hechos 20:7, puede ser traducida 

literalmente “en el primer (día) de la semana” La traducción New English Bible vierte “En 
la noche del Sábado...” No hay una nota marginal para explicar la razón para la traducción 
de esta forma. J. W. Roberts dijo, “Uno de los principios por los que trabajaron [los 
traductores] fue hacer que todas las referencias al tiempo fueran inteligibles para los 
lectores modernos en términos de correspondencia con nuestras propias forma de contar 
del tiempo. Esto, y no razones doctrinales, es probablemente lo responsable de la 
traducción” (The New English Bible and Acts 20:7), Firm Foundation, Julio 25, 1961, 468). 
 

B.   ¿Se reunieron los discípulos en el Sábado por la noche o el Domingo por la noche? 
1. Bruce afirma que fue el Domingo por la tarde, ya que la salida de Pablo fue el Lunes por 

la mañana (vs.11), pero no da prueba para apoyar su conclusión. Este punto de vista 
asume que Lucas estaba siguiendo el tiempo Romano: de medianoche a medianoche. 
Vea Commentary on the Book of Acts, 408-409. 

2. J. W. McGarvey creyó que Lucas estaba siguiendo el tiempo Judío — de atardecer a 
atardecer. “No tenemos prueba de que ni los Judíos ni los Gentiles hubieran adoptado 
todavía la costumbre de contar las horas del día a partir de la medianoche; por lo tanto, 
debemos suponer que la noche en cuestión pertenecía al Domingo, como se contaba 



L a  I g l e s i a  P r i m i t i v a  R e u n i d a  e n  e l  P r i m e r  D í a  d e  l a  S e m a n a            60 

 

entonces, o al Sábado por la noche, como lo llamamos ahora. Era la noche siguiente al 
Sábado Judío, que todavía era observado por todos los discípulos Judíos, y el incidente 
muestra que los discípulos en Troas tenían la costumbre de reunirse en esta noche para 
partir el pan. Cualquier momento después del atardecer sería el día del Señor como lo 
contaron, y pasada la medianoche, era la hora de partir el pan en esa ocasión, era el día 
del Señor como lo contamos” (New Commentary on the Acts of the Apostles, 182). En 
cualquier caso, presentado por Bruce y McGarvey, la reunión fue el día del Señor. 

3. Probablemente era necesaria una reunión nocturna porque todos tenían que trabajar 
durante el día. Plinio, en su Carta a Trajano (111 D.C.), dice que los Cristianos de Bitinia 
“tenían la costumbre de reunirse en un lugar donde vivían antes de que hubiera luz ...” 

 

 
A.  La oración no estaba limitada al primer día de la semana. La oración debe ser parte de la 

vida diaria del Cristiano (1 Tes. 5:17; Fil.4:6; Col.4:2; Stg.5:16; 1 Ped.3:12). 
        

B.   La oración fue una parte importante de las asambleas de los santos ya sea en el primer día 
de la semana o en otras ocasiones (Hech.2:42; 12:12). 

 
CONCLUSIÓN: 

1. La Iglesia primitiva se reunió en cada primer día de la semana. 
2. Cuando ellos se reunieron, ellos observaron la Cena del Señor, contribuyeron a una 

tesorería común y se comprometieron en otros actos de adoración. 
 



 

 

 

INTRODUCIÓN:       
 

1. La Iglesia primitiva cantó alabanzas a Dios en sus asambleas. 
2. Los Cristianos también cantaron al Señor en sus capacidades individuales. 
3. Hay solo dos tipos de música — vocal e instrumental. Uno puede o cantar o tocar. Los 

Cristianos primitivos adoraron con el canto. Su música fue a capella —sin instrumentos 
musicales. 

        

A. Solamente unos pocos pasajes en el Nuevo Testamento mencionan la música de los 
Cristianos de ese período. Estos pasajes están ordenados en un orden cronológico: Stg.5:13; 
Hech.16:25; 1 Cor.14:15; Rom.15:9 (de Jesús); Efe.5:19; Col.3:16; Heb.2:12 (de Jesús); 
Heb.13:15. 
1. Santiago, en lo que se cree ser uno de los primeros libros del Nuevo Testamento, dijo, 

“¿Está alguno entre vosotros afligido? Haga oración. ¿Está alguno alegre? Cante 
alabanzas” (Stg.5:13). Observe la combinación de orar y cantar aquí y en las siguientes dos 
referencias. 

2. Pablo y Silas estaban “orando... cantaban himnos a Dios” mientras estuvieron en prisión 
en Filipos (Hech.16:25). 

3. Pablo habló de orar y cantar con el espíritu y con el entendimiento (1 Cor.14:15).  
4. En la porción final de la argumentación de Romanos, Pablo muestra que siempre había 

sido la intención de Dios que Su pueblo incluyera tanto a Judíos como a Gentiles. Usando 
una cita del Salmo 18:49 (y 2 Samuel 22:50) él dice, “yo te confesaré entre los gentiles, Y 
cantaré a tu nombre” (Rom.15:9). 

5. Los santos en Éfeso fueron instruidos a hablar entre ellos “con himnos y cánticos 
espirituales, cantando y alabando al Señor en vuestros corazones” (Efe.5:19). 

6. A los santos en Colosas les fue dicho enseñar y amonestarse los unos a los otros 
“cantando con gracia en vuestros corazones al Señor con salmos e himnos y canticos 
espirituales” (Col.3:16). 

7. En Hebreos 2:12, Jesús es descrito como cantando alabanzas a Dios “En medio de la 
congregación te alabaré” [ekklēsia] (Heb.2:12). 

8. A los Cristianos a los que se dirige la epístola a los Hebreos se les dice, “Así que, 
ofrezcamos siempre a Dios, por medio de él, sacrificio de alabanza, es decir, fruto de 
labios que confiesan su nombre” (Heb.13:15). El fruto de los labios ciertamente podría 
incluir cantar.  

B. Los Cristianos del primer siglo cantaron salmos, himnos y cánticos espirituales. Estos 
términos, que ocurren juntos en Efesios 5:19 y Colosenses 3:16, son difíciles de distinguir; 



L a  M ú s i c a  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                  62 

 

 

algunos eruditos consideran que son sinónimos. Presentaremos algunas sugerencias sobre 
cada término que pueda ayudarnos a llegar a un correcto entendimiento.

1. Salmos (Del Griego, psalmos) originalmente se refería a un cántico cantado con el 
acompañamiento de un instrumento, especialmente un instrumento de cuerda. Es 
importante observar que el instrumento musical no es inherente a la palabra psalmos. El 
instrumento debe ser nombrado además de la palabra. Tal es el caso de la Septuaginta (la 
versión Griega del Antiguo Testamento) en las siguientes referencias: Salmo 81: 2; 98: 4, 5; 
y 149: 3). Un paralelo a esto sería la palabra bautizar (del Griego, baptizō) que describe la 
acción de bajar, sumergir o inmergir. El elemento en el que algo (o alguien) se sumerge o 
se zambulle debe ser nombrado además del verbo. El elemento puede ser agua, aceite, 
vino o, en sentido figurado, del sufrimiento o la tristeza.

a. Trench dice, “con toda probabilidad los psalmoi [salmos] de Efesios 5:19, Colosenses 
3:16, son los salmos inspirados del Canon Hebreo” (Trench, 296). 

b. La palabra psalmos es empleada en los siguientes pasajes del Nuevo Testamento: 
Luc.20:24; 24:44; Hech.1:20; 13:33; 1 Cor.14:26; Efe.5:91; Col.3:16).

2. Himnos. (Del Griego, humnos) se dirigen en alabanza a Dios. Trench comenta que “debe 
ser siempre más o menos un Magnifícate, un discurso directo de alabanza y gloria a 
Dios”. Dice que Agustín declaró que había tres elementos esenciales de un himno: (1) 
Debe ser cantado; (2) Debe ser alabanza; (3) Debe ser para Dios (298).  

 
3. La palabra Cánticos (del Griego ōdē, que podría significar cualquier tipo de cánticos, tiene 

aquí el adjetivo calificativo de espiritual. Tales cánticos fueron compuestas por “hombres 
espirituales y se movieron en la esfera de las cosas espirituales” (Trench, 300). 

C. Los Cristianos deben hacer “melodía con su corazón”—ASV (versión Inglesa) [“cantando y 
alabando al Señor en vuestros corazones—Reina Valera] (Efe.5:19) 

 
1. La frase hacer melodía viene del verbo Griego psallontes que a su vez viene de la palabra 

psallō. 
2. El corazón personal fue el instrumento conocido a los primeros Cristianos en su música a 

Dios.  
 

      Estudie Efesios 5:18-20 con la ayuda de un gráfico en la página siguiente y con el análisis que le 
sigue. 

 
A. Un análisis del texto Griego muestra que sed llenad es el verbo. El Cristiano debe ser lleno del 

Espíritu.  
 



L a  M ú s i c a  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                  63 

 

 

 
 
 
 
 
Sser lle 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

B. El verbo (sed llenos) es seguido por cuatro participios, cada uno llevando la misma relación 
con el verbo. Un participio es un adjetivo con cualidades verbales (un adjetivo verbal). 
1. Hablando. El hablar es “unos a otros con salmos e himnos y cánticos espirituales”. Esta 

es la parte vocal de nuestra adoración en el canto. 
2. Cantado y... 
3. Haciendo melodía. El canto y la melodía es “con el corazón al Señor”. Mientras 

hablamos unos a otros en nuestros cánticos, debemos cantar y hacer melodías con 
nuestro corazón para el Señor. El corazón es el instrumento con el que el Cristiano debe 
alabar a Dios.  

4. Dando gracias. El dar gracias puede ser incluido como una parte del canto, la oración, o 
el diario vivir del Cristiano. 
 

C. Un análisis similar puede ser hecho de Colosenses 3:16-17, donde la palabra “more” es un 
verbo y los cuatro participios son engeñándoos, y exhortándoos, cantando y dando gracias. 

 

A. Los historiadores declaran que la Iglesia primitiva cantó en la adoración. 

 
 



L a  M ú s i c a  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                  64 

 

 

1. Eusebio. Eusebio de Cesárea es generalmente considerado el padre de la historia de la 
Iglesia. En su volumen, Historia Eclesiástica, que escribió a principios del sigo cuarto, 
Eusebio se refirió a la persecución contra los Cristianos en los tiempos del emperador  
Trajano y de la carta escrita por Plinio al emperador con respecto a los Cristianos de 
Bitinia (año 111 D.C.). Plinio dijo que ellos no eran culpables de ningún crimen excepto 
de su indisposición para sacrificar al emperador. Añadió que “los Cristianos se 
levantaban con el amanecer del sol y cantaban a Cristo como a un dios...” (Historia 
Eclesiástica, III.33). 

2. Neander (Protestante Alemán).  “La salmodia de la Iglesia, también pasó de la 
sinagoga a la Iglesia Cristiana. El apóstol Pablo exhorta a las Iglesias primitivas a cantar 
cánticos espirituales. Para ello se utilizaron los salmos del Antiguo Testamento, y en 
parte himnos compuestos expresamente para este fin, especialmente himnos de 
alabanza y agradecimiento a Dios y a Cristo, los cuales fueron conocidos por Plinio, 
como de uso habitual entre los Cristianos de su tiempo” (General Church History I: 414; 
citado por Kurfees en Instrumental Music in the Worship, 159). Neander (1789-1850) es 
generalmente considerado como “el fundador de la historiografía Protestante moderna” 
(NIDCC, 696). 

3. Mosheim (Luterano).  “El culto Cristiano consistía en himnos, oraciones, lectura de las 
Escrituras, un discurso dirigido al pueblo, y concluía con la celebración de la Cena del 
Señor” (Historia Eclesiástica, I: 303, publicado 1775 D.C. vea Kurfess, 159). 

4. Los Católicos Romanos. Los Católicos Romanos admiten que la Iglesia primitiva no 
usaba instrumentos musicales mecánicos. “Aunque Josefo habla de los maravillosos 
efectos producidos en el Templo por el uso de instrumentos, los primeros Cristianos 
eran de una fibra demasiado espiritual como para sustituirlos por instrumentos sin vida 
o para usarlos para acompañar la voz humana. Clemente de Alejandría condena 
severamente el uso de instrumentos incluso en los banquetes Cristianos (PG VIII, 440) 
San Crisóstomo contrasta fuertemente las costumbres del Cristiano en la época en que 
tenían plena libertad con las de los Judíos del Antiguo Testamento (ibíd., LV, 494-497). 
De mismo modo, escriben una serie de escritores eclesiásticos tempranos hasta Santo 
Tomás (Summa, II-II, Q.xci, s.2)” (“Music” The Catholic Enyclopedia, X: 651). 

 
B. La Iglesia introdujo instrumentos mecánicos de música en su adoración después de haberse 

apartado del modelo del Nuevo Testamento. 
1. Hay algunas pruebas para indicar que los órganos estuvieron en el uso común entre las 

Iglesias hispanas en el año 450 D.C. (cf. Hastings, Encyclopedia of Religion and Ethics, IX: 
32). 

2. Algunos historiadores dicen que el órgano fue introducido por el Papa Vitaliano (657-
672 D.C.) (Schaff, History of the Christian Church, IV: 439). 

3. Los Católicos Romanos dicen que hubo fuertes objeciones al órgano hasta el siglo XII. 
“En todos los casos, una fuerte objeción al órgano en el servicio de la Iglesia se mantuvo 
siendo bastante generalizada hasta el siglo XII...” (“Órgano”, The Catholic Encyclopedia, 
XI: 300-1). 
 



L a  M ú s i c a  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                  65 

 

 

C. John L. Girardeau, un erudito Presbiteriano y profesor del Seminario Teológico de 
Columbia, escribió Instrumental Music in the Public Worship of the Church en 1888. Girardeau 
escribió en una época cuando los instrumentos de música estaban siendo introducidos en 
las Iglesias Presbiterianas. El argumentó que los instrumentos musicales no eran 
autorizados para la adoración del Nuevo Testamento y por lo tanto estaban prohibidos. En 
el capítulo sobre el argumento histórico cita fuentes de todos los períodos  de la historia de 
la Iglesia para mostrar que lo instrumentos eran desconocidos en la adoración de la Iglesia 
primitiva. Girardeau concluyó el estudio de la evidencia histórica con la siguiente 
declaración sobre la música instrumental; “Es una herejía en el ámbito del culto” (179). 
 

D. Entre las Iglesias asociadas con el Movimiento de Restauración en los Estados Unidos, el 
instrumento mecánico fue introducido en Midway, Kentucky, en 1859.   

 

 
A. Juan Calvino (Presbiteriano). “Los instrumentos musicales para celebrar las alabanzas de 

Dios no serían más adecuados que la quema de incienso, el encendido de lámparas y la 
restauración de las otras sombras de la ley. Los Papistas, por lo tanto, neciamente han 
tomado prestado esto, así como también muchas otras cosas, de los Judíos. Los hombres a 
los que les gusta la pompa exterior pueden deleitarse con ese ruido; pero la sencillez que 
Dios nos recomienda por medio del apóstol le agrada mucho más “(Calvin´s Comentary on 
the Thirty-third Psalm; vea Kufrees, 190).   
 

B.  Juan Wesley (Metodista, Anglicano). “No tengo ninguna objeción a los instrumentos de 
música en nuestras capillas siempre que no sean OÍDOS ni VISTOS” (citado en el Adam 
Clarke´s Commentary sobre Amós 6:5). 

 
C. Adam Clarke (Bautista). Clarke se pronunció contra los instrumentos de musicales en la 

adoración por los Cristianos (Commentary, II: 690-691; nota sobre 2 Crónicas 29:25).  
 

D. Carlos H. Spurgeon (Bautista). “Es bien sabido que Spurgeon se opuso al uso de 
instrumentos mecánicos de música en la adoración. Observe el siguiente comentario: 
“David parece haber tenido un recuerdo particularmente tierno del canto de los peregrinos, 
y ciertamente es la parte más deliciosa de la adoración y lo que más se acerca a la adoración 
del cielo. ¡Qué degradación es sustituir el canto inteligente de toda la congregación por las 
bellezas teatrales de un cuarteto, las refinadas bondades de un coro o el soplar del viento de 
fuelles y flautas inanimados! Lo mismo podríamos orar con maquinaria que alabarle con 
ella”. (The Treasury of David, Comentario sobre el Salmo 42: 4). 
 

E. Alejandro Campbell (Cristiano, Discípulos). “Para todos los Cristianos de mentalidad 
espiritual, estas ayudas serían como campanas de vacas en un concierto” (Millennial 
Harbinger, Octubre de 1851, pág. 582). Robert Richardson, en su biografía del reformador, 



L a  M ú s i c a  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                  66 

 

 

dice que Campbell estaba “totalmente opuesto” al uso de instrumentos musicales en la 
adoración” (Memories of Alexander Campbell, II: 366). 

 

 
A. Volúmenes generales sobre la música en la adoración. 

Para un mayor estudio de estos asuntos sugerimos los siguientes libros: Instrumental Music 
in Worship, James D. Bales; A Cappella Music in the Public Worship of the Church, Everett 
Ferguson; Instrumental Music and New Testament Worship, M. C. Kurfees; The Voice of the 
Pioneers on Instrumental Music and Societies, John T. Lewis.  

        
B.  Los principios Bíblicos de Autoridad.  

Para un estudio de los principios tratando con el establecimiento de autoridad para la 
actividad religiosa sugerimos el volumen Autoridad Bíblica por F. Jenkins. 

 
CONCLUSIÓN: 

1. La música en la Iglesia primitiva fue música vocal. Los Cristianos cantaron salmos, 
himnos y cánticos espirituales. 

2. El uso de instrumentos mecánicos de música surgió siglos después de los tiempos del 
Nuevo Testamento y sin la aprobación de Dios. 

3. Los Cristianos de hoy que desean hacer lo que saben que agrada a Dios, le cantarán 
alabanzas sin el uso de instrumentos mecánicos de música. 



 

 

 

INTRODUCIÓN:       
 

1. Las ofrendas y el gasto de fondos se mencionan con frecuencia en los pasajes del Nuevo 
Testamento relacionados con la Iglesia local. 

2. El Nuevo Testamento enseña que la Iglesia local tomó una colecta en el primer día de la 
semana y mantuvo una tesorería de las colectas, administradas por los supervisores de ese 
grupo, que fueron usadas para el evangelismo, la edificación y la benevolencia. 

3. En esta lección expondremos la enseñanza del Nuevo Testamento con respecto a la colecta y 
al uso del dinero en la Iglesia local. 

4. Tenga en cuenta que esta lección no trata sobre la responsabilidad individual en el uso de 
fondos. 
a. En la lección dieciséis enumeraremos 15 diferentes pasajes que enfatizan la 

responsabilidad individual en el cuidado de los necesitados. 
b. El Nuevo Testamento enseña que un santo individual puede usar sus fondos o 

instalaciones para ayudar a los que predican el evangelio. Lidia abrió su casa para 
aquellos que estaban predicando el evangelio en Filipos (Hech.16:15, 40). Gayo es 
elogiado porque apoyaba a los que predicaba el evangelio (3 Juan 5-8). Pablo parece 
estar solicitando asistencia de Filemón (Fil.12-14). Vea también Gál.6:6; Rom.16:1-2, 
Hech.21:10 y 1 Cor.16:7.   

        

A. Por cierto, Jesus y sus discípulos tuvieron una tesorería y Judas sirvió como el tesorero, al 
menos por un tiempo (Jn.12:6; Jn.13:29). 
a. Sabemos que varias mujeres contribuyeron al apoyo de Jesús y el grupo de los apóstoles 

(Luc.8:1-3). 
b. Algunas veces los fondos se agotaban. 

B. Los grupos de personas actúan como uno solo a través de obreros designados o a través de 
sus fondos comunes. Los santos de la época del Nuevo Testamento daban una parte de sus 
fondos a una tesorería común. Miremos los ejemplos de tesorería del Nuevo Testamento. 

 

A. Para cuidar de los necesitados, los santos en Jerusalén vendieron sus propiedades y trajeron 
el producto de las ventas y las depositaron a los pies de los apóstoles (Hech.4:34-35). En este 
caso tenemos una tesorería y tesoreros. 



L a  C o l e c t a  y  e l  U s o  d e l  D i n e r o  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                        68 

 

 

1. Lucas destaca el ejemplo de Bernabé quien vendió su propiedad y trajo el dinero y lo 
depositó  a los pies de los apóstoles (Hech.4:36-37). 

2. En contraste al buen ejemplo de Bernabé, Ananías y Safira quienes vendieron su 
propiedad y pretendieron traer toda la cantidad (Hech.5:1-11).Los fondos eran traídos y 
depositados a los pies de los apóstoles (vs.2). Este registro establece que incluso después 
de la venta de la propiedad, los ingresos permanecieron bajo el control de los 
propietarios. El relato implica que ya no tenían control después de que lo pusieron a los 
pies de los apóstoles (v. 4). 
 

B. El cuidado de las viudas en Jerusalén (Hech.6:1-6). 
1. ¡Aun las Iglesias con apóstoles tuvieron problemas! Cuando la Iglesia creció, un grupo 

étnico entre ellos percibió que sus viudas estaban siendo desatendidas en el servicio 
diario de la comida. Esta fue una actividad grupal y debe haber involucrado el uso de 
fondos. 

2. La congregación fue instruida a seleccionar siete varones para atender la necesidad. 
Debido a que los apóstoles no podían dejar el ministerio de la Palabra y la oración, fue 
razonable concluir que la supervisión de la tesorería pudo haber pasado, al menos en 
parte, a estos varones. Vea lección ocho para más información sobre los siervos que 
fueron elegidos en Hechos 6.  

 

A. Había Iglesias en Judea. 
Desearíamos tener más información sobre las actividades de la Iglesia en Jerusalén, pero 
debemos estar satisfechos con lo que tenemos. El libro de Hechos no incluye un registro de 
la expansión de la Palabra a lo largo de Judea, pero declara como un hecho que había 
santos en Judea. Para conocer la verdad uno leer todo lo que Dios dijo. El libro de los 
Hechos no es un diario o periódico, sino que fue escrito cuando las Iglesias ya existían en 
todo el imperio Romano. Referencias adicionales de Hechos y las epístolas nos ayudarán a 
completar nuestro conocimiento de las actividades de los santos en ese período. 
1. Había santos en Lida (Hech.9:32). 
2. Había hermanos habitando en Judea (Hech.11:29). 
3. Pablo afirma la existencia de Iglesias en Judea (Gál.1:2; Hech.26:20). 

   
B. La contribución de Antioquía para Judea. 

1. Cuando los Cristianos de Siria de Antioquía fueron informados que una gran hambre 
dejaría a los hermanos de Judea en necesidad, “cada uno conforme a lo que tenían, 
determinaron enviar socorro [“una contribución”—NASB] a los hermanos que habitaban 
en Judea” (Hech.11:27-30). El texto Griego dice que ellos determinaron enviar (del 
Griego, pempsai). La versión NASB ha añadido “una contribución”. Las versiones KJV, 
NKJV, y ASV utiliza el término ayuda. La versión NIV tiene “proveer ayuda” 

2. Podemos afirmar sin temor a contradecirnos que el dinero se destinó a un fondo común 
(tesorería) ya sea antes de ser entregado a Bernabé y Saulo o en el momento en que se le 



L a  C o l e c t a  y  e l  U s o  d e l  D i n e r o  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                        69 

 

 

entregó a ellos. También está claro que los ancianos “que habitaban en Judea” recibieron 
los fondos. Había una tesorería en Antioquía y una tesorería (o tesorerías) en Judea 
además de Jerusalén. 

 

 
A. La Iglesia en Filipos tenía una tesorería. 

1. Pablo elogió a los santos de Filipos porque en cierto momento crucial de su ministerio, 
ellos fueron la única Iglesia en tener comunión con él “en razón de dar y recibir” 
(Fil.4:15-16).  

2. La Iglesia tenía una tesorería; de lo contrario, no podrían haberle enviado fondos a Pablo 
más de una vez. Ningún grupo, de ningún tipo, puede operar como uno solo sin un 
fondo común (tesorería). La única forma en que una Iglesia, como la de Filipos, puede 
enviar como unidad grupal es desde su tesorería. 

 
B.   Otras Iglesias de Macedonia tuvieron sus tesorerías. Pablo tomó el salario de otras Iglesias 

de Macedonia además de Filipos para trabajar en Corinto (2 Cor.11:8). Estas congregaciones 
no podían enviar salario a Pablo a menos que tuvieran una tesorería desde donde enviarlos. 
1. Este pasaje ha sido empleado con efectividad en el pasado para mostrar que un 

predicador del evangelio puede recibir salario. El término Griego opsonion es utilizado 
para referirse a pagar, sueldo o salario (Vea Luc.3:14; 1 Cor.9:7; BAGD, 602). 

2. Pablo enseñó que los que proclaman el evangelio deben vivir del evangelio (1 Cor.9:14; 
vea la lección nueve).  

 

 
A.  Los Corintios fueron instruidos a “apartar y ahorrar” (NASB) o  “dejar almacenado” (ASV) 

(vs.2). ¿Qué significa esto? 
1. Muchos eruditos creen que el guardar o separar debe ser realizado desde el hogar.  
2. Otros ven el contexto favoreciendo una tesorería común con otros discípulos.  
3. Creo que la prueba muestra que la Iglesia en Corinto tenía una tesorería. A continuación 

se muestra parte de la información que me lleva a ésta conclusión.  
        

B.   La Colecta (del Griego, logeia).  
1. El término logeia es empleado solamente dos veces en el Nuevo Testamento, pero 

Diessmann ha mostrado que se usaba comúnmente en Egipto y en Asia Menor “de 
colectas religiosas para un dios, un templo, etc., como lo usa San Pablo de su colecta de 
dinero para los „santos‟ en Jerusalén” (LAE, 104-107; BS, 142-144). 

2. Pablo insistió en que los santos apartaran fondos de su prosperidad el primer día de la 
semana para que no fuera necesaria ninguna colecta cuando él llegara. Si los fondos 
permanecían en las casas, todavía sería necesario hacer una colecta cuando llegara. 

3. Si no hubiera una colecta del grupo, ¿Cómo sabría Pablo un año después que no había 
recaudado mucho? Ver 2 Corintios 8:10 



L a  C o l e c t a  y  e l  U s o  d e l  D i n e r o  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                        70 

 

 

4. Que la colecta en Corinto involucró un tesorería de grupo está indicado por el hecho de 
que los hermanos pudieron aprobar a hombres para que llevar estos fondos a Jerusalén 
(1 Corintios 16: 3). Esto muestra que una Iglesia local podía hacer sus propias decisiones 
con respecto al uso de sus fondos. Cada Iglesia fue autónoma. 

 

C. La colecta fue tomada el primer día de cada semana. Esta es la referencia más temprana en 
el Nuevo Testamento al primer día de la semana como un día de reunión para los 
Cristianos (año 53/54). La reunión en el primer día de la semana fue común entre los 
Cristianos del primer siglo. En este día la Cena del Señor fue observada y la colecta 
levantada. 
1. Sabemos que los discípulos en Troas se reunieron en el primer día de la semana para 

partir el pan (Hech.20:7). 
2. La práctica habitual de reunirse con otros santos es mencionado en Hebreos 10:25. 
3. Los santos en Corinto se reunieron como Iglesia para comer la Cena del Señor (1 

Cor.11:18ff). 
4. La razón teológica para tal reunión en el primer día de la semana está construido sobre 

la resurrección de Cristo en ese día. 
5. También se puede argumentar que el día del Señor de Apocalipsis 1:10 es el primer día 

de la semana. 
6. Vea la lección doce para más información sobre el primer día de la semana. 

 

D. Prueba adicional para una tesorería congregacional. 
1. No hay ninguna razón lógica para que los discípulos individuales apartarán fondos en 

su hogar cada primer día de la semana, cuando se reunían regularmente en una 
asamblea ese día. El hecho de que se reunieran ese día les daría una razón adecuada 
para que juntaran sus fondos ese día. ¿No podría ser que la frase “cada uno” (par´ 
heauto) enfatiza la decisión del individuo según su prosperidad? 

2. Pablo había dado la misma orden o dirección a las Iglesias de Galacia. La epístola de la 
que estamos citando está dirigida a las Iglesias de Dios que está en Corinto y a “los que 
en cualquier lugar invocan al Señor” (1:2). Pablo enseñaba lo mismo en cada Iglesia (1 
Cor.4:17). Esto nos hace esperar y encontrar uniformidad en la práctica entre las Iglesias 
del Nuevo Testamento.  

3. El difunto W. Curtis Porter preparó una discusión escrita con A. N. Dugger de la Iglesia 
de Dios (Séptimo Día) que se publicó como el Debate Porter-Dugger. La teología sabática 
de Drigger lo llevó a negar la existencia de una tesorería común en 1 Corintios 16: 1-2, y 
a negar que la Cena de Hechos 20: 7 fuera la Cena del Señor. El hermano Porter expuso 
de manera clara y lógica el caso del primer día de la semana como día de adoración para 
el pueblo de Dios. Aún vale la pena leer este libro, pero puede ser difícil obtenerlo.  
 

 
 

       Cada Cristiano debe entender la importancia de ofrendar de acuerdo a como él o ella haya 
prosperado por el Señor. Estudie estos principios. 

 

A. Principios generales que gobiernan nuestra ofrenda. 



L a  C o l e c t a  y  e l  U s o  d e l  D i n e r o  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                        71 

 

 

1. Todas las almas pertenecen al Señor (Eze.18:4). 
2. Nuestra vida es una de mayordomía (Mat.25:14-30). 
3. La Fidelidad es requerida de los mayordomos (1 Cor.4:1-2). 

 
B. Algunos principios específicos de la Ofrenda. 

1. Debemos dar de acuerdo como hayamos prosperados (1 Cor.16:2). Nuestra ofrenda debe 
ser proporcionada con nuestro presupuesto. No debemos compararnos con los demás, sino 
debemos ejercer nuestra propia economía. Algunos pueden dar más y otros menos, 
dependiendo de sus diferentes presupuestos y sus verdaderas obligaciones familiares. 

2. Debemos también dar según hayamos propuesto, de acuerdo a un plan, no al azar (2 
Cor.9:7). 

3. Debemos dar con liberalmente [“liberaliadad”—Reina  Valera] (Rom.12:8). La palabra 
empleada aquí (haplotēs) algunas veces significa “liberalidad” con referencia a la ofrenda 
(2 Cor.8:2; 9:11), pero esta palabra puede significar “simplicidad, sinceridad, falta de 
afectación” (Vine). La ofrenda de uno debe ser sin ostentación (Mat.6:1-4). El Cristiano no 
debiera crear un espectáculo cuando ofrenda. La Iglesia en Corinto fue exhortada a 
abundar en la gracia del dar (2 Cor.8:7).  

4. Debemos dar con alegría. “Dios ama al dador alegre” (2 Cor.9:7; 8:12). Alegremente viene 
de la palabra Griega hilaros, de la que obtenemos la palabra Inglesa hilarante.   

5. Debemos dar sacrificialmente. Jesús elogió a la viuda que dio todo lo que tenía (Mar.12:41-
44). Los Macedonios fueron elogiados porque ellos primeramente se dieron así mismos 
al Señor (2 Cor.8:1-5; cf. Heb.13:16). 
 

 

 
A. ¿Quién controla la tesorería? 

1. Los apóstoles estuvieron a cargo de la tesorería en Hecho 4 y 5. 
2. Los siervos especiales de Hechos 6 pueden haber tenido el control de los fondos para el 

cuidado de las viudas desatendidas. 
3. Los fondos de Antioquía fueron enviados a los ancianos de Judea (Hech.11:30). 
4. Los hermanos en Corinto fueron capaces de decidir sobre el uso de sus fondos (1 

Cor.16:3).   
 

B. ¿Para qué se pueden utilizar los fondos? 
1. 1 Cor.16:1-2 es  el  único pasaje que nos dice el día en que se realizará la colecta, pero no 

es el único pasaje que indica el uso de los fondos, 
2. Ya hemos mostrado anteriormente que los hermanos en Filipos y otros hermanos de 

Macedonia tuvieron una tesorería desde la cual ellos sostuvieron a los predicadores del 
evangelio. 

3. Creo que podemos concluir con seguridad que cualquier obra de la que la Iglesia esté 
obligada puede ser sostenida con la colecta semanal. 
 



L a  C o l e c t a  y  e l  U s o  d e l  D i n e r o  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                        72 

 

 

C. Sugerencias sobre el tesorero. Alguien deberá encargarse de los fondos colectados y 
distribuirlos de acuerdo a los planes de la Iglesia. Las siguientes sugerencias pueden 
probar ser útiles. 
1. Elijan a un hermano cuya integridad esté fuera de toda duda. 
2. Tengan uno o dos hermanos más para que cuenten los fondos cada día del Señor. Esto 

evitará que alguien tenga motivos para pensar que el tesorero podría estar tomando 
dinero de la colecta. Es una protección para el tesorero y para la Iglesia. 

3. Tengan un segundo hermano que firme los cheques. [En caso que envíen sostenimiento 
a los predicadores] 

4. Soliciten al tesorero provea un reporte financiero  mensual completo a la Iglesia. 
 
CONCLUSIÓN: 

1. Los Cristianos en los tiempos del Nuevo Testamento fueron enseñados a ofrendar de 
acuerdo a como habían sido prosperado en el primer día de la semana.  

2. De los fondos colectados (la tesorería), las Iglesias llevaron  a cabo su obra.  
3. Si nos apartamos de la información revelada en el Nuevo Testamento sobre las 

actividades de la Iglesia, entonces nos quedamos a nuestra propia sabiduría humana 
para diseñar un plan de trabajo y adoración. Este es un terreno peligroso.  



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. El Nuevo Testamento establece una distinción entre actividad colectiva (El grupo o la 
Iglesia) y actividad individual.  

2. Es en este ámbito de la responsabilidad individual o colectiva donde han surgido muchos 
de los problemas de los últimos 50. El desacuerdo sobre esta cuestión y otros temas 
relacionados, resultaron en una división entre las Iglesias de Cristo en la década de 1950. 
a. Probablemente todos han visto que existen responsabilidades individuales peculiares 

(por ejemplo, la responsabilidad del esposo hacia su esposa; la responsabilidad del 
Cristiano de pagar impuestos, etc.). 

b. Muchos han sostenido que no se debe hacer ninguna distinción entre las 
responsabilidades individuales y las de la Iglesia en ciertas áreas, especialmente en el 
cuidado de los necesitados. Algunos han sostenido en otras áreas, como la recreación, el 
apoyo de los colegios, etc., que no se debe hacer distinción entre la obra del individuo y 
la obra de la Iglesia. Se nos ha dicho: “Todo lo que puede hacer el individuo, lo puede 
hacer la Iglesia”, y “Cuando el individuo actúa, la Iglesia actúa”. 

c. Algunos de nosotros hemos sostenido que algunas responsabilidades pertenecen 
exclusivamente al individuo y que la Iglesia no debe ser cargada. Reconocemos también 
que hay algunos deberes paralelos que deben ser cumplidos tanto por el individuo 
como por la Iglesia (por ejemplo, estudio de las Escrituras, la oración, la benevolencia, el 
evangelismo). 

3. En esta lección examinaremos la enseñanza del Nuevo Testamento que muestra una 
distinción entre la actividad colectiva y la actividad individual en la Iglesia primitiva. 

        

Algunos líderes entre las Iglesias de Cristo han mantenido que no debe hacerse ninguna 
distinción entre el Cristiano individual y la Iglesia. 

A. G. C. Brewer dijo: 
“Dicen que es del todo correcto que los Cristianos apoyen a los Colegios, pero que está mal 
que una Iglesia lo haga. Por lo tanto, hacen una diferencia entre los deberes de los Cristianos 
y los deberes de la Iglesia. Responsabilidades del Cristiano y responsabilidades de la Iglesia, 
la obra del  Cristiano y la obra de la Iglesia, todos de lo cual es absurdo a primera vista” (The 
Harding College Lectures, 1947, 113). 
 

B. Batsell Barrett Baxter dijo:



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          74 

 

“En vista de todo lo que se ha dicho anteriormente, ahora es posible afirmar lo que creo que 
es un principio general amplio. Cualquiera “buena obra” que el individuo, como Cristiano, 
está obligado a apoyar económicamente, la Iglesia está igualmente obligada para apoyar 
económicamente. Se ha hablado mucho sobre lo que el individuo puede hacer para apoyar 
las buenas obras y lo que la Iglesia no puede hacer para apoyar las mismas buenas obras. En 
las Escrituras no se enseña tal distinción. Si es una buena obra, lo que el Señor quiere que se 
haga, la obligación recae igualmente sobre los individuos y sobre la Iglesia, porque los 
individuos son la Iglesia” (Questions and Issues of the Day, [1963] 23). 

C. V. E. Howard escribió:
“Hay quienes tratan de distinguir entre la obra de la Iglesia y la obra de los Cristianos, 
indicando que una es divina, la otra es humana. Este razonamiento es falacioso. La Iglesia 
está compuesta de Cristianos; lo que hace la Iglesia, los Cristianos lo hacen; lo que los 
Cristianos hacen, la Iglesia, en general lo hace, hablando generalmente. No podemos separar 
la obra del Cristiano de la obra de la Iglesia” (6). “En realidad, podemos decir que cualquiera 
que sea el deber de un Cristiano es el deber de una congregación de Cristianos” 
(Institutionalism, Orphan Homes and Church Cooperation, 7).  

 
D. Guy N. Woods dijo:

“... esta idea de intentar distinguir entre la actividad Cristiana de los discípulos y la Iglesia es 
un absurdo de todos modos” (Cooperation in the Field of Benevolence and Evangelism, 1957). 

 

El Nuevo Testamento enseña que el pueblo de Dios, individual y colectivamente, tienen la 
responsabilidad de cuidar de los necesitados.  
 

A. El discípulo individual de Cristo reúne las necesidades de su prójimo. Todo lo que hacemos 
en palabra o hecho, ya sea individual o colectivamente, debe realizarse en el nombre del 
Señor Jesús (Col.3:17). En cada caso, la gloria debe ser dada a Dios en la Iglesia en Cristo 
Jesús (Efe.3:21). Observe brevemente algunos pasajes que enfatizan la responsabilidad 
individual. 
1. Debemos amar a todos, aun a aquellos que eligen ser nuestros enemigos. Dios envía 

bendiciones (sol y lluvia) aun sobre los malos (Mat.5:43-48). 
2. El juicio será basará en el trato moral hacia los necesitados, etc. (Mat.25:35-40). 
3. Jesús elogió al Samaritano que cuidó de las necesidades del hombre que cayó entre 

ladrones (Luc.10:30-36). 
4. Bernabé vendió una extensión de su heredad para ayudar a los necesitados en Jerusalén 

(Hech.4:36-37). 
5. Dorcas abundaba en “buenas obras y en limosnas que hacía” (Hech.9:36, 39). 
6. Pablo mostró por su ejemplo que los Cristianos debieran trabajar duro y ayudar al débil. 

Él cita a Jesús diciendo “Más bienaventurado es dar que recibir” (Hech.20:34-35). 



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          75 

 

7. La familia de Estéfanas fue elogiada porque ellos se “han dedicado al servicio de los 
santos”. Otros son exhortados a ayudar en semejante obra (1 Cor.16:15-16).  

8. Debemos hacer el bien a todos, especialmente a los que son de la familia de la fe 
(Gál.6:10). 

9. El Cristiano debe trabajar para ser capaz de compartir con los que tienen necesidad 
(Efe.4:28). 

10. El Cristiano debe ayudar a las viudas dependientes (1 Tim.5:16). 
11. Debemos hacer el bien, ser ricos en buenas obras, generosos, listos para compartir (1 

Tim.6:18). 
12. Debemos hacer el bien y compartir (Heb.13:15-16). 
13. La religión pura incluye el visitar a los huérfanos y a las viudas en sus tribulaciones 

(Stg.1:26-27). 
14. La fe está muerta si falla en proveer para los necesitados con las necesidades básicas 

(Stg.2:15-18). 
15. Debemos amar en hecho y en verdad, estar dispuestos a ayudar a los que están en 

necesidad de los bienes de este mundo (1 Jn.3:17-18). 
 

B. La Iglesia local debe cuidar de los suyos que se vuelven necesitados.  
1. Los primeros creyentes en Jerusalén vendieron sus propiedades para compartir con los 

que estaban en necesidad (Hech.2:44-45; 4:32-34). Como un resultado de este esfuerzo no 
hubo una persona necesitada entre ellos (4:34). 

2. Cuando las viudas habían sido desatendidas, los santos hicieron esfuerzos especiales 
para corregir la situación (Hech.6:1-6). 

3. La Iglesia es instruida a cuidar de las viudas ciertamente (1 Tim.5:16). 
 

C. Las Iglesias locales ayudaron a otras Iglesias locales. 
1. Durante el reinado de Claudio, cuando una hambruna adversa afectó a los hermanos de 

Judea, los discípulos en Antioquía determinaron enviar una contribución para su socorro  
(Hech.11:27-30; cerca el año 46 D.C.). Ellos lo enviaron por manos de Bernabé y Saulo. 

2. Cerca de una década después, las Iglesias de Macedonia y Acaya hicieron una 
contribución para los pobres entre los santos de Jerusalén (Rom.15:25-26; 1 Cor.16:1-4; 2 
Cor.8-9; cerca del año 57 D.C.). 
 

D. No hay ningún ejemplo en el Nuevo Testamento de Iglesias enviando contribuciones a 
organizaciones de benevolencia humana a través de las cuales realicen su obra.    

 

Una distinción entre la acción individual y la acción de la Iglesia (grupo congregacional o 
colectivo) es establecido en el Nuevo Testamento. 
 

A. Jesús enseñó que existe una distinción entre el individuo y la Iglesia (Mat.18:15-17). 



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          76 

 

1. El término Iglesia implica un grupo llamado, una asamblea. Una persona no constituye 
una asamblea.  

2. Un individuo, y aun dos o tres testigos en este caso, no son la Iglesia.  
   

B. Pablo hace una clara distinción entre el individuo y la Iglesia en 1 Corintios 12. 
1. “Pero ahora son muchos los miembros, pero el cuerpo es uno solo” (vs.20). 
2. “Vosotros, pues, sois el cuerpo de Cristo, y miembros cada uno en particular” (vs.27). 

 
C. Una distinción entre el individuo y la Iglesia es enseñada en 1 Timoteo 5. En este capítulo 

Pablo discute la responsabilidad de un Cristiano ante su familia. Se establecen las 
responsabilidades personales hacia su familia inmediata y extendida. Una clara distinción 
entre el individuo y la Iglesia es hecho en el versículo 16: “Si algún creyente o alguna 
creyente tiene viudas, que las mantenga, y no sea gravada la Iglesia, a fin de que haya lo 
suficiente para las que en verdad son viudas”.  
1. Bill Humble, en su defensa del derecho de los Cristianos a construir y mantener los 

colegios en los que se puede enseñar la Biblia, expuso claramente la distinción entre el 
individuo y la Iglesia. 
“Cuando consideramos el cuidado de las viudas, la diferencia entre la responsabilidad 
individual y la responsabilidad de la congregación se destaca claramente. Si un 
Cristiano tiene una madre viuda, es un deber como individuo proveer para sus 
necesidades. Pablo enseñó esto claramente cuando escribió: “Pero si alguno no provee 
para los suyos, y mayormente para los de su casa, ha negado la fe, y es peor que un 
incrédulo” (1 Timoteo 5: 8).También, dijo, “Si algún creyente o alguna creyente tiene 
viudas, que las mantenga, y no sea gravada la iglesia, a fin de que haya lo suficiente 
para las que en verdad son viudas” (1 Tim.5:16). Por lo tanto, si un Cristiano tiene una 
madre viuda, tiene la responsabilidad individual de atenderla. Cuida de ella porque es 
un Cristiano, porque el Señor se lo ha ordenado y para darle gloria a Dios en la Iglesia. 
Sin embargo, lo hace como individuo, ¡y no es obra de la Iglesia! Sabemos que no es obra 
de la Iglesia porque Pablo escribió: “y no sea grabada LA IGLESIA” (“The Faith and 
Modern Dangers: The Case for Christian Education, “Ancient Faith in Conflict, 1955, 230).  

 
2. Humble usó las siguientes ilustraciones adicionales para demostrar la diferencia entre la 

responsabilidad individual y la responsabilidad de la Iglesia: la crianza de los hijos 
(Efesios 6: 4); la sujeción al gobierno y el pago de los impuestos (Romanos 13: 5); la 
evangelización personal (230-232). 

 
D. La distinción entre el individuo y la Iglesia es visto en la diferencia entre el dinero de 

individuo y el dinero de la Iglesia. 
1. El dinero individual se obtiene mediante un trabajo honesto (Efe.4:28). El dinero de la 

iglesia se recoge mediante la ofrenda voluntaria de los miembros (1 Cor.16:1-2; 2 Cor-
9:6-7).  

2. El individuo supervisa sus propios fondos (Hech.5:4). Los fondos de la Iglesia son 
supervisados por los ancianos (los mayordomos establecidos por Dios, Tito 1:7; 
Hech.11.30). La palabra mayordomo (del Griego, oikonomos) indica a alguien que ha sido 



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          77 

 

colocado a cargo de aquello que pertenece a alguien más. La contabilidad siempre está 
implícita (TDNT, V: 149-51). 

3. El individuo puede usar su dinero en las siguientes formas: 
a. Una contribución liberal (1 Cor.16:2) 
b. El Pago de impuesto (Rom.13:7). 
c. Proveer para la familia (1 Tim.5:8, 16). 
d. Mantener buenas obras (1 Tim.6:18; Gál.6:10; Efe.4:28; Stg.1:27; 1 Jn.3:17-18; 

Luc.10:30-36. 
4. La Iglesia puede usar su dinero en las siguientes formas: 

1. Predicar el evangelio para edificar a los santos y para alcanzar a los perdidos 
(Fil.4:15-16; 2 Cor.11:8). 

2. Ayudar a los santos necesitados (Hech.4:32-34, et al.) 
5. Las diferencias existen en al menos tres formas: 

1. La forma en que se RECOGE el dinero. 
2. La SUPERVISIÓN del dinero. 
3. El USO del dinero 
  

 
A. Fallar en reconocer que la actividad congregacional obliga a todos miembros dela Iglesia ha 

producido división al cuerpo de Cristo varias veces. Observe ejemplos de algunas cosas que 
han provocado trastornos. 
1. El Uso de instrumentos musicales en la adoración. Cuando el instrumento se usa en el 

culto colectivo, cada individuo está obligado a cantar con el instrumento o no cantar en 
lo absoluto. 

2. Las contribuciones de la tesorería de una Iglesia a otra Iglesia u organización incluyen a 
todos los miembros de la Iglesia. Ejemplos citados: 
a. La sociedad misionera a través de la cual se realiza la obra de la evangelización. 
b. La Iglesia patrocinadora a través de la cual muchas Iglesias juntan sus fondos para 

realizar una obra elegida. 
c. El colegio a través del cual se enseñará la Biblia y se capacitará a los líderes. 
d. La empresa editorial a través del cual se difundirá el evangelio por medio de la 

palabra impresa. 
e. La institución benevolente (hospital, olfatorio, asilo de ancianos) a través de la cual la 

Iglesia atenderá a los necesitados.  
3. El uso de la propiedad de la Iglesia con fines sociales y recreativos obliga a todos los 

miembros a apoyarlos. 
 

B.  Cuando estas cosas, mencionadas anteriormente, están vinculadas al grupo (la 
congregación), el Cristiano que no puede aprobarlas conscientemente no tiene más remedio 
que luchar o cambiar. 



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          78 

 

C. Las diferencias individuales no obligan a otros miembros de la Iglesia y no deben generar 
división. Observe algunos ejemplos: 
1. La mujer con la cabeza cubierta en la asamblea. 
2. La participación en el servicio militar. 
3. Trabajar en la producción de armas militares. 
4. Cantar cánticos espirituales con piano en casa. 
5. El apoyo personal a colegios, sociedades de benevolencia, etc. 
6. El consumo moderado de vino en casa. 
7. Trabajar en la industria del tabaco o del licor, etc. 
8. Televisión en casa. Asistencia al cine. 
9. Elección de la vestimenta: pantalones cortos para hacer ejercicio, asistencia donde se 

usan. 
10. Participación en celebrar la Navidad: árboles de navidad en casa, el intercambio de 

regalos, envío de tarjetas, etc. 
11. Uso de imágenes y objetos religiosos. 
12. Casarse con un Incrédulo.   
 

D. La enseñanza de Romanos 14 debería ayudarnos a resolver los problemas que surgen 
cuando los hermanos discrepan conscientemente sobre lo que es una cuestión de fe y una 
cuestión de opinión.  
 

E.   Estoy impresionado con los pocos requisitos colectivos que existen. 
1. Adoración: La asamblea del primer día de la semana; cantar juntos, la Cena del Señor, la 

ofrenda. 
2. El Uso de los Fondos: La obra de la Iglesia (evangelismo, edificación, benevolencia). 
3. Si pudiéramos limitar nuestras funciones colectivas a estas cosas, existirían menos 

problemas dentro de las Iglesias y entre los hermanos en general.  
 

F.  Debemos cada uno enseñar y practicar lo que entendemos es la verdad (Fil.3:15-16). 
 

 
A.  “En lo esencial, unidad; en lo no esencial, libertad; en todo, caridad” 

1. Esta frase fue acuñada en Alemania por Rupertus Meldenius. 
2. Fue repetida luego por varios líderes religiosos (Vea The Disciples of Christ, Garrison and 

DeGroot, 40-41).  
        

B.   El histórico Declaration and Address [La Declaración y Discurso] de Alejandro Campbell se 
publicó en 1809. 
1. Después de exponer el propósito y el plan de la Asociación Cristiana de Washington, 

Campbell llamó la atención sobre las fuerzas que actuaban en el mundo religioso y que 
necesitaban un movimiento de restauración.  



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          79 

 

2. “El plan de unidad de Campbell fue, en resumen, una reformulación en diferentes 
palabras de la famosa máxima de Rupertus Meldinius: “En lo esencial unidad; en lo no 
esencial libertad; en todas las cosas caridad”. Campbell utiliza los términos fe y opinión. 
El primero se basa en la declaración expresa de la Biblia y el segundo, en cosas sobre las 
cuales la Biblia guarda silencio. La unidad creía Campbell podría realizarse sobre las 
enseñanzas expresas de la Biblia, y respecto a las opiniones, debe haber libertad. La 
importancia y la enunciación oportuna de La Declaración y Discurso  le han otorgado un 
lugar merecido entre los clásicos de la literatura de restauración” (Earl I. West, The 
Search for the Ancient Order, 1: 49). 

 
C. Creo que debemos limitar nuestras funciones colectivas a aquellas cosas que están 

autorizadas por medio de mandamientos directos, ejemplos aprobados o inferencias 
necesarias. Vayamos a las cosas que están correctas y que no pueden estar equivocadas. De 
esta manera, las actividades grupales no estarán vinculadas a la persona que se oponga 
conscientemente a ellas. 
1. ¿Es posible que estemos de acuerdo sobre estos elementos “esenciales” o cuestiones de 

“fe”?  
2. ¿Es posible que reconozcamos una lista de requerimientos como “no esenciales” o 

asuntos “de opinión “y este modo dejarlos en el ámbito de la libertad? 
3. Sin esto, me temo que la unidad nunca existirá entre nosotros.  

 
D. El individuo Cristiano debiera estar libre para participar en cualquier clase de “buenas 

obras” que él cree que está en armonía con las Escrituras y con su compromiso con Cristo. 
 

E. ¿Es demasiado tarde para esta suplica entre las Iglesias de Cristo? 
1. Después de leer el volumen, “The Worldly Church” [“La Iglesia Mundana”] (por Allen, 

Hughes y Weed, 1988, especialmente las páginas 13-16), y observar todas las 
necesidades que la Iglesia de Cristo moderna se ha comprometido a satisfacer, uno se 
pregunta si la súplica llega demasiado tarde. 

2. La Reunión en Nashville (Diciembre de 1988) y la Reunión en Dallas (1990) sobre 
asuntos Institucionales, compuesta por hermanos individuales de convicciones 
“institucionales” y “no institucionales”, nos volvieron a todos muy conscientes de que la 
Iglesia de Cristo “institucional” puede ser, y frecuentemente se divide en “liberales” y 
“conservadores”. [No hay ninguna intención de ser descortés en el uso de estos 
epítetos”]. Esto también me hace preguntarme si esta súplica es demasiado tarde.  

3. Pablo había dado la misma orden o dirección a las Iglesias de Galacia. La epístola de la 
que estamos citando está dirigida a las Iglesias de Dios que está en Corinto y a “los que 
en cualquier lugar invocan al Señor” (1:2). Pablo enseñaba lo mismo en cada Iglesia (1 
Cor.4:17). Esto nos hace esperar y encontrar uniformidad en la práctica entre las Iglesias 
del Nuevo Testamento.  

4. Hacemos un llamado a todos los que afirman seguir el orden antiguo a que miren 
nuevamente a la Iglesia primitiva tal y como se revela en el Nuevo Testamento. 

 
 



L a  A c t i v i d a d  C o l e c t i v a  e  I n d i v i d u a l  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                          80 

 

CONCLUSIÓN: 

1. Estos asuntos, como también otros, deben abordarse antes de que pueda existirla 
unidad. 

2. La cuestión que estamos tratando en esta lección es una de los más cruciales, y una de 
las más básicos, que deben ser resueltos. 

3. Debemos cada uno desear cumplir la voluntad de Dios y glorificarle en todo lo que 
realizamos. 

4. Tratemos de lograr una situación en la que se respete y obedezca la Palabra de Dios 
donde no se espere que nadie viole su conciencia para disfrutar de la comunión de sus 
hermanos.  

5. Esforcémonos por la unidad en los asuntos Escenciales, libertad en lo no esencial, y 
amor en todas las cosas. 



 

INTRODUCIÓN:       
 

1. La Disciplina es un tema descuidado. Se descuida debido a nuestra incapacidad de edificar 
y restaurar; debido al involucramiento de nuestras familias; debido a la impopularidad; 
ahora debido a la amenaza de represalias legales. Ninguna de estas razones debe 
disuadirnos de obedecer a Dios.  

2. La Disciplina puede pertenecer en dos categorías —instructiva o correctiva.   
a. La Disciplina Instructiva es preventiva en naturaleza. Esto debe hacerse en toda nuestra 

predicación, enseñanza, motivación, etc. 
b. La Disciplina correctiva es de naturaleza penalizadora. Corrige, castiga o reprende.   

3. En esta lección trata con la disciplina correctiva. La disciplina correctiva siempre manifiesta 
una falla por parte de alguien— la Iglesia, o el individuo que está siendo disciplinado, o 
ambos. Es un esfuerzo de último recurso para salvar el alma de un individuo. 

        

A. Pecados personales que no se corrigen (Mat.18:15-17). 
1. Observe el proceder: Un individuo va con otros para reprender a uno en privado; toma 

uno o dos testigos; le dice a la Iglesia [local]. 
2. La Iglesia debe hablar sobre este asunto. Observe la expresión “si no los oyere, dilo a la 

iglesia” (vs.17). 
3. Él debe ser tratado como un Gentil (un pagano) y un publicano (cobrador de impuestos). 

Esto muestra que la parte pecadora debe ser excluida de la comunión de la Iglesia.    
 

B. Inmoralidad e injusticia (1 Cor.5:1-13; cf.1 Cor.6:9-10 y Gál.5:19-21).
1. La disciplina es un asunto congregacional (vs.4).
2. El ofensor debe ser entregado a Satanás para la destrucción de la carne (es decir, sus 

deseos carnales), para que el espíritu pueda ser salvo (vs.5).
3. La disciplina es necesaria para mantener la pureza de la Iglesia (vss.6-8).
4. Los fieles santos no deben tener compañía con un hermano que es una persona inmoral 

(fornicario), avaro, estafador, (extorsionador), injurioso, borracho, idólatra. No comer con 
él (vss.9-11). Esta no es una lista completa de los pecados que demandan disciplina. 
Cualquier pecado que provoque la ruptura de la comunión con Dios debe resultar en el 
apartamiento de la Iglesia hacia el individuo.

5. Quitad al perverso de entre vosotros (vs.13). 

C. Andar desordenadamente (2 Tes.3:6-15).



L a  D i s c i p l i n a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                     82 

  

1. “Apártense” (apartéis, NKJV; manténgase alejados, NASB; NIV, NRSV). La atención aquí 
está sobre la congregación y no tanto sobre el miembro desordenado. Esto mantendrá a la 
Iglesia pura.

2. El término “desordenadamente” (vs.6) definido.
a. Otras traducciones: “lleve una vida rebelde”, NASB; “rebelde”, KJV, “ocioso”; NVI, 

“viven en la ociosidad”, NRSV.
b. La palabra Griega ataktos es empleada “de personas desordenadamente, insubordinadas... 1 

Tesalonicenses 5:14, en el sentido ocioso, perezoso se prefiere aquí...” (BAGD, 119). 
c. Barclay lo traduce “jugar a los novillos”.
d. Vine dice que el adjetivo “significa no mantener el orden... era un término militar, que 

denotaba no mantener el rango, insubordinado; se utiliza en 1 Tesalonicenses 5:14, 
describiendo a ciertos miembros de la Iglesia que manifestaban un espíritu 
insubordinado, ya sea por excitación u oficiosidad o holgazanería”. El contexto 
describe al hombre que se negó a trabajar y, sin embargo, quiso mantenerse con el 
buen favor de la Iglesia” (cf. 1 Timoteo 5: 8). 

3. Tomen nota especial de ese hombre (vs.14). Márquenlo [“señaladlo”—Reina Valera]. Esto 
sirve para impedir que los miembros de la Iglesia traten con la persona. 

4. “no os juntéis” (no tengan compañía en él, ASV). Una instrucción a no mezclarse con él. 
La misma instrucción es dada en 1 Corintios 5:9, 11. La palabra Griega (sunanameignumai) 
“denota tratos (no deseados) con hombres que han puesto en duda su pertenencia a la 
comunidad por su conducta, pornoi [fornicación] en Corinto, ataktoi  [conducta 
desordenada] en Tesalónica” (TDNT, VII, 854).

5. El propósito es no asociarse con él; él debe sentir vergüenza (vs.14).

6. Él no debe ser tratado como un enemigo, sino amonestado como un hermano (vs.15).

7. Observe que este hombre ya ha sido amonestado o advertido (1 Tes.5:14).

 

D. Hombre faccioso. (herético; persona divisiva, NIV; al  hombre divisivo, NKJV; cualquiera que 
causa divisiones, NRSV). Los que crean partidos dentro de la Iglesia en oposición a la verdad 
(Tito 3:10).
1. Comentando sobre la palabra Griega airetikos: “En el Cristianismo parece haber sido 

empleada técnicamente desde la primera vez, y denota „el adherente a una herejía‟” 
(TDNT, I: 184).

2. Los santos en Roma fueron instruidos a marcar o tener en la mira a “los que causen 
divisiones” (cometer divisiones) y a apartarse de ellos (Rom.16:17-18)

3. La Iglesia en Éfeso fue elogiada porque había probado a los que reclamaban ser apóstoles 
y los habían hallado mentirosos (Apoc.2:2).



L a  D i s c i p l i n a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                                     83 

  

E. Observación: Estos hombres (1 Cor.5:2; 2 Tes.3 y Tito 3) estaban intentando retener la 
compañía y el favor de la Iglesia mientras continuaban en sus caminos pecaminosos. 
Ninguno de estos describe la situación en la que uno ya ha roto su comunión con la Iglesia.

A. Mantener a la Iglesia pura (1 Cor.5:5-13). Prevenir el incremento del pecado en la Iglesia (cf. 
la ilustración de la levadura). 
 
B. Salvar a la parte culpable (1 Cor.5:5). Provocar que el pecador se avergüence de modo que 
proceda a arrepentirse y ser salvo (2 Tes.3:14-15). 
 
C. Servir como una advertencia para otros miembros de la Iglesia (Hech.5:1-11; cf. 1 Tim.5:20). 
 
D. Conducir a otros a Cristo (Fil.2:15-16; Hech.5:11-14). 

 

 

Charles R. Erdman sugiere varios principios relacionados con la disciplina de la Iglesia, incluidos 

los que deben regir nuestra conducta cuando una persona se arrepiente. Vea The Second Epistle of 

Paul to the Corinthians, 33). No podemos decir con certeza que 2 Corintios 2: 5-8 está hablando del 

hombre de 1 Corintios 5, pero los principios se aplican. 

A. Ninguna Iglesia debe fallar en disciplinar a los miembros. 

B. La disciplina debe ser administrada por la decisión de muchos — no de uno sólo. 

C. El propósito supremo de la disciplina debe ser la reformación y la reconciliación del 

ofensor. 

D. Cuando el ofensor se arrepiente debe recibir el perdón y ser tratado con afecto. 

E. La severidad y la falta de simpatía pueden llevar al ofensor a la desesperación y colocarlo 

nuevamente bajo el poder de Satanás. 

CONCLUSIÓN: 

1. La Iglesia debe continuar practicando la disciplina por causa de las almas de los hombres y 
mujeres. 

2. La Iglesia debe continuar la practicando la disciplina para mantener su pureza. 
 



—
 

INTRODUCIÓN:       
 

       Una norma de conducta aceptada es común a todas las personas, pero esa norma puede 
quedar muy corta de lo que Dios demanda. Los primeros discípulos vinieron de entre los Judíos. 
Ellos conocían el código moral de la ley de Moisés y muchos de ellos buscaron vivir en armonía 
con ella. La situación entre los Gentiles fue muy diferente. Sus antepasados se habían apartado de 
Dios y de Su voluntad revelada y habían desarrollado su propio código moral. Las siguientes 
referencias proporcionarán una idea de su situación antes de que Cristo viniera y se les predicara 
el evangelio. Efe.2:11-12; Rom.1:21-31: Efe-4:17-19. 
 
      Cuando el evangelio comenzó a ser predicado entre los Gentiles se estableció una nueva norma 
de conducta para ellos. Los que aceptaron el evangelio se apartaron de los ídolos para servir al 
Dios vivo y verdadero (1 Tes.1:9). En muchos casos, ellos tuvieron que abandonar prácticas 
antiguas para servir al Señor. Sus actitudes habían cambiado y su relación con los demás tomó un 
nuevo significado.   
 
   En esta lección examinaremos la vida diaria de los Cristianos como se expone en el Nuevo 
Testamento.  
        

 
A. Las epístolas del Nuevo Testamento están llenas de instrucciones sobre el diario vivir y las 

relaciones personales. Para ilustraciones de esto sugerimos que lea las siguientes Escrituras: 
Romanos 12:1 — 13:14; Efe.4:17 — 6:20; Col.3:5— 4:6; 1 Cor.6; Tito 2:1—3:11.

B. La forma de pensar sobre sí mismo.
1. Uno no debiera pensar más alto de sí mismo que lo que uno debiera, sino pensar con un 

justo juicio (Rom.12:3).
2. Uno no debe actuar con egoísmo o vanidad. Con humildad, uno debería considerar a los 

demás como más importantes que uno mismo. Buscando los intereses de los demás 
(Fil.2:3-4). 

 
C. La actitud que uno debiera tener.

1. La actitud (mente) de Cristo. Su actitud fue una de humildad y obediencia (Fil.2:5-11). 
Jesús renunció a las glorias del cielo para el beneficio de los pecadores. 

2. La vida del Cristiano debiera ser caracterizado por la humildad, mansedumbre, 
paciencia, y un tolerancia en el amor (Efe.4:1-2; 1 Ped.5:5).

3. Vuestra gentileza sea conocida por todos los hombres (Fil.4:5).



L a  V i d a  D i a r i a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                          85 

 

D. La forma que uno debiera tratar a los demás.   
1. Tratar a los demás como uno quiera que lo traten. Jesús enseño, “Así que, todas las cosas 

que queréis que los hombres hagan con vosotros, así también haced vosotros con ellos; 
porque esto e la ley y los profetas” (Mat.7:12). Esta regla requiere que uno actué hacia los 
demás, no simplemente reaccionar a ellos. 

2. Amar a los demás. (del Griego, agapaō) significa buscar el bien de los demás aun cuando 
ellos están buscando tu derrota. Es definido como la buena voluntad activa, la buena 
voluntad invencible, la benevolencia inconquistable. El amor siempre envuelve la acción. 
Dios amó y entregó (Jn.3:16). Debido a que Dios nos amó, nosotros debemos amar a los 
demás (1 Jn.4:11, 19). 
a. Amar a los demás Cristianos (Rom.13:8). 
b. Amar por tus enemigos y a los que te persiguen (Mat.5:44). 
c. El amor es demostrado como uno que ayuda a los que están en necesidad (1 Jn.3:10-

24; cf.Gál.5:13; 6:10).   
3. Ser amable con los demás (Efe.4:32; 2 Tim, 2:24). 
4. Mostrar misericordia con alegría (Rom.12:8). Mostar misericordia significa mostrar 

bondad a alguien que está en una grave necesidad. 
5. Perdonar a los demás (Mat.6:14-15; Luc.17:3-4; Efe.4:32). 
6. Edificar a los demás (Rom.14:19). 
7. Consolar a los demás (1 Tes.4:18). 
8. Ser hospitalables con los demás (1 Ped.4:9).  
9. Hablar la verdad (Efe.4:25). No mentir (Col.3:9). 
10.  Regocijarse siempre (1 Tes.5:16; Fil.4:4). 
11. Practicar el auto control (2 Ped.1:6). Esta característica es necesaria en todas las relaciones 

de la vida.  

 

Las enseñanzas de Cristo deben gobernar la vida diaria del Cristiano en las diversas 
relaciones en las que uno se encuentra.  
 

A. Las Relaciones Domésticas o Familiares. 
1. Maridos y esposas. 

a. Evitar la inmoralidad (1 Cor.7:2). Se ha dicho que la castidad (pureza sexual) fue la 
única virtud completamente nueva que el Cristianismo trajo al mundo 
Grecorromano. 

b. El marido debe servir como cabeza de su familia (Efe.5:23). 
c. El marido debe proveer para su familia (1 Tim.5:8). 
d. La esposa debe someterse a su marido (Efe.5:23). Ella debe amar a su marido (Tito 

2:4). El Griego aquí tiene una palabra compuesta, philadros, que significa tener cariño 
o afecto por su marido. La palabra para amor es philos. 

e. El marido es instruido a amar (del griego, agapaō; vea punto I, D, 2 anteriormente) a 
su esposa (Efe.5:25, 28-29; Col.3:19). El siempre buscará lo mejor para ella.   

2. Padres e hijos. 



L a  V i d a  D i a r i a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                          86 

 

a. Los padres deben proveer para sus hijos (2 Cor.12:14). 
b. Los padres son instruidos a criar a sus hijos “en la disciplina y amonestación del 

Señor” (Efe.6:4). 
c. Las madres deben amar a sus hijos (Tito 2:4). El Griego aquí emplea una palabra 

compuesta, philoteknos, que significa tener cariño o afecto por los hijos. 
d. Los hijos son enseñados a obedecer a sus padres porque esto es correcto y agradable 

al Señor (Efe.6:1; Col.3:20). 
e. Los hijos son enseñados a honrar a sus padres (Efe.6:2). 

  
B. Las relaciones con el Gobierno. 

1. La Biblia enseña que el gobierno ha sido establecido por Dios para dos principales 
propósitos (Rom.13:1-7). 
a. Son siervos de Dios para el bien. La autoridad alabará a los que hacen lo correcto 

(Rom.13:3-4; 1 Ped.2:14). 
b. Para castigar a los que hacen el mal (Rom.13:4-5; 1 Ped.2:14). 

2. Toda persona (literalmente cada alma) debe estar en sujeción a las autoridades del 
gobierno (Rom.13:1). Esta orden envuelve a todas las personas. Uno puede ver el 
fundamento del gobierno o estado desde Génesis 9. 
a.   La palabra Griega para sujeción (hupotassō) fue principalmente un término militar que 
significó “bajo rango” (Vine). Significó estar “sujetarse, someterse o subordinarse, obedecer” 
(BAGD). 

               b.  La sujeción es necesaria por motivo de la conciencia (Rom.13:5).    
3. Pagar impuestos (Rom.13:6-7). Dar a las autoridades lo que es debido (Mat.22:15-22).  
4. Orar por las autoridades (1 Tim.2:1-2). 
5. Los Cristianos deben ser buenos ciudadanos (Tito 3:1-2). 

a. Uno no debe reclamar los privilegios de ciudadanía y luego rechazar sus deberes. 
“Un hombre tiene un deber para con el estado, y debe cumplirlo aunque un Nerón 
está en el trono” (Barclay). Nerón estaba en el trono (54-58 D.C.) cuando Pablo 
escribió.  

b. El buen ciudadano es respetuoso de la ley, activo en el servicio, cuidadoso en el habla, 
tolerante, amable y gentil. 

c. El Cristiano se somete a cada ordenanza para los hombres  y honra al rey (1 Ped.2:13-
17). 

6. Aun durante los tiempos de tribulación y persecución, se les exhorta a los Cristianos a 
obedecer a las autoridades civiles y tomar venganza por sus propias manos. 
a. Jesús nos dejó un ejemplo (1 Ped.2:21-24). 
b. Cuando Pablo fue injustamente retenido como prisionero de Roma, nunca instó a los 

hermanos a lanzarse en una marcha de “¡liberen a Pablo!” en Roma. Más bien, los 
animó a no desmayar en sus tribulaciones (Efesios 3:13).  

c. Incluso en tiempos de terrible persecución por parte del gobierno contra la Iglesia, 
nunca se alienta a los santos a rebelarse o contraatacar (cf.Apoc.6:9-11; 13:10). 

7. La única excepción a la verdad bosquejada aquí sería si el gobierno le pidiera a uno que 
hiciera lo que causa una violación directa de la voluntad de Dios (Hech.4:19: 5:29). 

   



L a  V i d a  D i a r i a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                          87 

 

C. Las Relaciones Comerciales o de trabajo. 
1. El trabajo en el Nuevo Testamento es necesario y honorable (Efe.4:28; Hech.20:35) 
2. Muchos Cristianos en la Iglesia primitiva eran esclavos. Los principios que se les 

enseñaron se pueden aplicar en nuestro sistema de libre empresa (relación empleador-
empleado) y contribuir a un mejor entorno de trabajo. Lea las siguientes referencias para 
detalles sobre la relación amo-esclavo: Efe.6:5-9; Col.3:22—4:1; Tito 2:9-10; 1 Ped.2:18-20; 
1 Tim.6:1-2. 
a. Ser obedientes (Efe.6:5; Col.3:22). 
b. Trabajar “no sirviendo al ojo, como los que quieren agradar a los hombres, sino como 

siervos de Cristo, de corazón haciendo la voluntad de Dios” (Efe.6:6). 
c. Considerar a sus Amos como dignos de honor (1 Tim.6:1). 

3. Los Amos son instruidos a abandonar las amenazas (Efe.6:9). Ellos son instruidos a ser 
justos y hacer lo correcto con sus esclavos, sabiendo que ellos tienen un amo en el cielo 
(Col.4:1).  

4. El libro de Filemón da una buena visión de las responsabilidades de los esclavos y amos 
cuando ambos son Cristianos.  

5. Los Cristianos primitivos fueron advertidos a no poner demasiada confianza en los 
bienes de este mundo (1 Tim.6:17-19). 
a. Haga tesoros en el cielo (Mat.6:19-20). 
b. Aprenda a estar contento con lo que tiene (Phil.4:11-12; Heb.13:5-6). En un mundo 

enloquecido por las compra a créditos, esto puede resultarnos difícil.  
 

D. Las Relaciones Sociales. El Cristiano mantiene muchas relaciones sociales además de las 
relaciones domésticas, relaciones con el gobierno y las comerciales. Aquí estamos tratando 
con los contactos generales del Cristiano con la sociedad. 
1. Mantenga su conducta buena entre los Gentiles (1 Ped.2:11-12). 
2. Honre a todos los hombres (1 Ped.2:17). 
3. Haga en bien según se presenten las oportunidades (Gál.6:10). Las pequeñas cosas 

significan mucho — aun un vaso de agua (Mat.10:42). 
4. Ore por todos los hombres (1 Tim.2:1) 
5. Busque la paz con todos (Heb.12:14; Rom.14:19; 1 Ped.3:11). 
6. Otros te tratarán mal. No se vengue, sino de lugar a la ira de Dios (Rom.12:19-21). 

  
E. Las Relaciones con el Mundo. 

1. El término mundo es empleado al menos en tres sentidos en el Nuevo Testamento: (1) El 
universo creado (Jn.1:10); (2) La humanidad (Jn.3:16); (3) Las fuerzas de Satanás que son 
hostiles a Dios y a Cristo (Jn.15:18-19; 1 Jn.3:13). Estamos tratando aquí con el tercer uso 
del término  — el mundo que es hostil a aquello que es piadoso y recto.  

2. No amar al mundo. El mundo, definido en este sentido, consiste del deseo de la carne,  el 
deseo de los ojos y la vanagloria de la vida (1 Jn.2:15-17). 

3. Guárdese de las malas compañías. Mantenga buenas amistades (1 Cor.15:33).  
4. No se involucre en relaciones que sean contrarias a las enseñanzas de Cristo (2 

Cor.6:14—7:1). 



L a  V i d a  D i a r i a  e n  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                                          88 

 

5. Obténgase de los deseos carnales y mantenga una conducta buena entre los Gentiles (1 
Ped.2:11-12).  

6. Renuncie a los deseos impíos y mundanos; viva sobria, justa y piadosamente (Tito 2:11-
14). 

7. Vístase con modestia y haciendo hincapié en “la persona oculta del corazón” (1 Tim.2:9-
11; 1 Ped.3:3-4). 

8. Ande en el Espíritu y lleve fruto del espíritu (Gál.5:16-26). No satisfaga los deseos de la 
carne. 

9. Ilumine como luces en medio de una generación maligna y perversa (Fil.2:14-16).   
 
CONCLUSIÓN: 

1. Este estudio no pretende ser exhaustivo, sino más bien sugerir el tipo de vida que se les 
enseñó a llevar a los primeros Cristianos. 

2. La vida del Cristiano es una de crecimiento (1 Ped.2:1-2; 2 Ped.3:18). 
3. El Cristiano debe esforzarse continuamente por la madurez (Stg.1:4; Heb.6:1). 
4. Un estudio continuo de las epístolas del Nuevo Testamento le ayudarán a uno a conocer 

lo que el Señor espera de su vida diaria.  
 



 

INTRODUCIÓN:       
 

       La condición religiosa que vemos hoy, incluso en la llamada Cristiandad, no es como la Iglesia 
primitiva. Vemos numerosos grupos religiosos en conflicto, cada uno de los cuales afirma representar a 
Cristo y Su palabra. Incluso la observación casual nos dice que dos doctrinas o prácticas contradictorias no 
pueden ser ambas verdaderas.  
 

     ¿Realmente importa si la Iglesia de hoy es como la Iglesia Primitiva? Las lecciones estudiadas 
previamente en este libro indican que sí. 
 

     En los tiempos del Nuevo Testamento no había ramas importantes de la Cristiandad, ni denominaciones. 
Sin embargo, hoy uno se encuentra con cientos de grupos denominacionales. ¿Qué ha sucedido desde el 
siglo I para producir este cambio? Esto no ocurrió repentinamente, sino fue un proceso gradual a lo largo 
de los siglos.  
 

      Esta lección proporciona una breve reseña de los cambios que han tenido lugar en la Iglesia desde el 
primer siglo. También proporcionamos un destello de esperanza en el que una restauración del 
Cristianismo del Nuevo Testamento es posible hoy en día cuando uno se determina a seguir el patrón del 
Nuevo Testamento.    
        

 

A. Profetizada (Is.2; Dan.2). 
 

B. Prometida por Jesús (Mat.16:18).

C. Establecida en el día de Pentecostés (año 30 D.C.). (Hechos 2). Los apóstoles iban a ser 
testigos “en Jerusalén, en toda Judea, en Samaria, y hasta lo último de la tierra” (Hech.1:8). 
Para una información adicional sobre los primeros tres puntos vea la lección Dos.

 

D. Las Iglesias existieron a lo largo del Imperio Romano hacia el año 62 D.C. (libro de Hechos; 
Col.1:23).  

E. La Iglesia fue edificada de acuerdo al modelo (Heb.8:5). Vea el grafico en la Página 90. 

F. Los apóstoles fueron guiados por el Espíritu Santo y sus escritos fueron recibidos por la 
Iglesia como mandamientos del Señor (Gál.1:8; 1 Tes.4:2; 1 Cor.14:37; 4:17; 2 Tes.3:14; 
Rom.16:17; 1 Ped.5:12; Judas 3; 2 Tim.3:16-17). Sus escritos fueron una repetición de lo que 
ellos enseñaron cuando estuvieron presentes con los hermanos (2 Tes.2:15; 2 Ped.3:1-2; 1 
Jn.2:21). El canon de las Escrituras fue decidido en el tiempo de su escritura, no por concilios 
posteriores.

G. Una apostasía (apartamiento de la fe) fue predica (Hech.20:29-30; 2 tes.2:3; 1 Tim.4:1).  



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 90

 

• — • 
 

        Este grafico provee de un breve resumen de varias lecciones de este libro. 
Usted es invitado a volver a estas lecciones para una información adicional y 
verificar las referencias de las Escrituras.  
 
Nombre                                        — Individual: Cristiano (Hech.11:26; 1 Ped.4:16). 
                                                             Grupo: Iglesia de Cristo (Rom.16:16). 
 
Organización                              — Cristo es la Cabeza (Efe.1:22-23; Col.1:18). 
           
                                                             
 
 
 
Adoración                                   — Oración y Canto (1 Cor.14:15; Ef.5:19; Col.3:16).  
                                                            Cena del Señor cada primer día de la Semana 
                                                            Hech.20:7.                                               

— Ofrenda según se haya prosperado (1 
Cor.16:2). 

— Enseñanza de la Palabra (Hech.2:42; 20:7). 
 
Obra                                              — Predicar el evangelio (Fil.4:14-18). 
                                                            Edificar a los santos (Efe.4:12, 16). 
                            
 
 
Salvación                                     — Fe que obedece (Gál.5:6; Heb.5:8-9; Mar.16:15-16)  
 

 

“Si alguno habla, hable conforme a las palabras de 
Dios” (1 Ped.4:11) 
 

“Cualquiera que se extravía, y no persevera en la 
doctrina de Cristo, no tiene Dios; el que persevera 
en la doctrina de Cristo, ése tiene al Padre y al 
Hijo” (2 Juan 9). 

                                                —
  

Cada Iglesia local tiene ancianos  

supervisores,  pastores) y diáconos (Fil.1:1; 

Hech.10:17, 28; Efe.4:11; 1 Ped.5:2; 1 Tim.3.) 

Cuidar de los necesitados (1 Tim.5:16;     
Hech.11:27-30). 
 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 91

 

 
A. Las diez principales persecuciones instigadas por los emperadores Romanos están 

registradas en la historia de la Iglesia. Requirió convicciones ser un Cristiano los tiempos de 
la persecución.   
1. Nerón (64-67 D.C.). 
2. Domiciano (81-96 D.C.). 
3. Trajano (98-117 D.C.). 
4. Adriano (117-138 D.C.). 
5. Marco Aurelio (161-180 D.C.). 
6. Septimio Severo (193-211 D.C.). 
7. Maximino el Tracio (235-236 D.C.). 
8. Decio (249-251 D.C.).  
9. Valeriano (257-260 D.C.). 
10. Diocleciano (303-311 D.C.). 

 
B. Hubo muchos fuertes defensores del Cristianismo. Los Apologistas estuvieron activos desde 

el año 185 al 250 D.C.  
1. Algunos de los mejor conocidos apologistas incluyen a Ireneo, Clemente de Alejandría, 

Tertuliano y Orígenes.  
2. Estos hombres escribieron a los emperadores, magistrados y al público en general en 

defensa de la fe.  
 

 
A. El Edicto de Constantino de Milán. (313 D.C.). A los Cristianos les fue concedido la misma 

libertad religiosa ejercida por otros en el Imperio. Hacia el fin del cuarto siglo, el término 
religión vino a ser sinónimo de Cristianismo. El Cristianismo comenzó a ser favorecido y los 
que sostenía otras “religiones” fueron perseguidos.    
 

B. Principales cambios tomaron lugar en la organización de la Iglesia. El cambio en el 
gobierno de la Iglesia comenzó a seguir el modelo del gobierno del imperio. 
1. El episcopado monárquico implicó el gobierno congregacional de un sólo hombre.  
2. Los Metropolitanos. El obispo de las principales ciudades vino a ser llamado por el 

término Metropolitano. Las cinco principales ciudades eran Jerusalén, Antioquía, 
Alejandría, Constantinopla y Roma. 
 

C. Los cambios en el gobierno de la Iglesia llevaron a la formación de concilios para resolver 
desacuerdos doctrinales.  
1. Siete principales concilios fueron sostenidos en la región conocía en los tiempos del 

Nuevo Testamento como Asia Menor: Nicea (año 325 D.C.); Constantinopla (318); Éfeso 
(431); Calcedonia (451); Constantinopla (553, 680); Nicea (787).  

 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 92

 

2. Estos concilios eran convocados por el emperador. Aquí vemos el principio de una 
alianza peligrosa entre la Iglesia y el estado. 
 

3. Los principales debates se ocuparon sobre la trinidad (Trinitario —El Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo) y la naturaleza de Cristo (Cristología). 

 
4. Estos concilios estaban compuestos en su mayoría por obispos Griegos y trataron 

principalmente sobre intereses Griegos.   
 

D. Los Concilios desarrollaron credos, como el Credo de Nicea. En esa época ya no era 
suficiente decir “Creo en el evangelio”. Ahora había que admitir el credo. Esto permitía 
distinguir a los que aceptaban el credo de los que no lo hacían (es decir, los herejes). 
 

E. Leo I (400-461 D.C.), obispo de Roma, reclamó que el obispo de Roma había heredado la 
promesa hecha a Pedro (Mat.16:18-19). 
 

F. Juan el rápido, Patriarca de Constantinopla, asumió el título de “Obispo Universal” en el 
año 588 D.C. Esto fue impugnado amargamente por el obispo de Roma.  

  
G. El primer Papa. En el año 606 D.C. el emperador Romano tomó el título de “Obispo 

Universal” de Juan el Rápido y lo confirió a Bonifacio III, obispo de Roma. Este fue el 
primer Papa y el verdadero comienzo del Catolicismo Romano.  

 
H. El Surgimiento del Mahometanismo debilitó el estatus de la Iglesia de Oriente. Durante los 

siglos séptimo y principios del octavo, seguidores de Mahoma tomaron el control de Persia, 
Siria (Antioquía), Palestina (Jerusalén), Egipto (Alejandría), Norte de África y España. 
Aunque Constantinopla no fue conquistada por los Musulmanes en ese período, el poder 
de la metrópoli fue debilitada. Todo esto contribuyó al incremento del poder y la influencia 
de Roma.     

  

 
A. Las desviaciones o apostasía de la enseñanza apostólica había sido predicha. Lea Hechos 

20:29-30; 2 Tes.2:3; 1 Tim.4:1. 
 

B.   El Terreno Seguro: “Estamos en terreno seguro cuando decimos que cualquier cambio en 
la doctrina u organización del que se encuentra en el Nuevo Testamento es una desviación. 
Esta es la única prueba necesaria. Cualquier reclamo de no ser denominacional se basa 
únicamente en este principio. Si la Iglesia bajo la dirección apostólica enseñó o practicó una 
cierta cosa determinada, la adherencia a esta misma enseñanza o práctica hoy no puede 
decirse que sea denominacional. Sin embargo, cualquier desviación de tal enseñanza y 
práctica es denominacional y no puede decirse que sea característica del Reino Eterno. para 
permanecer no  denominacional debemos adherirnos al patrón del Nuevo Testamento” 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 93

 

(Mattox, Eternal Kingdom, 107-108). Ésta es una maravillosa expresión de una verdad tan 
importante.  

 
C. Algunas significantes desviaciones. 

1. Episcopado Monárquico. Este gobierno congregacional por un sólo hombre hace una 
distinción entre obispo (supervisor) y presbítero (anciano). Este fue el primer cambio 
realizado en la organización de la Iglesia cerca del año 150 D.C. 

2. La distinción Clero-Laico. “Un “clero” (o sacerdocio) distinto del resto de la 
congregación. Estuvo basado en el concepto Judío del Antiguo Testamento. 

3. El Pecado Original. La doctrina de la culpa heredada fue primeramente formulada por 
Tertuliano (160-220 D.C.). Este concepto se mantuvo ampliamente después de la época 
de San Agustín (principios del siglo Quinto).  

4. El Bautismo de Infantes. Ligado a la doctrina del pecado Original. Ocasionalmente 
practicado antes del año 325 D.C. pero no común hasta el año 450 D.C. 

5. Derramamiento de Agua. Un substituto para el bautismo [inmersión]. Fue 
primeramente conocido en el caso de la enfermedad de cama de Novaciano (251 D.C.). 

6. Rociamiento. Común en el Octavo siglo D.C. La Iglesia Católica recibió la aprobación 
en el Concilio de Ravena en el año 1311 D.C. 

7. Penitencia. El sacerdote declara al pecador (Cristiano) libre del pecado al cumplir con 
ciertas reglas. 

8. Música Instrumental. Raro uso aislado conocido en el siglo Quinto. Los Órganos 
comenzaron a emplearse en el siglo Octavo. 

9. Días especiales. La Pascua, como una celebración especial de la resurrección de Cristo 
fue primeramente observada en el Tercer o Cuarto siglo. La Navidad fue primeramente 
celebrada en la mitad del siglo Cuarto. 

10. Concilios de la Iglesia. Reuniones de los representantes de la Iglesia para decidir 
asuntos doctrinales. El primero de los así llamados concilios ecuménicos fue sostenido 
en Nicea en el año 325 D.C. 

11. Credos. Declaraciones de creencias que fueron desarrolladas por concilios de Iglesias. 
12. Milenarismo. El Milenarismo se desarrolló en el Segundo siglo como una transferencia 

de las esperanzas de los Judíos por un reino terrenal en la segunda venida de Cristo.  
 

 
      Esta división es frecuentemente llamada el Gran Cisma del año 1054 D.C.  

 
A. La Iglesia de Oriente, Griega u Ortodoxa 

1. Incluye los cuatro Patriarcas de Constantinopla, Alejandría, Antioquía y Jerusalén. Estas 
Iglesias son consideradas autónomas o autocéfalas. Las cabezas de estas Iglesias son 
llamados Patriarcas. Otras Iglesias autocéfalas son la Iglesia Rusa, la Rumana, la Serbia, 
la Griega, la Búlgara, la Georgiana, la Chipriota, la Checoslovaca, la Polaca, la Albana y 
la Iglesia del Sinaí.  

2. El término ortodoxo viene de las palabras Griegas que significan “creer correctamente”.  



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 94

 

3. La Iglesia Oriental afirma ser una continuación ininterrumpida de la Iglesia establecida 
por Cristo.  

4. Los reclamos de la autoridad Papal hecho por Roma fueron rechazados. Sin embargo, 
hoy. Hay cinco principales ritos de las Iglesias de Oriente, conocidas como las Iglesias 
Unidas, que están en comunión con Roma. 

5. Iglesia Occidental insertó una frase en el credo Niceno-Constantinopolitano que decía 
que el Espíritu Santo procede del Padre, “y del Hijo”. Los Griegos creían que los 
concilios prohibían cambios en los credos y que este cambio destruía el equilibrio entre 
las tres personas de la trinidad. 

6. Algunas creencias y prácticas de la Iglesia de Oriente. 
a. La creencia en la libre voluntad del hombre. 
b. La liturgia, o patrón de la adoración, es básicamente la misma que la Iglesia Romana.  
c. En muchas Iglesias cantan sin instrumentos mecánicos de música. 
d. Las Iglesias están llenas de iconos (pero no estatuas) que son venerados por los 

feligreses. 
e. Se practica la triple inmersión. 

7. En la iglesia de Oriente no hubo ninguna reforma interna.  
      

B.   La Iglesia de Occidental, Católica Romana o Latina. Durante la Iglesia Medieval (590-
1517) las desviaciones del patrón del Nuevo Testamento continuaron. Para los que están 
interesados en este período hay buenos libros sobre la historia de la Iglesia que ofrecen 
detalles. Deseo mencionar solamente unos pocos de los principales desarrollos.  
1. El Papa vino a ser considerado el Vicario de Cristo sobre la tierra. 
2. El poder  temporal del Papa fue fortalecido. Él fue considerado el más alto de todos los 

funcionarios religiosos y vino a tener autoridad sobre los gobernantes civiles en algunos 
casos. Se trataban de una unión de la Iglesia y el Estado.  

3. El Surgimiento del Islam se produjo durante este período (a partir del siglo VII) cuando 
los seguidores de Mahoma avanzaron desde Asia occidental, a través del norte de África 
y hacia el sur de Europa en el año 732 D.C.  

4. Las Cruzadas. Las mejor conocidas Cruzadas son aquellas que fueron conducidas contra 
los Musulmanes. Otras fueron conducidas contra algunos que fueron considerados 
como Cristianos heréticos. Estos esfuerzos pasaron por alto la naturaleza espiritual de la 
Iglesia del Nuevo Testamento y buscaron promover la causa del Señor por medio de la 
espada.  

5. Los Sacramentos mediante los cuales se dispensaba una gracia especial a los fieles por 
medio de un funcionario de la Iglesia fue más plenamente desarrollado. Había siete  
sacramentos: la Misa, el bautismo, la confirmación, la penitencia, la extremaunción, el 
matrimonio y la ordenación. 

6. La Degeneración Papal. Muchos de los Papas y otros líderes de la Iglesia fueron 
conocidos por su inmoralidad.  

 

A. Hubo muchos esfuerzos tempranos en la reforma religiosa dentro de la Iglesia Romana. 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 95

 

1. Los Albigenses del Sureste de Francia (1170 D.C.). 
2. Los Waldesianos de Francia (1170 D.C.). 
3. John Wycliffe de Inglaterra es llamado “La estrella de la Mañana de la Reforma” (1324-

1384). 
4. John Huss de Bohemia (1369-1415).  
5. Jerome Savonarola de Florencia, Italia (1452-1498). 

 
B.  La necesidad de la Reforma. Hacia el fin del siglo 15 hubo un reconocimiento generalizado 

en toda de Europa que la Iglesia no era lo que debería se ser. 
1. Había una inmoralidad generalizada entre el clero — incluso entre los Papas 
2. Simonía era practicada (llamada así por Simón el mago, quien intentó comprar el poder 

de los apóstoles, Hechos 8:9-24). La Iglesia poseía muchas tierras en toda Europa. El 
papado vendió cargos al clero que, a su vez, cobraba honorarios exorbitantes por sus 
servicios.  

3. La venta de indulgencia. Para obtener el perdón por el pecado, fue necesario realizar 
algunos requerimientos temporales. Al comprar una indulgencia uno podía obtener el 
perdón por el pecado. Incluso se podría acortar el tiempo que un amigo fallecido tendría 
que pasar en el purgatorio. Los fondos para la Basílica de San Pedro en Roma fueron 
levantados por a través de la venta de indulgencias.  
  

C. Algunas cosas que contribuyeron a la posibilidad de la Reforma. 

1. El aumento del nacionalismo. Las personas y los gobernantes de Europa ya no estaban 
más dispuestos a una alianza total tanto secular como religiosa con el Papa Romano. 

2. El declive de la influencia Papal. En el siglo 14 había Papas compitiendo en Roma y en 
Avignon, Francia. En 1409 hubo un tercer Papa en Pisa, Italia. La inmoralidad de 
algunos Papas y su interés en asuntos seculares más bien que espirituales también 
contribuyó al declive de la influencia Papal.  

3. El Renacimiento. Hubo un reavivamiento por el estudio de la literatura, las artes y la 
ciencia. 
a. La invención de la imprenta por Gutenberg en el año 1456 hizo posible la 

distribución masiva de la literatura.  
b. Aun los antiguos manuscritos Hebreos, Griegos y Latinos comenzaron a ser 

estudiados. Erasmo publicó un Nuevo Testamento Griego en 1516. 
 

D. La Iglesia Luterana fue iniciada en Alemania como un resultado de la obra de Martín 
Lutero (1483.1546).   
1. En un esfuerzo por encontrar satisfacción, Lutero se convirtió en Monje en 1505. Al no 

encontrar la paz mental, uno  de sus superiores le aconsejó que leyera los escritos de 
Pablo.  Lutero llegó a la conclusión que el sistema de la Iglesia Católica de “obras de 
justicia” era contrario, a la enseñanza del Nuevo Testamento. Lutero enseñó un curso de 
las Escrituras en la Universidad de Wittenberg. 

2. Lutero encontró la respuesta a su angustia mental en la declaración de Pablo “que el 
hombre es justificado por la fe sin las obras de la ley” (Romanos 3:28). 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 96

 

3. Fue la venta de indulgencias lo que dio la Lutero la oportunidad de dar a conocer su 
verdad recién descubierta. El Papa León X estaba tratando de completar la Catedral de 
San Pedro en Roma y los agentes Papales vendían indulgencias para recaudar el dinero. 
Uno de ellos, John Tetzel, llegó a Alemania. Según Lutero, Tetzel dijo que el Papa “ha 
salvado más almas con sus indulgencias que lo que San Pedro con su predicación; que 
cuando uno deja caer un centavo en la caja para un alma en el purgatorio, tan pronto 
como el dinero tintineaba en el pecho, el alma volaba hacia el cielo —que el 
arrepentimiento o la pena o la expiación por el pecado eran innecesarios para alguien 
que había comprado una indulgencia, que se mantendría igualmente válida para los 
pecados futuros” (The Life of Luther, por Winkworth; Qtd. en Brumback, History of the 
Church Through the Ages, 140). 

4. Lutero se opuso al sistema de indulgencia y cuestionó muchas doctrinas de la Iglesia. El 
13 de Octubre de 1517, él publicó 95 tesis o proposiciones que exponían su oposición al 
sistema de indulgencias en la puerta de la Iglesia en Wittenburg.  

5. Lutero escribió varios tratados en los que exponía hechos importantes. 
a. El sacerdocio de todos los creyentes. La distinción clero-laica no era de acuerdo a la 

Escritura. 
b. La autoridad final en religión es la Escritura. 
c. El derecho de cada persona a interpretar la Escritura por sí mismo. Él dijo que un 

Cristiano inteligente podría interpretarla tan bien como el Papa. 
d. Un concilio no tenía que ser convocado solo por un Papa: los príncipes Cristianos 

podían hacerlo. Esto sentó las bases para el desarrollo de la religión nacional o 
estatal. El Luteranismo pronto se convirtió en la Iglesia del estado en Suecia (1526), 
Dinamarca (1539), y Noruega (1536). 

e. Lutero cuestionó el sistema sacramental. 
f. La doctrina de la justificación por la fe “sola”. 

6. Lutero en conflicto con la Iglesia Católica. 
a. Fue juzgado por su fe en la Dieta de Worms en 1521. Cuando se le pidió que se 

retractara, él declaró que no podía hacerlo a menos que lo convencieran las 
Escrituras y una razón sólida.  

b. Por casi casi un año Lutero permaneció escondido en el castillo de Wartburg donde 
tradujo el Nuevo Testamento al Alemán. 

c. Cuando Lutero comenzó a predicar públicamente nuevamente en Wittenberg, él fue 
excomulgado por el Papa.    
 

7. El término Protestante parece primeramente haber sido utilizado en 1529. En la Dieta de 
Speier (1526) un grupo de nobles Alemanes Luteranos decretaron que cada príncipe 
Alemán era capaz de decidir qué religión sería apoyada en su principado. La segunda 
Dieta de Speier (1529) con una mayoría de nobleza Católica, revirtió la decisión de 1526. 
Cuando los príncipes Luteranos protestaron por esta decisión, se les aplicó el término 
Protestante.  

8. Los que siguieron a Lutero adoptaron la Confesión de Fe de Augsburgo (un credo) en 
1530. 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 97

 

9. Lutero pensó que era aceptable practicar en religión aquellas cosas que no estaban 
expresamente prohibidas por la Biblia.  
 

E. Las Iglesias Reformadas. 
1. Ulrico Zwinglio (1484-1531). 

a. Zwinglio, predicando en Zúrich, se opuso a muchas doctrinas Católicas y abusos.  
b. Creyó que únicamente las cosas enseñadas en las Escritura debían ser practicadas. 

Los instrumentos musicales fueron quitados de las Iglesias. La doctrina de la 
transubstanciación fue rechazada y la Cena del Señor fue observada como un 
memorial. 

c. Había todavía una estrecha alianza entre la Iglesia y el gobierno civil. El concilio de 
la ciudad de Zúrich rechazó el Papado y decidió a favor de los conceptos de Reforma 
de Zwinglio (1536). 

d. Heinrich Bullinger (1504-1575) se convirtió en el sucesor de Zwinglio.  
 

2. Guillaume Farel (1489-1565). Farel fue un apasionado predicador que impulso la 
reforma en la Suiza Francesa. Farel fue instrumental en convencer a Calvino para servir 
en la Iglesia en Génova en 1536.  
 

3. Juan Calvino (1509-1564). Calvino hizo más para dar a “las Iglesias reformadas sus 
características distintivas que cualquier otro individuo” (Latourette, A History of 
Christianity II: 751).  
a. Sus Institutos para la Religión Cristiana, primeramente publicados en 1536, proveyeron 

una presentación sistemática de la teología de la Reforma. La quinta y final revisión 
fue publicada en 1559. 

b. Los principales conceptos de Calvino llegaron a ser caracterizado por la abreviatura 
mnemotécnica de TULIP: Total depravación; Elección Incondicional; Expiación 
limitada: Gracia Irresistible; Perseverancia de los santos.  

c. Arminanismo. La oposición a las doctrinas de Calvino fue planteado por Jacob 
Arminio (1560-1609) entre las Iglesias reformadas de Holanda. Arminio rechazó la 
doctrina de la predestinación, la necesidad de la gracia para acercar a uno a la fe, y la 
perseverancia de los santos. Él enfatizó la libre voluntad, creyó que la expiación fue 
planeada para todos, y que esa elección es “en Cristo”. La enseñanza de Arminio fue 
condenada por el Sínodo de Dort (Holanda) en 1618, pero fue bien recibida en 
Inglaterra e influenció el pensamiento de Juan Wesley.  

d. Calvino fue un obrero diligente. Durante los 25 años en Génova, predicó un 
promedio de cinco veces a la semana, conferenció sobre teología a sus estudiantes, 
escribió comentarios sobre casi cada libro de la Biblia como también otros tratados 
teológicos. Su correspondencia llenó 11 volúmenes.   

e. Él se convirtió en un líder en Génova. Algunos incluso le han llamado el dictador de 
Génova. Su gran objetivo era que Génova se convirtiera en una “ciudad santa” que 
se ajustara a la voluntad de Dios.  
(1) Reglas agradables dictaban el camino de la vida 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 98

 

(2) Sin embargo, esto algunas veces implicaba una disciplina estricta y dura para 
aquellos que desobedecían las reglas. 

(3) Michael Servetus fue quemado en la hoguera en 1553 por haber negado la 
Trinidad. 

f. Calvino reconoció la Iglesia en Génova. Él vio cuatro órdenes permanentes del 
ministerio en el Nuevo Testamento. 
(1) A los Pastores se les encomendaba el ministerio de la Palabra y los Sacramentos. 
(2) Los Doctores o maestros eran responsables de la educación de los adultos y los 

hijos. La Academia (más tarde convertida en una Universidad) fue fundada para 
la educación de la juventud en 1559. 

(3) Los Ancianos, en cada distrito de la ciudad, eran responsables de los asuntos 
espirituales. 

(4)  Los Diáconos se encargaban de las obras de asistencia social (seguridad social, 
hospitales, casa de limosnas, etc.).  

 
4. Teodoro Beza (1519-1605). Fue el sucesor de Calvino en Génova y tomó el pleno 

liderazgo de la Academia. Beza publicó nueve ediciones del Nuevo Testamento Griego 
entre 1565 y 1605.  
 

F.  La Reforma Radical (Los Anabaptistas). 
1. Muchos creían que Lutero y Zwinglio no habían ido lo suficientemente lejos en su 

reforma. Las creencias doctrinales variaron entre estos grupos. La creencia más común 
fue el rechazo del bautismo infantil y la necesidad del bautismo de los creyentes. Por 
esta razón fueron llamados Anabautistas (los que bautizan de nuevo) por sus 
oponentes. Ellos rechazaron el título, insistiendo que el bautismo de infantes no era un 
bautismo del todo. 

2. Baltazar Hubmaier fue el primero en este movimiento en insistir en que únicamente el 
bautismo de los creyentes era válido en 1525. Al principio los Anabautistas practicaron 
el rociamiento, más tarde, algunos de ellos sumergían en agua a las personas. 

3. Creyeron en la separación de la Iglesia y el estado. Creyeron que las Iglesias debían ser 
asociaciones voluntarias; no Iglesias del estado. 

4. Practicaron una disciplina estricta “la separación” o excomunión. 
5. Una variedad de doctrinas fueron sostenidas por diversos grupos en diferentes lugares; 

la segunda venida de Cristo inminente; la propiedad común de los bienes; el 
milenarismo, la operación directa del Espíritu Santo; la poligamia; el pacifismo.  

6. Los Anabautistas fueron frecuentemente perseguidos por el estado. A menudo por 
ahogamiento. 

7. Otros líderes a lo largo de Europa incluyeron a Cancard Grebel, Felix Manz, Hans 
Denck, Casper Schenckfeld, Melchoir Hoffman. Los Anabautistas de Moravia fueron 
conducidos por Jacob Hutter y vinieron a ser conocidos como los Hutteristas.  

8. El líder más influéncial fue Meno Simons de Holanda (1496-1561). Este grupo tomó el 
nombre de Los Hermanos, pero pronto adoptó el nombre de Menonitas. 
a. Las congregaciones que fueron establecidas en Alemania tomaron el nombre de 

Dunkards o Tunkards (del Alemán para inmersión). 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 99

 

b. Otros grupos resultando de este movimiento incluyen los Cuáqueros y Dunkards. 
9. Más tarde en Inglaterra, por el año 1611, muchas de las congregaciones independientes 

de los Anabautistas se convirtieron para llamarse simplemente Bautistas.   
 

G. La Iglesia en Inglaterra (conocida como la Iglesia Episcopal en los Estados Unidos) fue 
comenzada por Enrique VIII en 1534.  
1. Enrique VIII apeló al Papa Clemente VII en 1527 para que anulará su matrimonio con 

Catalina de Aragón de modo que él se pudiera casar con Ana Boleyn. Cuando su 
solicitud fue rechazada, Enrique rompió con el Papa y se levantó como la cabeza de la 
Iglesia en Inglaterra. Se desarrolló un fuerte sentimiento anti-papal en Inglaterra.  

2. Enrique fue convertido en “Jefe Supremo” de la Iglesia en Inglaterra en 1534. 
a. El parlamento redactó “Los Diez Artículos” en 1536 que favorecieron a la reforma. 

Las doctrinas de la transubstanciación, las oraciones a los santos y la veneración a las 
imágenes fueron omitidas. Solamente tres sacramentos fueron mencionados. 

b. En 1539 los “Diez Artículos” fueron remplazados por “Los Seis Artículos” que 
establecía la transubstanciación, la comunión de una sola clase, el celibato clericó, etc. 

3. “Hubo un cambio en la autoridad del Papa a la corona Inglesa, pero la jerarquía, los 
sacramentos y las ceremonias fueron tradicionales” (Maddox, 268).        

 

 

A. Hubo mucha oposición a las Iglesias Reformadas en Inglaterra que no fueron legalizadas 
hasta el reinado de Elizabeth en 1559. 

 
B. Los Puritanos. Durante la última mitad del siglo 16 hubo algunos en Inglaterra que 

“querían purificar la Iglesia de Inglaterra de todas las ceremonias, vestimentas y 
costumbres heredadas de la Iglesia Medieval” (NIDCC, 815). Ellos fueron llamados los 
Puritanos. Algunos de ellos se separaron completamente de la Iglesia nacional y fueron 
llamados Separatistas.  Algunos de estos abandonaron Inglaterra para irse a Holanda y 
luego a Nueva Inglaterra (por ejemplo, los Padres Peregrinos). En América, ellos 
finalmente se convirtieron en Presbiterianos, Congregacionalistas, Bautistas, Cuáqueros, 
et al. 

     
C. Traducciones de la Biblia. Entre 1525 y 1611, muchas traducciones Inglesas de la Biblia 

fueron publicadas. Algunas de las más significantes fueron la versión por William 
Tyndale, la versión por Miles Coverdale, la Biblia Génova, la Biblia de Oso, y la versión 
King James.  

  
D. La Iglesia Presbiteriana puede ser históricamente trazada a las doctrinas de Juan Calvino. 

John Knox comenzó la Iglesia Presbiteriana en Escocia en 1560. 
 

E. La Iglesia Bautista (cerca de 1608). 



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 100

 

1. Debido a la oposición a las Iglesias protestantes en Inglaterra, John Smyth fue a 
Ámsterdam en 1608 y él y Thomas Helywys intentaron redescubrir la Iglesia del Nuevo 
Testamento.  

2. Practicaron el bautismo para creyentes solamente. Al principio el derramamiento de 
agua pero a partir de la década de 1640 comenzaron a practicar la inmersión. 

3. La primera Iglesia Bautista en Inglaterra fue fundada por Helwys en 1611. 
4. Las Iglesias fueron independientes. 
5. Algunas de las Iglesias siguieron los conceptos de Arminio, pero la mayoría de ellos 

llegaron a seguir los conceptos de Calvino. 
6. La primera Iglesia Bautista en América fue probablemente establecida en 1639 en 

Providence, Rhode Island, por Roger Williams. 
 

F. La Sociedad Metodista fue comenzada en Londres, Inglaterra, por John Wesley cerca de 
1739. Juan y Carlos Wesley comenzaron su grupo religioso en Oxford en 1729. Ellos fueron 
llamados Metodistas en ridículo “debido a su insistencia en un “método” o en la estricta 
observancia de todo lo que exigía el libro de las oraciones” (Maddox, 286). 
1. Los Wesleys permanecieron en la Iglesia de Inglaterra.  
2. Los Metodistas fueron considerados un cuerpo separado desde 1795 cuando “la 

conferencia Metodista declaró que tenía poder para conferir funciones sacerdotales a 
sus ministros” (Maddox, 288).  

3. Juan Wesley era Arminio en teología, pero su asociado, George Whitefield, era 
Calvinista.  

4. En los Estados Unidos, había al menos 23 cuerpos Metodistas separados. La Iglesia 
Metodista Unida es la más grande numéricamente. Las Iglesias son gobernadas por un 
sistema de obispos y conferencias. 

5. Varias otras denominaciones y movimientos religiosos, tales como el Ejército de 
Salvación, han venido del movimiento Metodista. 
1. La Iglesia de la Santidad (cerca de 1890). De ellos surgió el Pentecostalismo (1901) 

con su énfasis en la sanidad y el hablar en lenguas y el Neo Pentecostalismo (1960). 
El Movimiento Carismático se abrió paso en otras denominaciones y el Catolicismo 
Romano en la década de 1970.  

2. La Iglesia de los Nazarenos (1907, 1919).   
 

A. Los primeros líderes del Movimiento de Restauración (principios de 1800s) procedían de 
varios trasfondos Protestantes. Los principales líderes incluyeron a Tomás Campbell, 
Alejandro Campbell, Barton Stone, Walter Scott. Este esfuerzo frecuentemente es referido 
como el Movimiento Stone-Campbell.  
 

B. Principios fundamentales del Movimiento.  
1. Un ruego por la unidad basada en la Palabra de Dios. 
2. Una aceptación del Nuevo Testamento como la única guía en religión.  



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 101

 

3. Enseñó que el Cristianismo no denominacional podía ser establecido al restaurar la 
Iglesia del Nuevo Testamento.  

    
C. El autor de este libro cree que los principios fundamentales establecidos anteriormente (B) 

son buenos y pueden llevar a la restauración de la Iglesia primitiva. Vemos esa 
Restauración no tanto en términos de un movimiento mundial, sino en términos de 
congregaciones individuales de todo el mundo que siguen el modelo de la Iglesia 
primitiva. La restauración del Cristianismo del Nuevo Testamento no es algo que se haya 
completado, sino un ideal continuo. 

 

A. Un examen del ejemplo de la salvación por fe solamente versus la salvación por medio de 
una fe obediente ilustrará que los credos de las denominaciones modernas contradicen la 
palabra de Dios (cf. Mar.16:15-16; Stg.2:24; Heb.5:8-9). Asegúrese de comparar las 
referencias bíblicas a las declaraciones de los credos denominacionales.  
1. La Disciplina de la Iglesia Metodista (artículo 69). “Por tanto, el que seamos justificados 

sólo por la fe es una doctrina sumamente sana y muy llena de consuelo”. 
2. La Confesión de la Fe (Iglesia Presbiteriana) (48). “La fe, recibienda de este modo y 

descansando en Cristo y su justicia, es el único instrumento de justificación ...” 
3. El Manual de la Iglesia Bautista (48). La Justificación es  “únicamente a través de la fe en 

la sangre del Redentor; en virtud de la cual la fe, Su perfecta justicia se nos imputa 
gratuitamente por Dios; que nos lleva a un estado de la más bendita paz y favor con 
Dios, y nos asegura todas las demás bendiciones que necesitamos para el tiempo y la 
eternidad”. 
 

B. El Peligro de los Credos.  
1. Si uno sigue un credo uno se convierte en aquello que el credo enseña. 

a. Si uno sigue la Disciplina de los Metodistas uno se convierte en un Metodista. 
b. Si uno sigue la Confesión de Fe, uno se convierte en un Presbiteriano. 
c. Si uno sigue el Manual de la Iglesia Bautista, uno se convierte en un Bautista.  

2. Rechazamos todos los credos humanos. Cuando uno sigue las instrucciones del Nuevo 
Testamento, uno se convierte en un Cristiano solamente.  

 

A. Construida de acuerdo al modelo o patrón (Heb.8:5). Vea el gráfico de la página 90. 
 

B. La semilla es la Palabra de Dios (Luc.8:11). Si plantamos la misma semilla que fue plantada 
en el primer siglo, esta producirá la misma cosecha. Los individuos se convertirán 
únicamente en Cristianos; Las Iglesias seguirán el modelo del Nuevo Testamento.       



L a  I g l e s i a  e n  l a  H i s t o r i a 102

 

CONCLUSIÓN: 

1. La Iglesia Primitiva sobre la que uno lee en el Nuevo Testamento fue lo que Dios planeó 
desde antes de la fundación del mundo (Efe.3:10-11). 

2. Después de los tiempos del Nuevo Testamento, hombres bien intencionados se tomaron 
libertades con el plan de Dios y la Iglesia entró en apostasía. 

3. Numerosos esfuerzos se han realizado para reformar o restaurar el Cristianismo del 
Nuevo Testamento pero muchos de estos esfuerzos no han alcanzado su objetivo. 

4. Es posible hoy seguir el Nuevo Testamento y plantar o establecer nuevamente la Iglesia 
primitiva en el siglo Veintiuno. 

  
  

 

Para los que desea un estudio más detallado sobre la Historia de la Iglesia, los siguientes 
libros se sugieren: 
 
Cairns, Earle E. Christianity Through the Centuries, 3rd ed. Grand Rapids: Zondervan, 1996. 
 
Douglas, J. D., ed. The New International Dictionary of the Christian Church. Grand Rapids: 
Zondervan, 1978.  Esta es una buena fuente para la búsqueda rápida de personajes o temas. 
 
Mattox, F. W. The Eternal Kingdom. Delight, AR: Gospel Light Publishing Co., 1961. 
Considero este libro un excelente breve resume de la Historia de la Iglesia.  
 
West, Eark Invin, The Search for the Ancient Order. Indianapolis: Religious Book Service, 1949, 
1950, 1979, 3 Vols. Estos volúmenes ofrecen una historia del Movimiento de Restauración en 
América. 



 

INTRODUCIÓN:       
   

         ¿Le gustaría ser Cristiano solamente, trabajando, adorando y viviendo como lo hacían los 
Cristianos de la época del Nuevo Testamento? Todo lo necesario es que usted comience a seguir la 
enseñanza del Nuevo Testamento.  
 

      En la era apostólica todas las personas se convertían en Cristianos a través de la obediencia al 
evangelio de Cristo. Estos Cristianos fueron miembros de la Iglesia establecida por Cristo.  En esta 
lección presentaremos la enseñanza del Nuevo Testamento con respuestas a la pregunta: “¿Qué 
debo hacer para convertirme en un Cristiano?” 
 
      Cuando usted obedece el evangelio de Cristo usted será un Cristiano. Cuando un grupo de 
creyentes bautizados se unen para trabajar y adorar de acuerdo al plan del Nuevo Testamento, la 
Iglesia entonces existe en ese lugar.     
        

 
A. El evangelio (buenas  nuevas) es el poder de Dios para salvar a los que creen (Mar.16:15-16; 

Rom.1:15-17; 1 Cor.1:21). 
 

B. Nadie fue salvo en los tiempos del Nuevo Testamento sin escuchar el evangelio (Rom.10:14). 
El libro de los Hechos provee muchos ejemplos de conversión. Cada caso de conversión 
registrado en este libro nos muestra que el pecador había escuchado el evangelio antes de ser 
salvo. Observe algunos ejemplos.
1. Los del día de Pentecostés (Hech.2:14-42). 
2. Los Samaritanos y el Etíope Eunuco (Hech.8:5, 12, 35). 
3. Saulo de Tarso (Hech.9:6; 22:16). 
4. Cornelio — El primer Gentil convertido (Hech.11:14). 
5. Lidia y el Carcelero en Filipos (Hech.16:14-15; 32-34). 
6. Los Corintios (Hech.18:8; cf. 1 Cor.15:1-2). 

 

 
A. Cristo es la fuente de eterna salvación a los que le obedecen (Heb.5:8-9).

 
B. La Obediencia al evangelio es esencial para los que desean ser salvos.

1. Uno debe hacer la voluntad de Dios (Mat.7:21). 
2. Uno muestra su amor por el Señor al guardar Sus mandamientos (Jn.14:15, 21). 
3. Uno es bendecido al cumplir con la voluntad de Dios (Jn.13:17). 



C o n v i r t i é n d o s e  e n  u n  M i e m b r o  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                  104 

 

4. Los que rechazan obedecer el evangelio se perderán eternamente (2 Tes.1:8; cf. 1 Ped.4:17). 
 

C. Reconocer a Jesus como Señor. El término Señor indica un gobernante, un propietario, uno 
con autoridad. El Señor debe ser obedecido. Jesús es presentado como Señor en muchos 
pasajes del Nuevo Testamento (Hech.2:36; Fil.2:9-11; Rom.10:9). 

 

A. La obediencia por parte de los pecadores y la obediencia de parte de los Cristianos.  
1. Podemos hablar de una obediencia inicial o primaria al evangelio de Cristo de parte del 

pecador.  
2. Los Cristianos deben perseverar en la obediencia al evangelio de Cristo. El término obedecer 

es empleado en 2 Tesalonicenses 1:8 implicando una obediencia continua al evangelio. El 
Cristiano debe mantener su fidelidad al Señor (Col.1:23; Heb.3:12-19; Apoc.2:10). Vea la 
lección Diecisiete para información adicional.   
 

B. Los pasos a la obediencia para los pecadores. En la preparación para la obediencia al 
evangelio, hay algunas cosas que debo entender. 
1. Estoy perdido al estar separado de Cristo y del evangelio (Rom.3:23). 
2. No puedo salvarme a mí mismo (Jer.10:23; Efe.2:9). 
3. Dios por Su gracia, misericordia y amor, proveyó un plan de salvación para mí (Efe.2:4-

5). 
4. Cristo vino a la tierra para ser el Salvador del mundo (incluyéndome a mí) (Luc.19:10; 

Jn.3:16). 
5. El evangelio de Cristo es el poder de Dios para salvar (Rom.1:16; 1 Cor.1:21). 
6. Cristo salva a los que le obedecen (Heb.5:8-9). 

 

 
A. Escuchar la Palabra de Dios — el evangelio de Cristo (Rom.190:14). 

 
B. Creer (tener fe) en Jesús como el Hijo de Dios (Jn.8:24; Rom.10:17). 

 
C. Arrepentirme de mis pecados (Hech.2:37-38). El arrepentimiento es un cambio de la mente 

que conduce a un cambio de conducta. 
 

D. Confesar mi fe en Cristo (Rom.10:9-10). 
 

E. Ser bautizado en Cristo (Mar.16:15-16; Rom.6:3-4; Gál.3:27). 
 

A. El perdón (remisión) de los pecados (Hech.2:37-38). 



C o n v i r t i é n d o s e  e n  u n  M i e m b r o  d e  l a  I g l e s i a  P r i m i t i v a                  105 

 

B. Una nueva vida (Rom.6:3-4) 
 

C. Convertirse en un siervo de la justicia (Rom.6:17-18). 
 

D. Entrar a la Iglesia de Cristo (1 Cor.12:13). 
 

CONCLUSION: 
 
      Debemos estar agradecidos con Dios por habernos hecho posible ser Su pueblo santo. Cuando 
pensamos en nuestra condición de pecado, es totalmente inapropiado que cuestionemos la 
salvación de Dios para el pecador o Su diseño de la Iglesia como la relación de los salvos. 
 
     Si usted no ha obedecido el evangelio de Cristo le anímanos a hacerlo tan pronto usted entienda 
sus requerimientos. El carcelero de Filipos, después de haber oído y creído al evangelio, fue 
bautizado “en aquella misma hora de la noche” (Hech.16:33). 
 
     El gran plan de Dios para la salvación del hombre comenzó en Su eterno propósito antes de la 
fundación del mundo. Para un estudio amplio del esquema de redención le recomendamos el 
volumen, El Tema de la Biblia.    
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 

The Theme of the Bible 

Biblical Authority 

The Finger of God (A Study of the Holy Spirit) 

God´s Eternal Purpose —A Workbook on Ephesians 

Better Things — A Workbook on Hebrews 

Introduction to Christian Evidences 

The Old Testament in the Book of Revelation 

Studies in the Book of Revelation 

The Mid-East Conflict and the Bible 

Between the Testaments 

The Early Church 

Nuevos libros están en preparación sobre el Evangelio de Juan, 1 

Corintios, Gálatas, Romanos y otros temas. 
 

Ordene a 






