
Cristo
El Preeminente

Ferrell Jenkins

      

l difunto Foy E. Wallace, Jr., 

acostumbraba a describir la epístola a los 

Efesios como un ensayo sobre la Iglesia. Y 

La epístola a los Colosenses, es un ensayo de 

Cristo decía él. Lo que Efesios hace por la 

Iglesia, Colosenses lo hace por Cristo. Creo que 

él estaba correcto en esta evaluación. Juntas 

estas dos epístolas nos dan el más exhaustivo 

sumario de Cristo y la Iglesia. Hemos regresado 

a estas dos epístolas este año para el tema de la 

Lectura de este año. Hemos incluido la epístola 

de Filemón porque él vivió en Colosas y la 

Iglesia ahí muy probablemente se reunía en su 

casa (cf. Col. 4:7, 9, 17; Efe.6:21; Filemón 2, 12).  

      En lugar de presentar un repaso de todo el 

programa de la Lectura, como algunas veces lo 

hace el primer expositor, la facultad de Estudios 

Bíblicos me ha asignado a mí la responsabilidad 

de establecer la enseñanza de Cristo como es 

presentada principalmente en Colosenses 

capítulo 1. En este capítulo Jesús es presentado 

como Dios, el Creador del Universo, el Único 

responsable de la Iglesia, y como el Redimidor 

de la humanidad.  

      Para entender la epístola a los Colosenses, 

creo que es necesario que tengamos alguna 

información acerca del trasfondo contra lo cual 

la epístola fue escrita. Muchos expositores tienen 

algo que decir sobre el trasfondo Gnóstico de 

varios libros del Nuevo Testamento, 

especialmente de las epístolas de Juan y la 

epístola de Pablo a los Colosenses. Algunas 

indicaciones de respuestas al pensamiento 

Gnóstico son encontradas también en las 

epístolas de Pablo a Timoteo y a 1 a los Corintos.  

        El término Gnosticismo, en un sentido 

estrictamente técnico, está reservado para 

movimientos y grupos plenamente 

desarrollados en el segundo siglo D. C. Sin 

embargo, es generalmente admitido que 

tenemos al menos una forma incipiente de 

Gnosticismo en los tiempos del Nuevo 

Testamento. El término Gnosticismo viene de la 

palabra Griega gnosis que significa 

“conocimiento”. Los Gnósticos podían 

propiamente ser llamados “los conocedores”. 

Ellos eran un grupo intelectual que creían que 

conocían todas las respuestas a los asuntos 

espirituales y que pensaban que el camino para 

llegar a Dios era a través del conocimiento 

intelectual.  

       A. T. Robertson escribió un breve 

comentario sobre Colosenses titulado, Pablo y 

Los Intelectuales que captura la idea de la que 

E 



                                                                                                                           
 

estamos hablando. Si usted cree que el 

Gnosticismo era solamente una antigua herejía, 

pase un poco de tiempo investigando en 

algunos sitios del Internet que promueven esta 

filosofía.  

        . Los 

Gnósticos creían que la materia era mala. Creían 

que había un Dios verdadero, pero no creían 

que el Dios verdadero hubiese sido el Creador 

de todo. Creían que si el verdadero Dios entró 

en contacto con la materia, Él se habría 

contaminado. Ellos tenían un sistema como este: 

Entre el Dios verdadero y la materia hubo un 

grupo de 30 dioses o intermediarios llamados 

eones. Ellos incluían a Jesús entre estos 

intermediarios y algunos de ellos le habrían 

permitido a Él ser el dios creador mientras 

negará que él fuera el verdadero Dios. Hemos 

aprendido mucho sobre los Gnósticos por medio 

de la  Biblioteca de literatura Gnóstica que fue 

fundada en Egipto en Nag Hammadi. Antes de 

eso, la única información que teníamos era de 

los padres de la Iglesia, aquellos hombres que 

escribieron en los siglos inmediatamente 

después de la era apostólica. Cuando 

entendemos la enseñanza de los Gnósticos es 

obvio que algunos de los escritores del Nuevo 

Testamento estaban respondiendo al 

pensamiento Gnóstico. Pablo exhortó a Timoteo 

a oponerse a “los argumentos de la falsamente 

llamada ciencia” (1 Tim.6:20).  

       . Para los 

Gnósticos Jesús era simplemente un ser creado, 

menor que Dios. Algunos de ellos negaban que 

El vino en carne. Si la materia era mala, como 

ellos sostenían, entonces la carne era mala. Sin 

embargo, no queriendo asumir que Jesús era 

malo, ellos negaban que Jesús haya venido en 

carne (2 Juan 7). Ellos no creían en Jesús como el 

Hijo de Dios. Estos maestros son llamados el 

engañador y el anti Cristo (1 Jn.2:22; 4:3; 2 

Jn.1:7). Nos hemos acostumbrado a la 

afirmación, en un más reciente pensamiento 

teológico, que Jesús no es divino. Es 

sorprendente que la controversia más temprana 

sobre Jesús era una negación de Su humanidad.  

       ¿Qué creían 

los Gnósticos sobre como el hombre se podía 

acercar a Dios? Acercarse a Dios pudiera ser 

semejante a trepar una escalera. El camino a 

Dios es prohibido por una serie de emanaciones 

y uno deber aprender ciertas palabras y secretos 

para ser capaz de escalar a donde Dios está. Los 

Gnósticos habían vuelto al Cristianismo en una 

filosofía, algo solamente para los intelectuales. 

Únicamente unas pocas personas podían 

comprender este conocimiento intelectual y las 

multitudes de personas eran dejadas fuera de 

esta pretensión. La epístola a los Colosenses está 

escrita contra este tipo de trasfondo. Ciertas 

características de la falsa doctrina que los 

Colosenses estaban enfrentando pueden ser 

inferido del énfasis de Pablo en la Epístola. “De 

hecho, él puede apropiarse de algunos términos 

favoritos de estos falsos maestros, tales como 

conocimiento y plenitud, y usarlos contra esta 

herejía al rellenarlos con un contenido 

ortodoxo” (Gundry, 394).  

      El pasaje principal para esta Lectura es 

Colosenses 1:15-23. Este dice de Jesús:  

(15) Él es la imagen del Dios invisible, el 

primogénito de toda creación. (16) Porque en 

él fueron creadas todas las cosas, las que hay 

en los cielos y las que hay en la tierra, visibles 

e invisibles; sean tronos, sean dominios, sean 

principados, sean potestades; todo fue creado 

por medio de él y para él. (17) Y él es antes de 

todas las cosas, y todas las cosas en él 

subsisten; (18) y él es la cabeza del cuerpo que 

es la iglesia, él que es el principio, el 

primogénito de entre los muertos, para que en 

todo tenga la preeminencia; (19) por cuanto 

agradó al Padre que en él habitase toda 

plenitud, (20) y por medio de él reconciliar 

consigo todas las cosas, así las que están en la 

tierra como las que están en los cielos, 

haciendo la paz mediante la sangre de su 

cruz. (21) Y a vosotros también, que eráis en 



                                                                                                                           
 

tiempo extraños y enemigos en vuestra mente, 

haciendo malas obras. Ahora os ha 

reconciliado (22) en su cuerpo de carne, por 

medio de la muerte, para presentaros santos y 

sin mancha e irreprensibles delante de él; (23) 

si en verdad permanecéis fundados y firmes 

en la fe, y sin moveros de la esperanza del 

evangelio que habéis oído, el cual se predica 

en toda la creación que está debajo del cielo; 

del cual yo Pablo fue hecho ministro.  

       Un sabio comentarista nos recuerda de la 

grandeza de este pasaje. Clark dice:  

Ahora hemos llegado al más difícil y más 

profundo tema en la epístola. Ciertamente 

bien pudiera ser llamado el más profundo 

tema en todo el Nuevo Testamento. Este 

es Jesucristo mismo: Mas particularmente 

quien y quien y que es Cristo” (Colossians: 

32).  

        La discusión de Pablo de 

Jesús se centra en su relación a ciertos seres y 

ciertas cosas. La primera cosa discutida es la 

relación de Jesús con el Padre. El apóstol dice 

dos cosas sobre Él en relación a Su relación a 

Dios: Jesús es la imagen de Dios y Él es la 

plenitud de Dios. ¿Qué significan estos términos? 

Jesús es dicho ser de la imagen de Dios. La 

palabra imagen se traduce de la palabra Griega 

eikōn (en Inglés Icono). El término significa una 

copia precisa de algo. Significa una 

reproducción, una réplica. Fue usada, por 

ejemplo, de la representación de un gobernante 

sobre una moneda. Pudo ser usada de una 

estatua de un hombre famoso. Fue usada de un 

retrato o una descripción escrita de una persona. 

Las Iglesias Ortodoxas están llenas de iconos de 

Jesús y los santos. Pablo dice que Jesús es la 

imagen del Dios invisible. Las Escrituras nos dicen 

que ningún hombre ha visto a Dios en ningún 

tiempo (Jn.1:18). El hombre fue creado a imagen 

de Dios (Gen.1:26-27), pero entendemos que esta 

es una referencia al espíritu del hombre y no a 

su cuerpo físico (cf. Jn.4:23- 24; Luc.24:39; 

Heb.12:9; et al.). Si nadie ha visto a Dios, 

entonces ¿Cómo el hombre puede venir a 

conocer a Dios? Las Escrituras nos dicen que 

Jesús es la imagen del Dios invisible. Gutzke dice 

“No hay declaración más notable en toda la 

literatura sobre la importancia de Jesucristo” 

(17). 

        Jesús una vez dijo, “Yo soy el camino, y la 

verdad, y la vida; nadie viene al Padre, sino por 

mí. Si me conocieseis, también a mi Padre 

conoceréis; y desde ahora le conocéis, y le habéis 

visto” (Jn.14:6-7). Felipe le dijo, “Señor, 

muéstranos el Padre, y nos basta” (v.8). Jesús 

respondió, “¿Tanto tiempo hace que estoy con 

vosotros, y no me has conocido, Felipe? El que 

me ha visto a mí, ha visto al Padre; ¿cómo, pues, 

dices tú: Muéstranos el Padre? ¿No crees que yo 

soy en el Padre, y el Padre en mí?” (Jn.14:9-10).  

      Jesús no quiso decir que él era el Padre, sino 

simplemente que Él es el Icono, el representante 

o manifestación de Dios al hombre—que Él 

realmente es Dios. Juan 1:1 dice, “En el principio 

era el Verbo, y el Verbo era con Dios, y el Verbo 

era Dios”. Refiriéndose a la cláusula, “Él es la 

imagen del Dios invisible” John Eadie nos 

recuerda del enfoque que hemos tomado para 

tan grande pasaje de las Escrituras. 

La cláusula resplandece por su 

brillantez, y nos asombra por su 

misterio. Sentimos la advertencia— “No 

cruces la línea, porque el lugar santo es” 

Uno tiembla ante el tema de semejante 

declaración para el escrutinio de la 

razón humana, y siente uno como si 

estuviera usando profanidad por las 

aplicaciones de la erudición terrenal. El 

Dios invisible— ¡cuán oscuro, pavoroso 

e impenetrable velo! Cristo mismo — 

¡cuán perfecto en remembranza, y poder 

en su brillantez! Debemos adorarle 

mientras le analizamos; y nuestra 

exegesis debe ser penetrada por una 

profunda devoción (Colossians, 43),  

        . La siguiente cosa dicha 

sobre Jesús en relación a Dios es que Él es la 



                                                                                                                           
 

plenitud de Dios (v.19). Pablo añade en 

Colosenses 2:9 “Porque en él habita 

corporalmente toda la plenitud de la Deidad”. 

La palabra Griega plenitud es pleroma. Está es la 

palabra que los Gnósticos usaban para describir 

ese grupo de 30 intermediarios, algunas veces 

llamados eones, entre el verdadero Dios y la 

materia creada; esta requirió de todo aquello 

para hacer la plenitud de Dios. Pero Pablo dice 

que Jesús es la plenitud (pleroma) de la deidad, la 

plenitud de Dios. Cuando miramos a Jesús, 

vemos a Dios, sabemos exactamente quien es 

Dios; conocemos la deidad. La totalidad de la 

deidad mora en Jesús, Es verdad que Jesús se 

convirtió carne y fue un hombre, pero Él 

también fue plena y totalmente Dios en cada 

forma, en cada aspecto. Pablo no dice en 

Colosenses 2:9 que la deidad moró en Jesús 

mientras Él estuvo sobre la tierra en forma 

terrenal. Él dice, más bien, que la deidad mora en 

Él en forma corporal. La versión New American 

Standard Bible trae esto en un poco más 

claramente cuando traduce, “la plenitud de la 

Deidad mora” en Él. La idea es que Jesús, ahora, 

todo el tiempo, es deidad. Él es divino, Él es 

Dios, no sólo por un período de tiempo, sino 

todo el tiempo.  

     La siguiente cosa mencionada en Colosenses 

1 es la relación de Jesús a la creación. Cuatro 

cosas son enfatizadas.  

● Él es el primogénito de toda creación.   

● Él es el creador.  

● Él es el tema o fin de la creación.  

● Él es el sustentador de toda creación.  

       Estas cosas nos mostrarán la relación de 

Jesús con este mundo (el cosmos, el universo) en 

el que vivimos (Cf. Jn.1:10; Heb.1:2).  

       . La primera 

cosa mencionada sobre Él es que Él es el 

primogénito de toda creación. Esto ha inducido 

a algunas personas, como los Testigos de Jehová 

a decir que Jesús es un ser creado. Ellos dicen 

que Jesús es Miguel el Arcángel y niegan que Él 

sea Dios en el completo sentido. Le vuelven a 

Jesús un ser menor a Dios. Esto es lo que los 

Gnósticos de los primeros siglos hicieron. No le 

reconocen como el verdadero Dios, sino le hacen 

alguna especie de ser angelical o un 

intermediario.  

      El texto dice que Jesús es el primogénito de 

toda creación. El término primogénito (del 

Griego, prototokos) transmite la idea de honor 

especial. Lleva la idea de prioridad o 

preeminencia y significa que Jesús es el 

preeminente de toda la creación. Este término 

no significa que Él es el primer creado, como los 

Testigos de Jehová argumentan, sino que Él es el 

único preeminente.  

        En los tiempos del Antiguo Testamento el 

hijo primogénito recibió el derecho de 

nacimiento, el cual le contaba como una doble 

herencia (cf. Gen.25:29-34; Heb.12:16). Rubén fue 

el hijo primer nacido de Israel, pero debido a 

que contaminó el lecho de su padre, su 

primogenitura fue entregado a los hijos de José 

(1 Cron.5:1). Reiteramos que esta acción jugó un 

papel muy importante en la distribución de la 

tierra de Canaán. José recibió una porción doble 

a través de sus hijos, Manasés y Efraín. En 

Éxodo 4:22 la nación de Israel es descrita como 

el primogénito de Dios. Esto significa que de 

todas las naciones, Dios eligió a Israel como su 

hijo primogénito. La palabra primogénito es 

usada para significa honor y prioridad. 

Robertson dice que, “Hay dos ideas en el uso de 

Pablo de la palabra primogénito; prioridad y 

dominio o soberanía” (44). 

        Nuestro texto dice que Jesús es el 

Primogénito de toda creación. El verso 16 

explica, “Porque en él fueron creadas todas las 

cosas”, Esto explica como sabemos que Él es el 

primogénito de toda creación. El texto dice, 

“porque [proposición Griega gar] en Él fueron 

creadas todas las cosas”. La razón por la que Él 

es el primogénito de toda creación es porque Él 



                                                                                                                           
 

creó todas las cosas. Él es el preeminente. Él no 

es un ser creado, sino a Él le es dado el primer 

lugar en todo. Jesús es el primogénito de toda 

creación y lo es porque en Él todas las cosas 

fueron creadas. Observe también que el verso 17 

dice, “Y él es antes de todas las cosas”. Él no es 

un ser creado, sino Él es antes de todas las cosas 

creadas.  

       Los Testigos de Jehová han producido su 

propia traducción de las Escrituras la cual 

llaman la Traducción del Nuevo Mundo de las 

Escrituras Cristianas Griegas, en la cual ellos 

pervierten pasajes tales como Colosenses 1:16-17 

y Juan 1:1. Juan 1:1 se lee en la versión NASB: 

“En el principio era la Palabra y la Palabra 

estaba con Dios, y La Palabra era Dios”. Los 

Testigos cambian la última frase que dice “y la 

Palabra era un dios” (TNM). Para una discusión 

sobre está perversión vea a Walter Martin o 

Bruce Metzger. Los Testigos también pervierten 

Colosenses 1:16-17. En su Traducción del Nuevo 

Mundo, el texto se lee en esta forma:  

Porque por medio de él todas las 

[otras] cosas fueron creadas en los 

cielos y sobre la tierra, las cosas 

invisibles y las cosas invisibles, no 

importa que sean tronos, o señoríos, o 

gobiernos, o autoridades. Todas las 

[otras] cosas han sido creadas 

mediante él y para él 

       Los Testigos añaden la palabra “otras” cosas. 

En lugar de decir “todas las cosas fueron 

creadas por Él”, ellos dicen todas las otras cosas 

fueron creadas por Él. Ellos vuelven a Jesús el 

primero de las cosas creadas y el creador de 

todas las otras cosas. Esto es una perversión del 

Texto Griego y es una lectura deshonesta de 

todo el pasaje. No es apoyada esta traducción 

por cualquier autoridad gramatical y no hay 

manuscritos con esta clase de lectura (Walter 

Martin, 66-67). 

        Los Mormones también enseñan que Jesús 

fue el primer Espíritu creado y que Él es un dios 

en el mismo sentido que el hombre puede lograr 

ser divino. Ellos no dan a Jesús el lugar especial 

que le es dado en las Escrituras. Para ellos, dios 

es simplemente un hombre exaltado (Walter 

Martin, 178-179). Por el siglo cuarto, las Iglesias 

habían apostatado del orden del Nuevo 

Testamento. En aquel tiempo hubo un líder en la 

Iglesia en Alejandría, Egipto, por el nombre de 

Arrio (250-336 D. C.) que enseñó que Jesús era 

un ser creado con una substancia diferente que 

Dios. Arrio y los que siguieron esta teoría, los 

Arrianos, enseñaron que Jesús era un ser creado 

y no era plenamente Dios. Está fue una de las 

más significativas controversias durante los 

primeros siglos del Cristianismo (Phillip Schaff, 

618-621).  

       En el primer siglo, hubo aquellos que 

negaban que Jesús vino en carne (1 Jn.4:3; 2 

Jn.1:7). En el segundo, tercer y cuarto siglo 

existieron los Gnósticos y los Arrianos que 

enseñaban que Jesús era un ser creado. De 

manera que hubo muchas controversias sobre la 

naturaleza de Jesús. Estas controversias 

representan extremos. Por un lado, algunos 

decían que la deidad no se manifestó en carne 

(en Jesús) y por otro lado, algunos decían que 

Jesús era un ser creado. Pablo dijo, que Cristo 

fue “El primogénito de toda creación”—El 

preeminente.  

       La Biblia enseña claramente que Jesús es 

Dios, pero también enseña que Dios se volvió 

carne y que Él es hombre. Estudie 

cuidadosamente los puntos hechos por los 

escritores de la Biblia sobre la naturaleza 

humana y divina de Jesús en el cuadro que le 

sigue a esta página.  

 

 

 

 



                                                                                                                           
 

 

       La Iglesia del período Bizantino pasó siglos 

debatiendo la naturaleza de Jesús y la Deidad 

sin la clara enseñanza de las Escrituras. Algunos 

de nuestros hermanos han pasado incontables 

horas en años recientes discutiendo la 

naturaleza de Jesús. No estoy convencido que 

algo se haya hecho para acercarnos a un cuadro 

más claro de Jesús. Hay mucho que no 

conocemos, pero podemos decir con Pablo: 

“Porque no nos predicamos a nosotros mismos, 

sino a Jesucristo como Señor” (2 Cor.4:5).  

        A mi juicio, la causa del Señor sería mejor 

servida si usamos más tiempo proclamando a 

Cristo, y no tanto disintiendo sobre él.       

       “en Él todas las cosas fueron 

creadas”. El texto no dice que Él está en todas 

las cosas: dice que en Él todas las cosas fueron 

creadas. Los Panteístas dicen que Dios está en 

todo; Él ésta en la naturaleza, en el hombre, en 

todo. Pero esto no es lo que Pablo dice. Él dice, 

“En Él todas las cosas fueron creadas” Esto 

incluye las cosas en los cielos y las cosas sobre la 

tierra, visibles o invisibles—las cosas que vemos 

y las cosas que no vemos (cf. Heb.11:3). En el 

Griego, hay tres diferentes preposiciones usadas 

en el verso 16 que ayudan a traer el significado 

del texto. Estas preposiciones están insertadas 

en el texto.  

Porque [en] él fueron creadas todas las 

cosas, ambas, sobre los cielos y sobre la 

tierra, visibles e invisibles, sean tronos 

o dominios o gobiernos o 

autoridades—todas las cosas han sido 

creadas por [dia, a través] de Él y para 

[eis, a] Él” (NASB).  

      Jesús es presentado como el creador de todas 

las cosas. Entre estas cosas invisibles al hombre 

que Él creó están los tronos, dominios, 

gobiernos y autoridades. Estos términos son 

usados en Colosenses y Efesios como también en 

otros lugares en el Nuevo Testamento para 

referirse a la sobre naturaleza, seres espirituales 

que ejercen poder (Eduard Lohse, Colossians and 

Philemon, 51).  

        Los Gnósticos creyeron que varios seres 

angelicales, incluyendo Jesús permanecían entre 

el verdadero Dios y el hombre. Pero este pasaje 

dice que Jesús no es uno de estos seres. Él creó 

todas las estas cosas y está sobre ellos. Estos 

términos son usados en las Escrituras aun de los 

espíritus malos (cf. Efe.6:12). La misma cosa es 



                                                                                                                           
 

enseñada sobre la relación de Jesús a estos 

principados y poderes en Colosenses 2:10, 15. 

Esto nos significa que Jesús creó los poderes 

malos. La Biblia enseña que estos poderes sobre- 

naturales se convirtieron malos en algún tiempo 

después de la creación (cf. 2 Ped.2:4; Judas 6).  

       . Pablo dice, 

“todo fue creado por medio de él y para [Griego, 

eis] él”. Esto significa que todo es dirigido por 

Jesús. Todo va hacia Jesús. En la plenitud del 

tiempo todo ha sido sumado en Jesús (Efe.1:10).     

Todo el universo fue creado para proveer un 

escenario para el hombre. El hombre pecó y 

Dios proveyó salvación en Jesucristo. Todo lo 

que Dios ha hecho y está haciendo todavía en 

relación a la salvación del hombre está centrado 

en Cristo. Cuando el Señor esté listo para 

envolver este antiguo universo como un manto 

(Heb.1:12), Su plan completo en Cristo habrá 

sido consumado. Todo fue creado para glorificar 

a Cristo. 

         El texto dice, 

“en él todo consiste o se adhiere” (ASV). Los 

Científicos hablan de Universo desgastándose y 

eventualmente acercándose a un fin. El 

Cristiano no necesita estar preocupado con esto 

porque el creador del universo lo sustenta todo. 

Cuando Él lo vea adecuado, Él traerá el fin de 

este Cosmos que ahora refleja Su gloria. Si 

nuestras observaciones sobre las leyes científicas 

están correctas, entonces, ellas ciertamente son 

leyes divinas que Jesucristo mantiene en efecto. 

El escritor a los Hebreos dice que Jesús “sustenta 

todas las cosas con la palabra de su poder” 

(Heb.1:3). Kenneth West dice: 

Cuando nuestro Señor estuvo sentado 

en el pozo de Jacob, completamente 

cansado en Su condición humana, Él, 

en Su Deidad estaba girando sobre sus 

ejes, rotando sobre el sol, sosteniendo 

las estrellas en sus cursos, y lanzando 

todo el universo con una velocidad 

incomprensible a través del espacio. La 

doble naturaleza de nuestro Señor, la 

de Dios y la del hombre, es vista aquí 

en una de sus más gloriosas 

manifestaciones” (The Deity of Jesus en 

the Greek Texts of John and Paul; 225).  

      Ahora hemos llegado a la relación de Cristo 

con su Iglesia. Esta relación es manifestada en 

tres puntos. Él es la cabeza de la Iglesia, el 

principio de la Iglesia y el primogénito de los 

muertos.  

         Jesus es la cabeza 

del cuerpo, la Iglesia (cf. Efe.1:22-23). La Iglesia 

cuando es considerada como el cuerpo de Cristo 

es un organismo viviente; es el cuerpo a través 

del cual Él actúa. El término cabeza implica 

liderazgo, dirección, y autoridad. Significa que 

todo lo que la Iglesia hace es guiado o 

gobernado por Jesucristo.  

       Cuando vemos la frase, “en el 

principio”, nuestros pensamientos se vuelven 

instintivamente a Génesis 1:1. Pablo quiere que 

pensemos de Jesus, no únicamente como el 

creador de la creación física, sino como el 

creador de la creación espiritual también (cf. 

Efe.2:10). Cuando él dice que Jesus es el 

principio de la Iglesia, él quiere decir que Él es 

la fuente o poder originador de ella. Eso 

armoniza con la promesa de Jesús en Mateo 

16:18, “edificaré mi Iglesia” Jesus es el 

constructor— el principio de la Iglesia. Él 

compró la Iglesia con su propia sangre 

(Hech.20:28) y es responsable de su existencia.  

       Jesus es el 

primogénito de los muertos. Al discutir la 

resurrección, Pablo dice que Jesús es la primicia 

de todos los que han muerto (1 Cor.15:20, 23). 

Creo que todos reconocemos el uso de los 

primeros frutos en conexión con nuestros 

cultivos, ya sea en el jardín o en el campo.  

      Jesús no fue la primera persona que resucitó 

de los muertos (e. g., el hijo de la viuda, 

Luc.7:11-17; Lázaro, Jn.11), pero él es la primera 

persona que resucitó de los muertos para jamás 



                                                                                                                           
 

morir otra vez. Lázaro murió de nuevo, pero 

Jesús no. Jesús es la primicia, y nosotros le 

seguiremos en la resurrección general. Podemos 

decir que Jesús fue la primera resurrección 

final— el primero que resucitó para nunca más 

morir. Jesús dijo, “porque pongo mi vida, para 

volverla a tomar” (Jn.10:17-18). Él vive para 

siempre (Apoc.1:18), pero no como un héroe 

muerto o un fundador antiguo, sino como una 

presencia viviente en la Iglesia. El resultado es 

“para que en todo tenga la preeminencia” 

(Col.1:18b).  

       Algunas Versiones traducen “para que en 

todo tenga la preeminencia” (así la Reina Valera 

1960—El Traductor, ARP). Jesús no puede ser 

contado entre uno de los treinta eones. Él no 

debe ser contado entre las cosas creadas, sino 

Jesucristo está sobre todo. Él es así visto en este 

texto de Colosenses y a lo largo de toda la Biblia.  

       

      El punto principal hecho por el apóstol Pablo 

sobre la relación de Jesús a los pecadores es que 

Él es el reconciliador. Reconciliar significa un 

cambio. Significa un cambio de enemistad a 

amistad, de hostilidad a armonía. El texto dice 

que la reconciliación es hecha posible “mediante 

la sangre de la cruz” (v.20) y “en su cuerpo de 

carne, por medio de la muerte” (v.22). Estas 

declaraciones parecen ser respuestas directas a 

la idea Gnóstica que sostenía que la materia es 

mala y que el verdadero Dios no vino en carne. 

Varios de los documentos de la biblioteca Nag 

Hammadi reclaman que Jesús nunca murió 

sobre la cruz (Robinson, 245, 332, 344;). Los 

Musulmanes niegan que Jesús es Dios y que Él 

murió sobre la cruz (Ney Rieber, 102, 119- 122).  

       Pablo responde a los que sostenían que la 

predicación de la cruz es necedad en su primera 

epístola a los Corintios (1:18-2:2). Debemos 

entender que en los sistemas tales como estos 

(Gnóstico e Islámico), no hay ningún Salvador y 

ninguna Salvación del todo.  

      . Jesús entregó 

su vida en la cruz para “reconciliar consigo 

mismo todas las cosas” (v.20). Esto seguramente 

incluye todos los hombres para quienes el 

evangelio está diseñado (Mar. 15:15-16; 

Rom.1:16). Aun los fieles santos de los tiempos 

del Antiguo Testamento son salvos por Su 

sangre (Heb.9:15; 11:39-40; 12:23).  

       Después de explicar sobre la revelación del 

misterio de Dios en Cristo, Pablo dice, “a quien 

anunciamos, amonestando a todo hombre, y 

enseñando a todo hombre en toda sabiduría, a 

fin de presentar perfecto en Cristo Jesús a todo 

hombre” (v.28). Observe el orden: (1) 

amonestando; (2) enseñando; (3) presentando 

perfecto. Observe también el énfasis sobre “todo 

hombre”. Esto es algo que los Gnósticos no 

habían pensado posible. Debemos unirnos con 

Pablo en su gran esfuerzo de traer al mundo a 

Cristo. Habiendo considerado la defensa de 

Pablo del Señorío de Cristo, su preeminencia en 

todas las cosas, “estamos obligados a responder 

reverentemente” (Lewis S. Johnson, 15).  

 

 
Florida College Annual Lectures, Temple 

Terrace, FL. Febrero 2—5, 1998; (Págs. 3-15) 
 

Barclay, William, The All-Sufficient Christ. 
London: SCM, 1964. 

Baugh, Steven M. “The Poetic Form of Col.1:15-
20”. Westminster Theological Journal 47 
(1985): 227-44. 

Bruce, F. F. Commentary on the Epistle to the 
Colossians. The New International 
Commentary on the New Testament. 
Grand Rapids: Eerdmans, 1957. 

 _________ . “The „Christ Hymn‟ of Colossians 
1:15-20.” Bibliotheca Sacra 141 (1984): 99-110. 



                                                                                                                           
 

Clark, Gordon H. Colossians: Another 
Commentary on an Inexhaustible Message. 
Phillipsburg: Presbyterian and 
Reformed, 1979. 

Dunn, James D. G. The Epistle to the Colossians 
and Philemon: A Commentary on the Greek 
Text. The New International Greek 
Testament Commentary. Grand Rapids: 
Eerdmans, 1996. 

Eadie. John. Colossians. 1856. USA: Klock & 
Klock, 1980. 

Gundry, Robert H. A Survey of the New 
Testament. 3rd. ed. Grand Rapids: 
Zondervan, 1994. 

Gutzke, Manford George. Plain Talk on 
Colossians. Grand Rapids: Zondervan, 
1981. 

Harris, Murray J. Colossians and Philemon. 
Exegetical Guide to the Greek New 
Testament. Grand Rapids: Eerdmans, 
1991. 

Harrison, Everett F. Colossians: Christ All-
Sufficient. Chicago: Moody Press, 1971. 

Helmbold, Andrew K. The Nag Hammadi Gnostic 
Texts and the Bible. Grand Rapids: Baker, 
1967. 

Helyer, Larry R. “Arius Revisited: The Firstborn 
Over All Creation (Col.1:15)”. Journal of the 
Evangelical Theological Society 31 (1988): 
59-67. 

Hendriksen, William. The New Testament 
Commentary: Colossians and Philemon. 
Grand Rapids: Baker, 1964. 

Johnson, S. Lewis Jr. “Studies in the Epistle to 
the Colossians-Part III: Christ Pre-
eminent”. Bibliotheca Sacra 119 (1962): 12-
19. 

Lightfoot, J. B. Saint Paul´s Epistle to the 
Colossians and to the Philemon. 1879. Grand 
Rapids: Zondervan, 1970. 

Lohse, Eduard. Colossians and Philemon. Trans. 
William R. Poehlmann and Robert J. 
Harris. Hermeneia. Philadelphia: Fortress 
Press, 1971.  

Martin, Ralph P. Colossians and Philemon. New 
Century Bible. London: Oliphants, 1974. 
Martin, Walter R. The Kingdom of the Cults. 
Rev. Ed. Minneapolis: Bethany Fellowship, 
1968. 

Metzger, Bruce M. “The Jehovah‟s Witnesses 
and Jesus Christ” Theological Today, April, 
1953: 65-85. 

Melick, Richard R. Philippians, Colossians, 
Philemon. The New American 
Commentary. Vol. 32. Nashville: 
Broadman, 1991.  

Reiber, Ney. A Resource for the Study of Islam. 
Forth Worth: Start Bible, 1993. 

Robertson, A. T. Paul and the Intellectuals. Rev. 
Ed. Nashville: Broadman, 1959. 

Robinson, James M., ed. The Nag Hammadi 
Library. San Francisco: Harper and Row, 
1981. 

Schaff, Phillip. History of the Christian Church. 
1866. Vol.3. Grand Rapids: Eerdmans, 
1960. 8 Vols. 

Vaughan, Curtis. Colossians. The Expositor´s 
Bible Commentary. Vol11. Grand Rapids: 
Zondervan, 1978. 12 Vols. 

Yamauchi, Edwin. “The Gnostics and History”. 
Journal of the Evangelical Theological Society 
14 (1971): 29-40. 

_______________  . Pre-Christian Gnosticism. 
Grand Rapids: Eerdmans, 1973. 

Wuest. Kenneth S. “The Deity of Jesus in the Greek 
Texts of Jon and Paul.” Bibliotheca Sacra 
119 (1962): 216-26. 

 
 
 
 
 
 


