
    



 

 
 

 
 



 

Armando Ramírez 

http://www.elexpositorpublica.com/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

       No tenemos dificultad para entender porque las 
personas que cometen malas decisiones sufrirán algunas 
consecuencias de sus actos. Sin embargo, cuando 
Cristianos que se esfuerzan por separarse del mundo y 
llevan vidas piadosas son alcanzados por el dolor, y el 
sufrimiento los aflige con sus familias, ¡estamos frente una  
situación que no puede ser fácilmente  respondida o ellos 
no pueden ser fácilmente ser consolados! 
 

     Fue la pregunta de Gedeón cuando un ángel de Jehová 
le había asegurado: “Jehová está contigo, varón esforzado 
y valiente” (Jue.6:12), mientras que los Madianitas 
destruían los cultivos de los Israelitas y los despojaban de 
todos sus ganados. Ellos se encontraban empobrecidos y 
cansados de la servidumbre de sus vecinos por siete años 
ocurriendo lo mismo despojo. Por lo tanto, la respuesta 
inmediata de Gedeón al ángel fue: “Ah, señor mío, si 
Jehová está con nosotros ¿por qué nos ha sobrevenido 
todo esto?” (v.13). [“¿Por qué nos han encontrado estos 
males?”— LXX. “¿Por qué nos han pasado todas estas 
cosas?” —Biblia Peshitta].  
  

      Fue la pregunta del profeta Habacuc, quien 
completamente frustrado al saber que Dios usaría al 
temible ejército guerrero de Asiria para castigar a Israel 
por sus extravíos preguntó, “¿Hasta cuándo, oh Jehová, 
clamaré, y no oirás; y daré voces a ti a causa de la 
violencia, y no salvarás?” (Hab.1:2). [“¿Hasta cuándo, oh 



 

Jehová, he de clamar, sin que tú me oigas... Sin que tú me 
salves?”—Versión Moderna. Más adelante, también 
preguntó: “¿por qué ves a los menospreciadores y callas 
cuando destruye el impío al más justo que él?” (1:13).  
 

        Fue la pregunta de Esdras quien reconociendo los 
pecados de su pueblo como la causa de su oprobio, 
expresó: “y dije: Dios mío, confuso y avergonzado estoy 
para levantar, oh Dios mío, mi rostro a ti, porque nuestras 
iniquidades se han multiplicado sobre nuestra cabeza, y 
nuestros delitos han crecido hasta el cielo” (Esd.9:6).  
 
     Y finalmente fue la interrogante del patriarca Job quien 
luchando por entender los motivos de sus quebrantos 
físicos y su descendencia y propiedades destruidas dijo: 
“¿Te parece bien que oprimas, Que deseches la obra de tu 
manos, Y que favorezcas los designios de los impíos?” 
(Job. 10:3). [“¿Te parece bien el oprimirme y despreciar la 
obra de tus manos, mientras te muestras complaciente 
ante los planes del malvado?”--NVI] “¿Hasta cuándo no 
apartarás de mí tú mirada, Y no me soltarás siquiera hasta 
que trague mi saliva?” (7:19).  
  

     Se reconoce que la pregunta ¿Por qué Sufren los Justos? 
es una compleja y difícil de responder, tal como lo afirma 
Gerald Janzen: 
  

         Podríamos entender un mundo en el que los justos 
cosechan el dulce fruto de su rectitud, los malvados 
cosechan el amargo fruto de su maldad y los inocentes 
están protegidos. Pero, ¿Qué vamos a hacer con un 
mundo en el que los inocentes sufren, las personas 
rectas pueden perderlo todo y las corrupciones morales 
parecen tener éxito mientras no se les descubra? ¿Y qué 
clase de Dios diseñaría un mundo en el que sucedan 



 

tales cosas? (“Lust for Life and the Bitterness of Job”, 
Theology Today, Vol.55, No. 2 (1998), 152. 

       

      Si bien el sufrimiento nunca será un invitado esperado 
o bienvenido como lo es el placer o el gozo, debemos 
aprender a sobrellevarlo porque tarde o temprano nos 
visitará a todos. Pero ¿Es el sufrimiento intrínsecamente  
malo? ¿No hay nada instructivo sobre el? ¿Es una 
condición absolutamente mala de la que no podemos 
aprender nada favorable de ella? 
  

        Salomón expresó que aprendemos mejores y más 
perdurables lecciones de vida “en la casa de luto que en la 
casa del baquete... Mejor es el pesar que la risa; porque con 
la tristeza del rostro se enmendará el corazón” [“...y el 
hombre vivo aplicará buena advertencia a su corazón”— 
[LXX) (Eccl.7:2-3). Pablo aprendió el secreto del 
contentamiento al vivir “humildemente”, y al “tener 
abundancia” (Fil.4:11-12) alternadamente en su vida. 
 

       La acusación del diablo siempre ha sido que el hombre 
justo sirve a Dios porque es bendecido y rodeado de 
bienes (Job 1:9-11). El libro de Job es el único libro que fue 
escrito para tratar más no para responder porque los justos 
sufren sobre la tierra. Cuando toda clase de calamidades 
vinieron sobre el patriarca, su mujer acusó a Dios de no 
protegerlo (2:9-10) y sus amigos vinieron más tarde solo 
para acusarlo de pecados ocultos (11:14-16, 6). ¡Pero Job 
llegó a la conclusión que él no merece sus tragedias, pero 
todavía Dios merece su lealtad! (19:25-26).  
 

      Pero tal como Job no recibió respuestas expresas a sus 
infortunios (40:1-9), no hay respuestas absolutas para 
muchos de los sufrimientos inmerecidos o inesperados de 
los justos que usted pueda quedar completamente 



 

complacido. Quizás porque si nos fueran dadas respuestas 
no las comprenderíamos del todo o nos seguirían 
pareciendo injustas. Warren W. Wiersbe observó, 
      
         Con toda franqueza, no hay explicación para algunas 

cosas que suceden en la vida. Las personas necesitan a 
Dios mucho más que necesitan explicaciones. (Cuando 
la Vida se Derrumba, 102).  

Tom Warren en su libro: Our Loving God: Our Sun and 
Shield coincidió: 
 

          Nadie tendrá una explicación directa de Dios en cuanto 
a todas las ramificaciones de su propio caso individual 
de sufrimiento. Uno debe esforzarse por preparar su 
corazón para confiar en Dios a pesar de que cualquier 
sufrimiento o tribulación pueda venir (68). 

 

     Pero el sufrimiento no debe apartarnos de Dios. 
Nuestra fe debe funcionar también en momentos de 
pruebas y adversidades. El hermano David McClister en 
su exposición sobre el Problema del Mal y el Cristiano 
observó:      
 

         Usted puede ver, no solo los pecadores necesitan a 
Dios, sino que las personas justas también lo necesitan, 
y la tentación peculiar que enfrentan las personas 
justas es olvidar esto. El peligro de la justicia es que 
comenzamos a tratarla como un aseguranza... Entonces 
cuando viene el sufrimiento y nos preguntamos qué 
hemos hecho para merecer tal castigo. Bueno, no es un 
castigo, es un recordatorio enviado por Dios de cómo 
es la vida para aquellos que no confían en Dios en cada 
minuto de cada día. (The Problem of Evil, 191-192).  



 

      

        A pesar de ser una de las preguntas más antiguas de 
la tierra, y una planteada por muchos, es la que menos 
respuestas satisfactorias ha recibido a lo largo de la 
historia de los grandes pensadores y moralistas del 
mundo.           

 (desde Zenón, fundador Griego de este 
pensamiento filosófico en el siglo III A.C. hasta  Séneca y 
Epicteto (en el I y II  D.C.) se resistían a toda clase de 
sufrimiento argumentando que no hay nada que pueda 
cambiar el curso de los eventos humanos (buenos o malos) 
porque todo ya fue determinado por fuerzas poderosas 
impersonales de la naturaleza.  
  
     Sin embargo, semejante fatalismo no es enseñado ni 
motivado en ninguna parte de la divina revelación. Por el 
contrario, la Biblia enfatiza la libertad de elección así como 
sus consecuencias. Nada ésta predeterminado a partir de 
nuestra propia elección para realizar el bien o para 
cometer el mal.  “A los cielos y a la tierra llamo por 
testigos hoy contra vosotros, que os he puesto delante la 
vida y la muerte, la bendición y la maldición; escoge, pues, 
la vida, para que vivas tú  y tu descendencia” (Deut.30:19).  
         



 

        La doctrina del   en la religión Hindú,  atribuye 

el sufrimiento al resultado de acciones de uno en una 
supuesta vida anterior. Por lo tanto, el dolor experimentado 
como la pobreza, la miseria o la deformación física y otros 
males es el pago de actos cometidos en una existencia 
pasada. La Biblia rechaza esta postura al decirnos que “El 
alma que pecare, esa morirá; él hijo no llevará el pecado 
del padre, ni el padre llevará el pecado del hijo; la justicia 
del justo será sobre él, y la impiedad del impío será sobre 
él” (Ezeq.18:20).  

  
      (filosofía del siglo XVII) creen en una 
divinidad pero no en una que ésta necesariamente 
involucrada con su creación, restan toda importancia a los 
placeres tal como a los dolores porque para ellos el dolor 
tal como el placer es una mera ilusión o imaginación del 
pensamiento.  Pero el sufrimiento es tan real para todos los 
que tenemos terminaciones nerviosas que es inútil 
negarlo.  

  
     Harold Kushner, quien escribiera un libro en 1981 para 
responder a la misma pregunta, tras la pérdida de su hijo 
a los 14 años después de una rara enfermedad, escribió: 

 
       Los libros que consulté trataban a toda costa de 

defender principalmente el honor de Dios, buscando 
una prueba lógica de que el mal está al servicio del 
bien y que la desgracia es necesaria para acercarnos al 
bien. Pero no había el menor intento de acercarse al 
padre que sufre, a la angustia de los padres de un niño 
moribundo. Estos libros tenían respuestas a sus 
propias preguntas, pero no respondían a las mías. 

      



 

      En un segundo capítulo, luchando contra la idea que 
Dios use la enfermedad o la miseria  para  dar  lecciones a  
los hombres,  Kushner dijo: 

 

     Sigue siendo un precio muy alto y este razonamiento 

denota muy poca sensibilidad por el valor de una 

persona, Me siento ofendido por los que sugieren que 

una madre da a luz a un niño retrasado para que sus 

familiares y amigos aprendan lo que es la compasión y 

la gratitud. ¿Por qué debiera Dios arruinar la vida de 

una persona para acrecentar mi sensibilidad?...... Si 

Dios nos está probando, a esta altura debería saber que 

muchos de nosotros no pasamos la prueba. Y si su 

intención es imponernos una carga que podamos 

soportar, demasiadas veces le he visto calcular 

mal.....Tal vez Dios no sea la causa de nuestro 

sufrimiento. Quizá nuestro sufrimiento suceda por 

algo diferente de la voluntad divina. (Cuando a la Gente 

Buena le Pasan Cosas Malas, 7, 29, 32, 35).   

 

      Escrito en un estilo suficientemente realista y sensible 
al dolor de aquellos que sufren, el volumen de Kushner 
(vendido por millones desde 1981 en Inglés, y desde 1996 
en Español), pasa por alto el hecho que Dios en Su 
soberana voluntad permite una cantidad de dolor y 
adversidad para efectuar Sus propósitos finales no 
revelados a nosotros. Estos dos ejemplos y todo el capítulo 
siguiente son expuestos para ayudar a discernir este 
razonamiento. 
 
      (1) La mala acción que cometieron los hermanos de 
José al venderlo como esclavo a unos mercaderes años 
más tarde reveló un bien. “Ahora, pues, no os 
entristezcáis, ni os pese de haberme vendido acá, porque 



 

para preservación de vida Dios me envió delante de 
vosotros ... Dios me envió delante de vosotros, para 
preservaros posteridad sobre la tierra, y daros vida por 
medio de gran liberación. Así, pues, no me enviasteis acá 
vosotros, sino Dios, que me ha puesto por padre de 
Faraón y por señor de toda su casa, y por gobernador en 
toda la tierra de Egipto” (Gén.45:5, 7, 8).  
 

      (2) Las mismas prisiones de Pablo no detuvieron o 
desalentaron a los Cristianos de su época para frenar la 
predicación del evangelio. “Quiero que sepáis, hermanos, 
que las cosas que me han sucedido, han redundado más 
bien para el progreso del evangelio, [“han contribuido”—
NVI] de tal manera que mis prisiones se han hecho 
patentes en Cristo en todo el pretorio, y a todos los demás. 
Y la mayoría de los hermanos, cobrado ánimo en él 
[“tienen mayor intrepidez en anunciar la palabra sin 
temor”—Biblia de Jerusalén] con mis prisiones, se atreven 
mucho más a hablar la palabra sin temor” (Fil.1:12-14). 
 
 

        Ofrecemos las siguientes perspectivas con la esperanza 
que aumenten nuestra visión sobre este tema profundo y 
complejo, reconociendo a la misma vez que las respuestas 
absolutas nadie las posee excepto Aquel que mora en las alturas 
y Quién es infinito en poder y conocimiento. “¡Oh Señor 
Jehová! he aquí con tú gran poder hiciste el cielo y la tierra 
con tu gran poder, y con tu brazo extendido, ni hay nada 
que sea difícil para ti” (Jer.32:17). 
 



 

        
        

       

 Cuando Jehová creó la tierra y todas las 

condiciones adecuadas para la vida placentera de la 
humanidad en ella, se dijo: “Y  vio  Dios todo lo que había 
hecho, y he aquí era bueno en gran manera” (Gén.1:31). El 
término Hebreo Me’ōd  “Se encuentra en muchas 
combinaciones, todas expresando la idea de exceder (por 
ejemplo, Génesis 1:31, en el que el Creador llama a sus 
creaciones muy buenas) o muy grandes (por ejemplo, 
Éxodo 1: 7)” (Theological Wordbook of the Old Testament, 
Vol.1; 487; R. Laird Harris, Gleason Archer y Bruce 
Waltke) dicen  que la palabra “bueno” aparece cerca de 
300 veces en el A. T. como adverbio de cantidad o calidad. 
Kyle Yates observa “Cuando el Señor contempló el 
resultado completo de sus actos creativos, expresó una 
delicia peculiar y una satisfacción extremada. Todo el 
universo, desde la estrella mayor hasta la hoja más 
pequeña de hierba, le dio gozo a su corazón” (Comentario 
Bíblico Moody—Antiguo Testamento, 14).  
  



 

    

       Sin embargo, esta condición perfecta o “buena” con la 
que Dios creó el planeta fue perdida tan pronto como Adán 
y Eva introdujeron el pecado “maldita será la tierra por tu 
causa; con dolor comerás de ella todos los días de tu vida” 
todos los días de tu vida” (Gén.3:17). Las condiciones se 
empeorarían todavía más después del diluvio al alterar las 
leyes de la naturaleza. Científicos conservadores como 
John Withcomb y Henry Morris en su volumen El Diluvio 
del Génesis (1982) y El Mundo que Pereció por John 
Whitcomb (Págs.63-87) lo explican ampliamente en sus 
libros.   

 
      Basta un breve recuento de calamidades sobre la tierra 
para estar de acuerdo que vivimos en un planeta 
imperfecto con fenómenos potenciales para destruir en 
cuestión de minutos todo lo que se encuentre en su paso. 
El Tsunami en Indonesia es todavía es recordado con 
terror ocurrido el 26 de Diciembre de 2004 al devastar las 
costas del Sureste Asiático y hacer perecer a 230, 000 
personas.   

  
       Huracanes, terremotos, sequías severas, incendios y 
tormentas eléctricas dejan anualmente muchas pérdidas 
económicas y cobran la vida de cientos o miles de 
personas en todos los rincones del planeta.  Tan solo este 
año (2020) la temporada de huracanes formados en el 
Atlántico obligó a los meteorólogos a agregar letras 
Griegas para completar la cifra record de 30 en total.  

 
      El huracán Iota siendo el último  que  causó  graves 
afectaciones sobre islas de Colombia, costas de Nicaragua, 
Honduras y Guatemala. Cristianos en la costa Este de 
Nicaragua padecieron la investida del huracán categoría 4 



 

con vientos sostenidos de 250 km por hora. El hermano 
Efraín Dávila de Siuna, Nicaragua reportó 104 familias 
(364 hermanos) de 9 diferentes congregaciones que 
sufrieron daños parciales o totales a sus viviendas y 
cultivos.  
       

        Del más reciente terremoto ocurrido en la ciudad de 
México el mismo día que el primero (1985) pero del año 
2017 que dejó 369 muertes con una escala de 7.1 en 
intensidad, el hermano Daniel Martínez me escribió la 
siguiente nota vía Messenger por la tarde de ese día (19 de 
Septiembre de 2017): 
 
       Me encuentro caminando sobre algunas calles de la 

ciudad y mucho del desastre que veo seguramente no 
saldrá en los noticieros.... Seguimos suplicando a Dios 
por nuestra seguridad porque solamente Él podrá 
librarnos de esta catástrofe. 

 

 Cuando Abraham 

cruzaba la tierra de Filistea hacia la tierra prometida y 
observado la conducta impía y violenta de sus habitantes 
junto con la de su rey Abimelec expresó, “Ciertamente no 
hay temor de Dios en este lugar, y me matarán por causa 
de mi mujer” (Gén.20:11). El justo Lot habiendo hecho la 
decisión de mover a su familia cerca de Sodoma tuvo que 
soportar la perversidad que ahí se cometían “y libró al 
justo Lot, abrumado por la nefanda conducta de los 
malvados (porque este justo, que moraba entre ellos, 
afligía cada día su alma justa viendo y oyendo los hechos 
inicuos de ellos)” (2 Ped.2:7-8). La vida de las personas 
buenas siempre estará en riego en cualquier lugar donde 
no hay temor de Dios.  
 



 

       Aunque el sufrimiento mayormente viene como 
resultado de nuestras propias equivocaciones, algunas 
veces, ocurre también debido que otras personas a nuestro 
alrededor han tomado decisiones necias. Algunas veces, los 
inocentes son impactados por las acciones de los que 
eligen la impiedad y la violencia. Un hermano reportó vía 
Facebook a mediados de este año que un hermano de 
Colombia había sido encontrado muerto en su propio 
negocio por el disparo de arma de fuego cometido por un 
asaltante. Él lo expresó de esta manera:  
 
          Hoy un hijo del diablo le ha quitado la vida a un hijo 

de Dios. Oren por la familia del hermano y los días 

difíciles que vendrán.  
       

      Una hermana que vive en una de las ciudades más 
violentas provocadas por las bandas del crimen 
organizado en Reynosa, México expresó su frustración e 
impotencia al tener que sobrellevar continuos disturbios 
por las calles donde vive, ella me escribió: 
 

       Aquí en las afueras de mi casa y en todas colonias en la 
periferia, todos los días hay balaceras, persecuciones de 
autoridades a delincuentes y muertos en las calles. 
Estamos bien cansados y tristes de ver este panorama. 
Agradecemos sus oraciones por nuestra seguridad.  

  

       Un hermano de Ecuador fue arrollado en su 
motocicleta por un conductor ebrio. El pronóstico 
primario fue que él podría nunca volver a caminar. Sin 
embargo, al paso de los meses y muchas cirugías, él ha 
tomado mucho buen cambio.  
 

      En no muchos años anteriores, se me ha informado de 
hermanos fieles siendo objetos de dolorosas tragedias.                 



 

Una hija adolecente de un buen predicador en Ocosingo, 
Chiapas, fue arrollada por un conductor mientras 
regresaba de su escuela. La niña finalmente falleció a 
causa de las heridas. Un hermano joven conocido por su 
amabilidad y hospitalidad en Juárez, México fue 
asesinado en las afueras de su hogar por causa de una 
confusión de hombres criminales.  
 

      En el mismo estado pero hacia el Sureste, en una 
pequeña  comunidad,  un hermano,  su cuñado  y  su  hijo  
fueron despojados de la vida por una banda de hombres 
sanguinarios. Le conocí al hermano y estuve algunas veces 
en su cálido hogar y mucho pesar causó en mi corazón 
saber esta triple tragedia. Debo confesar que no encuentro 
ninguna explicación concebible del porque los justos 
tengan que sufrir semejante tamaño de pruebas. No se 
puede una respuesta lógica para estas tragedias que tocan 
las vidas de discípulos fieles. Pero tampoco creó Dios les 
haya abandonado o se haya desentendido de ellos. Vivir 
en un mundo tan corrupto y violento nos expone a 
frecuentes peligros que amenazan nuestra misma 
existencia a pesar de llevar vidas piadosas. 
 

      Sufrimientos inmerecidos alcanzando a los justos se 
pueden remontar a los mismos inicios de la creación. Abel 
fue muerto por su hermano (Gén.4:8) porque no pudo 
soportar la envidia de ser rechazado por una ofrenda 
incorrecta. “No como Caín, que era del maligno y mató a 
su hermano. ¿Y por qué causó lo mató? Porque sus obras 
eran malas y las de su hermano justas” (1 Jn.3:12).  
 

       Las historias de José y Moisés en el desierto, las de 
David y otros reyes justos en Israel, las historias de los 



 

profetas como Jeremías, no son sino historias de lo que 
significa sufrir para que otros sean beneficiados.  
        
      En su largo catálogo de impiedades describiendo a los 
más depravados, Pablo enumeró a los “los fornicarios,  
[perversos], avaros, homicidas, contenciosos, 
engañadores, malos, murmuradores, detractores, 
aborrecedores de Dios, injuriosos, soberbios, altivos, 
inventores de males, desobedientes a los padres, necios, 
desleales, sin afecto natural, implacables, sin misericordia” 
(Rom.1:29-31). Al cierre de la vida del apóstol las 
condiciones morales de la personas no habían cambiado 
mucho y Pablo vuelve a dar la misma lista de hombres 
perversos al advertirle a Timoteo de ellos (2 Tim.3:1-4) y 
añade “más los malos hombres y los engañadores irán de 
mal en peor, engañando y siendo engañados” (v.13).  De 
una ola de perversidad, inmoralidad y violencia, algunos 
autores Romanos y Griegos de la primera mitad del 
primer siglo también fueron asombrados. William Barclay 
tiene esta significante nota: 
     

      “(1) Fue una Época  en la que Violencia estaba fuera de 
Control. Virgilio «escribió: “Se confunden el bien y el mal. 
Hay tantas guerras por todo el mundo, y tantas formas de 
mal; ya no se respeta ni el arado ni los campesinos, las 
cosechas se pierden, las rejas se convierten en armas de 
guerra…. Tácito dijo «Estoy entrando en la historia de un 
período rico en desastres, tenebroso en guerras, rasgado 
por sediciones, salvaje hasta en los momentos de paz…. Se 
sobornan a los esclavos para que traicionen a sus amos, a 
los libertos para que entreguen a sus patronos. Al que no 
tenía enemigos, le destruían sus amigos «Suetonio escribió 
del reinado de Tiberio: «No pasaba ningún día sin que se 
ejecutará a alguien» Era una época de puro y absoluto 



 

terror. «Roma—dice el historiador Tito Livio—no podía 
soportar, ni sus males, ni sus remedios que podrían 
haberlos curado» El poeta Propercio escribió: «Veo a 
Roma, a la soberbia Roma, perecer víctima de su propia 
prosperidad» Era una edad de suicidio moral. El satírico 
Juvenal escribía: «La Tierra ya no produce más que 
hombres malos y cobardes. Por tanto, Dios, sea quien sea, 
mira hacia abajo, se ríe de ellos y los odia»…  
 
      (2) Fue una Época de un Lujo Desmesurado. En los baños 
públicos de Roma salía el agua caliente y el agua fría de 
los grifos de plata. Calígula llegó a rociar en la arena del 
circo polvo de oro en lugar de aserrín. Juvenal decía con 
amargura: «Se cierne sobre Roma un lujo más despiadado 
que la guerra… No hay delito ni obra de codicia que falte 
desde que Roma acabó con la pobreza»… Séneca hablaba 
del «dinero, que arruina el verdadero valor de las cosas»— 
y añade— «No preguntamos qué es una cosa, sino cuánto  
cuesta»…. Lucrecio habla de «esa amargura que fluye de 
la misma fuente del placer». El crimen llegó a ser  el único 
antídoto del aburrimiento, hasta que, como decía Tácito, 
«cuanto mayor era al infamia, más salvaje era la delicia».  
       
      (3) Fue una Época de una Inmoralidad sin Precedentes….  
Séneca dice, que «la gente se casaba para divorciarse, y se 
divorciaba para volverse a casar» Ciertas mujeres 
Romanas, contaba los años por los nombres de sus 
maridos, en lugar de los nombres de los cónsules que era 
la manera oficial….. Clemente de Alejandría habla de la 
típica dama de la sociedad Romana «ceñida como Venus 
con el cinto dorado del vicio»… Juvenal habla del caso de 
una mujer que había tenido ocho maridos en cinco años, y 
de Agripina, esposa de Claudio, que solía salir del palacio 
por las noches para servir voluntariamente en un burdel 



 

por el puro vicio… No hay nada de lo que Pablo dijo del 
mundo pagano que no hubieran dicho sus mismos 
moralistas…... La sociedad estaba contaminada de arriba 
abajo, con vicios contra la naturaleza. Catorce de los 
quince emperadores Romanos eran homosexuales. Lejos 
de cargar las tintas, Pablo se contuvo en su descripción de 
Roma, y era allí donde anhelaba predicar el Evangelio. El 
mundo necesitaba un poder capaz de producir salvación, 
y Pablo sabía que ese poder no existía fuera de Cristo” 
(Comentario al N. T, —Romanos, Vol.8; Págs. 48, 49, 50).  
  
      

 Esta fue 

la paradoja observada por Salomón cuando dijo: “hay 
justos a quienes sucede como si hicieran obras de impíos, 
y hay impíos a quienes acontece como si hicieran obras de 
justos” (Eccl. 8:14). Sin embargo, más adelante, el autor ya 
había alcanzado a discernir al resultado final según los 
propósitos de Dios al escribir, “Aunque el pecador haga 
mal cien veces, y prolongue sus días, con todo yo también 
sé que les irá bien a los que a Dios temen, los que temen 
ante su presencia” (v.12; cf.7:15). 
      

      La realidad que el mal alcance también a los justos no 
cambia la esperanza de su recompensa ni nulifica la promesa de 
Dios de salvarles “He aquí, no se adormecerá ni dormirá El 
que guarda Israel” (Sal.121:4). “He aquí yo vengo pronto, 
y mi galardón conmigo, para recompensar a cada uno 
según sea su obra” (Apoc.22:12). Cristianos en el tiempo 
de Nerón (54-68 D.C.) fueron culpados y sentenciados a 
muertes sangrientas por un delito que no cometieron (el 
incendio de Roma del 64). El historiador Romano Cornelio 
Tácito (55-120) describió las escenas desde su punto de 
vista insensible y parcial:  



 

              De esta manera, Nerón dio por culpados y comenzó 
a castigar con exquisitos géneros de tormentos, a unos 
hombres aborrecibles del vulgo por sus excesos, 
llamados comúnmente Cristianos. El autor de este 
nombre fue Cristo, el cual, imperando Tiberio, había 
sido justificado por orden de Poncio Pilato,          
procurador de la Judea; y aunque por entonces se 
reprimió algún tiempo tanto aquella perniciosa          
superstición tornaba otra vez, a reverdecer, no           
solamente en Judea, origen de este mal, pero también en 
Roma... Fueron, pues, castigados al principio los que 
profesaban públicamente ésta religión y después, por 
indicios de aquellos, una multitud infinita, no tanto por 
el delito del incendio que se les imputaba....... A unos 
vestían de pellejos de fieras, para que de esta manera los 
despedazasen los perros; a otros ponían en cruces; a 
otros echaban sobre grandes rimeros de leña, a los que, 
en falta del día, prendían fuego, para que ardiendo con 
ellos sirviesen para alumbrar en las tinieblas de la 
noche.....Y así, aunque culpables éstos y merecedores del 
último suplicio, movían con todo eso a compasión y 
lástima grande, como personas a quien se quitaba la 
vida tan miserablemente, no por provecho público, sino 
para satisfacer la crueldad de uno solo” (Los Anales, xliv, 
xv).   

   

         Jesus anticipó a sus discípulos “aflicción” (Jn.16:33) 
más bien que una vida libre de preocupaciones. Y Pedro 
llamó a los Cristianos a “participar de los padecimientos 
de Cristo” y a su valor y firmeza  “Pero si alguno padece 
como cristiano, no se avergüence, sino glorifique a Dios 
por ello” (1 Ped.4:13, 16). Warren Wiersbe estuvo en lo 
correcto cuando escribió,    
        

       Algunas veces la fe nos libra de las dificultades, y 
otras veces nos mete en ellas. En cualquier caso, 
Dios honra nuestra fe y Él recibe gloria..... Él puede  



 

          recibir mayor gloria dándonos gracia para vivir 
en medio de nuestro sufrimiento que cuando nos 
da poder para escapar de el. (Cuando la Vida se 
Derrumba, 84).  

   

        Por lo tanto, vivir en un planeta como la Tierra nos 
expone a muchos peligros del comportamiento violento del 
planeta o del comportamiento violento de sus moradores 
o bien existe la posibilidad ser afectados por causas 
desconocidas y fuera de nuestra voluntad para 
contenerlas.    
     

      Quizás una de nuestras más grandes erróneas 
percepciones acerca del sufrimiento es creer que todo 
sufrimiento sea un castigo por nuestras equivocaciones en 
la vida. Pero esté no siempre es el caso. “¿Quién pecó, éste 
o sus padres, para que haya nacido ciego?” (Jn.9:3) le 
preguntaron sus discípulos a Jesús. El sufrimiento no está 
siempre ligado a la responsabilidad personal. Por otro lado, 
asumir que la vida en Cristo nos excluye de todo mal, crea 
mayores frustraciones cuando aparece alguna clase de 
dolor. La promesa de la salvación no está relacionada con 
la liberación del sufrimiento, por el contrario, somos 
advertidos a estar preparados para sufrir “todos los que 
quieren vivir piadosamente en Cristo Jesús padecerán 
persecución” (2 Tim.3:12) “Pues mejor es que padezcáis 
haciendo el bien, si la voluntad de Dios así lo quiere que 
haciendo el mal” (1 Ped.3:17). Pero si nuestros 
padecimientos nos parecen injustos, ¿Qué podemos decir 
de Jesús quien a pesar de ser sometido a juicios ilícitos y a 
una muerte sacrificial “por el gozo puesto delante de él 
sufrió la cruz, menospreciando el oprobio” (Heb.12:2)? No 
hay un acto más injusto que el cometido contra Él. Sin 
embargo, ¿No fue su misma muerte trasformada en la más 
grande liberación de nuestras almas? 



 

       

 
      

       

 Naturalmente que todas las 

experiencias adversas a nuestra integridad o comodidad 
nunca son deseadas o esperadas. Invariablemente nuestra 
primera reacción al dolor es una negativa y llena de 
frustración. Sin embargo, olvidamos que el sufrimiento 
también tiene el poder para formar el carácter tal como lo 
tienen el conocimiento, la paciencia y tenacidad.  
  
     En su debate con Woolsey Teller en 1947, el hermano 
James D. Bales observó a la audiencia en la cuarta noche: 

 
       Este mundo tiene el aspecto de un campo de batalla 

en el que se desarrolla el carácter. A Dios no le 
interesa que los hombres simplemente se diviertan, 
sino que más bien le interesa el carácter y ese carácter 
se desarrolla superando las dificultades y obstáculos 
y soportando pacientemente el dolor que 
enfrentamos. La fe en Dios nos da esperanza y razón 
para superar las dificultades, el dolor y la tristeza. 
(Bales-Teller Debate, 161). 

  



 

      Cada batalla de los justos en el Antiguo o Nuevo 
Testamento revela precisamente esto. Ellos crecieron como 
una consecuencia de aceptar sus sufrimientos o 
adversidades y vencerlas con su fe y esperanza. Después 
de padecer severas perdidas y quebrantamientos físicos, 
Job expresó: “Yo conozco que todo lo puedes, Y que no 
hay conocimiento que se esconda de ti... Por tanto, yo 
hablaba de lo que no entendía, Cosas demasiado 
maravillosas para mí, que no comprendía. De oídas te 
había oído; Mas ahora mis ojos te ven” (Job.42:2, 3b, 5). 
 

      El Salmista reconoció, “Bueno me es haber sido 
humillado, [“afligido”—LXX] Para que aprenda tus 
estatutos” (Sal.119:71). El aguijón o “espina” (Interlineal 
Griego) de Pablo es definido por Joseph Thayer como 
“pieza de madera puntiaguda o estaca... parece indicar 
alguna dolencia o enfermedad corporal constante... que le 
advertía severamente que aún habitaba en un cuerpo 
frágil y mortal” (Thayer´s Greek-English Lexicon of the New 
Testament, 579). Este padecimiento sirvió como un 
termostato en la vida del apóstol para regular los niveles 
de orgullo y humildad. “Por lo cual, por amor a Cristo me 
gozo en las debilidades, en afrentas, en necesidades, en 
persecuciones, en angustias; porque cuando soy débil, 
entonces soy fuerte” (2 Cor.12:10). Se ha dicho con toda 
razón que cada Cristiano lleva su propio “aguijón” que es 
activado cada vez que Dios lo considera oportuno. 
  
     Encontramos en la Biblia diversas metáforas para 
describir el crecimiento que resulta del sufrimiento no 
merecido pero benéfico para el alma.  
  

     (a) La Purificación de los Metales. El apóstol Pedro usó 
esta figura para referirse al proceso de la purificación de 



 

nuestra vida a través de las pruebas “para que sometida a 
prueba vuestra fe. Mucho más preciosa que el oro, el cual 
aunque perecedero se prueba con fuego, esa hallada en 
alabanza, gloria y honra cuando sea manifestado 
Jesucristo” (1 Ped.1:7). Job en medio de sus calamidades 
mantenía su esperanza de ser hallado fiel habiendo 
pasado el período de sus pruebas, “Más él conoce mi 
camino; Me probará, y saldré como el oro” (Job 23:10). El 
pueblo de Israel a causa de sus muchos extravíos requirió 
el ser probados y los profetas emplearon el mismo 
lenguaje para la descripción, “He aquí te he purificado, y 
no como a plata; te he escogido en horno de aflicción” 
(Isa.48:10). “Porque tú nos probaste, Oh Dios; Nos 
ensayaste como se afina la plata” (Sal.66:10). La aplicación 
es que tal como el fuego destruye la escoria inservible del 
metal, de la misma manera, el sufrimiento y las pruebas, 
separan al Cristiano de aquellas cosas que le estorban 
permitiéndole crecer espiritualmente. 
 

       (b)  La Vara de la Disciplina Parental. “La vara y y la 
corrección dan sabiduría; Más el muchacho consentido 
avergonzará a su madre” (Prov.29:15; cf.23:13-14; 22:15; 
13:24; 10:13). Contrario a lo que muchos padres 
permisivos pensarían hoy, la disciplina correctiva, no es 
una señal de abuso sino una prueba de amor “No 
menosprecies, hijo mío, el castigo [“disciplina”—LXX, 
Tanaj; “corrección” —Versión Moderna] de Jehová, Ni te 
fatigues de su corrección; Porque Jehová al que ama 
castiga, Como el padre al hijo a quien quiere” (Prov.3:11-
12).   
  
     Después de citar el Proverbio, el escritor a los Hebreos 
añadió “Si soportáis la disciplina, Dios os trata como a 
hijos; porque ¿qué hijo es aquel a quien el padre no 



 

disciplina?... Es verdad que ninguna disciplina al presente 
parece ser causa de gozo, sino de tristeza; pero después da 
fruto apacible de justicia a los que en ella han sido 
ejercitados” (Heb.12:7-8, 11).   
     

    (c) Vasijas en manos del Alfarero. Una figura más 
específicamente referida a Israel como pueblo, pero 
aplicable en cierta medida también al Cristiano, está la 
metáfora del alfarero. Al profeta Jeremías se le ordenó 
presentarse en la casa del alfarero para aprender la 
metáfora “Levántate y vete a casa del alfarero, y allí haré 
oír mis palabras... Y la vasija  de barro que él hacía se echó 
a perder en su mano; y volvió y la hizo otra vasija, según 
le pareció mejor hacerla. Entonces vino a mí palabra de 
Jehová, diciendo: ¿No podré yo hacer de vosotros como 
este alfarero, oh casa de Israel? Dice Jehová. He aquí que 
como el barro en la mano del alfarero, así sois vosotros en 
mi mano, oh casa de Israel” (Jer.18:2, 4-6). La figura 
describe el deseo de Dios para formar espiritualmente a 
Israel aun a pesar de su rebelión.  Pero ellos muchas veces 
despreciaron a su Hacedor, corriendo tras la idolatría de 
Baal por la que muchos de ellos (como vasijas creadas por 
el alfarero) fueron rotos a través de la opresión de los 
pueblos a su alrededor (19:11). La misma figura aparece en 
una de las epístolas de Pablo (Rom.9:20-21) y en Job (10:9) 
  
     (d) La Escalera de la Fe. Santiago habló de ella al 
referirse al propósito de las pruebas en el Cristiano. 
“Hermanos míos, tened por sumo gozo cuando os halléis 
en diversas pruebas, sabiendo que la prueba de vuestra fe 
produce paciencia. Mas tenga la paciencia su obra 
completa, para que seáis perfectos y cabales, sin que os 
falte cosa alguna” (Stg.1:2.4). Pablo presenta casi la misma 
lista de peldaños en la escalera al escribir, “Y no sólo esto, 



 

sino que también nos gloriamos en las tribulaciones, 
sabiendo que la tribulación produce paciencia, y la 
paciencia, prueba; y la prueba esperanza; y la esperanza 
no avergüenza; porque el amor de Dios ha sido 
derramado en nuestros corazones por el Espíritu Santo 
que nos fue dado” (Rom.5:3-5). Si sumamos todos los 
peldaños de esta escalera espiritual de crecimiento, 
podemos enumerar los siguientes escalones: (1) Las 
pruebas, (o tribulaciones),  (2) La paciencia (3), La 
esperanza, y (4) El carácter probado.  
 

      Las pruebas del Griego (Periasmos) describen “la 
prueba a la fidelidad, integridad o firmeza de uno (1 
Ped.4:14). Son también una atracción al pecado, la 
tentación ya sea de los deseos de circunstancias exteriores 
(Luc.8:13; 1 Cor.10:13) o de una condición de cosas o 
estado mental, por el que somos atraídos al pecado o a 
caer de la fe y la santidad” (Thayer´s, 498).    
 

       Mientras que la palabra “tribulaciones” del Griego 
(thlipsesin) “metafóricamente denota opresión, aflicción, 
tribulación, angustias, (2 Cor.1:4; Jn.16:33; ansiedades y 
cargas del corazón (2 Cor.2:4)” (ibíd., 291).   
       

      

. Esto no significa que Dios se deleite en el 

sufrimiento de los justos. Él no buscó esto en los 
sufrimientos agonizantes de Job. Como tampoco esperó 
que Abraham sacrificará su hijo Isaac, el hijo de la 
promesa. Más bien Jehová buscó la obediencia de estos 
gigantes de la fe como la busca de todos sus siervos hoy 
en día (Gen.22:11-12; cf. Miq.6:8).  
 

     La muerte de Juan el Bautista en manos del perverso 
Herodes (Mat.14:10-12) o de Esteban en manos de Judíos     



 

libertos (Hech.7:57-60) fueron muertes que glorificaron a 
Dios en medio de sus vidas martirizadas. La misma 
muerte de nuestro Señor que pareció para algunos una 
derrota, fue en realidad la obra redentiva más grande 
producida para la salvación de la humanidad que glorificó 
a Dios a pesar de tener que dejar temporalmente 
desamparado a Su Hijo en manos inmisericordes. 
(Mat.27:46) “Y Cristo en los días de su carne, ofreciendo 
ruegos y súplicas con gran clamor y lágrimas al que le 
podía librar de la muerte, fue oído a causa de su temor 
reverente” (Heb.5:7).  
 

       La voz de millares de Cristianos martirizados por 
rechazar rendir culto al emperador hacia finales del 
primer siglo en Asia Menor fue una muerte que glorificó 
al Señor por su heroísmo y gran fe “Y clamaban a gran 
voz, diciendo: ¿Hasta cuándo, Señor, santo y verdadero,  
no juzgas y vengas nuestra sangre  en los que moran en la 
tierra?” (Apoc.6:10). Pero no solamente bajo el período de 
Domiciano (81-96 D.C.) sino hasta los siglos III y IV, los 
historiadores nos hablan de Cristianos siendo llevados al 
sulpicio y el martirio a manos de jueces y emperadores 
Romanos celosos de sus tronos y prejuiciados por sus 
seguidores paganos.   
    
       El apóstol Pedro escribió toda la primera epístola a 
Cristianos expulsados de sus hogares y pueblos nativos 
para alentarles a seguir soportado sus aflicciones por la 
causa de Cristo y por la recompensa ante Su venida (1:6-
7). Él les exhortó a sufrir como “Cristianos” (4:16) y a 
considerase “como extranjeros y peregrinos” sobre la 
tierra (2:11). Les aseguró, “Porque mejor es que padezcáis 
haciendo el bien, si la voluntad de Dios así lo quiere, que 
haciendo el mal” (3:17). El señala a vuestro adversario el 



 

diablo como el origen de todo el mal y la oposición que 
ellos experimentaban (5:8), que no obstante, puede ser 
vencido con firmeza y confianza en Dios (5:9).  Es Dios la 
fuente más poderosa para vencer y triunfar sobre el mal 
“Mas el Dios de toda gracia, que nos llamó a su gloria 
eterna en Jesucristo, después que hayáis padecido un poco 
de tiempo, él mismo os perfeccione, afirme, fortaleza y 
establezca” (5:10). 

 Roger E. Dickson correctamente 

observó: 
 

     Si el hombre estuviera exento de sufrimiento y dolor en 
esta vida, ¿Anhelaría el cielo? Si el sufrimiento no 
condujera la mente del hombre hacia un mundo mejor, 
¿Qué lo haría?... Son los sufrimientos de este mundo lo 
que da sed a la boca del Cristiano por las eternas aguas 
vivas del cielo (Heb.11:24-26 Apoc.2:10; Luc.14:26-33). (El 
Ocaso de los Incrédulos, 117).  

  

     El sufrimiento nos enfoca rápidamente en el cielo como 
pocas cosas lo pueden hacer. El dolor es en las palabras de 
C. S. Lewis “Es el megáfono” que usa algunas veces 
despertar a un mundo sordo, “Pero el dolor insiste en ser 
atendido. Dios nos susurra en nuestros placeres y habla a 
nuestra conciencia, pero en cambio grita en nuestros 
dolores, es el megáfono que Él usa para hacer despertar a 
un mundo sordo” (El Problema del Dolor, 93). Vivir a diario 
con demasiada tecnología y demasiado entretenimiento 
puede fácilmente eclipsar nuestro deseo y percepción por 
“una mejor y perdurable herencia en los cielos” 
(Heb.10:34b; cf. 1 Ped.1:4). Por lo tanto, el sufrimiento que 
a veces padecemos le quita el glamour a la comodidad, al 
lujo con que se vive en este siglo y a la buena vida que 



 

algunas veces disfrutamos en la tierra, para permitirnos 
meditar sobre la grandeza del cielo. Es realmente lo último 
de las experiencias que nos permite ver por encima de 
nuestro propio materialismo. 
      
     Necesitamos reconocer como Pablo donde está nuestra 
esperanza una vez que la vida termine. El como un 
ciudadano Romano pudo desplazarse a muchos lugares y 
gozar de ciertos privilegios que otros no tenían 
(Hech.22:28), pero aun así dijo, “Mas nuestra ciudadanía 
está en los cielos, de donde también esperamos al 
Salvador, al Señor Jesucristo; el cual transformará el 
cuerpo de la humillación nuestra, para que sea semejante 
al cuerpo de la gloria suya” (Fil.3:20-21). 
 

     Las sequías o las heladas que destruyen los cultivos en 
los campos, los huracanes o tornados que dañan  nuestras 
casas, autos y otras propiedades o las enfermedades y 
otras emergencias que consumen todo nuestro dinero, 
¡nos recuerdan que las cosas que tanto amamos están 
destinadas a decaer o a desaparecer!  
 

       Ningún hombre se regocija en su dolor y es más 
común preguntarnos cuando atravesamos algunas 
adversidades ¿Qué hecho mal para merecerme esto que me 
está pasando? Pero cuando los vientos soplan a nuestro 
favor, nuestra familia goza de salud y buena educación, y 
nuestras casas están bien acondicionadas y nuestras 
alacenas bien abastecidas, acaso nos preguntamos, “Señor 
¿Que hecho para merecer tantas bendiciones de Tu mano? 
Esta fue precisamente la otra cara de la moneda que Job 
deseo que su mujer comprendiera “Si hemos recibido 
cosas buenas de la mano del Señor ¿No habremos de 
soportar las malas?” (Job.2:10--LXX). 



 

     

 
       Las personas que han sufrido mucho generalmente 
tienen una mayor visión de lo que realmente importa y es 
valioso en la vida. La persona que ha salido del hospital 
después de una cirugía que amenazaba su existencia, la 
familia que ha pasado por el duelo amargo de perder a un 
ser querido, el padre o madre de familia que sido 
despedido de su empleo sin tener más ingresos para 
sustentar a los suyos, tienen la opción de volverse fuertes 
en su adversidad o desplomarse en la fe y en el ánimo de 
seguir adelante. Philip Yancey observó: 
 

No fuimos puestos en la tierra simplemente para satisfacer 

nuestros deseos, para buscar la vida, la libertad y la 

felicidad. Estamos aquí para ser cambiados, para hacernos 

más parecidos al carácter de Dios, con el propósito de 

prepararnos para toda una vida con Él. Y ese proceso 

puede ser servido por el patrón misterioso de toda la 

creación; el placer, algunas veces emerge dentro de un 

contexto de dolor, el mal puede transformarse en bien, y el 

sufrimiento puede producir algo de valor. (Where Is God 

When it Hurts?, 95).    

     Incentivado la fe de los Cristianos viviendo en un medio 
ambiente hostil Pablo les dijo: “Pues, tengo por cierto que 



 

las aflicciones del tiempo presente no son comparables con 
la gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse” 
(Rom.8:18). Aun si sumáramos todas nuestras aflicciones 
por la causa de Cristo o durante nuestro servicio a Él, no 
hay un punto de comparación con la gloria que 
disfrutaremos en el cielo. Robertson L. Whiteside 
correctamente escribió: 
 

     El tiempo de nuestros sufrimientos es corto, pero la 
gloria y la dicha de la recompensa es eterna. La 
grandeza de la recompensa estimula al Cristiano a 
someterse a los sufrimientos que vienen sobre él, a pesar 
de que estos no sean de acuerdo a su voluntad ni a su 
propia elección. Retroceder a causa de las aflicciones, es 
fallar en esperar la recompensa. (Comentario Sobre  
Romanos, 102-103). 

  

     

 Este fue el caso con el primer mártir en la 

era Cristiana. Mientras los Judíos libertos (Hech.6:9) 
apedreaban a Esteban, él invocaba y decía, “Señor Jesús, 
recibe  mí espíritu” (v.59). De una lista de oprimidos entre 
los piadosos del antiguo pueblo Hebreo hubo aquellos que 
fueron “aserrados, puestos a prueba, muertos a filo de 
espada... De los cuales el mundo no era digno” (Heb.11:37, 
38). ¿Falló la omnipotencia de Dios en salvarles? ¿No 
estuvo interesado en sus pruebas? Naturalmente que Dios 
nunca incumple Sus promesas (Jer.32:17-18; Gén.18:14), 
pero algunas veces Sus propósitos no incluyen salvar la 
vida corporal de sus siervos, sino más bien redimirla de sus 
dolores o quebrantos.  
  

     Aunque acostumbrado a los esfuerzos heroicos por la 
Causa de Cristo, Pablo dijo a los Corintios: “Porque 
hermanos, no queremos que ignoréis acerca de nuestra 



 

tribulación que nos sobrevino en Asia; pues fuimos 
abrumados sobremanera más allá de nuestras fuerzas, de 
tal modo que aún perdimos la esperanza de conservar la 
vida. [“perdimos la confianza de salir con vida” — NVI] 
Porque tuvimos en nosotros mismos sentencia de muerte, 
para que no confiásemos en nosotros mismos sino en Dios 
que resucita a los muertos” (2 Cor.1:8-9). La ocasión o 
detalles de semejante peligro no fueron especificados, 
pero sabemos que él sostuvo algunas experiencias 
similares en varios lugares (cf. Hech.14:19; 2 Cor.11:24-28). 
De la magnitud de esta adversidad que amenazó sus 
vidas, Richard C. H. Lenski escribió: 
 

       Pablo y Timoteo habían sido llevados al punto “más 
allá de su capacidad”, al punto de la desesperación, 
donde todas las luchas, incluso las luchas mentales, 
eran inútiles, donde solo esperaban que cayera el golpe 
mortal... No les quedaba ni la más mínima confianza sí 
mismos o en sus propios recursos..... Tan cerca de la 
muerte estaban que su liberación fue idéntica a 
resucitarlos de la muerte.... Cuando la esperanza nos 
ha abandonado y la muerte es la única perspectiva, 
entonces aparece Dios, el Dios que resucita a los 
muertos. Tales situaciones son Su oportunidad, porque 
Él, y solamente Él, es capaz de afrontarlas. (The 
Interpretation of St. Paul´s First and Second Epistles to the 
Corinthians, 830). 

 

  Lucas nos dice que 

Tabita, la fiel discípula de Jope, “enfermó y murió” 
(Hech.9:37) y en seguida la lloraron todas las viudas y 
personas pobres a quienes ella había ayudado 
generosamente (v.39). Los Cristianos fieles y dedicados 
como Tabita también pueden enfermar y morir (Heb.9:27).  



 

    Compañeros de Pablo en sus viajes enfermaron. Trófimo 
fue dejado “enfermo” en Mileto (2 Tim.4:20). Epafrodito 
“estuvo a punto de morir” (Fil.2:25-27) y Timoteo sufría de 
dolencias estomacales (1 Tim.5:23). Hay una infinidad de 
factores que conducen a la enfermedad continua o 
agravada tales las predisposiciones a enfermarse por 
razones hereditarias,  los males congénitos  que suelen 
aparecer en la juventud, la mala nutrición de nuestros 
cuerpos y hasta el descuido de la salud.  
  
     Con la aparición de la pandemia (SARS-Cov2) y sus 
variantes a lo largo del mundo, las condiciones de 
millones de personas ya deterioradas por enfermedades 
adjuntas provocó el fallecimiento de millares y de no 
pocos Cristianos que sucumbieron a ésta terrible 
enfermedad.  
  
    Con demasiada tristeza y agonía en el corazón hemos 
sido informados de la partida física de algunos de ellos. 
Un hermano de Tennessee me escribió vía Messenger 
luego del fallecimiento de su amada esposa el año pasado: 
 

       La vida me ha dado un doble golpe: Primero la 
pandemia y sus restricciones y en seguida la muerte de 
mi amada (por  Alzheimer) de quien puede 
despedirme horas antes de su muerte.... Espero que 
sean levantadas las restricciones para nuestras 
reuniones porque anhelo ver a mis hermanos en la fe y 
consolarme un poco de mi dolor.  

  

      Hermanos cuyos trabajos los exponían al contacto con 
muchas personas en áreas de mucha movilidad (algo 

inevitable en las grandes ciudades) enfermaron y 
partieron a su lugar de descanso dejando familias que 
sufrieron por asimilar su ausencia.  



 

     Aun obreros que se dedicaron a predicar el evangelio, 
se convirtieron en víctimas de este contagio que arrebató 
sus vidas de la noche a la mañana. Desde la mitad del año 
pasado (2020) y aun hasta la primera mitad del año en 
curso (2021) no dejamos de lamentar los fallecimientos de 
muchos Cristianos que serán grandemente extrañados en 
sus familias y en sus congregaciones. De una familia de 
Cristianos muy fieles en el Estado de México, 3 de ellos 
enfermaron y fallecieron en menos de una semana.  
 

       Naturalmente entendemos que la vida es corta y 
vulnerable a muchas enfermedades, pero desde la 
aparición de esta pandemia ¡la vida se ha acortado aún 
más! “Porque pronto pasan” [“pues pronto pasan y 
desaparecemos”— Hispanoamericana] y volamos” 
(Sal.90:10b). David pidió algo que no somos capaces de 
saber: el día de nuestra muerte. “Hazme saber, Jehová, mi 
fin, Y cuánta sea la medida de mis días; [“para que sepa lo 
que me resta de vida”— Biblia Torres Amat, 1825] Sepa yo 
cuán frágil soy. He aquí diste a mis días término corto” 
(Sal.39:4-5).   
 

     Muchas metáforas  nos indican la brevedad de nuestra 
existencia terrenal. Somos como: (1) “neblina que 
desaparece” (Stg.4:14), (2) “una sombra que pasa” (1 
Cron.29:15; Job 14:2; Sal.102:11; 109:23; 144:4; Eccl.6:12), (3) 
“flor que es cortada” (Job 14:2; 1 Ped.1:24); y (4) “aguas que se 
derrama en las manos para jamás recogerse” “Porque de cierto 
morimos, y somos como aguas derramadas por tierra, que 
no pueden volver a recogerse” (2 Sam.14:14). 
 

     Mientras se encontraban en la sala de un hospital en 
Houston, esperando la recuperación de su madre con una 
enfermedad avanzada de cáncer, un hermano me contó 



 

que se reunía frecuentemente con sus hermanas en la 
carne y en la fe para elevar oraciones por su madre y pedir 
por una oportunidad más para que ella siguiera viviendo. 
Al ver que su estado no mejoraba, sino empeoraba cada 
día completamente inconsciente y entubada a los 
respiradores electrónicos, dijo: 
 
        Entonces comenzamos a orar con la misma intensidad 

que antes le pedíamos a Dios para recuperarla, ahora le 
suplicábamos que la recogiera para no verla sufrir. 

 

     Un hermano recientemente fallecido me dijo que en sus 
últimos años su vida dependía de 7 pastillas diarias para 
tratar con sus diversas enfermedades. Mientras prediqué 
para una Iglesia en Reynosa, una hermana en silla de 
ruedas atrás se quejaba audiblemente del dolor que le 
producía el cáncer. La vida de muchos de nuestros 
hermanos fue y continúa siendo una lucha por sobrevivir.  
Pero todo esto terminará cuando se reciba el llamado del 
Señor para el descanso y el cambio de mundos.  
 
      Bajo el tiempo del  emperador Domiciano (81-96 D.C.) 
quien había impuesto pena de muerte a quien no ofreciera 
incienso a las estatuas que había de él a lo largo del 
imperio Romano, muchos Cristianos estaban siendo 

sacrificados y siendo muertos por martirio al negarse dar 
semejante tributo. Para motivar al heroísmo de la fe de 
ellos, el apóstol Juan escuchó la voz celestial que dijo: 
“Bienaventurados de aquí en adelante los muertos que 
mueren en el Señor. Sí, dice el Espíritu, descansarán de sus 
trabajos, [“descansarán de sus fatigosas tareas, pues sus 
obras los acompañan”—NVI],  porque sus obras con ellos 
sigue” [“y sus obras los van siguiendo”— VM] 
(Apoc.14:13).  



 

       La palabra  “descansarán” de la palabra Griega  anapauō  
significa “ser refrescados” Joseph Thayer dice que la idea 
es “hacer o permitir que uno cese de cualquier movimiento o 
trabajo para recuperar y cobrar su fuerza... En la voz media, 
del descanso del viaje (Mar.6:31); y de tomar un sueño, 
(Mat.24:45; Mar.14:41); del dulce reposo que uno disfruta 
después del trabajo duro, (Luc.12:19)” (Greek-English 
Lexicon of the New Testament, 40-41).  
  
     William F. Arndt y F. W. Gingrich, dicen que la palabra 
denota “parar, cesar... Descansar en el reino venidero y la 
vida eterna” (A Greek English Lexicon of the New Testament, 
58). Comentado el versículo 13, Ray Summers en su 
popular libro sobre Apocalipsis escribió: 
 
       Él espera, en casa, encontrar refrigerio después del 

trabajo. El Cristiano encuentra en la muerte una entrada 
a un hogar donde se refresca después de su labor en 
este mundo. En segundo lugar, “sus obras siguen con 
ellos” Sus esfuerzos forman parte del gran tren de 
logros que conduce a la victoria final. (Worthy is the 
Lamb, 182). 

 
    Las penas y las cargas no serán para siempre. Las 
enfermedades, las persecuciones y toda clase de hostilidad 
que sufren los Cristianos llegará a su fin.  Este fue el 
mensaje de Juan para los discípulos sufrientes bajo el 
martirio que padecieron hacia finales del primer siglo, y es 
ciertamente la misma promesa extendida a todos los santos 
de todas las edades. “Enjugará Dios toda lágrima de los 
ojos de ellos; y ya no habrá muerte, ni habrá más llanto, ni 
clamor, ni dolor; porque las primeras cosas han pasado” 
(Apoc.21:4). Phillips Brooks usó la metáfora del hombre 
que pregunta en el cielo como llegaron al lugar;  



 

     Podrías recorrer las calles concurridas del cielo, 
preguntando a cada santo cómo llegó allí, y buscarás en 
vano por todas partes a un hombre moral y 
espiritualmente fuerte cuya fuerza no la encontró en la 
lucha. (Classic Sermons on Suffering, 177).    

      

      

  Desde que fuimos hechos del 

polvo de la tierra (Gén.2:7), es decir, del barro o arcilla (Job 
30:19) — la palabra que usan La Tanaj, La Biblia Hebrea, y 
la LXX), la constitución de nuestra morada terrenal quedó 
determinada a la temporalidad y fragilidad.  
  
       Pablo se refirió al cuerpo físico como una 
“tabernáculo” (skēnous) “Porque sabemos que si nuestra 
morada terrestre, este tabernáculo, se deshiciere, tenemos 
de Dios un edificio, una casa no hecha de manos, eterna en 
los cielos” (2 Cor.5:1). Thayer define tabernáculo como 
“una tienda, llevada por todas partes. Usada 
metafóricamente del cuerpo humano, en el que el alma 
habita como en una tienda, y que es desmontada al morir” 
(ibíd., 578). La misma idea él expuso a los Corintos a 
quienes dijo “Porque es necesario  que  esto corruptible se 
haya vestido de incorruptible, y esto mortal e haya vestido 
de inmortalidad” (1 Cor.15:53). Pedro se refirió a la 
naturaleza transitorio del cuerpo al escribir, “Pues tengo 
por justo, en tanto que estoy en este cuerpo, [“habitación 
pasajera”—NVI] el despertaros con amonestación; 
sabiendo que en breve debo abandonar el cuerpo” (2 
Ped.1:13-14). 
        
      La muerte o separación de su cuerpo o tienda terrenal 
para los Cristianos es tan solo un dormitar del que Cristo 
les levantará en el día final para venir a morar en las 



 

mansiones celestiales en un cuerpo glorificado  (Jn.14:2-3).  
En este sentido la hija de Jairo “no está muerta, sino que 
duerme” (Luc.8:52). Lázaro “nuestro amigo duerme; mas 
voy para despertarle” (Jn.11:11). Pablo uso la misma 
palabra para describir a los que duermen en Cristo, “He 
aquí, os digo un misterio: No todos dormiremos; pero 
todos seremos transformados” (1 Cor.15:51).  
  
     La muerte no es el veredicto final para el Cristiano. Él 
ciertamente tiene un “fortísimo consuelo” (Heb.6:18) a 
diferencia del incrédulo que “no tiene esperanza” (1 
Tes.4:13 y siguientes). 
 

      Por más que la muerte puede ser triste, violenta o 
agónica para el Cristiano, todavía está no puede arráncale 
la esperanza y la gloria venidera de la vida eterna. Erwin 
W. Lutzer cerró su buen libro, Tú Primer Minuto Después de 
Morir, con estas observaciones: 
 
       Los accidentes, los quebrantos de salud, o incluso la 

muerte en manos del enemigo, pueden ser medios que 
Dios utiliza para llevar a sus hijos a casa... Nunca 
tenemos que decir del creyente “Partió”. Sino “Llegó”. 
El Cielo es el destino final del Cristiano...Nuestra 
existencia futura no está en manos de los doctores, ni 
de la enfermedad. Nuestra vida está en las manos del 
Todopoderoso, quien puede usar cualquier medio para 
hacernos llegar a las puertas del cielo” (97, 98, 106).  

     
     En un volumen indagando las causas del mal y el 
sufrimiento que afligen a los creyentes que vive en medio 
del resto de los mortales, Bernard Ramm escribió:  
        
        Y la cruz le da al Cristiano la capacidad y la fuerza 

para tolerar el mal, vivir con la confusión, soportar la 



 

ambigüedad y sufrir los grandes males. Ningún 
acontecimiento de la maldad puede ser tan terrible 
como para socavar el amor de Dios revelado en la cruz. 
Las heridas sangrantes de Cristo son más poderosas 
para consolar que las heridas sangrantes del mal para 
crear dudas o desconfianza. (The God Who Makes a 
Difference, 134). 

 

      Los sufrimientos pudieran ser tan agudos para los 
Cristianos que desearían morir que seguir viviendo, pero 
aún bajo esta circunstancia extrema, el Señor no les ha 
dejado de amar y esperar “Estimada es a los ojos de 
Jehová la muerte de sus santos” (Sal.116:15). El concepto 
que transmite la palabra “estimada” según William 
Gesenius es “pesada, es decir, honrosa (Eccl.10:1), 
magnificente (Esther 1:4), esplendida (Job 31:26)” (Hebrew-
Chaldee Lexicon to the Old Testament, 363). La promesa 
bendita para ellos es que “Los que sembraron con 
lágrimas, cosecharán con gozo” —Biblia Peshitta, LXX] 
“con cánticos de gozo”—Tanaj] (Sal.125:5).  
    
      Reconocer que Dios nos ama y está satisfecho con 
nuestras vidas dedicadas a Él le quita el veneno al dolor y 
aligera la carga del sufrimiento. Pablo estuvo en semejante 
condición que expresó: “Porque para mí el vivir es Cristo 
y el morir el guanacia...Porque de ambas cosas estoy 
puesto en estrecho, teniendo el deseo de partir y estar con 
Cristo, lo cual es mucho mejor” (Fil.1:21, 23). Las dichas y 
las glorias del cielo ahora  ocultas de los ojos del Cristiano, 
las cree y las saluda desde su tabernáculo terrenal como 
los antiguos Hebreos creyeron y saludaron la tierra de 
Canaán sin haberla poseído (Heb.11:13). La esperanza del 
Cristiano es segura aunque no la pueda ver, es gloriosa 
aunque todavía no la posea, “pero la esperanza que se ve, 
no es esperanza; porque lo que alguno ve, ¿a que 



 

esperarlo? Pero si esperamos lo que no vemos, con 
paciencia lo aguardamos” (Rom.8:24-25).   
       
      Ciertamente el Cristiano no está ajeno al sufrimiento 
pero reconoce que todo está en las manos de Dios. Por lo 
tanto, hay razones en la revelación para creer que Dios 
trabaja mientras guarda silencio. Hay motivos para seguir 
confiando en Él a pesar de no conocer todas las respuestas. 

 

      ¿Por qué sufren los Justos? Los justos sufren porque 
viven en un planeta imperfecto plagado por el mal desde 
su constitución geológica hasta sus moradores. Porque 
habitan en el mismo lugar donde viven los seres más 
depravados y violentos a su alrededor. Porque aunque son 
de especial tesoro y deleite para Dios, están hechos del 
mismo barro y moran en cuerpos vulnerables a la 
enfermedad, la calamidad y la muerte.  
 

      Por lo tanto, aunque el sufrimiento de los justos 
parezca un misterio, sin embargo, sabemos que lo que está 
oculto para nosotros no lo está para Él (Job 24:1; Heb.4:13). 
Dios como el gran artesano de nuestras vidas y destinos 
nos forma en la adversidad y nos prepara para nuestra 
morada final ― El Cielo. Es un grandísimo consuelo saber 
que “Dios es demasiado justo para hacer el mal, 
demasiado amoroso para ser cruel, demasiado sabio para 
cometer errores, y demasiado poderoso para frustrarse” 
(Does God Believe in Atheists?, Citado por John Blanchard, 
550). En las palabras del antiguo patriarca, “Tú el Juez de 
toda la tierra ¿No harás lo que es correcto?” (Gén.18:25 --
LXX). 



 

  

Dios hazme valiente para la vida. 

¡Oh, más valiente que eso! Me enderezaré después del dolor, 
Como se endereza un árbol después de la lluvia, brillante y 

hermoso de nuevo. 
 

Dios hazme valiente para la vida, 
¡Más valiente que eso! 

Como se levanta la hierba, levantémonos nosotros. 
Del dolor, con ojos seremos, 

Sabiendo que Su camino es el mejor. 
 

— Grace N. Crowell 
  

 Dios se mueve de manera misteriosa. 

Al realizar sus maravillas; 
Afirma sus pies en el mar, 

Y cabalga sobre la tormenta. 
 

Vosotros sus santos, motívense, 
Las nubes que tanto temen 

Están llenas de misericordia y se derramarán 
En bendición. 

 

No juzguen al Señor con sus imperfectos sentidos, 
Sino confíen en Él por su gracia. 

Detrás de la amenazadora providencia 
Se esconde su sonriente rostro. 

 

La ciega incredulidad seguro va a errar, 
Y escudriñar su obra en vano; 
Dios es su propio intérprete 

Y Él lo dejará bien claro.  
 

— William Cowper 



 

Barclay, William, Comentario al Nuevo Testamento —
Romanos, Vol.8, editorial Clie, Barcelona, España, 1995. 
Originalmente publicado en Inglés en Escocia en 1970. 

Bales, James D., Bales-Teller Debate on The Existence of 
God, Harding College, Searcy, AR. 1948. 

Bauer, Walter; Arndt, F. William; Gingrich, F. Wilbur; 
Danker, Frederick W. A Greek English Lexicon of the 
New Testament and Other Early Christian Literature. The 
University of Chicago Press, Chicago, IL.1979; Primera 
edición 1958. 

Blanchard, John, Does God Believe in Atheists? Evangelical 
Press, Darlington, Inglaterra, 2001, Quinta impresión.  

Dickson, Roger E. El Ocaso de los Incrédulos, Clie, 
Barcelona, España, 1986. Originalmente publicado por 
J. C. Choate Publications, 1982.  

Kushner, Harold S. Cuando a la Gente Buena le Pasan Cosas 
Malas, Vintage Español, Nueva York, 2006. Publicado 
originalmente en Inglés en 1981. 

Gerald, Janzen. Theology Today, Vol.55, No. 2 (1998). 
Gesenius, William. Gerald. Hebrew-Chaldee Lexicon to the 

Old Testament, Baker Book House, 1982, Quinta edición.  
Harris, Robert Laird., Archer L. Gleason, Jr. Waltke Bruce 

K. Theological Wordbook of the Old Testament, Vol.1 
Moody Press, Chicago, IL. 1980. 

Lenski, Richard C. H. The Interpretation of St. Paul´s First 
and Second Epistles to the Corinthians, Augsburg 
Publishing House, Minneapolis, MI. 1963. 

Lewis, C. S. El Problema del Dolor, Editorial Caribe, 
Miami, FL. 1977.  

Lutzer, Erwin W. Tú Primer Minuto Después de Morir, 
Editorial Portavoz, Grand Rapids, MI. 1999. 



 

Thayer, Joseph H. Thayer´s Greek-English Lexicon of the New 
Testament, Hendrickson Publishers, Peabody, MA.2005 
(Séptima impression). 

McClister, David L. The Problem of Evil, A Place to Stand, 
Florida College Annual Lectures, Temple Terrace, FL. 
1999. 

Phillips, Brooks. Classic Sermons on Suffering, 
Hendrickson Publishers, Peabody, MA. 
Compilados por Warren W. Wiersbe, Sin fecha.  

Ramm, Bernard L. The God Who Makes a Difference, Books 
Publisher, Waco, TX. 1975, Tercera Edición. 

Summers, Ray. Worthy is the Lamb: An Interpretation of 
Revelation, Broadman Press, Nashville, TN. 1951. 

Tácito, Cornelio, Los Anales, Conaculta Océano, Ciudad de 
México, 2000. Originalmente impreso en España.  

Warren, Tom B. Our Loving God: Our Sun and Shield, 
Hester Publications, Henderson, TN. 2003 (Novena 
impression). 

Wiersbe, Warren W. Cuando la Vida se Derrumba, Editorial 
Portavoz, Grand Rapids, MI. 2005. 

Withcomb, John C. y Henry Morris. El Diluvio del 
Génesis, Editorial Clie, Barcelona, España, 1982. 

__________, John C. El Mundo que Pereció, Withcomb 
Ministries, Indianápolis, IN. 2009. Originalmente en 
Inglés en 1988. 

Whiteside, Robertson L. Comentario Sobre Romanos, 
Publicaciones el Expositor, Valle Hermoso, México, 
Publicado Privadamente 2014. Originalmente 
publicado en Inglés, 1945.  

Yates, Kyle M Comentario Bíblico Moody—Antiguo 
Testamento, Editorial Portavoz, Grand Rapids. MI. 
1993. Originalmente publicado en Ingles en 1962. 

Yancy, Phillip. Where Is God When it Hurts? Zondervan, 
Grand Rapids, MI. 1990. 



 

   



 


