
 | ¿Por qué la Iglesia Cayó en Apostasía? 2 

 

 
 

l Nuevo Testamento predijo que 

habría apostasía. Pablo escribió que 

“en los postreros tiempos algunos 

apostatarán de la fe” (1 Tim.4:1; cf. 2 Tes.2:3-

7). El estudio de la historia de la Iglesia 

muestra que la apostasía fue un proceso 

gradual y lento que tomo lugar a lo largo 

de décadas y aún siglos. Los cambios en la 

organización de la Iglesia, las innovaciones 

en la adoración y las repeticiones de 

doctrina combinadas trajeron una 

desviación general del Cristianismo 

primitivo descrito en el Nuevo Testamento. 

 

        La historia puede ayudarnos a entender 

no solamente la naturaleza de los cambios 

en la práctica y enseñanza de la Iglesia, sino 

también algunas de las razones de esos 

cambios. ¿Por qué ocurrió la apostasía? Este 

artículo identificará varios factores en la 

apostasía de la Iglesia y proveerá algunas 

ilustraciones de las razones de la apostasía. 

 

ENSEÑANDO Y DANDO ATENCIÓN A 

LA FALSA DOCTRINA 
 

        Muchos de los escritos en el Nuevo 

Testamento estuvieron diseñados para 

alertar a los Cristianos sobre las tendencias 

que podían finalmente resultar en apostasía. 

En el centro de estas advertencias estaba la 

presencia de hombres “hablando cosas 

perversas” (Hech.20:29-31), los que “no 

sufrirían la sana doctrina” (2 Tim. 4:1-4), y 

los falsos maestros que “introducirían 

encubiertamente herejías destructores” (2 

Ped. 2:1-3). De este modo, no es sorpresa 

encontrar que hubo de hecho aquellos en la 

Iglesia primitiva que enseñaron doctrinas 

que desafiaban la fe de los Cristianos y 

apartó a muchos del Evangelio. 
 

       Gnosticismo. El desafió doctrinal más 

peligroso en el segundo siglo fue el 

Gnosticismo, el cual fue influenciado por el 

dualismo de la filosofía Griega con su 

punzante contraste entre la materia y el 

espíritu. Combinando elementos del 

Cristianismo, Judaísmo, Filosofía Griega y 

religión Persa, los Gnósticos enseñaron que 

el mundo material es inherentemente malo, 

y que no había resurrección del cuerpo. La 

Salvación era lograda por medio de un 

conocimiento misterioso especial (gnosis). 

Algunos Gnósticos practicaron el ascetismo 

(la abstinencia de todo placer sensual) 

EE  



 | ¿Por qué la Iglesia Cayó en Apostasía? 3 

 

mientras que otros se entregaron al 

libertinaje (la total indulgencia). 

 

       Semejantes herejías ilustran que la 

apostasía fue a menudo simplemente el 

resultado de enseñar y seguir doctrinas 

extrañas. 
  

DEFENDIENDO LA FE 
 

         La Iglesia en un Mundo Hostil. Desde 

el principio de su existencia, la Iglesia de 

Cristo fue enseñada a mantener la 

separación del mundo. Por lo tanto, debido 

a que la Iglesia fue considerada por los 

inconversos como una secta y por lo tanto, 

como una amenaza a la sociedad, los 

Cristianos primitivos fueron las víctimas de 

persecución o de otras formas de ataque. 

Muchos de los ataques fueron poco más que 

rumores calumniosos. Quizás más 

desafiantes fueron los esfuerzos por mostrar 

que el Cristianismo era intelectualmente 

irrazonable. 

 

        Los Apologistas. Los “Apologistas” 

fueron defensores Cristianos de la fe contra 

todos estos ataques. Los apologistas 

escribieron a lo largo del segundo siglo y 

principios del siglo tercero para disipar los 

falsos rumores al mostrar a que era 

realmente semejante el Cristianismo. Ellos 

también argumentaron por la 

racionabilidad del Cristianismo al 

demostrar su vínculo con el Antiguo 

Testamento, de este modo, demostrando 

que sus raíces eran aún más antiguas que la 

filosofía Griega. 

         

        Los apologistas enfocaron su tarea con 

diferentes actitudes hacia el mundo pagano 

y sus esfuerzos para defender sus creencias. 

Hubo dos tendencias opositoras. Algunos de 

los apologistas atacaron todo aspecto del 

paganismo. Tertuliano, por ejemplo, estaba 

preocupado que muchos en la Iglesia 

estaban comprometiendo el evangelio aun 

cuando ellos estaban establecidos para 

defenderlo: “¿Qué tiene que ver Atenas con 

Jerusalén?” (Prescription Against Heretics, 

7). Hubo otros, sin embargo, que buscaron 

construir puentes con el mundo pagano.  
 

       Los Apologistas tales como Justino 

Mártir tendieron a ver en el mundo pagano 

elementos de verdad los cuales ellos 

atribuyeron a la providencia divina. Así, los 

apologistas, algunas veces adoptaron ideas y 

terminologías de los filósofos comunes a su 

tiempo. Ellos intentaron explicar el 

Cristianismo en términos filosóficos 

familiares y más aceptables a sus 

audiencias. Aunque esforzándose por 

demostrar la racionabilidad intelectual de la 

fe, algunas veces llegaron a tratar al 

Cristianismo como un sistema filosófico en 

competición con otros. Mas tarde, las 

controversias sobre la Trinidad y la Deidad 

de Cristo fueron, en parte, una consecuencia 

de tal pensamiento. 
 

 

EL DESEO POR LA UNIDAD DE 

DOCTRINA Y PRÁCTICA 
 

 

      Credilismo. Contra las herejías tales 

como el Gnosticismo, y en el interés de 

preservar la unidad de doctrina, los credos 

fueron desarrollados. Ireneo cerca del año 

180 D. C. estableció en forma de una regla 

de fe, las creencias con las cuales la Iglesia  

supuestamente había recibido de los 

apóstoles (Against Heresies 1.10.1). Esto, 

podría, él pensó, servir como una forma 

para probar la ortodoxia y distinguir los 



 | ¿Por qué la Iglesia Cayó en Apostasía? 4 

 

verdaderos maestros de los falsos. Lo que es 

importante notar es que esta tendencia por 

refinar y formalizar lo que fue considerado 

ser las creencias verdaderas, al principio, 

creció de un deseo por mantener la unidad 

de doctrina. Lo que comenzó como 

esfuerzos por declarar suncitamente las 

creencias que fueron consideradas 

apostólicas porque ellas estaban en armonía 

con la Palabra de Dios, colocaron un 

precedente para futuros esfuerzos de formar 

credos y con el tiempo evolucionaron en 

dogmas oficiales que fueron considerados 

como autoritativos. 

 

       Cambios en la Organización. Ignacio de 

Antioquia a principios del segundo siglo 

parece ser el primero en abogar por una 

forma de organización de la Iglesia 

diferente de lo que es enseñado en el Nuevo 

Testamento (Fil.1:1; Hech.20:17,28; Tito 

1:5,7). Él describe un ministerio de tres 

escalones consistiendo de obispos, ancianos 

y diáconos en cada Iglesia. Él reservó el 

término obispo para un sólo miembro del 

presbiterio quien es exaltado sobre los 

ancianos. Ignacio estaba parcialmente 

motivado por su preocupación por la unidad 

en la Iglesia. Hubo doctrinas en Antioquia a 

las cuales él se opuso como herejías. Él pesó 

tener un sólo obispo presidiendo sobre una 

Iglesia que prevendría las divisiones. En una 

carta, él escribió, “Huyan de los simas como 

el origen de las diabluras... Nadie debe 

hacer algo que tenga que ver con la Iglesia 

sin la aprobación del obispo... En esa forma 

todo lo que ustedes harán será sobre la parte 

segura y válida” (Epsitle to the Smyraaeans 

6-9). 
 

        Ireneo (Años 130-200 D. C) fue mas 

adelante. El también abogó por una 

organización y autoridad más grande para 

la iglesia en el esfuerzo por oponerse a las 

herejías. Al igual que Ignacio, él quiso un 

tipo de norma para el Cristianismo que 

ayudaría a preservar la unidad en la Iglesia. 

En el intento de colocar la Iglesia bajo más 

autoridad, Ireneo apeló a la idea de la 

“sucesión apostólica”. El obispo presidiendo 

debería ser considerado como un sucesor a 

los apóstoles. Al cierre del tercer siglo, la 

doctrina de la sucesión apostólica estaba 

ganando aceptación. 

 

      Cambios adicionales en la organización 

de la Iglesia gradualmente motivaron el 

desarrollo de una Jerarquía centralizada en 

la Iglesia. Los Obispos de las Iglesias de las 

grandes ciudades obtuvieron una más 

grande prominencia. Ellos ayudaron en 

establecer nuevas congregaciones, las 

cuales algunas veces venían bajo su 

autoridad. Cerca de la mitad del segundo 

siglo, algunos obispos comenzaron la 

práctica de tener reuniones o sínodos con 

otros obispos en sus localidades. Los obispos 

de las ciudades más prominentes a menudo 

vinieron a supervisar la obra de obispos de 

pueblos más pequeños, quienes comenzaron 

a desaparecer. 
            

             EL FACTOR “PÉNDULO” 
 

       En algunos casos, las apostasías 

ocurrieron como el resultado de la sobre 

reacción a algún error o problema 

percibido. A menudo, el péndulo fue 

permitido oscilar de una posición a un 

extremo opuesto. 
 

       Montanismo. Tertuliano es un ejemplo. 

Al principio, él apoyó la idea de una 

autoridad más mayor para el obispo. Mas 

tarde, él reaccionó contra el creciente 



 | ¿Por qué la Iglesia Cayó en Apostasía? 5 

 

formalismo y la confianza puesta sobre el 

liderazgo humano en la iglesia. Tertuliano 

se volvió opuesto a la creciente importancia 

de obispos, y vino a un extremo opuesto, 

uniéndose a una secta llamada los 

Montanistas. Los Montanistas creyeron que 

la Iglesia debía ser guiada no por los 

escritos apostólicos, sino por la directa 

dirección del Espíritu Santo. Ellos son 

reconocidos como los más primitivos 

precursores del moderno Pentecostalismo. 

 

       Monasticismo. El Monasticismo 

también surgió en parte como un 

movimiento reaccionario. Comenzando en 

el siglo cuarto, muchos empezaron a 

apartarse de la sociedad que se había vuelto 

cada vez más depravada y de una Iglesia 

que se corrompía  cada vez más por una 

sociedad pagana. El concepto dualista de la 

carne y el espíritu que había formado la 

base del ascetismo estaba ya presente en el 

movimiento gnóstico. Algunos 

argumentaron por el estilo de vida célibe. 

La unión de la Iglesia y el estado según 

Constantino dejó a muchos en la Iglesia aun 

en una mayor desilusión y buscando una 

forma de escape. Después del fin de las 

grandes persecuciones, algunos pudieron 

haber visto la vida monástica como un 

digno substituto del martirio como una 

forma de empeñar su fe. 

 

        Arrianismo. Hay un sentido en el cual 

la controversia sobre la trinidad despertó 

una preocupación por evitar un concepto 

politeísta de Dios. El Monarquíasismo, un 

precursor al Arrianismo, surgido en el siglo 

tercero como algunos que quisieron 

enfatizar la unidad de Dios en oposición a 

cualquier intento por concebir a Dios como  

tres personalidades separadas. Cerca del año 

319 D. C. un presbiteriano Alejandrino 

llamado Arrio comenzó a predicar que 

solamente Dios el Padre es eterno y no 

originado. Cristo fue creado por el Padre de 

la nada. “Hubo un tiempo cuando él no era” 

Arrio explicó. Así, Arrio enseño que Cristo 

no fue ni eterno no divino. El Arrianismo 

fue condenado por el Concilio de Nicea en 

el año 325 D. C. pero la controversia 

continuó por varias más décadas. El Credo 

de Nicea fue desarrollado en respuesta al 

Arrianismo como el primer “credo 

ecuménico” y fue finalmente sostenido en 

todavía otro concilio ecuménico, en 

Constantinopla en el año 381 D. C. 

 

       La Deidad de Cristo. La controversia 

Trinitaria fue seguida por una controversia 

sobre la relación entre las naturalezas 

humana y divina de Cristo. En general, los 

teólogos enfatizaron o la deidad de Cristo o 

Su Humanidad, dependiendo sobre si ellos 

estaban más interesados sobre Su papel 

como el Maestro de la verdad divina o como 

el Salvador de la humanidad. A menudo, en 

su celo por evitar un error doctrinal, fueron 

al extremo opuesto. Sus posiciones fueron a 

menudo influenciadas por sus 

presuposiciones filosóficas.  

 

EL COMPROMISO CULTURAL Y LA 

ADAPTACIÓN 
 

 

        Constantino. La unión de la Iglesia y el 

estado bajo Constantino cerca del año 312 

D. C. fue un evento divisorio que condujo a 

la secularización de la Iglesia, de este modo, 

contribuyendo en una forma principal de su 

apostasía. Las persecuciones finalizaron, El  



 | ¿Por qué la Iglesia Cayó en Apostasía? 6 

 

Cristianismo fue legalizado, y el ideal de la 

separación del mundo fue comprometido. Los 

líderes de la Iglesia fueron a menudo 

controlados por gobernantes seculares, mientras 

la Iglesia a menudo convocó al estado para 

ayudar a reforzar la disciplina. La Iglesia cada 

vez más se organizaba junto a lineamientos de 

algún modo paralelos al gobierno Romano. Esto 

contribuyó al desarrollo de una jerarquía de una 

Iglesia centralizada con una cabeza. 

 

       Cambios en la Adoración. Las 

“conversiones” de Misas de paganos 

contribuyeron a la “paganización” de la Iglesia 

en varias formas. El uso incrementado de 

imágenes y la veneración de ángeles, santos, 

reliquias, cuadros y estatuas fueron, en parte, un 

resultado de un deseo para hacer la adoración 

de un Dios invisible más accesible a los paganos 

convertidos. La Iglesia buscó honrar a sus 

mártires en tanto la misma forma que los 

paganos estaba acostumbrados a venerar s sus 

héroes. Algunas festividades religiosas paganas 

fueron adoptadas por la Iglesia y les dieron un 

nuevo significado. Los servicios de adoración 

simple fueron gradualmente remplazados por 

liturgias coloridas y ornamentadas con una 

distinción incrementada entre el clero y el laico, 

mientras la Iglesia buscaba conformarse a la 

ceremonia pomposa y faustuosa del estado. 

Ciertos ritos fueron clasificados como 

sacramentos o canales de gracia divina cerca del 

año 400 D. C. La Cena del Señor vino a ser 

considerada como  

un sacrificio, quizás influenciada por los 

sacrificios de sangre en el Antiguo Testamento 

como también por la religión pagana. 

 

EL EFECTO “DOMINO” 

 

       Una vez que una doctrina particular era 

aceptada, otras a menudo seguían. Las doctrinas 

del pecado original y el bautismo de infantes 

son claras ilustraciones. 

 

       El pecado Original y el Bautismo de 

Infantes. La doctrina del pecado original 

despertó desde el principio esfuerzos para 

entender la universalidad del pecado y la 

depravación general de la humanidad. Algunos 

argumentaron que la raza humana heredó la 

culpa y las consecuencias del pecado de Adán, 

así que todos nacen en pecado. La creencia en el 

pecado original contribuyó a la importancia del 

bautismo de infantes. Para principios del siglo 

tercero, el bautismo de bebés fue un hecho 

aceptado. El bautismo de infantes fue 

especialmente enfatizado en conexión con el 

pecado original por Agustín. 
 

 

APRENDIENDO LAS LECCIONES DE LA 

HISTORIA  
 

       Ha existido siempre el peligro que el 

Pueblo de Dios cometa los mismos errores 

espirituales “que sus padres” (Sal.78:8; cf. 

Mat.23:32; Hech.7:51). Los eventos del pasado 

fueron preservados en la Escritura “para nuestra 

enseñanza” (Rom.15:4; 1 Cor.10:6). En la misma 

forma, estas lecciones de la historia pueden 

ayudarnos a reconocer las tendencias peligrosas.      

Es  a menudo cierto que “Los que no pueden 

recordar el pasado están condenados a 

repetirlo”. 
 

 

Nota del Traductor: Agradecemos al hno. Daniel W. 

Petty por tan hermoso y entendible estudio de uno 

de los campos poco minados por el estudiante 

promedio de la Biblia. Es completamente necesario 

que cada Cristiano comprenda como el divino  orden 

de las cosas vino a ser distorsionado y corrompido 

por hombres heréticos a través de los siglos. Cambios 

profundos y precipitosos que habían sido predichos 

comenzaron a ocurrir inmediatamente después de la 

muerte de los apóstoles (Hech.20:28-30; 1 Tim.4:1-3; 

2 Tim.4:34) y en algunos de los casos, sucediendo 

durante la vida de los mismos (2 Tim.2:17-18; 2 

Ped.2:1-3,15) El anterior es un excelente relato que 

nos presenta panorámicamente como vino la 

apostasía a la Iglesia. Armando Ramírez (Enero 28 de 

2005). Revisión y nueva publicación, Febrero 13 de 

2014. 


