
El Expositor-Febrero 2003 1

“Sus corazones están 
llenos de información... 
Pero sus corazones no 

arden con las llamas del 
mensaje Salvador de 

Dios”

   
VOL. III                                                        FEBRERO 2003                                                  N° 2 

 Sugerencias para El Expositor 
 

 
 
 

 
 

 
Es posible para un 
Predicador “Predicar el 
Evangelio” y que nadie 

conozca lo que uno debe hacer 
para ser “Obediente a la fe” 
(Hech.6:7)?. Absolutamente 
No!. Las audiencias que oyeron 
la predicación en los tiempos 
del Nuevo Testamento nunca 
tuvieron que preguntarse lo 
que Dios quería de ellos. 
Siempre que el Evangelio fue 
predicado, los hombres y 
mujeres responsables 
conocieron lo que ellos debían 
hacer para apropiarse de la 
salvación a través de la sangre 
de Cristo (Hech.2:40-41;3:13-
26;7:1-53;etc). 
 
      La enseñanza que deja a 
una audiencia preguntándose 
sobre como ser salvo no es la 
enseñanza del Evangelio. El 
propósito de las Escrituras es 
iluminar a los hombres y 
mujeres pecadores de manera 
que ellos puedan venir a 
Cristo. Sin importar el tema o 
pasaje bajo consideración, 
cada presentación debe incluir 
el mensaje esencial que Dios 
desea que todo hombre sea 
salvo a través del 
arrepentimiento y sumisión a 
Su voluntad (2 Ped.3:9).  
 

 
La predicación Bíblica no es 
solo informativa, es también 
persuasiva. La oportunidad 
para presentar el Evangelio es 
por necesidad una oportunidad 
para persuadir a los hombres a 
aceptar a Jesús y a Su 
enseñanza—Sin importar el 
tema del pasaje a la mano, 
Pablo considero su 
responsabilidad como un 

predicador del evangelio en 
esta forma. “Conociendo, pues, 
el temor del Señor, 
persuadimos a los hombres” (2 
Cor.5:11). Pablo sabia que él 
estaba luchando por las 
mentes de los hombres y 
mujeres. El sabia que esta 
seria una batalla de vida o 
muerte por los corazones y 
lealtad de las personas. Esto 
explica porque hubo tal 
urgencia en su predicación y 
tal necesidad del evangelio (1 
Cor.2:4-5;9:16-17;Rom.1:14-
15;Compare Hech.13:46-49). 
 

       
Algunos predicadores 
modernos se exhiben así 
mismos como una especie de 
“académico” de la Iglesia. 
Como “una base de datos” si 
usted lo quiere. Ellos enseñan 
como los escribas del Nuevo 
Testamento. Sus corazones  
están llenos de información y 
ellos imparten esa información 
por ese único motivo. Pero sus 
corazones no arden con las 
llamas del mensaje Salvador 
de Dios--- y esto se muestra 
en su manera de enseñar. Ellos 
no son “evangelistas”, o 
heraldos de las buenas nuevas 
de Cristo. Jesús no fue un 
maestro como los escribas. 
“porque les enseñaba como 
alguien quien tiene autoridad, 
y no como los escribas” 
(Mat.7:29). Por supuesto que 
la información es esencial. 
Jesús impartió información y 
clarifico el pensamiento de las 
personas. Él les ayudo a ver la 
verdad. Pero Su ímpetu como 
maestro fue que el vino a 
“buscar y salvar lo que se 
había perdido” (Luc.19:10). De 
igual modo deberíamos 
enseñar nosotros!. 
 
--Via Bible Viewpoints, Mayo 
14 de 1999 
 

¿¿



El Expositor-Febrero 2003 2

 
 
 
 
 
 
 

ntre los escritores del 
Nuevo Testamento, 
Lucas el medico 

amado (Col.4:14) el fiel 
compañero de Pablo 
(Fil.24;2 Tim.4:11) merece 
una consideración separada 
y analítica de la naturaleza 
de sus escritos. La 
Contribución que él hace a 
la confiabilidad del 
Cristianismo es 
verdaderamente valiosa en 
términos de historicidad y 
geografía. Lucas fue un 
discípulo de origen gentil a 
quien se le distingue con 
“los que son de la 
circuncisión” (Col.4:11). Un 
antiguo escrito lo identifica 
como un nativo de Antioquia 
de Siria, quien vivió una 
vida soltera y murió en 
Boeotia, un distrito de la 
antigua Grecia a la edad de 
84 años. Tertuliano y 
Eusebio, escritores 
religiosos del siglo III y IV 
también coinciden que 
Lucas fue un nativo Griego 
de Antioquia. 
 

LUCAS: UN 
HISTORIADOR 
CUALIFICADO 

 
     La Historia propiamente 
definida es “la disciplina que 
trata de investigar y 
establecer todo lo 
concerniente al pasado de 
los hombres” (Historia 
Universal; Tomo I; Pág.12;  

 
 
 
 
 
 
por Oscar S. Ellauri y Pedro 
D. Baridon--Editorial 
Kepelusz;10 Edición, 1972). 
La tendencia del hombre 
para dejar memoria de los 
hechos y la curiosidad de 
saber de donde proceden y 
que hicieron los 
antepasados ha hecho de la 
historia una materia 
obligada para el serio 
investigador.  
 
    Herodoto (considerado 
“el padre de la historia”) fue 
el primero en intentar 
recopilar los eventos del 
pasado en su obra “La 
Historia”. Jenofonte y 
Tucidides (este último autor 
de “La guerra del 
Peloponeso) son otros 
escritores Griegos primitivos 
interesados en los sucesos 
relevantes que tomaron 
lugar en la antigua Grecia. 
Por su parte, los Romanos 
fueron también destacados 
precursores de la historia 
entre los que sobresalen: 
Tácito (35-120 D.C.) autor 
de “Germania”, “La vida de 
Agrícola” y su famosa obra 
“Anales”. Suetonio (69-141 
D.C.) autor de “La Vida de 
los Cesares” donde relata 
las vidas y batallas de los 
primeros Emperadores 
Romanos; él fue a su vez un 
Secretario particular del 
Emperador Adriano. Plinio el 
Joven (62-113 D.C.) autor 
de “Las Cartas” donde relata  
 

 
 
 
                         Parte 1 
 
 
la vida social de su época. 
Plutarco (42-125 D.C.) fue 
autor de “Vidas Paralelas de 
hombres Ilustres” una obra 
mas interesada en la 
literatura que en la historia. 
 
     Los documentos 
históricos son recogidos por 
medio de tres grandes 
fuentes de información: 1) 
Los Restos Materiales; tales 
como; artefactos, 
monumentos, reliquias; 2) 
Las Tradiciones, es decir, los 
relatos transmitidos 
oralmente de generación a 
generación y 3) Los 
Testimonios escritos.  
 
    “A diferencia de los 
monumentos que solo son 
testigos mudos de la 
existencia de un pueblo; el 
documento escrito es un 
testigo elocuente, que 
habla al historiador, le 
señala nombres y fechas, le 
narra sucesos y le expresa 
animadamente sentimientos 
y pasiones. La escritura 
permite dialogar por encima 
de los siglos con hombres 
que ya no existen—y 
mantener así, 
permanentemente vivo, a 
través de los tiempos el 
recuerdo de las viejas 
civilizaciones. Por eso, los 
testimonios constituyen la 
más importante fuente de 
información” (Ibíd., 
Pags.8-9). 
 

EE



El Expositor-Febrero 2003 3

    Lucas nuestro historiador 
es precisamente magistral 
en el uso de fuentes de 
información según los 
estándares de la historia al 
describir para nosotros los 
sucesos del inicio y 
desarrollo del Evangelio. 
 
     Notémosle desde sus 
primeros versículos de su 
Evangelio “Puesto que ya 
muchos han tratado de 
poner en orden la historia 
de las cosas que entre 
nosotros han sido 
ciertísimas, tal como nos lo 
enseñaron los que desde el 
principio lo vieron con sus 
ojos, y fueron ministros de 
la palabra, me ha parecido 
también a mí, después de 
haber investigado con 
diligencia todas las cosas 
desde su origen, 
escribírtelas por orden, oh 
excelentísimo Teofilo para 
que conozcas bien la verdad 
de las cosas en las cuales 
has sido instruido” (Luc.1:1-
4). Aquí esta lo que Lucas 
realizo para formular sus 
escritos. El primeramente 
(1) Investigo las fuentes 
y personajes adecuados  
de su historia. El paso 
considerable tiempo y 
esfuerzo indagando las 
cosas que habían ocurrido 
con respecto a la vida y 
enseñanzas de nuestro 
Señor Jesucristo y la 
subsecuente divulgación del 
evangelio comenzando 
desde Jerusalén. Él dice que 
“después de haber 
investigado con diligencia 
todas las cosas desde su 
origen” (v.2b). Otras 
versiones traducen: “estudie 

todo cuidadosamente desde 
el principio” (New 
Contemporary Versión); 
“como uno que ha seguido 
todo el curso de estos 
eventos en detalle” (New 
English Bible). (2) 
Consulto personalmente 
tanto a los testigos 
oculares como a los 
proclamadores del mensaje. 
“tal como lo enseñaron los 
que desde el principio lo 
vieron” (v.2). Otra versión 
traduce “siguiendo las 
tradiciones manejadas entre 
nosotros por el testimonio 
original” (NEB). Lucas como 
todo historiador interesado 
en “poner en orden la 
historia de las 
cosas....desde su 
origen...para que conozcas 
bien la verdad” (vv.1,3b,4ª) 
baso su investigación 
profusamente sobre las 
fuentes más fidedignas y 
competentes de la historia 
como lo son; el testimonio 
escrito y el testimonio 
ocular de los protagonistas 
originales. 
 
    El mismo proceder 
histórico Lucas siguió 
también en la elaboración 
de su segundo tratado “En 
el primer tratado, oh 
Teofilo, hable acerca de 
todas las cosas que Jesús 
comenzó a hacer y a 
enseñar hasta el día en que 
fue recibido arriba, después 
de haber dado 
mandamientos por el 
Espíritu Santo a los 
apóstoles que había 
escogido; a quienes 
también, después de haber 
padecido, se presento vivo 

con muchas pruebas 
indubitables” (Hech.1:1-3). 
Este segundo tratado 
(Hechos de los Apóstoles) se 
cree ser la continuación del 
primero-El evangelio según 
Lucas. 
 
    Mucho del material que 
Lucas recopilo representa 
información de primera 
mano. Él usa el pronombre 
“Nosotros” para incluirse en 
tales eventos como: (a) 
Cuando Pablo recibió en 
visión el llamado para ir a 
predicar a Macedonia y a 
partir de ahí a todas las 
demás regiones de Grecia y 
Asia Menor él dice 
“procuramos partir para 
Macedonia” (Hech.16:10-
17); (b) En la reunión en 
Troas refiriéndose al 
encuentro con Sopater, 
Aristarco, y Timoteo él dice 
“nos esperaron en Troas” 
(Hech.20:5—21:16) ----
(Observe el múltiple uso del 
plural a lo largo de los 
pasajes); y (c) Cuando 
Pablo fue trasladado preso a 
Roma, Lucas se incluye 
entre los tripulantes de la 
embarcación al decir; “se 
decidió que habíamos de 
navegar para Italia” 
(Hech.27:1—28:16). 
(Nuevamente note los usos 
de plural a lo largo de los 
pasajes.).  
   
    Por lo tanto, siendo Lucas 
un testigo presencial de los 
mismos hechos que él vivió, 
la información que él obtuvo 
y narro es totalmente 
fidedigna y libre de la duda 
o la especulación.  
    



El Expositor-Febrero 2003 4

   Pero ¿Cómo Lucas pudo 
conocer los eventos que 
tomaron lugar en su 
ausencia o bien antes de su 
envolucramiento en la 
elaboración de sus escritos?. 
Es evidente que Lucas no 
estuvo presente durante 
mucho de lo discutido en los 
primeros 15 capítulos del 
libro de los Hechos. Lucas 
no se incluye entre “los 
compañeros de Pablo” en su 
arribo a Perge de Panfilia 
(Hech.13:13-14). Pero si lo 
hace a partir del segundo 
viaje de Pablo comenzando 
desde Macedonia 
(Hech.16:10 y siguientes). 
Por ejemplo, Pedro y Juan 
son los apóstoles que 
divulgaron el Evangelio en 
Jerusalén; en Cesárea y 
Antioquia (Capítulos 1-12) 
La información de los 
eventos a lo largo de este 
periodo Lucas seguramente 
lo obtuvo de ellos mismos!. 
La descripción del desarrollo 
del Evangelio en Samaria y 
a un Eunuco de Etiopía 
Lucas la recogió 
directamente de Felipe, uno 
de los diáconos escogidos 
en Jerusalén (Hech.6:5) y 
mas tarde mencionado por 
Lucas como uno entregado 
a la predicación en Cesárea 
(Hech.21:8-9).  
 
     Además Lucas conoció 
personalmente a muchos de 
los cristianos de las Iglesias 
en Jerusalén, Antioquia, 
Damasco, etc. de quienes 
pudo haber investigado y 
obtenido información de 
aquellos de quienes él dice 
fueron testigos presénciales 
“tal como nos lo enseñaron 

los que desde el principio lo 
vieron con sus ojos” 
(Luc.1:2). “por aquellos 
quienes estuvieron ahí en el 
principio y vieron lo que 
sucedió” (Contemporary 
English Versión). 
 
    Por lo tanto, Si Lucas no 
puede ser creíble o confiable 
en sus escritos sobre Jesús 
y los Apóstoles ¿Por qué 
creer a los historiadores 
modernos de la existencia 
de Napoleón Bonaparte o 
cualquiera de los 
Emperadores Romanos?. Si 
Jesús de Nazaret (de quien 
hay pruebas indubitables) o 
Pablo el apóstol de los 
Gentiles no existieron ¿Por 
qué creer que Alejandro el 
Grande conquisto las Galias 
o Cristóbal Colon descubrió 
América? Y si los 
documentos históricos del 
mundo que nos hablan de 
incontables sucesos y 
personajes que cambiaron el 
mundo no son confiables, 
hemos sido conducidos a 
una mentira masiva 
sobre la cual basamos 
mucho de nuestra 
educación desde todos los 
niveles. Hemos trazado 
nuestro origen sobre un 
fundamento fraudulento. De 
esta manera, entonces, 
nuestras mejores 
universidades y académicos 
no son mejores que las 
fantasiosas y mitológicas 
descripciones Griegas de 
Homero. 
 
     No hay nada 
absolutamente que pueda 
volver desconfiadle los 
escritos de Lucas porque él 

en el mismo prologo de su 
Evangelio: (1) Él reconoció 
que otros habían intentado 
hacer un trabajo histórico 
sobre el origen del 
Cristianismo; (2) Él 
reconoció el valor de la 
evidencia poderosa proveída 
por el testimonio de los 
testigos oculares y 
proclamadores del mensaje 
(3) Él creyó en la necesidad 
de un registro “ordenado de 
las cosas” al cual el se 
dedico; (4) El reclamo que 
él había investigado todo 
cuanto concernía a los 
orígenes de las cosas dichas 
sobre Jesús y los Apóstoles; 
(5) Él apelo a la mente 
sobria e interesada de uno 
(Teofilo) a quien difícilmente 
podría engañar; y (6) Él 
presento su material a sus 
lectores (Teofilo y todos 
nosotros) para ayudarnos a 
“conocer la historia de las 
cosas que han sido 
ciertísimas”. Por lo tanto, 
Lucas debe ser oído como 
cualquier cualificado 
historiador a causa de su 
convencional método 
histórico de acopio de 
información el cual, le da a 
su vez a todo su material un 
muy alto grado de 
credibilidad. 
 
EL MARCO HISTORICO DE 

SUS ESCRITOS 
 

  Como cualquier historiador 
cualificado, Lucas presento 
un marco histórico a mucho 
de sus narraciones y 
descripciones en sus 
escritos. Entre todos los 
escritores del Nuevo 
Testamento, solo Lucas cita 



El Expositor-Febrero 2003 5

Emperadores y otros 
funcionarios Romanos. De 
este modo, podemos 
establecer el tiempo 
histórico del nacimiento de 
Jesús (Luc.2:1) en el 
reinado de Augusto Cesar. 
La predicación, muerte y 
ascensión de Jesús ocurrió 
durante el periodo de 
Tiberio (años 14-37 D.C.), 
la predicación de Pablo y la 
mayoría de sus viajes se 
desarrollaron dentro del 
reinado de Claudio (años 
41-54 D.C.) mencionado en 
Hechos 11:28 y 18:2. y de 
Nerón (años 54-68 D.C.) 
emperador a quien Pablo 
apelo (compare 
Hech.25:11;27:24; Fil.4:22) 
 
    Considerando que los 
escritos de Lucas (su 
Evangelio y Hechos de los 
Apóstoles) comprenden un 
30 por ciento de todo el 
Nuevo Testamento y cubren 
un periodo de poco mas de 
60 años que van del 
nacimiento de Jesús (año 4 
A.C.) hasta los dos últimos 
años de predicación de 
Pablo en Roma 
(aproximadamente en el 
año 62 D.C.) es muy 
significativo que Lucas haya 
puesto este marco histórico 
para sus escritos. Además 
casi todas las Epístolas de 
Pablo encuentran sus raíces 
en las circunstancias 
descritas por Lucas en el 
libro de los Hechos. 
 
    Con las narraciones de 
Lucas en sus escritos se 
abre un grande marco 
histórico ya sea para dar 
referencia a personajes 

ilustres como emperadores, 
o gobernadores, o a  países, 
ciudades o distritos 
particulares y todo esto 
dentro de su correcta 
asignación Judía, Griega o 
Romana. Y esto no era nada 
fácil para un tiempo como el 
que Lucas intentaba 
registrar. El hno. Wayne 
Jackson señalo: “él 
menciona 32 países, 44 
ciudades, y 9 islas del 
Mediterráneo. El también 
menciona 95 personajes en 
Hechos, 72 de los cuales no 
son mencionados en 
cualquier otro lugar en el 
N.T. El esta totalmente 
familiarizado con la 
geografía y las condiciones 
políticas de su tiempo. Y 
esto es realmente 
asombroso debido a que la 
situación político-territorial 
estaba en un estado 
continuo de flujo y cambio 
en el tiempo de Lucas” 
(Biblical Studies in the 
Light of Archaeology; 
Pág.46; Apologetics Press; 
1982)  
 
    Lucas parece estar 
particularmente interesado 
en poner una referencia 
Histórico-Geográfica al curso 
de los eventos que el relata. 
Arlie Hoover 
correctamente apunto: “Con 
Lucas conocemos el tipo 
correcto de personas: la 
familia de Herodes, los 
Judíos, los Galileos, los 
Griegos, los Romanos, 
Samaritanos, soldados, 
cobradores de impuestos, 
pescadores, artesanos, 
mendigos, leprosos. 
Conocemos los grupos 

correctos: Los fariseos, 
Saduceos, Herodianos, 
Zelotas, rabinos y oímos de 
las correctas cuestiones 
teológicas discutidas: 
¿Debieran los Judíos dar 
tributo a Cesar?, ¿Hay una 
Resurrección?, ¿Cuál es el 
más grande mandamiento?. 
¿Puede un hombre 
divorciarse de su mujer por 
cualquier causa?, ¿Oímos de 
las correctas fiestas Judías: 
La Pascua, los Tabernáculos, 
la Dedicación. Encontramos 
referencias precisas a los 
ritos de la purificación, 
ceremonia de bodas, 
procedimientos de 
Sinagogas, leyes del 
Sanedrín, practicas de 
pastoreo y muchas mas. El 
Historiador Gentil, merece 
ser singularizado como un 
caso especial cuando uno 
discute la exactitud del 
Nuevo Testamento. Mas que 
cualquier otro escritor del 
N.T. Lucas intento 
establecer su registro en el 
contexto total de la historia 
Romana Imperial” (The 
Bible as History; Dear 
Agnos; Pags.182-183; 
1992). 
 
    Los siguientes son 
algunos ejemplos de 
referencias históricas las 
cuales Lucas realizo y que el 
Criticismo moderno ha 
intentado desacreditar sin 
éxito debido a que 
importantes hallazgos 
arqueológicos han venido a 
corroborarlas y a exonerar a 
Lucas de todo supuesto 
error o equivocación 
histórica: 
Continuara (Parte 1 de 3) 



El Expositor-Febrero 2003 6

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
(El articulo continua sin previa introducción 
donde este termino en la pasada edición de 
Noviembre de 2002—El Editor). 
 

a probabilidad para que el critico disgustado 
diga que el pudo haber escrito bien o mejor 
un articulo siempre estará presente, y el 

hecho es que aquellos que realizan la critica 
generalmente no hacen nada con respecto a la 
enseñanza de la verdad, corregir el error o 
condenar el pecado, pero muchos de ellos piensan 
que ellos podrían haber hecho un mejor trabajo y 
usado un mejor juicio. 
 
       Mucho de la impaciencia y del criticismo 
severo de los tiempos de la actitud contra “la 
literatura no inspirada” representa “un primo 
hermano” de la actitud de aquellos que piensan 
que sus comentarios orales son mucho más 
iluminados que cualquier erudito verdadero 
pudiera escribir. 
 
     Los comentarios no inspirados hechos 
oralmente no son diferentes de aquello que es 
escrito para enseñar y cuando una distinción es 
hecha esta no representa ninguna diferencia. 
Cuando un hombre escribe lo que él cree que la 
Biblia enseña, esto es enseñar exactamente en la 
misma forma que es por medio de comentarios 
orales. Ambas cosas están sujetas a la misma 
responsabilidad y deben reunir los mismos 
requerimientos. Uno esta enseñando en ambos 
casos. Pablo dijo que los hombres podrían 
aprender aquello que fue revelado a el al leer lo 
que él escribió (Efe.3:1-4). 
 
      Hermano, si a usted no le gusta la forma en la 
que la enseñanza se esta realizando, ocúpese y 
demuestre como debiera ser hecho y hasta 
que usted lo haga, nosotros no conoceremos si 
sus ideas son superiores y si usted conoce 
demasiado bien o no. [Un párrafo es omitido el 
cual dice que vendrán más artículos-RH]. 

 
                                                 Parte 2 

 
 

LA VERDAD POSITIVA, SIMPLE Y CLARA 
 
       Una comparación entre la enseñanza o 
predicación oral y la dada por palabra escrita 
revelara que ellas llevan las mismas 
responsabilidades y obligaciones principalmente. 
 
      Cualquiera que pueda ser el medio de 
enseñanza, la obligación en cada caso es 
enseñar la verdad. En la enseñanza o 
predicación oral el que  se compromete en tal 
esfuerzo debe reconocer que Dios mantendrá a tal 
persona responsable por enseñar la verdad. 
Cuando uno enseña tan irresponsablemente como 
para mal dirigir o dejar una impresión equivocada 
sobre la verdad uno se convierte responsable ante 
Dios por el error que es enseñado. La misma cosa 
es verdad en lo que uno escribe. De hecho, la 
responsabilidad es aun mayor al escribir lo cual 
tendrá una más grande audiencia a menos que 
esta sea privada y personal. Además, la 
enseñanza en los escritos con toda probabilidad 
perdurara por generaciones y si esta fue hecha 
con error uno será responsable por todo el mal 
que esto traerá. 
 
      Estas razones enfatizan la importancia para 
ser uno cuidadoso y asegurarse bien de que lo 
que uno dice o escribe sea la absoluta 
verdad y de esta manera darse cuenta que no 
hay probabilidad razonable que una impresión 
equivocada será dejada. Santiago nos dice, 
“Hermanos míos, no os hagáis maestros muchos 
de vosotros, sabiendo que recibiremos mayor 
condenación” (Stg.3:1). Pablo escribió a los 
Galatas, “Como antes hemos dicho, también ahora 
lo repito: Si alguno os predica diferente evangelio 
del que habéis recibido, sea anatema” (Gal.1:9). 
Haríamos bien si somos cuidadosos en lo que 
enseñamos y como lo enseñamos. 
 
      Ha sido característico de muchos el ser vagos, no 
bien definidos, y o ambiguos o duplicados que cuando 

LL



El Expositor-Febrero 2003 7

las personas llegan a una inferencia que es equivocada, 
el escritor o maestro pueda reclamar que ellos le han 
entendido mal. Ser mal entendido por las razones 
mencionadas es inexcusable. Si no podemos ser claros, 
simples y contundentes será muy difícil sino imposible 
evitar que alguien nos mal entienda lo que decimos, 
entonces, debiéramos callarnos hasta que 
aprendamos a como expresarnos para prevenir 
que alguien nos mal entienda lo que decimos. Es 
peculiar que esta dificultad de hacerse entender uno 
mismo sea característico muchísimas veces de aquellos 
que son ordinariamente identificados con el error 
positivo en un punto u otro. 
 
     Cuando el hombre es tan vago e indefinido en lo 
que él dice o escribe, el no puede ser fácilmente 
entendido, el daño repercutirá, pero si uno es 
engañoso y vacilante en un esfuerzo para sugerir el 
error sin identificarlo, esto esta completamente 
equivocado y puede ser menos que el engaño al 
manejar la Palabra de Dios así.  
 
     Convierta la verdad que usted esta intentando 
enseñar tan positiva, simple y clara de modo que esta 
no pueda ser mal entendida y de esta manera 
cumpla con su responsabilidad y sea una bendición a 
otros. Recuerde que nada es tan importante como 
aquello que lo que usted enseña a otros sea la verdad 
(Jn.8:32; Prov.23:23) 
 
      En una ocasión ante una grande audiencia yo 
escuche a un predicador, que simpatizaba con el 
Premilenialismo y aquellos que lo enseñaban decir, 
“Hay algo más importante que predicar la verdad; eso 
es predicar la verdad en amor”. La declaración fue 
hecha en un servicio especial en una serie que yo 
estaba conduciendo en Canadá. Cuando esto fue dicho, 
yo me levante de mi asiento y vine a la plataforma y 
pedí hacer una declaración. Yo cite lo dicho por el 
predicador y lo negué, y cite la declaración de Pablo en 
Filipenses 1:15-17, “Algunos, a la verdad, predican a 
Cristo por envidia y contienda; pero otros de buena 
voluntad. Los unos anuncian a Cristo por contención, 
no sinceramente, pensando añadir aflicción a mis 
prisiones; pero los otros por amor, sabiendo que estoy 
puesto para la defensa del evangelio. ¿Qué, pues? Que 
no obstante, de todas maneras, o por pretexto o por 
verdad, Cristo es anunciado; y en esto me gozo, y me 
gozare aun”. Esto declara una cosa; cualquiera que sea 
su actitud, su más grande obligación es fielmente e 
inflexiblemente predicar, enseñar y escribir la verdad 
(Judas 3)  
 
--Vía Guardian of Truth, Vol.XXXVIII, No.14; Julio 21 
de 1994; pags.6-7) 

 
 

 
 
 
 
 

Columna Editorial
 
LA FILOSOFIA ESCRITUAL DE LA
PREDICACIÓN Por Mark White es un
artículo que señala la importancia de
establecer el patrón Bíblico para la Salvación
en cada una de nuestras lecciones dadas. Esto
se vuelve mas urgentemente necesitado
debido a los esquemas torcidos que los
sectarios presentan a sus audiencias con
respecto a lo que uno debe hacer para ser
salvo. Mi Articulo; EL SENTIDO
HISTORICO DE LUCAS es un trabajo
meticuloso sobre las referencias que el autor
de la divina revelación uso en su narración de
la obra del Evangelio. El Espíritu Santo guió a
Lucas “a toda la verdad” y a entrelazar la
historia sagrada con la historia secular para
darle al Cristianismo un peso de valor
histórico que los importantes hallazgos
Arqueológicos han venido a corroborar. Esta
es una serie de tres partes que espero la
estudie y la use en sus conversaciones con los
perdidos en la obra personal. Nuestro
Cristianismo es uno que ninguna Ciencia
humana puede negar, comenzando con la
historia misma!. FIRMEZA ESPIRITUAL Por
el hno. Walton Weaver es un estudio de dos
partes sobre una desastrosa y recurrente
experiencia a la cual muchos Cristianos
entran y se deslizan de su lealtad a
Jesucristo perdiendo así sus almas y poniendo
un mal ejemplo a los de su alrededor. Que
encuentre edificación espiritual es mi deseo!

EL EXPOSITOR es una publicación de artículos
sanos, edificantes y relevantes al desempeño
del Expositor fiel de la Palabra de Dios.
Cualquier comentario o sugerencia favor de
dirigirla al Editor responsable: Armando
Ramírez Apdo. Postal 102 San Fernando,
Tamps. 87600 México. E-mail: Kerusso070
@yahoo.com.mx 



El Expositor-Febrero 2003 8

 
 
 

 
 
 

   
 
 

uchos Cristianos en 
nuestros días están 
naufragado de la fe al 

entregarse a los caminos del 
mundo que uno se pregunta 
¿Qué sucedió con la firmeza 
espiritual que el Cristiano es 
llamado a mantener?. Pablo 
nos exhorta a “estar firmes y 
constantes, creciendo en la 
obra del Señor siempre, 
sabiendo que vuestro trabajo 
en el Señor no es en vano” (1 
Cor.15:58). 
 
     Mantener la firmeza 
espiritual no es tarea fácil. Esto 
es verdad en el joven y en el 
viejo. No hay simplemente 
tiempo en la vida de uno 
cuando se pueda tomar esta 
amonestación con ligereza. Las 
presiones de una sociedad 
impía están siempre en el 
trabajo para vencer las 
aspiraciones espirituales y la 
actividad del Cristiano. Somos 
constantemente tentados a 
través de deseos pecaminosos 
y conductas inmorales que nos 
rodean a través de los medios 
de comunicación para bajar 
nuestras normas y conformar 
nuestra forma de pensar y 
nuestro patrón de vida a las 
normas del mundo. ¿Qué 
puede hacer el Cristiano para 
mantener la firmeza espiritual? 
 

RECUERDE SU PRIMER 
AMOR 

     
     ¿Recuerda cuando vino por 
primera vez a ser Cristiano? 
¿Recuerda el celo que 
primeramente mostró como 
Cristiano?, ¿Recuerda el gozo 
 
 

                                           
 
que hubo en los suyos y el 
interés que tenia en las cosas 
espirituales?  Usted amaba el 
orar, el cantar y el leer las 
Escrituras. ¿Recuerda todo 
eso?. Uno se aparta cuando 
olvida su primer amor. A la 
Iglesia en Efeso, Jesús dijo: 
“Recuerda, por tanto, de donde 
has caído, y  arrepiéntete, y 
haz las primeras obras; pues si 
no, vendré pronto a ti, y 
quitare tu candelero de su 
lugar, sino te hubieres 
arrepentido” (Apoc.2:5).  
 
    ¿Qué tenia Jesús contra la 
Iglesia en Efeso? Para usar las 
palabras de Jesús, él dijo: “has 
dejado tu primer amor” (v.4). 
Muchos Cristianos han 
mantenido el primer amor que 
ellos tenían por Jesús, pero 
muchos, muchos mas hijos de 
Dios han dejado el primer 
amor (devoción, entrega o 
compromiso) que ellos tenían 
por él. De esta manera, 
muchos han sido ahogados 
“por los afanes y las riquezas y 
los placeres de la vida, y no 
llevan fruto” (Luc.8:14). Ellos 
necesitan reiniciar su primer 
amor. Aun los que están firmes 
deben mantenerse en el primer 
amor por el Señor. 
 
DESARROLLE UNA ACTITUD 

ESPIRITUAL SALUDABLE 
 

    Una actitud correcta es muy 
importante. La firmeza se debe 
en gran manera a los 
pensamientos correctos. 
Muchos Cristianos subestiman 
el valor de mantener la mente 
fuerte y alerta 
espiritualmente. Pedro  
 

                             Parte 1 
 
amonesto al Cristiano a “Ceñid 
los lomos de vuestro 
entendimiento” (1 Ped.1:13). 
La firmeza requiere una 
actividad mental seria, y la 
mente debe estar preparada 
para semejante actividad. El 
Cristiano no debe conformase a 
este mundo “sino 
transformados en la renovación 
de vuestra mente” (Rom.12:2). 
Cuando Pablo llamo a los 
cristianos a despojarse del 
viejo hombre y vestirse del 
nuevo, él lo hace al 
amonestarles a “renovaos en el 
espíritu de vuestra mente” 
(Ef.4:23). La firmeza de la 
conducta debe empezar aquí!. 
 
   La firmeza en Cristo requiere 
que Cristo sea magnificado en 
el cuerpo de uno, ya sea por 
vida o por muerte, como Pablo 
lo declaro (Fil.1:20). Fue la 
actitud de Pablo que hizo 
posible que él magnificara a 
Cristo en esta forma. Él nos dio 
esta llave para el éxito cuando 
él dice: “Porque para mí el vivir 
es Cristo, y el morir es 
ganancia” (Fil.1:21). Este 
hombre se había entregado a 
Cristo de tal manera que él 
pudo decir, “Con Cristo estoy 
juntamente Crucificado, y ya 
no vivo yo, mas vive Cristo en 
mi” (Gal.2:20) Si uno 
verdaderamente ha resucitado con 
Cristo, entonces uno debe, 
“buscad las cosas de arriba, 
donde esta Cristo sentado a la 
diestra de Dios. Poned la mira 
en las cosas de arriba, no en 
las de la tierra” (Col.3:1-3). La 
firmeza espiritual demanda que 
cultivemos nuestras mentes para 
pensar en las cosas que son 
nobles, justas, puras, amables y 
de buen nombre” (Fil.4:8). 

MM


