
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

Un Nuevo 
Comentario sobre 

Hechos 
 

Volumen 1 
 

 

 Por J. W. McGarvey 
 

Profesor de Historia Sagrada en el Colegio de la Biblia, 

Autor de “Un Comentario sobre Mateo y Marcos”, 

“Tierras de la Biblia”, y “Evidencias del Cristianismo”. 

 

 

1892 

Originalmente escrito en 1863 

Gospel Light Publishing Company 
Delight, Arkansas 



2 
 

 

 
Foto de la Portada por Eyal Asaf, Fotógrafo Aéreo 
de Israel: El área del Templo vista desde el extremo 

Sur del Monte de los Olivos 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ISBN 0-89916-000-X 

 
Impreso en los Estados Unidos de América 



 
 

 
 

 
 
 
 
 

Prefacio por el Autor 
 
         
 
       La composición de mi primer Comentario sobre el 
libro de los Hechos se inició cuando tenía unos treinta 
años, y la obra se publicó unos cuatro años más tarde. La 
mayor parte de la escritura se hizo en medio de las 
distracciones de los dos primeros años de nuestra era civil, 
y el volumen se publicó en el otoño de 1863, cuando los 
pensamientos de los hombres se apartaron de la religión y 
se dirigieron a los acontecimientos de la poderosa lucha.  
 
          La publicación de un Comentario en tales 
circunstancias se consideró tan arriesgada que no se llevó 
a cabo hasta que se puso a prueba la demanda por tal libro 
mediante una convocatoria previa de suscriptores. La 
respuesta a este llamado fue inesperadamente alentadora 
y el volumen se publicó en la forma económica que se ha 
mantenido desde entonces.  
 
        La venta de la obra antigua, aunque nunca muy 
grande, ha sido continua desde el momento de su 
publicación hasta la hora presente; y el autor ha recibido 
de vez en cuando las más gratificantes garantías del bien 
que ha hecho, tanto al proporcionar la instrucción 



4 
 

 

necesaria a muchos jóvenes predicadores, como al enseñar 
a muchas otras almas fervientes “más exactamente el 
camino del Señor” (Hech.18:26). Alentado por estas 
palabras, pero haciéndome cada vez más consciente cada 
año de los defectos de la obra, he sentido un deseo muy 
viviente de llevarla a un estado superior de excelencia 
antes de que termine la carrera de mi vida.  

 
        Sería verdaderamente un ingrato si no estuviera muy 
agradecido ahora por la bondadosa providencia que ha 
prolongado mi vida y me ha dado la fuerza necesaria para 
cumplir en algún grado este deseo de mi corazón.  

 
        Durante los veintinueve años transcurridos, me 
enorgullezco de estar mucho mejor preparado para 
escribir un Comentario sobre este precioso libro; porque 
no sólo he experimentado el crecimiento mental que es 
común a los hombres de hábitos estudiosos, sino que 
durante veintisiete de esos años he dado instrucción 
anualmente sobre cada versículo del libro a la clase del 
último año en el Colegio de la Biblia.  

 
        Al mismo tiempo, se han importado de las escuelas 
racionalistas de Alemania, y han surgido en nuestro 
propio país y en Gran Bretaña, cuestiones de vital 
importancia, pertenecientes tanto a la confiabilidad de esta 
narración como a los fundamentos de la fe misma, que 
eran desconocidos para mí hace treinta años. 

 
        Las cuestiones deben necesariamente ser discutidas 
en un Comentario sobre los Hechos que se adapte a las 
necesidades de los estudiantes actuales. Al tratar de 
resolver estos nuevos problemas, los amigos de la Biblia 
no han sido menos diligentes que sus enemigos al 



 
 

 
 

presentarlos, y el resultado es una extensa literatura que 
no existía cuando se imprimió mi primer Comentario. No 
sólo eso, sino que se han completado los trabajos de toda 
una vida de Tischendorf y Tregells sobre el texto Griego, 
así como los de Wescott y Hort que entonces apenas 
habían comenzado y ahora tenemos por primera vez 
desde los primeros siglos de nuestra era un texto 
corregido en el cual leer estos escritos invaluables.  

 
         La Versión Revisada también ha llegado a mi 
socorro, ahorrándome la necesidad de corregir mi propia 
revisión de la Versión Autorizada que fue la base de mi 
trabajo anterior.   

 
        Haciendo uso de todas estas nuevas y mejores 
investigaciones, he producido una obra que es mucho más 
que una edición nueva y mejorada de mi primer 
Comentario, y que me veo obligado a llamarlo mi Nuevo 
Comentario sobre los Hechos. 

 
        Es nuevo en casi todo menos en la forma. En cuanto a 
esto, he encontrado la forma antigua, que permite leer el 
libro, no como se lee un diccionario, sino continuamente 
como se hace con otros libros, tan ventajosa en muchos 
aspectos, que la he conservado con ligeras modificaciones.  

 
        Mi edad avanzada y las muchas llamadas del deber 
que parecen reclamar el resto de mi vida activa, me 
recuerdan que este es muy probablemente el último 
esfuerzo que haré para mejorar una obra que muchos de 
mis amigos han expresado como la más útil de todos mis 
escritos; y ahora encomiendo este trabajo de mis manos y 
cerebro al destino que le espera en el futuro, en el que me 



6 
 

 

sobrevivirá en este mundo. El Señor, a cuyo servicio lo he 
escrito, lo tratará según sus méritos. 
 

– El Autor 
 
Lexington, Kentucky, 1892. 
          

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
 

 
 
 

Primera Edición en Español  
por Armando Ramírez  

 (Enero 2023).  
 

Sitio Web para la Publicación Electrónica de este 
Comentario: 

 

http://www.elexpositorpublica.com  
 

Todas las Citas de la Biblia vienen de la Versión 
Castellana Reina-Valera 1960 a menos que se 

indique lo Contrario. 
 

 
 

                                                                                                    

 

http://www.elexpositorpublica.com/


8 
 

 

 

Prefacio del Traductor al Español 
 

       
        Se considera a J. W. McGarvey (1829-1911) ser uno de 
los más activos e influyentes obreros pertenecientes a la 
segunda generación de Cristianos comprometidos en la 
restauración del modelo Nuevo Testamentario de la 
Iglesia primitiva tal como fue establecida y dirigida en el 
primer siglo en la antigua Jerusalén. 
 

        Como un estudiante del Colegio Betania (1847-50) 
fundado en 1840 por Alejandro Campbell en Bethany, 
West Virginia. McGarvey tuvo como profesores al mismo 
Alejandro Campbell, K. W. Pendleton, y Robert 
Richardson entre otros.   
 

         Su búsqueda por el estudio profundo y sus 
habilidades por la predicación pública pronto fueron 
pulidas bajo el liderazgo de sus maestros y su propia 
energía por buscar la verdad y proclamarla. Su primer 
esfuerzo en la predicación la efectuó en Dover, Missouri 
en 1853. Donde también comenzaron sus debates con 
pastores Presbiterianos, Metodistas y Universalistas. Sus 
contemporáneos dicen que debatía con una gran claridad 
del lenguaje, proposiciones bien establecidas y 
argumentos respaldados en las Escrituras. Fue en esta 
misma ciudad donde comenzó a escribir para las revistas 
más populares de su época como American Christian 
Review editada por Benjamín Franklin, Millenial Harbinger 
por Alejandro Campbell y Lard´s Quartely por Moses Lard. 
 

         En 1865 fue invitado a unirse al Colegio de la Biblia 
en Lexington, Kentucky para enseñar Historia Sagrada y 
Estudios Bíblicos y permaneció ahí por los próximos 46 



 
 

 
 

años sirviendo como Presidente del Colegio los últimos 16 
años hasta su vejez.   
 

         McGarvey produjo Comentarios que hasta el día de 
hoy son considerados clásicos y ampliamente consultados 
por Cristianos de todas las pasadas generaciones. Su 
primer gran Comentario sobre Hechos lo publicó 
originalmente en 1863. Una revisión y ampliación la 
desarrolló en 1892 con una más elaborada distribución de 
secciones, temas y discusiones bajo el título: Un Nuevo 
Comentario sobre Hechos. Sobre esta última edición hemos 
trabajado en la versión en Español con el permiso 
amablemente concedido el pasado 23 de Noviembre de 
2022 a un servidor para una publicación electrónica y una 
edición impresa limitada concedida por el hermano Brent 
Alexander de la compañía de libros Gospel Light Publishing 
de Delight, Arkansas. 
 

         Será publicado en 2 Volúmenes en Español siendo 
este el primero. En Inglés viene en un solo volumen de 
pasta dura por Gospel Light. Hay muchísimos buenos 
puntos observatorios a lo largo del libro de McGarvey que 
capturarán su atención y reforzarán el conocimiento 
básico que generalmente tenemos de este tratado 
inspirado de Lucas.  
 

         Una lista adicional de otros destacados libros escritos 
en Inglés por McGarvey incluyen: Un Tratado sobre el 
Ancianado (1870), Un Comentario sobre Mateo y Marcos 
(1875), Las Tierras de la Biblia (1881), Evidencias del 
Cristianismo (1886), Jesús y Jonás (1896), La Autoricidad del 
Libro de Deuteronomio (1902), El Evangelio Cuatriple: Una 
Armonía de los Cuatro Evangelios (1914), Un Comentario sobre 
Tesalonicenses, Corintios, Gálatas y Romanos (1916) junto a 
Phillip Pendleton. Entre una diversidad de tratados y un 



10 
 

 

libro de Sermones. De esta amplia mina de tesoros, 
creemos que hemos elegido la obra que más le caracterizó 
y que más tiempo invirtió (más de 30 años dedicados si 
contamos los 3 años que pasó redactándolo la primera vez 
(1863) a la composición de su gran Comentario sobre 
Hechos.  
 

        Su erudición ampliamente conocida y respetada por 
sus contemporáneos fue siempre acompañada por sus 
convicciones de lo que creyó ser la verdad. Al menos 3 
veces retiró su membrecía de congregaciones que 
introducían el instrumento musical (el órgano) en la 
adoración. Se opuso a la participación de un Cristiano en 
la guerra civil, predicó por igual a blancos como a negros, 
aunque aprobó y promovió la Sociedad misionera como 
un medio para evangelizar al mundo. 
 

         En un tributo hecho en su memoria uno de sus 
biógrafos escribió: “Creía en la inspiración verbal de la 
Biblia y prometió defender la Biblia en las buenas y en las 
malas. Creía que Isaías era Isaías, que Jonás era Jonás, que 
hubo un gran pez, y la asna de Balaam hablaba Hebreo tan 
bien como su amo. McGarvey fue un predicador fácil de 
escuchar y difícil de olvidar”. 
 

        Estoy agradecido y complacido por poner en 
circulación en nuestro idioma un libro clásico como este, 
producido por un Cristiano capaz en la segunda mitad del 
siglo 18, que seguirá iluminando el entendimiento de los 
Cristianos del siglo 21.  
                         

― El Traductor y Publicador al Español 
Armando Ramírez 

(Enero de 2023) 
Correo Electrónico:  

Armandokattan70@gmail.com 

mailto:Armandokattan70@gmail.com


 
 

 
 

 
 
 

Tabla de Contenidos: 
 
Prefacio del Autor ....................................... 3 

Prefacio del Traductor…………………….….8 
Tabla de Contenidos……………………..11 
Introducción ............................................... 13 
Capítulo 1 .................................................... 43 
Capítulo 2  ................................................... 61 
Capítulo 3 .................................................... 91 
Capítulo 4………………………………...109 
Capítulo 5………………………………...125 
Capítulo 6………………………………...145 
Capítulo 7………………………………...159 
Capítulo 8………………………………...175 
Capítulo 9 ………………………………..205 
Capítulo 10……………………………….237 
Capítulo 11……………………………….259 
Capítulo 12……………………………….273 
Excurso……………………………………285 

 

 



12 
 

 

 

 

 



Introducción 
 

         I. Hechos de los Apóstoles es un libro muy 
descuidado. Así lo fue en los tiempos de Crisóstomo, quien 
vivió en el siglo V, y quien dijo: “Hay muchos que ni 
siquiera saben que existe este libro, o que puedan declarar 
el nombre del autor”. Es así hasta el presente; y miles van 
a otros libros de la Biblia para encontrar lo que es la 
enseñanza distintiva de este. La razón de esto es 
encontrada en el hecho que antes del tiempo de 
Crisóstomo, la Iglesia se había apartado de su enseñanza 
distintiva, y hasta el día de hoy no ha vuelto a ella. 

 

          Es una dolorosa conciencia de este hecho lo que llevó 
al presente escritor, hace más de treinta años, a emprender 
un Comentario popular sobre el libro; y, aunque ahora no 
está tan descuidado como antes, todavía necesita 
enfatizarse más prominentemente ante la atención de esta 
época. La nueva atención que se le ha prestado a este libro 
inspirado dentro de nuestra propia generación es 
principalmente el resultado de los ataques hechos a su 
credibilidad por parte de los racionalistas; y esto puede 
resultar el medio providencial de llamar de nuevo a los 
hombres a volver esa clara comprensión de sus 
enseñanzas, y a la fiel observancia de ellas, que caracterizó 
a la Iglesia primitiva.  

          

        II. EL TITULO. “Los Hechos de los Apóstoles” hace 
suponer al lector principiante que trata de todos o casi todos 
los hechos de todos los apóstoles; cuando que en realidad 
trata sólo de unos pocos de ellos, y de casi ninguno de los 
hechos de la mayoría.  

 
         

 

 

         1 Homilías sobre Hechos I.   
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     14 
 

          Omitiendo los dos artículos definidos obtenemos el 
título: Hechos de los Apóstoles, que responde bien al 
contenido, representando algunos de los hechos de algunos 
de los apóstoles, sin señalar el número de ninguno de los 
dos. Este es el mismo título que lleva el libro en uno de los 
dos Manuscritos más antiguos que existen. (B), mientras 
que en el otro (El Sinaítico) se escribe simplemente, Hechos. 
El título sin duda se le dio después de que el libro dejara las 
manos de su autor; porque los escritores de aquella época 
no acostumbraban poner títulos a sus libros; pero sería 
difícil inventar un título mejor que el que hemos adoptado.  

 

          III. SU AUTOR. Este libro nos llega sin una 
expresión externa de su autoría; pero en su oración inicial 
está dirigido a uno llamado Teófilo, y afirma ser de la 
pluma de alguien que había escrito un tratado anterior 
sobre la carrera de Jesús, dirigido a la misma persona. Este 
tratado anterior es nuestro tercer Evangelio, y se le 
atribuye a Lucas. Esta afirmación de una autoría común se 
ve confirmada por la uniformidad de estilo que impregna 
los dos libros.1 Toda la evidencia, por lo tanto, que tiende 
a probar que Lucas escribió nuestro tercer Evangelio tiene 
la misma fuerza en la prueba de que él escribió el libro de 
los Hechos. Mientras que los escritores incrédulos en 
general niegan que haya escrito alguno, todos admiten que 
el mismo autor escribió ambos. 

 

        En el transcurso del escrito aprendemos, por el uso del 
pronombre “en conexión con grandes secciones de la 
narración,2 que el autor afirma haber sido compañero de 
viaje del apóstol Pablo durante gran parte de su ministerio,  

 

 

         
 

 

         1  “No menos de cincuenta palabras son comunes a los dos libros que no se 
encuentran en ninguna otra parte del Nuevo Testamento” (Plumptre, Int. I.).  
      2  A partir del Capítulo 16:11, cuando Pablo estuvo por primera vez en Troas, 
ocurre a intervalos cortos en la narración hasta el final. 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     15 
 

 
 

y que han estado con él durante su primer encarcelamiento 
en Roma (Hech.28:16). Estas indicaciones apuntan 
exclusivamente a aquel a quien Pablo denomina “Lucas, el 
médico amado” (Col.4:14); porque estuvo con Pablo en el 
encarcelamiento en Roma, como se desprende de los 
saludos enviados por él en las epístolas a los Colosenses y 
a Filemón, ambas escritas en ese encarcelamiento; y el 
autor se distingue en Hechos de todos los demás 
compañeros habituales de Pablo. Él es así distinguido en el 
relato de la compañía que comenzó con Pablo en su último 
viaje a Jerusalén (20: 4-6); porque allí se menciona que 
Sópater, Aristarco, Segundo, Gayo, Timoteo, Tíquico y 
Trófimo fueron antes que Pablo a Troas, y allí nos 
esperaron a “nosotros”, es decir, al escritor y a Pablo. 
Como entonces el escritor no era ninguno de estos, y sin 
embargo viajó con Pablo en esta visita a Jerusalén, y de allí 
a Roma, podemos identificarlo nada menos que con Lucas. 
Es cierto que algunos otros además de Lucas estaban con 
Pablo cuando se escribieron las dos epístolas que acabamos 
de mencionar, pero ninguno de ellos viajó con Pablo como 
lo hizo el autor.1 

 

           La prueba interna de la autoría de cualquier 
documento escrito tiene una presunción a su favor, como 
la de una escritura o un testamento cuando se encuentran 
en debida forma; y se mantiene firme ante el tribunal de la 
ley y de la razón hasta que sea anulada por pruebas más 
sólidas de fuentes externas. Para descartar esta prueba de 
que Lucas es el autor de los Hechos, debemos encontrar 
algún escritor competente para testificar, que la 
contradiga. No solo eso, sino que, como el libro 
ciertamente   fue   escrito   por  alguien,  la  cuestión  de  la  

 

 

         
 

 

         1 Las personas nombradas son Aristarco, Jesús llamado Justo, Marcos, 
Epafras, Lucas, Demás (Col.4:10-14; Fil.23, 24).   
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     16 
 

autoría se encuentra entre Lucas y algún otro escritor; y el 
testimonio adverso, para ser concluyente, debe nombrar a 
ese otro escritor. Pero no se pretende que exista tal prueba. 
No solamente el libro no se acredita por nombre a ningún 
otro autor conocido, pero no se pretende que haya ninguna 
prueba externa de que Lucas no sea su autor. Por el 
contrario, los dos primeros escritores de la antigüedad 
cuyas obras se han conservado y que mencionan este libro 
por su nombre, declaran que Lucas es su autor. Uno de 
ellos es Ireneo, quien nació en las cercanías de Esmirna en 
la primera mitad del siglo Segundo, llegó a ser anciano en 
la Iglesia de Lyon, Francia, en el año 170, y murió a fines 
de ese siglo. En su niñez conoció a Policarpo, quien estaba 
relacionado con varios de los apóstoles, y por lo tanto, él 
no podía estar equivocado en cuanto a este asunto.1  El otro 
es el autor del Canon Muratoriano, escrito por la misma 
época, que hace la misma afirmación.2 Tal prueba con 
respecto a la autoría de cualquier libro de tipo secular no 
sería puesta en duda por ningún erudito; porque en 
realidad hay menos evidencia que esta de la autoría de casi 
todos los libros seculares de la antigüedad. 

 

        Siendo tal la prueba interna, y la prueba externa más 
temprana del origen del libro, encontramos, como 
deberíamos esperar encontrar, rastros de su existencia a lo 
largo del período que media entre el tiempo de su 
composición y los días de los autores recién mencionados.  

 

        Retrocediendo desde esta última fecha, Hechos se 
encuentra en las dos traducciones del Nuevo Testamento  

 

 

 

         
 

 

         1  Contra Herejes, III.14.1. 
      2  Las palabras son: “Los hechos de todos los apóstoles están escritos en un 
libro, Lucas relata los acontecimientos de los que fue testigo ocular a Teófilo”. La 
declaración es inexacta, pero es explícita en cuanto a la autoría. 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     17 
 

 
 

hechas hacia el año 150, una de ellas al Latín y la otra al 
Siríaco. El primero, la antigua versión Latina, circuló en la 
provincia Romana de África, y la segunda, La Peshita 
Siriaca, en Siria, al norte de Palestina. Que el libro haya 
sido así traducido muestra que había existido previamente 
en Griego lo suficiente como para atribuirse a una fuente 
inspirada, y esto en un tiempo en que los ancianos en las 
Iglesias recordaban todo hasta los días de los apóstoles. 
Encontramos, también, que Policarpo, mencionado 
anteriormente como contemporáneo de los apóstoles, hace 
citas de Hechos.1 Esta cadena de evidencias es demasiado 
fuerte para romperla. Ha resistido la tensión de los ataques 
de los incrédulos en todo el pasado, y sin duda seguirá 
haciéndolo en el futuro. 

 

         IV. LAS FUENTES DE INFORMACIÓN DEL 
AUTOR. Si bien el uso de la primera persona en los pasajes 
en los que aparece demuestra que el autor estuvo presente 
en las escenas que allí se describen, no implica que 
estuviera presente solo en estas. Es posible que él haya 
hablado de la compañía de Pablo en tercera persona 
cuando él mismo estaba presente. Cuando estaba presente, 
su fuente de información era, por supuesto, su propia 
observación personal, y esto cubre no solo los llamados 
pasajes “nosotros”, sino, con toda probabilidad, algunos 
otros. Para casi todo el resto, incluido el relato del discurso 
y el martirio de Esteban, tuvo a Pablo como informante; y 
en cuanto a aquellos eventos con los cuales Pablo no tenía 
conexión, él tuvo la oportunidad de conversar con aquellos 
que lo tenían—con Felipe, por ejemplo, acerca de las 
labores de este último en Samaria y Filistea; y con Pedro y 
Jacobo  el  hermano  del  Señor, por todas las cosas en que  

 

 

         
 

 

          1  En el primer capítulo de su epístola a los Filipenses, cita el sermón de 
Pedro sobre Pentecostés las palabras, “a quien Dios resucitó de los muertos, 
suelto los dolores de la muerte” cf. Hech.2:24.  
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     18 
 

participaron. El hecho de que algunos Hebraísmos 
caractericen sus primeros capítulos ha llevado a algunos 
eruditos a suponer que empleó documentos escritos hasta 
cierto punto, y esto no es del todo improbable. No debemos 
olvidar, además, que disfrutó casi con certeza del don 
milagroso del Espíritu Santo por la imposición de manos 
apostólicas; y esto, si bien puede no haber suprimido la 
necesidad de una investigación cuidadosa, debe haberlo 
guiado en sus selecciones y lo guardó de aceptar 
información errónea. 

 

         V. SU CREDIBILIDAD. La cuestión de la 
credibilidad del libro se resuelve por la naturaleza del tema 
en dos ― su credibilidad, primero, en cuanto a los hechos 
registrados; y segundo, en cuanto a los discursos relatados. 
El primero se basa en tres motivos sustanciales. En primer 
lugar, el libro nos llega de la mano de un escritor en 
posesión del primer grado de credibilidad según los 
cánones de la crítica histórica; es decir, fue contemporáneo 
de los hechos que relata, y, en la medida en que no fue 
testigo ocular de ellos, los obtuvo de los que si lo fueron. 
Tal escritor, sin censura, posee el más alto grado de 
credibilidad conocido en la historia secular. En segundo 
lugar, los hechos que relata corresponden en muchos 
detalles importantes con las declaraciones de otros 
escritores competentes de la época en que él vivió, y cuyos 
credos y nacionalidades eran hostiles a los suyos. Esto 
aumenta en gran medida la fuerza de la evidencia basada 
en el fundamento mencionado en primer lugar. En tercer 
lugar, el libro contiene muchos puntos de acuerdo 
incidental con las reconocidas epístolas del apóstol Pablo, 
que no pueden explicarse excepto sino en la suposición de 
que él y Pablo dan un relato veraz de estos eventos. Para 
una exhibición un algo elaborada de las especificaciones 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     19 
 

 
 

bajo los dos últimos encabezados, se remite al lector al 
volumen Hora Paulina escrito por William Paley, la gran 
obra maestra sobre el tema, y a Las Evidencias del 
Cristianismo, Parte Tercera del autor, que presenta algunos 
puntos de la evidencia omitida por Paley. El motivo 
principal por el que se ha cuestionado la credibilidad de 
los Hechos es, sin duda, el hecho de que contiene tantos 
relatos de milagros; pero esta objeción solo la plantean los 
racionalistas, que rechazan todos esos relatos, dondequiera 
que se encuentren, sin considerarlos dignos de 
investigación. Todas las objeciones especiales, basadas en 
pasajes particulares del libro, serán notadas en el curso del 
comentario.  

 

         En cuanto a los discursos en Hechos, se ha dicho que, 
en ausencia de cualquier método de escritura abreviada, 
era imposible preservarlos tal como fueron pronunciados; 
y se ha acusado que ciertas características del estilo de 
escritura de Lucas que contienen prueban que él los 
compuso y los puso en boca de los supuestos oradores. 
Pero estas dos objeciones son respondidas por la 
consideración con respecto a la primera, que todos estos 
discursos son obviamente solo epítomes de los originales, 
muy abreviados, tal como pudieron ser recordados y 
relatados por los oradores, o incluso por sus oyentes; y que, 
con respecto a las marcas del estilo peculiar de Lucas, 
pueden explicarse en parte por la participación que él tomó 
en la abreviación de ellos, y en parte por el hecho de que 
algunos de ellos, habiendo sido pronunciados en Arameo, 
fueron traducidas por Lucas, y recibieron de este modo la 
impresión de su estilo. Además, ha sido claramente 
demostrado por eruditos que se han tomado la molestia de 
escudriñar la fraseología de estos discursos y compararlos 
con las epístolas de los oradores, que en los discursos de 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     20 
 

cada orador que ha dejado epístolas se encuentran algunas 
de las características de su propio estilo.1 En realidad, pues, 
los discursos tienen precisamente las características que 
habría que esperar que tuvieran si se originaron y nos 
llegaron como la narración nos obliga a suponer. 

 

         VI. SUS DIVISIONES. Como todos los demás 
historiadores tempranos, Lucas recorre su narración de 
principio a fin sin una marca o nota que indique las 
divisiones de su tema; pero aunque no hay nada dirigido 
al ojo con el propósito de marcar las divisiones, están 
hechas y son inconfundibles. Nadie puede leer el libro sin 
observar dos grandes divisiones, la primera de las cuales 
podría llamarse una historia general de la Iglesia hasta la 
muerte de Herodes (12:23-25); y el segundo, que se 
extiende hasta el final del libro, podría llamarse un relato 
de las labores del apóstol Pablo. En consecuencia, muchos 
escritores tratan el libro como si estuviera dividido solo en 
estas dos partes. Pero cada una de estas contiene divisiones 
que se distinguen lo suficiente entre sí y de longitud 
suficiente para ser también partes separadas. La carrera de 
Pablo, por ejemplo, se divide en el relato de sus viajes de 
predicación entre los Gentiles, desde que fue apartado para 
esta obra (13:1-3), hasta su última visita a Jerusalén al final 
de su tercer viaje (21:16); y el relato de sus cinco años de 
prisión, que ocupa el resto del libro. La historia general 
también se divide en dos partes bien diferenciadas, la 
primera de las cuales termina en 8:4, trata exclusivamente 
de la Iglesia en Jerusalén, y el resto, desde el capítulo 8:5 
hasta 12:25, del esparcimiento del evangelio en Judea, 
Samaria   y   las    regiones   a   su  alrededor.  Por lo tanto,  

 

 

         
 

 

          1  Numerosas especificaciones se dan en la Introducción a los Hechos escrito 
por Alford, Sec. II., y La Introducción a Hechos por Canon Cook en el Speaker´s 
Commentary 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     21 
 

 
 

prefiero, una distribución de cuatro partes, de acuerdo a 
estas cuatro grandes divisiones hechas por el autor.  

 

         Cada una de estas partes se subdivide en secciones, 
cada una de las cuales trata un tema especial bajo el título 
general. Estas deben distinguirse por los capítulos en 
nuestros Nuevos Testamentos impresos, y lo serían si la 
división en capítulos se hubiera hecho sobre principios 
científicos; pero como los capítulos son arbitrarios, con 
frecuencia separando secciones naturales y, por lo tanto, 
provocando confusión, he distribuido el texto en sus 
secciones naturales y he empleado las divisiones de 
capítulos solo por conveniencia de referencia. También, 
con el propósito de mostrar aún más claramente a la vista 
del lector las divisiones del autor de su tema, he separado 
el texto en párrafos, y he añadido a cada uno su propio 
encabezamiento. Estas divisiones, con sus títulos y 
subtítulos, son realmente partes del Comentario, ya que 
ayudan a mostrar al lector el plan del autor; y un estudio 
cuidadoso de ellas en conexión con las observaciones 
hechas sobre los detalles de la narración permitirá al 
estudiante formarse una opinión mucho más elevada de la 
suele formarse de la habilidad literaria del autor. 

 

         VII. SU DISEÑO. Entre los eruditos creyentes y los 
racionalistas hay una diferencia radical con respecto al 
propósito principal por el cual se escribió el libro de los 
Hechos. F. C. Baur, en común con todos sus seguidores de 
la escuela de Tübingen, asume que Pedro era el líder de 
aquellos Judaizantes que estaban en continuo antagonismo 
con Pablo, estando los otros apóstoles también en plena 
simpatía con Pedro; que este antagonismo fue incesante a 
lo largo de la vida de los apóstoles; y que Hechos fue 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     22 
 

escrito a fines del primer siglo, o un poco más tarde, 
porque “Tenemos así el propósito deliberado de hacer 
parecer que tal antagonismo nunca había existido”. 

 

         Baur dice: “Nos vemos obligados a pensar que el 
objetivo inmediato por el que se escribió Hechos era trazar 
un paralelo entre los dos apóstoles, en el que Pedro debería 
aparecer en Paulino, y Pablo en carácter Petrino. Incluso 
con respecto a las hazañas y las fortunas de los dos 
hombres, encontramos una notable coincidencia. No hay 
ningún tipo de milagro atribuido a Pedro en la primera 
parte de la obra que no encuentre su contrapartida en la 
segunda. Es aún más sorprendente observar cómo en la 
doctrina de sus discursos, y en su modo de actuar como 
apóstoles, no sólo están de acuerdo unos con otros, sino 
que parecen haber cambiado de partes”. 1 Esta visión del 
diseño del autor hace que el libro sea completamente falso, 
y una refutación suficiente de él se encuentra en lo que 
hemos dicho anteriormente en cuanto a su autoría y su 
credibilidad. Podemos agregar aquí, que el paralelo entre 
Pablo y Pedro, que realmente existe, no apoya la teoría, 
porque se explica completamente en la suposición de que 
toda la historia es veraz. Si Pedro y Pablo tenían el poder 
de curar enfermedades, deben haber curado las 
enfermedades que las encontraron entre la gente, y por lo 
tanto deben haber curado algunas de las mismas clases de 
enfermedades. Si predicaron el mismo evangelio, deben 
haber expresado muchas de las mismas ideas, 
especialmente si predicaron, como deben haber hecho, a 
muchas personas en el mismo estado de ánimo y que 
necesitaban la misma instrucción.  Si  fueron perseguidos, 
deben haber sufrido por igual las aflicciones que los 
hombres   comúnmente    infligen   a   aquellos   a  quienes  

 
       

 

 

         1 Historia de la Iglesia, 1:133   
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     23 
 

 
 

persiguen; y si fueron guiados por el mismo Espíritu, deben 
haber estado de acuerdo entre sí. Por lo tanto, la teoría, 
entonces, como el razonamiento en el que se apoya, son 
fantasiosos y falsos. 

        

        Si bien los creyentes necesariamente deben rechazar la 
teoría radical que acabamos de exponer, difieren mucho 
entre ellos en cuanto al diseño principal del escritor. Las 
opiniones sobre este punto son casi tan numerosas como 
los comentaristas. No intentaremos nombrarlos: basta 
decir que casi todos implican el error de no distinguir entre 
lo que el autor ha hecho y el diseño por el cual lo hizo. Lo 
que ha hecho es escribir un muy breve relato del origen y 
progreso de la Iglesia en Jerusalén, hasta su dispersión bajo 
la persecución que se suscitó por motivo de Esteban; de los 
hombres y métodos por los cuales se establecieron Iglesias 
en los distritos circundantes, incluido el bautismo de los 
Gentiles; de los viajes de predicación de Pablo entre los 
distritos de Asia Menor, Macedonia y Grecia, incluido el 
origen y solución parcial de una controversia con respecto 
a la relación de los Gentiles convertidos a la ley de Moisés; 
y finalmente, del encarcelamiento de Pablo, que comenzó 
en Jerusalén y terminó en Roma. Esto es lo que ha hecho; y 
su propósito al hacerlo es determinarlo mediante una 
inspección del tema que ha introducido en las diferentes 
partes de su narración. Sin duda, como otros historiadores, 
tenía más de un propósito a la vista, uno de los cuales 
puede considerarse como principal y los otros como 
subordinados; y debemos distinguirlos por la cantidad 
relativa de atención que ha prestado a cada uno. Ese debe 
ser el propósito principal al que dedica la mayor parte del 
espacio, y al que las declaraciones sobre otros asuntos 
mantienen una relación subordinada. Ahora bien, la mayor 
parte del libro consiste en relatos detallados de 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     24 
 

conversiones a Cristo, y de intentos fallidos de las mismas. 
Si extraemos del libro todos los relatos de este tipo, junto 
con los hechos e incidentes preparatorios y consecuentes 
de cada uno, habremos agotado casi por completo el 
contenido del libro.  

 

        El primer capítulo nos muestra cómo los apóstoles 
fueron preparados para la obra de convertir a los hombres; 
el segundo da cuenta de la conversión de los tres mil; el 
tercero relata la conversión de muchos otros, seguido del 
arresto y juicio de Pedro y Juan como consecuencia de estas 
conversiones; todas las persecuciones en los siguientes 
cuatro capítulos surgieron de la oposición a estas 
conversiones; los capítulos octavo, noveno y décimo están 
dedicados a las conversiones de los Samaritanos, el 
Eunuco, Saulo de Tarso y Cornelio; el undécimo, 
principalmente al establecimiento de la Iglesia en 
Antioquía por el bautismo de Judíos y Gentiles allí; el 
duodécimo es un episodio que muestra la benevolencia de 
los nuevos conversos y otra persecución en Jerusalén; el 
decimotercero y el decimocuarto dan los sermones y las 
conversiones sobre el viaje de Pablo con Bernabé; el 
decimoquinto describe la controversia sobre la 
circuncisión que surgió de las conversiones en el primer 
viaje de Pablo; el decimosexto presenta principalmente los 
incidentes que condujeron a las conversiones de Lidia y el 
Carcelero de Filipos, y que se relacionaron 
inmediatamente con ellas; el decimoséptimo, las 
conversiones en Tesalónica y Berea, seguidas de un 
esfuerzo casi infructuoso con el mismo fin en Atenas; el 
decimoctavo, las conversiones en Corinto, comprendiendo 
un año y medio; el decimonoveno, las muchas 
conversiones seguidas por la persecución en Éfeso; el 
vigésimo, el último viaje de Pablo a Jerusalén, seguido de 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     25 
 

 
 

su arresto y sus vanos intentos de convertir a la turba en 
Jerusalén, Félix, Festo y Agripa; y su viaje a Roma, donde 
intenta en vano convertir a los líderes de los Judíos 
incrédulos en esa ciudad. Indudablemente, entonces, el 
propósito principal del escritor fue exponer a sus lectores 
una multitud de casos de conversión bajo la obra de 
apóstoles y hombres apostólicos, para que podamos saber 
cómo se llevó a cabo esta obra, la principal obra por la cual 
Jesús murió y los apóstoles fueron comisionados. Los casos 
registrados representan todos los diferentes grados de la 
sociedad humana, desde campesinos idólatras hasta 
sacerdotes, procónsules y reyes. Representan todos los 
grados de cultura intelectual y religiosa; todas las 
ocupaciones comunes de la vida; y todos los países y todas 
lenguas del mundo entonces conocido; mostrando así la 
adaptación del único sistema de vida y salvación a todos 
los habitantes de la tierra. 

 

         La historia de un caso de conversión abarca dos clases 
distintas de hechos; primero, las agencias e instrumentos 
empleados para efectuarlo; y segundo, los cambios 
operados en el tema de la misma. En la búsqueda de su 
diseño principal, por lo tanto, el autor se vio obligado a 
designar específicamente todas estas agencias, 
instrumentos y cambios. Lo hace para que sus lectores 
puedan saber qué agentes se emplean y cómo trabajan; qué 
instrumentos se utilizan y cómo se aplican; y qué cambios 
tienen lugar en una conversión Escritural. Los hombres se 
instruyen con más éxito y se mueven más fácilmente con el 
ejemplo que con el precepto; y de acuerdo con esta 
característica bien conocida de nuestra naturaleza, muchos 
maestros religiosos dependen mucho más, en sus 
esfuerzos por la conversión de los pecadores, de 
“experiencias” bien contadas que de la predicación directa 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     26 
 

de la palabra. Este método fue anticipado por el Señor al 
darnos el libro de Hechos.  

 

         Los casos aquí registrados tienen esta superioridad 
sobre todos los que ahora ocurren, en el sentido de que 
fueron dirigidos por enseñanza infalible, y que fueron 
seleccionados por una sabiduría infalible de entre los miles 
que habían ocurrido, debido a su peculiar idoneidad para 
un lugar en el registro inspirado. Si, entonces, las 
conversiones modernas concuerdan con éstas, deben ser 
correctas; si no lo hacen, deben estar equivocadas en esa 
medida. El hombre que se propone guiar a otros por el 
camino de la salvación tiene el deber de guiarlos por estos 
modelos; y el hombre que se supone ser como un 
verdadero converso a Cristo puede probar su experiencia 
comparándola con éstas.  

 

          Si se pregunta, ¿Por qué no podemos tomar como 
modelo las conversiones que ocurrieron bajo las antiguas 
dispensaciones, o bajo el ministerio personal de Jesús? La 
respuesta es que no vivimos bajo la ley de Moisés, o bajo el 
ministerio personal de Jesús, sino bajo el ministerio del 
Espíritu Santo. Puesto que Jesús, justo antes de Su 
ascensión, encomendó todos los asuntos de Su reino en la 
tierra en manos de doce hombres, para ser guiados por el 
Espíritu Santo, que descendió poco después de Su 
ascensión, todo lo que podemos saber de los presentes 
términos del perdón debe aprenderse a través de la 
enseñanza y el ejemplo de estos hombres. Si las 
condiciones del perdón, por lo tanto, bajo cualquier 
dispensación precedente, difieren en algún aspecto de las 
establecidas y ejemplificadas en Hechos, en todos los 
puntos de diferencia estamos obligados por lo último y 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     27 
 

 
 

liberados de lo primero. Estudiar correctamente el libro de 
los Hechos es estudiarlo con suprema referencia a este 
tema; y por esta razón nunca se pierde de vista este tema 
en las siguientes páginas. 

 

          Si este libro ha sido descuidado en el pasado, ha sido 
descuidado sobre todo, como hemos señalado 
anteriormente en referencia a esta, su enseñanza más 
distintiva. Por ignorancia de esto, miles de evangelistas 
están acostumbrados a referir a los pecadores para recibir 
instrucción sobre el tema de la conversión con más 
frecuencia al libro de los Salmos que a los Hechos de los 
Apóstoles. Por lo tanto, es una demanda de esta era, una 
era intensamente misionera, que entendamos mejor este 
libro de todos en la Biblia que está dedicado a este tema 
trascendentemente importante. 

 

         El agente principal en la realización de estas 
conversiones, y en la dirección de todas las labores de los 
apóstoles, fue el Espíritu Santo; y sin duda es un propósito 
secundario, si no coordinado, del autor, mostrar cómo se 
ejerció este poder divino en cumplimiento de la repetida 
promesa de nuestro Señor. El libro tiene su punto de 
partida en la comisión apostólica (1:2); pero a los apóstoles 
se les instruyó que no comenzaran su obra señalada hasta 
que el Espíritu Santo viniera sobre ellos (1:4); y de este 
modo, el cuerpo principal del libro comienza con un relato 
del descenso del Espíritu, y de principio a fin presenta las 
labores de los apóstoles y evangelistas como si fueran 
dirigidas constantemente por el Espíritu que moraba en 
ellos. Nuestro Señor había dicho a sus discípulos, antes de 
su partida: “Os conviene que yo me vaya; porque si no me 
fuera, el Consolador no vendría a vosotros; mas si me 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     28 
 

fuere, os lo enviaré” (Jn. 16:7). “Aún tengo muchas cosas 
que deciros, pero ahora no las podéis sobrellevar. Pero 
cuando venga el Espíritu de la verdad, él os guiará a toda 
la verdad” (vrs. 12, 13). El relato de la partida del primero 
de estos guías celestiales se encuentra en la introducción 
de Hechos (1:9-11), y el cuerpo del libro expone la obra 
prometida del segundo. Si, entonces, podemos denominar 
correctamente los relatos combinados de los cuatro 
evangelistas como el Evangelio de Cristo, podemos con 
igual propiedad, como sugiere Plumptre,1 denominar a 
Hechos como el Evangelio del Espíritu Santo. 

 

          Para llevar a cabo su propósito principal con respecto 
a las conversiones y la dirección del Espíritu Santo, fue 
necesario que Lucas hiciera selecciones de los numerosos 
eventos que ocurrieron en los treinta años cubiertos por su 
narración, y el plan sobre el cual se hicieron estas 
selecciones trae a la vista otro de sus diseños subordinados. 
Evidentemente, se propuso exponer las labores de Pablo de 
manera más completa que las de todos los demás hombres; 
probablemente porque, si bien también servirían a su 
propósito principal, al mismo tiempo tenía un mejor 
conocimiento personal con ellos. 

  

         Pero presentar estos eventos solamente hubiera sido 
presentarlos sin su conexión histórica en el pasado, y en 
consecuencia se vio obligado a comenzar con aquellos 
eventos que precedieron al ministerio de Pablo y 
prepararon el camino para él. Como Pedro fue el líder en 
todos estos eventos anteriores, era natural que figurara de 
manera más prominente en esa parte de la narración; y 
puesto que había muchos Judaizantes en el momento de la  

 
       

 
 

 
           

             1 Handy Commentary, Introduction, IV.   
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     29 
 

 
 

composición del libro, que estaban ocupados propagando 
el informe de que la enseñanza de Pablo era antagónica en 
algunos aspectos a la de Pedro, era un recurso sabio refutar 
este informe falso e injurioso seleccionando tales acciones 
y palabras de los dos que demostrarían su perfecto 
acuerdo. Esto explica además esa fase de la narración 
mencionada anteriormente que ha sido aprovechada por 
los racionalistas como base para negar la credibilidad del 
libro. 

 

        Cuando indagamos en el carácter especial de las 
selecciones hechas en conexión con la obra de Pedro, 
descubrimos otro diseño subordinado, el de dar 
brevemente la fortuna de la Iglesia madre en Jerusalén, y 
luego los medios secundarios por los cuales el evangelio 
fue llevado a pueblos que habitaban junto a Palestina. Al 
mismo tiempo, tanto en esta parte como en la que tiene a 
Pablo como figura central, el escritor logra otro propósito 
muy importante, el de exponer el método apostólico para 
organizar las congregaciones individuales de los creyentes. 
Otros propósitos subordinados podrían señalarse si 
estuviéramos dispuestos a agotar este tema; pero estos son 
suficientes para mostrar que el plan del autor era 
sistemático, bien estudiado y de largo alcance. Ningún 
libro de la Biblia da mejores pruebas de una previsión 
minuciosa de su método y materia con referencia a los 
propósitos en la mente del escritor. 

 

         VIII. SU FECHA. F. C. Baur y todos los racionalistas 
de la escuela de Tübingen, fijan la composición del Libro 
de los Hechos en una fecha demasiado tardía para que 
Lucas haya sido su autor. Para ello no tienen más razón 
que las exigencias de su teoría respecto al designio del 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     30 
 

autor, que hemos expuesto brevemente anteriormente 
(VII); pero como la teoría es incuestionablemente falsa, la 
conclusión basada en ella no merece una seria 
consideración. Algunos escritores que son más 
conservadores, pero que hasta cierto punto están bajo la 
influencia racionalista, lo fechan no antes del año 70 D. C.1 
La razón principal para asignarle esta fecha tardía es el 
supuesto hecho de que el evangelio de Lucas fue escrito 
después de la caída de Jerusalén; y fundamento de esta 
suposición es la suposición adicional de que la profecía de 
la destrucción de Jerusalén, citada por Jesús en Luc. 21:20-
25, fue escrita después del evento. Pero como tales 
suposiciones no pueden tener ningún peso con los 
hombres que creen en la realidad de la profecía milagrosa, 
estamos justificados en dejar de lado sin previo aviso la 
conclusión que se basa en ella. 

 

        Los escritores conservadores en general, guiados por 
las indicaciones que se encuentran en el mismo libro, se 
unen en asignarle la fecha de la última circunstancia 
mencionada en el libro.2 Esta circunstancia es la 
continuación del encarcelamiento de Pablo en Roma por 
“dos años enteros”. El hecho de que la narración termine 
aquí sin decirle al lector si Pablo fue liberado o condenado 
a muerte, se considera una prueba concluyente de que 
ninguna de las dos cosas había sucedido cuando se escribió 
la última palabra del libro. Esta prueba se fortalece 
grandemente cuando la consideramos en conexión con el 
curso de la narración en los últimos cuatro capítulos. En el 
capítulo 25, el escritor da cuenta de la apelación de Pablo a  

 

 

 

       
 

         

             1 Meyer, Introduction, Vea III; Lechler, Introduction, Secc. II; Weiss, Life of 
Christ, 1:88.   
        2 Gloag. Introduction, Sec. V; Canon Cook; Speaker´s Commentary, 
Introduction to Acts, Sec. X; Alford, Introduction, Sec. IV; Hackett, Introduction 
Sec. V. 

 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     31 
 

 
 

César, que interrumpió su juicio ante Festo, y que condujo 
a todos los procedimientos posteriores. Fue en 
consecuencia de esta apelación que Festo, desconcertado a 
sobre qué informe debería enviar al Emperador con el 
prisionero, llevó la atención de Agripa sobre el caso, y 
también llevó al propio Pablo ante este joven rey (25:12, 26, 
27). Fue enviado al viaje descrito en el capítulo veintisiete 
en cumplimiento de la ley que rige el derecho de apelación; 
Pablo fue reanimado cuando la vida de él y sus 
compañeros del barco estaban al borde de la desesperación 
en medio de la tormenta por el mensaje divino: “No temas, 
Pablo; debes comparecer ante César” (27: 24); su apelación 
a César fue el tema de la primera conversación que 
mantuvo con los Judíos en la ciudad de Roma (28: 17-19); 
y estuvo en prisión dos años enteros en espera de su juicio. 
Ahora bien, si su juicio ante César tuvo lugar cuando se 
completó este libro, ya sea que haya resultado en 
absolución o en condena, es inexplicable que el libro se 
cerrara sin una palabra sobre el tema.  

 

       No se trataría de una mera omisión como muchas otras 
que sabemos que se produjeron en el transcurso de la 
narración – la omisión de asuntos cuya mención no 
requería el contexto histórico – sino la omisión del hecho 
culminante al que conduciría una larga serie de 
acontecimientos previamente mencionados, y sobre los 
cuales el escritor había despertado deliberadamente la 
curiosidad de su lector. Sería como un drama en el que se 
excita el interés más profundo por la continuación del 
drama, pero que se cierra justo en el momento en que la 
continuación habría sido la siguiente y la última cosa en 
presenciar.  O, más concretamente, sería como la historia 
de un juicio célebre, que presentaría el arresto del 
prisionero, su transporte desde un país lejano al lugar del 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     32 
 

juicio, los incidentes de un largo encarcelamiento que 
condujo al mismo día del juicio, y luego cerrarlo sin una 
palabra sobre el juicio en sí. Tal narración nunca fue escrita, 
a menos que fuera una historia ficticia que se cerraba de 
este modo con el propósito mismo de tentar a sus lectores. 
Tal cierre a una historia tan seria y veraz sería inaudito. 
Nuestra única inferencia racional, entonces, es que Lucas 
escribió la última oración de este libro justo al final de los 
dos años completos que menciona, y antes de que el caso 
de Pablo hubiera sido juzgado por el emperador. 

 

         Se ha hecho un intento de romper la fuerza de este 
razonamiento suponiendo que Lucas pudo haber tenido la 
intención de escribir otro libro, y tal como dejó incompleto 
el relato de la ascensión de Jesús al final de su Evangelio, y 
luego lo completó dando otros detalles al comienzo del 
libro de los Hechos, de igual modo, pretendía hacerlo con 
el relato del juicio de Pablo.1 Pero no hay el menor 
fundamento para la suposición de que Lucas tuviera tal 
intención. Se intenta explicar un hecho que admite una 
explicación sin ella. Además, el supuesto caso no es un 
paralelo; porque en el Evangelio de Lucas sí mencionó la 
ascensión, de la cual dio un relato más completo en su 
próximo libro; pero aquí no dice una palabra sobre el 
resultado del juicio de Pablo, aunque podría haberlo hecho 
en una sola línea. Él dispone de la muerte del apóstol 
Jacobo en siete palabras en Griego (12: 2), y ciertamente 
podría haber agregado otras tantas palabras para decirnos 
que Pablo fue absuelto, o que fue condenado; y luego, si 
tenía otro libro en contemplación, podría haber reservado 
en el un relato más completo. 

 

          

       
 

 

 
           

             1 Meyer, Introduction, Sec. III, siguiendo varios racionalistas y críticos 
Alemanes.    
 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     33 
 

 
 

         Antes de dejar este tema, es conveniente decir que 
Ireneo, quien escribió en la segunda mitad del siglo 
segundo, dice que Lucas escribió su Evangelio después de 
la muerte de los apóstoles Pedro y Pablo; 1 pero la 
evidencia interna mencionada anteriormente supera esta 
evidencia tradicional, y adquiere un peso aún mayor 
cuando consideramos que bajo esta suposición el autor no 
sólo omitió decir el resultado de la apelación de Pablo ante 
el César, sino que también omitió mencionar dos eventos 
inmediatamente conectados con su historia, que fueron las 
más alarmantes y angustiantes de todas las calamidades 
que sucedieron a la Iglesia apostólica, la ejecución en Roma 
de estos dos prominentes apóstoles. 

 

         IX. SU CRONOLOGÍA. Con la excepción de algunas 
secciones en la Segunda Parte, en la que el autor comienza 
desde la dispersión de la Iglesia de Jerusalén para seguir al 
predicador o predicadores que llevaron el evangelio a 
cierto distrito, y luego, regresa al mismo punto para seguir 
a otro, todo el asunto en Hechos está organizado en un 
orden cronológico y, sin embargo, el autor no da notas 
conectadas de tiempo a partir de las cuales podamos 
distinguir el tiempo total ocupado por los eventos, o el 
tiempo cubierto por cualquier parte del libro excepto la 
última. En esta última parte es explícito en cuanto al 
tiempo, afirmando que Pablo fue arrestado en Jerusalén en 
una fiesta de Pentecostés; que estuvo en prisión desde 
entonces dos años hasta el ascenso al trono de Festo; que 
en el otoño siguiente fue enviado por Festo a Roma, 
llegando a esa ciudad en la primavera siguiente; y que 
permaneció preso en Roma dos años enteros (Hech.22:16; 
cf.24:27; 27:1; 9; 28:11-16, 30).  De este modo, tenemos casi 
cinco años ocupados con esta porción de la historia, y como 

        
 

             1 Contra Herejes, III.1.   
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     34 
 

es un hecho bien establecido que Festo fue enviado a Judea 
en el año 60 1 vemos que el arresto de Pablo dos años antes 
fue en Pentecostés del 58; que su partida a Roma fue en el 
otoño del 60; que llegó a Roma en la primavera del 61; y 
que la narración se cierra en la primavera del 63. Como las 
epístolas tituladas Efesios, Colosenses, Filemón y 
Filipenses, fueron escritas durante este encarcelamiento 
(Efe.3:1; 4:1; Fil.1:12, 13; 4:22; Col.4:10, 18; Film.1, 9, 10, 23). 
llevan la fecha 61-62. 

         

          Si comenzamos con el arresto de Pablo en Jerusalén, 
Pentecostés del año 58, y contamos hacia atrás, podemos 
recorrer una cierta distancia solamente a la luz de las 
declaraciones de Lucas, y aún más lejos con la ayuda de las 
declaraciones de Pablo. En el viaje por el que llegó a Roma, 
pasó en Filipos los días anteriores de la fiesta de los panes 
sin levadura (20: 6), y llegó allí directamente desde Grecia, 
donde había permanecido tres meses (20:1-6). Estos deben 
haber sido los tres meses de invierno, ya que fueron 
seguidos por el viaje a Filipos a principios de la primavera. 
Aquí, entonces, hemos llegado al invierno del 57-58; y 
como Romanos fue escrito en vísperas de partir de Grecia 
en el mismo viaje (Rom. 15: 25, 26, cf. Hech. 24:17), su fecha 
es a principios del 58. Gálatas muestra evidencia interna de 
haber sido escrito casi al mismo tiempo. 2 

 

        Como Pablo fue directamente de Macedonia a Grecia, 
debe  haber  pasado el otoño en el primer país; y como les  

 

 

 

 

 
 

             1 Creo que es claramente establecido por las pruebas de Conybeare y 
Howson, Apéndice II, nota C, contra los conceptos de Meyer, Introduction to Acts, 
Sec. IV. 
         2   Esto se ve en la similitud del tema que constituye el argumento principal 
de las dos epístolas, es decir, la justificación por la fe, junto con la alusión de 
Pablo (Gal.1:6) a la brevedad del tiempo desde que había estado en Galacia, un 
poco más de tres años. 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     35 
 

 
 

dice a los Corintios que tenía la intención de permanecer 
en Éfeso hasta Pentecostés, y pasar en Corinto el próximo 
invierno, también debe haber pasado el verano en 
Macedonia (1 Cor. 16: 5-8). Este fue el verano del 57, y como 
escribió la Segunda de Corintios en Macedonia (2 Cor. 1:12; 
7:5), esta debe ser la fecha de esa epístola. Pero él escribió 
Primera de Corintios en Éfeso poco antes de Pentecostés 
del mismo año (I Cor. 16:8), y en consecuencia esta es la 
fecha de esa epístola, y también es el año en que 
terminaron sus labores en Éfeso. Él había estado allí dos 
años y tres meses (19:8-10), y por lo tanto comenzó su 
trabajo allí a principios de 54.  

 

          Desde este punto hacia atrás no tenemos cifras de 
conexión, pero podemos recorrer por conjetura una corta 
distancia con un buen grado de probabilidad. Como Pablo, 
en su último viaje de regreso a Antioquía, dejó una obra en 
Éfeso y dejó allí a Priscila Aquila con el propósito de 
asegurar su ayuda a su regreso (18:19-21), es casi seguro 
que en su regreso pasó muy rápidamente por los distritos 
que están entre Antioquía y Éfeso, cubriendo el viaje 
mucho menos de un año, si es así, comenzó su tercer viaje 
en 53, habiendo cerrado su segundo viaje a mediados, o en 
la primera mitad de ese año. Pero al cerrar el segundo viaje 
vino directo desde Corinto, un viaje de una o dos semanas; 
y en Corinto se había quedado dieciocho meses (18:11). 
Esto nos vuelve de vuelta a principios del año 52, o finales 
del 51, para el comienzo de sus labores en Corinto. Por este 
tiempo escribió las dos epístolas a los Tesalonicenses.1   Si,  

 

 

 

 

 

               

               1  Esto se comprueba comparando lo que se dice de la llegada de Timoteo 
y Silas a Corinto, Hechos 18: 5, con 1 Tes. 3:3-6, que muestra que Timoteo había 
sido enviado de regreso a Tesalónica desde Atenas, y había regresado a Pablo 
en Corinto cuando se escribió la primera epístola; y la igualdad de la condición 
de la Iglesia de Tesalónica, junto con la presencia continua de Silas con Pablo, 
que no estaba con él después de que salió de Corinto, muestra que la Segunda 
de Tesalonicenses se escribió poco después. Véase 2 Tes. 1-4. 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     36 
 

ahora, permitimos un poco menos de dos años para los 
eventos del segundo viaje hasta Corinto, establecemos el 
comienzo de ese viaje a principios del 50; y como ese viaje 
se inició casi inmediatamente después de la conferencia en 
Jerusalén sobre la circuncisión, establecemos el comienzo 
del año 50 como la fecha probable de ese evento. 

 

         En este punto, algunas de las figuras de Pablo vienen 
en nuestra ayuda. Afirma en Gálatas (1:18) que tres años 
después de su conversión fue de Damasco a Jerusalén, y 
que después de catorce años (2:1) fue allí de nuevo con 
Bernabé a la conferencia. Ahora bien, si estos dos períodos 
deben entenderse como consecutivos, es decir, diecisiete 
años desde su conversión a la conferencia, la conferencia 
no podría haber sido en el año 50 sin lanzar la conversión 
de Pablo hacia el 33, el año anterior a la fundación de la 
Iglesia.1 Pero si contamos los tres años y los catorce años a 
partir de su conversión, lo cual concuerda mejor con el 
argumento del primer capítulo de Gálatas, entonces 
catorce años atrás del 50 establece su conversión en el año 
36, el segundo año después de la fundación de la Iglesia, y 
esto está bastante en armonía con el curso de los 
acontecimientos en los primeros ocho capítulos de Hechos.  

  

         

 

 

 

 

 

 

 

               

              1  La mayoría de los cronistas datan la muerte de nuestro Señor y la 
fundación de la Iglesia en el año 33; pero me veo obligado, después de mucha 
reflexión, a creer que ocurrió en el 34. Jesús fue bautizado, según Lucas (3:24), 
cuando tenía unos treinta años de edad, y por lo tanto entró casi inmediatamente 
en su trigésimo primero año. Si murió a los treinta y tres años, el ministerio 
puede haber durado solo un poco más de dos años. Nuestro único medio de 
determinar cuánto duró es observando el número de pascuas que ocurrieron 
durante su ministerio según las declaraciones de Juan, el único escritor que 
presta atención a este asunto. La que se menciona en el segundo capítulo de 
Juan es el primera de ellas, y probablemente ocurrió casi o cerca de seis meses 
después del bautismo de Jesús. Si la fiesta mencionada, pero no nombrada, en 
el 5:1 era una pascua, el tiempo total del ministerio desde la primera pascua fue 
de tres años; porque ciertamente pasó el tiempo de una de las otras 
mencionadas en 6: 4, lo que haría dos años, y vivió hasta la siguiente, 
mencionada en 12:1, lo que hace tres años. La única cuestión discutible, si nos 
 
 
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     37 
 

 
 

Con la conversión de Pablo en el año 36 como nuevo punto 
de partida, su primera visita a Jerusalén después, tres años 
después, y su partida a Tarso, se establecen en el año 39, y 
las labores de Felipe en Samaria, junto con el bautismo de 
Eunuco, en el intervalo entre 36 y 39. 2  A continuación, 
antes de estas cifras, tenemos una fecha establecida por 
Josefo. De él sabemos que Agripa murió en el 44 3  y esto 
fue mientras Bernabé y Pablo estaban ocupados en su 
visita de benevolencia en las Iglesias de Judea (11:29; 12:25) 

 

         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              

 basamos en el testimonio de Juan, si la fiesta de 5:1 era una Pascua u alguna 
otra fiesta. Si argumentamos que no puede ser una Pascua, porque Juan la llama 
simplemente “una fiesta” sin especificarla, también podemos argumentar por el 
mismo hecho que no puede haber sido la fiesta de Pentecostés, o la de los 
Tabernáculos, o la de la Dedicación; porque nombra estas tres fiestas en otros 
lugares. Pero debe haber sido una de las cuatro fiestas, porque los Judíos no 
tenían otras. Si fuera el Pentecostés, los Tabernáculos o la Dedicación después de 
la supuesta Pascua, esto no haría ninguna diferencia en cuanto a la duración total 
del ministerio; porque tendríamos la Pascua en cuestión pasada en silencio, y el 
espacio entre la Pascua del cap. 2 y la del cap. 6 todavía serían dos años enteros. 
La suposición adoptada por aquellos que hacen que todo el ministerio dure dos 
años después de la primera Pascua es que la fiesta del 5:1 era la fiesta de la 
Dedicación que siguió a la Pascua del cap. 2. Pero esto requiere una 
interpretación forzada del comentario de Jesús a sus discípulos en Juan 4:35: 
“¿No decís vosotros: Aún faltan cuatro meses para que llegue la siega?”.  
 
        La implicación natural en esta pregunta es que en el momento en que se 
propuso, la próxima cosecha sería dentro de cuatro meses; y como la cosecha en 
Palestina comienza a fines de Abril, la observación se hizo a fines de Diciembre o 
principios de Enero. Si es así, lo más probable es que la fiesta de la Dedicación 
de ese año ya haya pasado, porque ocurrió el día quince del décimo mes, que 
nunca fue posterior al día cinco de nuestro Enero ni anterior al cinco de Diciembre. 
Incluso si ese fue uno de los años en que esta fiesta cayó tarde en nuestro 
calendario, es casi imposible que fuera la fiesta de Juan 5:1; porque si lo fue, 
Jesús hizo este viaje a Galilea solo para regresar inmediatamente a Jerusalén, y 
esto en pleno invierno. Por estas razones pienso que la fiesta del 5:1 era una 
Pascua, y que por lo tanto el ministerio de Jesús duró más de tres años, y terminó 
en el año 34.  
 

        2  Al describir estas labores entre su relato de la dispersión de la Iglesia y el 
regreso de Pablo a Jerusalén, Lucas evidentemente quiere decir que ocurrieron 
en este intervalo.  
 

        3  Él nos informa (Antigüedades, XIX.; 4:4, cf. V. 1; VIII:2) que poco después 
de que Claudio subió al trono en el 41 D.C., y por lo tanto la muerte de Agripa, 
tres años después, debe haber sido en el 44.  
 
       
 
 
 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     38 
 

Pero antes de iniciar esta visita, estos dos hermanos habían 
pasado un año entero en Antioquía (11:26), y esto 
determina tanto la llegada de Pablo a esa ciudad en el año 
43, como la duración de su estancia en Siria y Cilicia del 39 
al 43, un período de unos cuatro años. Durante este 
período ocurrieron las labores de Pedro registradas en los 
capítulos noveno y décimo de los Hechos, y la fundación 
de la Iglesia de Antioquía. Podemos rastrear la cronología 
de estos con un buen grado de probabilidad. Se nos dice 
que después que Pablo fue expulsado de Jerusalén, la 
Iglesia en toda Judea, Samaria y Galilea tenían paz, y que 
Pedro fue “a todos”, es decir, por todos los de estos tres 
distritos, hasta que finalmente descendió a Lida, de donde 
fue llamado a Jope; y que allí permaneció “muchos días” 
(9:32-43).  

 

         Ahora bien, parece bastante irrazonable suponer que 
todos estos trabajos y viajes de Pedro ocuparon menos de 
un año, y es más probable que comprendieron dos. Si 
adoptamos la primera estimación, su llamado desde Jope a 
Cesárea para bautizar a los Gentiles fue en el año 40; y si 
fue la segunda, fue en el 41. Esta última ha sido adoptada 
como la fecha correcta por la mayoría de los Comentaristas. 
No puede estar lejos de ser correcto; y muestra que los 
apóstoles continuaron limitando su predicación a los 
circuncisos durante siete años, del 34 al 41.  

 

          La fecha de fundación de la Iglesia de Antioquía se 
puede aproximar mediante un cálculo similar. Tan pronto 
como los hermanos en Jerusalén se enteraron del bautismo 
de los Griegos allí, enviaron a Bernabé (11:22). Esto no 
puede haber sido muchas semanas después del evento, y 
Bernabé aparentemente permaneció allí por poco tiempo 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     39 
 

 
 

antes de ir a Tarso y llevar a Pablo a Antioquía. Pero este 
último evento, como hemos visto arriba, fue en el 43; y 
consecuentemente la fundación de la Iglesia no pudo haber 
sido antes que algún tiempo en el 42. De este modo, vemos 
que el bautismo de los Griegos en Antioquía comenzó 
algunos meses después del bautismo de la casa de 
Cornelio, tal como el curso de la narración en Hechos nos 
llevaría naturalmente a suponer. 

 

         Los resultados obtenidos por esta línea de 
investigación en zigzag, el único tipo de línea que nuestras 
figuras separadas nos permiten seguir, pueden 
organizarse por conveniencia de la siguiente forma, 
colocando un punto de interrogación después de aquellas 
fechas que dependen en gran medida de la conjetura. 

 

1. El Primer Pentecostés, Mayo 34. 
2. La Dispersión de la Iglesia en Jerusalén, y la 

conversión de Saulo, 36 
3. El Regreso de Pablo a Jerusalén después de su 

conversión, 39. 
4. Las Labores de Felipe en Samaria, y el bautismo del 

Eunuco, entre el 36 y 39. 
5. El Bautismo de la familia de Cornelio, 42 ?  
6. La Fundación de la Iglesia en Antioquía, 41? 
7. Las Primeras labores de Bernabé y Pablo juntos en 

Antioquía, 43. 
8. Bernabé y Saulo envidos a Judea con víveres, la 

muerte de Jacobo, el encarcelamiento de Pedro, la 
muerte de Herodes, 44. 

9. La conferencia sobre la Circuncisión, 50? 
10. El Primer Viaje de Pablo a los Gentiles, entre el 44 y el 

50, cinco años entre los años 44 y 50, cinco años sin una 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     40 
 

estadía en Antioquía antes de comenzar, y una estadía 
en Antioquía justo antes de la conferencia. El viaje 
probablemente ocupó casi cuatro años. 

11. El Segundo Viaje de Pablo, 50 al 53, incluyendo 
dieciocho meses, cerca de la mitad del tiempo en 
Corinto, Ahí él escribió 1 y 2 de Tesalonicenses. 

12. El Tercer Viaje de Pablo, 53-58, incluyendo dos años y 
tres meses en Éfeso, su estancia más prolongada que 
en cualquier otro lugar. En este viaje, él escribió 1 y 2 
de Corintios en el 57, y Gálatas y Romanos a principios 
del 58.  

13. Del 58 al 63, su encarcelamiento, comenzando en 
Jerusalén en el 58, continuando en Cesárea del 58 al 60, 
en el viaje a Roma del otoño del 60 a la primavera del 
61, y en Roma del 61 al 63. En estos dos años, él 
escribió Efesios, Colosenses, Filemón, Filipenses, y 
también Hebreos, si es que él escribió esta última 
epístola (cf.Heb.13:18, 19). 
 

       Meyer, en su Commentary on Acts (Introducción), da 
una tabla que presenta las cronologías de treinta y tres 
autores, antiguos y modernos, incluyendo sólo uno de los 
muchos autores Ingleses que han escrito sobre el tema. No 
hay dos de estos que estén completamente de acuerdo 
entre sí, sin embargo, todos se aproximan tanto al acuerdo 
que muy pocos de ellos difieren más de dos años en un 
punto de las cifras dadas anteriormente. Por lo tanto, este 
es un enfoque lo suficientemente cercano a la verdad 
exacta en el caso para responder a todos los propósitos 
prácticos, especialmente porque Lucas muestra con su casi 
total desprecio por la cronología que no basó en ella el 
valor de sus hechos.  

 

       X. LITERATURA. Sería fácil copiar una lista de todos 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     41 
 

 
 

los libros, antiguos y modernos, que se han escrito para la 
aclaración del libro de Hechos; pero creo que es suficiente 
nombrar aquí los que he encontrado más útiles en mis 
propios estudios. Cuando escribí mi antiguo Comentario, 
sólo tenía a la mano constantemente los Comentarios sobre 
el Texto Original por Bloomfield, Olshausen y Hackett, y los 
Comentarios populares de J. A. Alexander, Albert Barnes 
y algunas de las obras Inglesas más antiguas que ahora 
están obsoletos. También utilice constantemente el 
volumen Life and Epistles of Paul de Conybeare y Howson, 
que en ese entonces era un trabajo nuevo, y siendo el 
primero de su tipo, fue como una nueva revelación para 
todos los que nunca habían estudiado Hechos a la luz de 
las Epístolas de Pablo. 

         

       En la preparación del presente Comentario, he contado 
con la asistencia adicional de las siguientes obras:      

 

        1. COMENTARIOS: Alford´s, Meyer´s, Gloag´s, 
Lechler´s (en Lange´s Bible Work), Jacobson´s (en Speaker´s 
Commentary), Plumptre (un volumen del Handy 
Commentary), Stokes (un volumen de Expositor´s Bible), y 
Lumby´s (un volumen de La Biblia de Cambridge para 
Escuelas y Universidades). De estos, he encontrado el de 
Meyer el más elaborado e instructivo en exégesis 
gramatical; mientras que los de Alford y Plumptre han 
demostrado ser los más útiles en otros aspectos. 

 

        2. VIDAS DE PABLO: La Vida y Obra de Pablo de 
Farrar ha vivificado el cuadro trazado con tanta precisión 
por Conybeare y Howson, mientras que las obras 
individuales de C. F. Baur y Ernest Renan, han servido 
para señalar las aproximaciones del enemigo, para que 



Introducción                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     42 
 

podamos proteger al estudiante de forma más segura 
contra él. 

         3. OTRAS OBRAS: He encontrado una utilidad 
similar a la última mencionada, en la obra infiel de Baur 
sobre la Historia de la Iglesia Cristiana en los tres primeros 
Siglos, en la obra de Zeller sobre los Hechos, y en la obra 
anónima Inglesa titulada Supernatural Religion. 

        

       Además de la información derivada de los libros que 
he mencionado, también hice la viaje por Palestina en el 
año 1879 y visité puntos de interés Bíblico en Asia Menor 
y Grecia. Viajé mucho más por Palestina y vi más lugares 
apartados que cualquier otro Estadounidense cuyos 
escritos conozco; y lo hice con el distante propósito de 
capacitarme mejor para hablar y escribir sobre temas que 
son iluminados por un conocimiento exacto del país. 

 

         

 

        

 



PRIMERA PARTE 
 

El ORIGEN, PROGRESO Y DISPERSIÓN DE LA 
IGLESIA EN JERUSALEN 

(1:1 ― 8:4) 
 

SECCION I ― DECLARACIONES 
INTRODUCTORIAS 

(1:1-26) 
 

1. El Punto de Inicio de la Narración 
 

      Vers. 1, 2. Lucas establece el punto de inicio de esta 
narración en el día en que terminó su relato de Jesús. (1) 
“En el primer tratado, oh Teófilo, hablé acerca de todas 
las cosas que Jesús comenzó 1 a hacer y a enseñar, (2) hasta 
el día en que fue recibido arriba,2 después de haber dado 
mandamientos por el Espíritu Santo a los apóstoles que 
había escogido;” Este es el punto de inicio 
cronológicamente  adecuado,  porque el presente tratado es 
una continuación de la historia iniciada en el primero; y el 
mandamiento dado “el día en que fue recibido arriba”, 
que no puede ser otro que la Comisión Apostólica, es 
lógicamente el punto de partida correcto, porque de el 
derivaron los apóstoles su autoridad para los actos que iban 
a ser registrados.   Durante el ministerio personal de Jesús, 

 

 

 

                                          

 
 

              

              1   “Comenzó a hacer y enseñar”. Es una expresión idiomática en la que 

“comenzó” es superflua en Inglés. Diríamos, “hizo y enseñó”. Para otros ejemplos 
de esta expresión, vea Mr. 6:2; 13:5; Luc. 3:8; 11:26; 13:25; 14:9, 29; Jn. 13:5. 
Es un error suponer que en está expresión se alude a los actos personales y 
enseñanzas de Cristo como un mero comienzo de que continúo haciendo y 
enseñando después de Su ascensión.  
          2    En esta traducción del versículo 2 se sigue el orden exacto de las cláusulas 

en el Griego, y la conexión entre el día de la ascensión y el mandamiento 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     44 
 

no autorizó a nadie a predicarlo como el Cristo; por el 
contrario, prohibió a sus apóstoles hacerlo (Mat.16:20; 17:9) 
Él fue sin duda movido a esto por la consideración de sus 
conceptos inadecuados del Mesías, su incomprensión de la 
naturaleza de su reino y su imperfecta aprehensión de 
mucho de lo que les había enseñado. Todavía eran 
incapaces de exponer correctamente sus afirmaciones. En 
la noche de la traición les informó que en poco tiempo les 
sería dado el Espíritu Santo para guiarlos a toda la verdad, 
y que entonces esta restricción sería eliminada. 
 

         Finalmente, “hasta el día en que fue recibido arriba” 
Él dijo como Lucas había escrito antes, “Así está escrito, y 
así fue necesario que el Cristo padeciese, y resucitase de los 
muertos al tercer día; y que se predicase en su nombre el 
arrepentimiento y el perdón de pecados en todas las 
naciones, comenzando desde Jerusalén” (Luc.24:46, 47), y 
como Marcos había escrito, “Id por todo el mundo y 
predicad el evangelio a toda criatura. El que creyere y fuere 
bautizado, será salvo; mas el que no creyere, será 
condenado” (Mar.16:15, 16). Encontraremos que esta 
comisión es la clave de toda la narración que tenemos ante 
nosotros; que los Hechos de los apóstoles aquí registrados 
son la contraparte de sus términos, y la mejor exposición 
de su significado.  
 

        V. 3. Como los apóstoles pronto aparecerán en la 
narración dando testimonio de la resurrección de Jesús, 
nuestro autor da a continuación una declaración 
compendiosa de sus cualificaciones para este testimonio: 
(v.3) “a quienes también, después de haber padecido, se  

 

 

 

entregado en ese día es expresado como aparece en el original. En ese mismo 
tiempo las palabras después “hasta el día” en la versión A. V y la R. V. pero no 
representadas por las palabras correspondientes en el original, son evitadas, y el 

participio, ἐντειλάμενος tiene su correcta traducción. 

 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     45 
 

 
 

presentó vivo con muchas pruebas indubitables, 
apareciéndoseles durante cuarenta días y hablándoles 
acerca del reino de Dios”. En el capítulo final de la 
narración anterior (evangelio de Lucas) se habían dado 
varias de estas pruebas, y no se repiten aquí. Sin embargo, 
aprendemos aquí un hecho no relacionado allí, que el 
tiempo desde la resurrección hasta la ascensión fue de 
cuarenta días. Esta declaración ha sido tratada por críticos 
hostiles como una ocurrencia tardía por parte de Lucas, 
sosteniendo que en su narración anterior Lucas representa 
a Jesús ascendiendo al cielo el mismo día en que resucitó 
de entre los muertos.1 La verdad  es que en el primer relato 
se describe una entrevista que ocurrió el día de la 
resurrección, y otra el día de la ascensión, sin tener en 
cuenta el hecho que hubo un intervalo entre ellas; 
(Luc.24:43, 44-51) mientras que aquí se afirma claramente 
que hubo un intervalo de cuarenta días. La última 
declaración sirve al propósito de una explicación; pero no 
es una contradicción.  
 

         Vers. 4, 5. El relato de la demora de los apóstoles en 
Jerusalén después de recibir su comisión, y también para 
determinar más definitivamente el momento en que debían 
comenzar su trabajo, el historiador cita a continuación una 
parte de la conversación que tuvo lugar en el día de la 
ascensión: (4) “Y estando juntos, les mandó que no se 
fueran de Jerusalén, sino que esperasen la promesa del 
Padre, la cual, les dijo, oísteis de mí. (5) Porque Juan 
ciertamente bautizó con agua, mas vosotros seréis 
bautizados con el Espíritu Santo dentro de no muchos 
días”. Este mandamiento ha sido confundido por los 
Comentaristas con el mandamiento mencionado 
anteriormente (2); pero, como hemos visto, ese 
mandamiento es la comisión, mientras que esto no es más 

      

        1 Renan, Apóstoles, 20; Meyer, Ibid.,  



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     46 
 

que una limitación de la comisión en cuanto a su tiempo y 
lugar de comienzo. La “promesa del Padre”, que habían 
oído de él, es la promesa del Espíritu Santo que les había 
hecho la noche de la traición. Sobre el significado de la 
expresión “bautizados en el Espíritu Santo”, véase adelante 
en 2:4. La alusión al bautismo de Juan probablemente fue 
sugerida por el bien recordado comentario de Juan: “Yo a 
la verdad os bautizo en agua; pero viene uno más poderoso 
que yo, de quien no soy digno de desatar la correa de su 
calzado; él os bautizará en Espíritu Santo y fuego” 
(Luc.3:16).  

 

2. La Promesa Final del Espíritu Santo, 6-8 

 

       V. 6.  Cuando Jesús murió, toda esperanza de que 
establecería el reino esperado expiró por un tiempo; pero 
desde Su resurrección había hablado mucho a los 
discípulos acerca del reino (versículo 3), y había dicho, 
según lo informado por Mateo, “Toda potestad me es dada 
en el cielo y en la tierra” (Mat.28:18), y a partir de tales 
observaciones, los apóstoles habían comenzado a creer que 
el reino que Él no había podido establecer antes de su 
muerte, aún lo establecería después de su resurrección. 
Lucas revela este reavivamiento de esperanza en su 
siguiente declaración: (6) “Entonces los que se habían 
reunido le preguntaron, diciendo: Señor, ¿restaurarás el 
reino a Israel en este tiempo?”. La forma de su pregunta 
“¿restaurarás el reino a Israel?” muestra que ellos todavía 
conservaban su antigua idea errónea, que el reino de Cristo 
sería una restauración del antiguo reino de David y no una 
institución nueva y diferente.  

         La pregunta también muestra inequívocamente que 
su reino aún no había sido inaugurado; porque si lo hubiera 
sido, es inconcebible que estos hombres, que eran sus 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     47 
 

 
 

principales funcionarios ejecutivos en la tierra, no supieran 
nada del hecho; y es igualmente inconcebible que, si lo 
hubiera sido, Jesús no habría corregido rápidamente un 
error tan flagrante por parte de los discípulos. De hecho, 
nada, sino un concepto erróneo casi tan grave como el de 
los doce con respecto a la naturaleza del reino podría haber 
originado el pensamiento entretenido por algunos en los 
tiempos modernos, que el reino de Cristo se había 
establecido antes de este tiempo. 

 

        Todos los argumentos en apoyo de esta idea, y todas 
las interpretaciones de pasajes especiales a su favor, por 
muy plausibles que sean, son descartados por la 
consideración decisiva de que este reino no podría ser 
inaugurado hasta que el Rey fuera coronado en el cielo. 
Esto ocurrió después de la ascensión (Fil.2:8-11; Heb.2:9) y 
Su primer acto administrativo en la tierra fue el de enviar el 
Espíritu Santo sobre los apóstoles en el próximo 
Pentecostés (Hech.2:32,33). 

 

        Vers. 7, 8. Ahora, retómenos la respuesta a la pregunta 
que acabamos de considerar: (7). “Y les dijo: No os toca a 
vosotros saber los tiempos o las sazones, que el Padre 
puso en su sola potestad; (8) pero recibiréis poder, cuando 
haya venido sobre vosotros el Espíritu Santo, y me seréis 
testigos en Jerusalén, en toda Judea, en Samaria, y hasta 
lo último de la tierra”. La respuesta sugiere que los tiempos 
y sazones de los propósitos de Dios se mantienen más en 
reserva que los propósitos mismos; y esto está en armonía 
con la característica conocida de la profecía, que se ocupa 
más de hechos y la sucesión de eventos que de fechas o 
períodos definidos. No era importante para ellos saber el 
tiempo en que se establecería el reino; pero era de suma 
importancia que recibieran el poder necesario para la parte 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     48 
 

que iban a tomar en su comienzo y progreso; por lo que la 
respuesta se refiere principalmente a esto último. El poder 
prometido, y su obra como testigos, están tan conectados 
entre sí que indican que se entiende el poder de ser testigos 
eficaces.  

           

         Esto, como sabemos por el testimonio que dieron 
después, no fue simplemente para decir lo que ellos habían 
visto y oído, lo que podrían haber hecho sin ayuda de sus 
poderes; sino incluía la capacidad de recordar todo lo que 
les había dicho en sus años de ministerio; y para testificar 
acerca de Su exaltación en el cielo, Su voluntad con respecto 
a todos los asuntos espirituales en la tierra, y sus tratos 
futuros con hombres y ángeles. Este poder iba a ser 
conferido como se había prometido anteriormente, 
(Luc.24:48) y como ahora les asegura una vez más, por el 
Espíritu Santo iban a recibir “dentro de no muchos días”. 

          

          El orden de las localidades en las que les dice que den 
testimonio no fue el resultado de la parcialidad de los 
Judíos y Samaritanos sobre los Gentiles; ni tampoco fue 
meramente para cumplir la predicción de que así debe ser; 
Una razón, sugerida por los Comentaristas en general, para 
comenzar en Jerusalén, fue que pudiera ser vindicado en la 
misma ciudad en la que fue condenado; pero la razón 
principal era sin duda esta: La parte más devota del pueblo 
Judío, la parte que había quedado más favorablemente 
impresionada por la predicación preparatoria de Juan y 
Jesús, siempre se reunía en Jerusalén con motivo de las 
grandes fiestas anuales, y por lo tanto se podía comenzar 
allí con mayor éxito que en cualquier otro lugar. Junto a 
estos, los habitantes de los distritos rurales de Judea 
estaban mejor preparados por la predicación anterior; 
luego el Samaritano, que había visto algunos de los 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     49 
 

 
 

milagros de Jesús; y por último, los Gentiles. De este modo, 
la regla del éxito se convirtió en su guía de un lugar a otro, 
y se convirtió en costumbre, incluso en países paganos, 
predicar “primero a los Judíos, y luego a los Gentiles”. El 
resultado justificó la regla, ya que el triunfo más 
importante que logró el evangelio fue en Jerusalén, y el 
acercamiento más exitoso a los Gentiles en todos los países 
fue a través de la Sinagoga Judía. 

 

3. La Ascensión de Jesús, 9-11 

       
        V. 9. Habiendo completado ahora su anterior breve 

relato de la última entrevista de Jesús y sus discípulos, 
Lucas dice: (v.9) “Y habiendo dicho estas cosas, viéndolo 
ellos, fue alzado, y le recibió una nube que le ocultó de 
sus ojos”. Aprendemos del registro anterior de Lucas sobre 
la ascensión, del cual este es un suplemento, que Jesús 
estaba en el acto de bendecirlos con las manos levantadas, 
cuando se separó de ellos y fue llevado a lo alto (Luc.24:50, 
51).  La nube formaba un fondo que hacía muy nítido el 
contorno de su persona mientras estaba a la vista, y de 
repente lo ocultó de la vista cuando entró en su seno. Por 
lo tanto, todas las circunstancias de esta salida tan 
adecuada están calculadas para descartar la sospecha de 
engaño o ilusión óptica.  
 
       Algunos escritores escépticos han afirmado que 

debido al silencio de Mateo y Juan en referencia a la 
ascensión, quienes fueron testigos oculares de ella si 
realmente ocurrió, mientras que solo Lucas y Marcos la 
mencionan y que no estuvieron presentes, es motivo para 
sospechar que estos últimos obtuvieron su información de 
fuentes impuras. Que el testimonio de Marcos y Lucas, sin 
embargo, es creíble, se hace evidente a todos los que creen 
en la resurrección de Jesús simplemente preguntando:   



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     50 
 

¿Qué pasó con el cuerpo después de que resucitó? Incluso 
si ninguno de los historiadores hubiera descrito la 
ascensión, aún deberíamos concluir que en algún momento 
y de alguna manera tuvo lugar. Debe observarse, también, 
que, si bien Juan no lo menciona, cita una conversación 
entre Jesús y María Magdalena que lo implica. Él le dijo a 
ella, “No me toques; porque aún no he subido a mi Padre” 
(Jn.20:17).  
 
       Quizás fue omitida por Mateo y Juan porque ambos 

cierran sus narraciones con escenas en Galilea, muy lejos de 
Jerusalén; y mencionadas por Marcos y Lucas porque 
concluyen la parte anterior de sus relatos en Jerusalén y en 
el día tuvo lugar la ascensión. De este modo, la asociación 
del pensamiento que tan frecuentemente gobierna las 
inserciones y omisiones pudo haber tenido su influencia 
natural en ellos. Finalmente, en cuanto a Lucas, había una 
razón especial por la que debía mencionarla, que se 
encuentra en el hecho de que los discursos y discusiones 
que está a punto de registrar tenían una referencia 
constante a Cristo ascendido y glorificado, y era muy 
apropiado que su introducción mencionara el hecho de la 
ascensión.  
 
       Vers.10, 11. No sólo la ascensión de Jesús al cielo, sino 

también su futura venida para emitir un juicio, iba a ser un 
tema destacado en la narración venidera, de ahí la 
introducción aquí de otro hecho que Lucas había omitido 
en su registro anterior: “Y estando ellos con los ojos 
puestos en el cielo, entre tanto que él se iba, he aquí se 
pusieron junto a ellos dos varones con vestiduras 
blancas, los cuales también les dijeron: Varones galileos, 
¿Por qué estáis mirando al cielo? Este mismo Jesús que 
ha sido tomado de vosotros al cielo, así vendrá como la 
habéis visto ir al cielo”.  La venida repentina, la aparición 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     51 
 

 
 

y las palabras de estos “dos varones con vestiduras 
blancas”, se combinaron para mostrar que eran ángeles, 
como el autor quiere que creamos. Afirman no sólo que 
Jesús vendrá de nuevo, sino que vendrá de la misma 
manera que los apóstoles lo habían visto partir; es decir, 
visible y corporalmente.  
 

4. La Espera en Jerusalén, 12-14 
 

       V.12. Ante la reprensión de los ángeles, los discípulos 
apartaron la mirada de la nube y abandonaron el lugar: 
“Entonces volvieron a Jerusalén desde el monte que se 
llama del Olivar, el cual está cerca de Jerusalén, camino 
de un día de reposo”.  La ascensión tuvo lugar cerca de 
Betania, (Luc.24:50) que estaba a casi dos millas de 
Jerusalén, (Jn.11:18). (Esto es equivalente a 3 kilómetros 218 
metros – ARP) y en la ladera oriental del monte. Es el lado 
más cercano del monte, o mejor dicho, la cumbre del 
mismo, que está a una distancia de un día de reposo, o sea, 
a siete octavos de una milla de la ciudad. (equivalente a 1 
kilómetro 407 metros – ARP).  Aprendemos de la narración 
anterior de Lucas que regresaron a Jerusalén “con gran 
gozo” (Luc.24:52). Su tristeza al separarse del Señor se 
convirtió en alegría al pensar en volverlo a ver. 

 
      V. 13. “y entrados, subieron al aposento alto, donde 

moraban Pedro y Jacobo, Juan, Andrés, Felipe, Tomás, 
Bartolomé, Mateo, Jacobo hijo de Alfeo, Simón el Zelote 
y Judas hermano de Jacobo”. Esta nueva enumeración de 
los once encuentra muy apropiadamente su lugar aquí, 
porque muestra que todos aquellos a quienes se les dio la 
comisión estaban en sus puestos, listos para comenzar su 
obra señalada, y esperando únicamente el poder 
prometido de lo alto. 

       



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     52 
 

      V. 14. La forma en que estos hombres pasaron el 
tiempo de su espera, un intervalo de diez días,1 fue tal 
como deberíamos esperar: (14) “Todos éstos perseveraban 
unánimes en oración y ruego, con las mujeres, y con 
María la madre de Jesús, y con sus hermanos”. El lugar de 
esta oración y súplica no era principalmente el “aposento 
alto, donde moraban”, sino el templo; porque aprendemos 
de la narración anterior de Lucas que “y estaban siempre 
en el templo, alabando y bendiciendo a Dios” (Luc.24:53).  

 

        Esta es la última vez que la madre de Jesús aparece 
en la historia del Nuevo Testamento. El hecho de que ella 
haya regresado con los discípulos a Jerusalén, y se haya 
quedado con ellos en lugar de retomar su residencia en 
Nazaret, indica que Juan fue fiel a la petición agonizante de 
Jesús, y la estaba cuidando como a su propia madre, ya que 
su madre natural aun vivía (Mat.27:56). Aunque la 
prominencia que se da aquí a su nombre muestra que los 
apóstoles la consideraban con gran respeto, sin embargo, la 
forma en que Lucas habla de ella muestra que él no tenía 
ninguna idea del homenaje que le rendirían en épocas 
posteriores una Iglesia idólatra. 
  
        Las llamadas “las mujeres”, que también estaban en 

esta compañía de adoradores, eran las que habían venido 
con Jesús desde Galilea; (Luc.23:49) y se mencionan de esta 
manera informal porque serían recordadas por alguien 
que, como Teófilo, había leído el tratado anterior. 
  

 

          Ellas también habían regresado de sus hogares en 
Galilea para esperar con los doce la venida de la “promesa 
del Padre”.    El hecho   de   que   los   hermanos  de   Jesús  
 
 
 

 

            1 Desde “la mañana después del Sábado” de la semana de la Pascua hasta 
el Pentecostés fueron cincuenta días (Lev.23:15, 16), y cuarenta de estos días 
habían transcurrido cuando la ascensión tuvo lugar. 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     53 
 

 
 

estuvieran en la compañía es prueba de que un gran cambio 
se había producido en ellos desde que su hermano divino 
había terminado sus labores en Galilea: porque entonces no 
creían en él, (Jn.7:1-5) pero ahora creen, y se les identifica 
muy cercanamente con los apóstoles. Qué evidencia 
especial había provocado este cambio, o simplemente 
cuándo había tenido lugar, no tenemos forma de 
determinarlo.  

 

5. El Lugar de Judas Suplido, 15-26 
 

        Vers. 15-19.  El siguiente incidente es introducido con 
estas palabras: (15) “En aquellos días Pedro se levantó en 
medio de los hermanos (y los reunidos eran como ciento 
veinte en número), y dijo: (16) Varones hermanos, era 
necesario que se cumpliese la Escritura en que el Espíritu 
Santo habló antes por boca de David acerca de Judas, que 
fue guía de los que prendieron a Jesús, (17) y era contado 
con nosotros, y tenía parte en este ministerio. (18) Este, 
pues, con el salario de su iniquidad adquirió un campo, 
y cayendo de cabeza, se reventó por la mitad, y todas sus 
entrañas se derramaron. (19) Y fue notorio a todos los 
habitantes de Jerusalén, de tal manera que aquel campo 
se llama en su propia lengua, Acéldama, que quiere decir, 
Campo de sangre”.  La declaración entre paréntesis de que 
el número total era de unos ciento veinte, no debe 
entenderse en el sentido de que estos eran todos los 
discípulos que Jesús tenía entonces, sino sólo los que 
estaban ahí y estaban reunidos; porque Pablo dice que 
Jesús fue visto después de allí después de Su resurrección 
por más de quinientos hermanos a la vez (1 Cor.15:6). Los 
ciento veinte eran probablemente todos los que en ese 
momento residían en Jerusalén.  
        
       La última parte del paréntesis que describe el destino 

de Judas es, indudablemente, el lenguaje de Lucas, y está 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     54 
 

tan estrechamente conectado con la primera parte que 
indica la misma autoría para ambos. La certeza de que es 
de Lucas surge del uso de la expresión, “su propia lengua”; 
mientras que Pedro habría dicho, “nuestra lengua”; y de la 
traducción de la palabra Hebrea Acéldama al Griego, lo 
que Pedro no habría hecho al dirigirse, como lo hizo, a una 
audiencia de Hebreos. El paréntesis fue insertado para 
hacer comprensibles a los lectores de Lucas las alusiones 
de Pedro a Judas, que, aunque perfectamente inteligibles 
sin el paréntesis para los oyentes de Pedro, no lo serían 
para los lectores de Lucas. 
 
       Pero, aunque este paréntesis sirve muy bien a su 

propósito obvio, presenta tres puntos de aparente conflicto 
con el relato de Mateo sobre el destino de Judas. Primero, 
dice que cayó de cabeza y se partió en dos, mientras que 
Mateo dice que se ahorcó; Segundo, lo representa obteniendo 
un campo con la recompensa de la iniquidad, mientras que 
Mateo representa a los principales sacerdotes comprando el 
campo con el mismo dinero; Tercero, deriva el nombre 
Acéldama de las circunstancias de que Judas cayó allí y se 
hizo pedazos, mientras que Mateo lo deriva de las 
circunstancias de que el campo fue comprado con el dinero 
de sangre (Mat.27:3-8). En cuanto al primero, los dos 
relatos están en perfecta armonía; porque si se ahorcó, o fue 
derribado, o cayó; y Lucas dice que se cayó. Si cayó y se 
partió en pedazos, debe haber caído desde una distancia 
considerable; o cuando cayó, su abdomen debe haber 
estado en una condición algo deteriorada; o ambas cosas 
pueden haber sido ciertas. El hecho que se colgara y 
permaneciera suspendido hasta que cayó, proporciona 
ambas condiciones, y explica plenamente su rompimiento 
en pedazos. Además si intentamos explicar su 
rompimiento en pedazos en cualquier otra hipótesis, nos 
resulta muy difícil imaginar una que sea adecuada. 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     55 
 

 
 

         Los dos relatos, entonces, no sólo son armoniosos, 
sino que el de Lucas es apoyado por el de Mateo. En cuanto 
al Segundo punto, si Judas devolvió el dinero como lo 
describe Mateo, y si los sacerdotes compraron con ese 
dinero el campo del alfarero, entonces ese campo era 
realmente propiedad de Judas, y podría haber sido 
reclamado por sus herederos; porque fue comprado con 
dinero que le pertenecía; y Lucas podría decir con verdad 
que Judas obtuvo el campo. En Tercer lugar, si el campo 
fue comprado con el dinero de sangre, o si Judas cayó allí 
y se rompió en pedazos, el campo podría haber derivado 
su nombre de cualquiera de las dos circunstancias, y mucho 
más podría haberlo derivado de ambas.  
 
         La probabilidad es que el terreno se haya vuelto 

comparativamente inútil por las excavaciones que el 
alfarero había hecho en busca de la arcilla para la alfarería; 
y cuando, además de esto, se encontró salpicado con el 
contenido de los cuencos putrefactos de un traidor que se 
había ahorcado allí, era un lugar tan horrible que el 
propietario se alegró de venderlo por una bagatela, y esto 
permitió que los sacerdotes lo compraran por las treinta 
piezas de plata, que ascendían probablemente a unos 
dieciséis dólares. Ningún otro terreno lo suficientemente 
grande para un pequeño cementerio podría haber sido 
comprado cerca del muro de Jerusalén por una suma tan 
pequeña. Estaba destinado al entierro de extranjeros 
demasiado pobres para permitirse un sepulcro excavado 
en la roca. Los pobres, ya fueran Judíos o Gentiles, eran 
enterrados en la tierra. 
 

         V. 20. El historiador retoma ahora el relato del 
discurso de Pedro, que había interrumpido con un 
paréntesis. En las observaciones ya citadas, Pedro había 
basado la acción que estaba a punto de proponer en una 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     56 
 

profecía pronunciada por David, y había declarado, como 
fundamento de la acción que iba a realizarse, el hecho de 
que Judas había sido contado entre ellos, y tenía “parte en 
este ministerio”. Ahora cita la profecía a la que se alude: 
(20) “Porque está escrito en el libro de los Salmos: Sea 
hecha desierta su habitación, Y no haya quién more en 
ella; y Tome otro su oficio 1”.  Estos dos pasajes, el primero 
del Salmo 69:25 y el segundo del Salmo 109:8, no tienen 
ninguna referencia específica a Judas en su contexto 
original. Ellas ocurren en medio de las maldiciones 
pronunciadas, no por David, sino, como dice 
explícitamente Pedro, por el Espíritu Santo a través de la 
boca de David (16) con respecto a hombres impíos en 
general que persiguen a los siervos de Dios. 
 
         Pero si es apropiado que las habitaciones de tales en 
general sean desoladas, y que cualquier oficio que tuvieran 
sea dado a otros; fue preminentemente así en el caso de 
Judas; y   fue correcto decir que estas palabras fueron 
escritas de él como una entre muchas. Esto fue sin duda el 
significado de Pedro, porque podía ver tan claramente 
como nosotros el objetivo general de la denuncia. 
        
        Vers.21,22. Es importante observar aquí que la 
cuestión sobre la que está discutiendo Pedro no es el 
nombramiento original de un apóstol, sino la selección de 
un hombre para suceder a un apóstol.          Por   tanto,   los  
 
 
 
 
 
 
 
 

 

             1 La palabra ἐπισκοπὴν traducida aquí como “oficio” en la Versión 
Revisada y “obispo” en la Versión Americana se cita de la Septuaginta, y su 
equivalente etimológico exacto en Inglés es superintendente. A qué tipo 
particular de supervisión se refiere el Salmo del que se cita, el contexto allí no lo 
indica; pero que en los tiempos del Salmista no tenía el significado que ahora se 
le da a la palabra obispado en Inglés, es absolutamente seguro, porque tal oficio 
no existía entonces. A falta de un conocimiento definitivo en cuanto el obispado 
a la que originalmente se hizo referencia, es probable que el término genérico 
oficio sea aquí la mejor forma de representar la palabra, especialmente como es 
traducida en los Salmos de la que es hecha la cita. Vea más sobre el uso de la 
palabra en el Nuevo Testamento bajo el Capítulo 20:28.  
 
 
 
 
los comentarios de Hechos 20:28. 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     57 
 

 
 

requisitos que se declaran necesarios para una elección son 
los que debe poseer cualquiera que aspire a ser sucesor de 
un apóstol. Los declara en la siguiente frase: (21) “Es 
necesario, pues, que de estos hombres que han estado 
junto con nosotros todo el tiempo que el Señor Jesús 
entraba y salía entre nosotros, (22) comenzando desde el 
bautismo de Juan hasta el día en que de entre nosotros 
fue recibido arriba, uno sea hecho testigo con nosotros, 
de su resurrección”. No habiendo ningún otro caso en el 
Nuevo Testamento de la selección de un sucesor de un 
apóstol, esta es nuestra única guía bíblica sobre el tema; y 
debemos concluir que todos los que desde entonces han 
pretendido ser sucesores de los apóstoles, pero que no 
estuvieron con el Señor en su ministerio personal, carecen 
de una calificación esencial para el cargo. La razón obvia 
para limitar la elección a los que habían estado con los 
apóstoles desde el principio es que sólo ellos serían testigos 
completamente competentes de la identidad de Jesús 
cuando lo vieran después de Su resurrección. De este 
modo, Pedro, al igual que Pablo en su primera epístola a 
los Corintios (9:1), hace que sea una característica esencial 
de un apóstol ser testigo de la resurrección de Jesús. 
         
          Ver.23-26. (23) “Y señalaron a dos: A José, llamado 
Barsabás, que tenía por sobrenombre Justo, y a Matías. 
(24) Y orando, dijeron: Tú, Señor, que conoces los 
corazones de todos, muestra cuál de estos dos has 
escogido, (25) para que tome la parte de este ministerio y 
apostolado, de que cayó Judas por transgresión, para irse 
a su propio lugar. Y les echaron suertes, y la suerte cayó 
sobre Matías; y fue contado con los once apóstoles”.      
Debe observarse que los discípulos no eligieron a Matías 
por sí mismos, sino que, habiendo presentado primero a las 
dos personas entre las que debía hacerse la elección, oraron 
al Señor para que les mostrara a cuál Él había elegido, y 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     58 
 

luego echaron suertes, entendiendo que aquel sobre quien 
cayera la suerte era la elección del Señor. Esto muestra que 
creían en una providencia de Dios tan especial que incluye, 
en las cosas que ella determina, hasta el echar suertes ― de 
todas las cosas aparentemente las más accidentales. Si se 
pregunta por qué limitaron la elección del Señor a dos 
personas, la respuesta obvia, es que estos eran los únicos 
dos que poseían todos los requisitos establecidos por 
Pedro. 
 
        La oración ofrecida en esta ocasión en un modelo en 

su género. Los que oran tenían un solo objeto por el cual se 
inclinaron ante el Señor, y a la representación adecuada de 
esto limitan sus palabras. No repiten un pensamiento, ni lo 
elaboran más allá del punto o la perspicacia. Su petición se 
refiere tanto a las cualidades espirituales como 
intelectuales de dos personas, y se dirigen muy 
apropiadamente al Señor como καρδιογνῶστα, el conocedor 
del corazón. Ellos no oran, “Muéstranos cuál elegirás, o has 
escogido”; como si hubiera necesidad de reflexionar con el 
Señor; sino, “muestra cuál de estos dos has escogido”. 
Describen el cargo que desean que el Señor llene, como “la 
parte en este ministerio y apostolado de que cayó Judas por 
transgresión, para irse a su propio lugar”.  Había estado en un 
lugar del que se había demostrado ser indigno, y ahora no 
dudan en decir que se ha ido a su propio lugar, el lugar al 
que van los hipócritas después de la muerte. Una oración 
tan breve en una ocasión tan importante sería difícilmente 
considerada como una oración en lo absoluto en esta época 
tan voluble; y una que expresa tan claramente el destino de 
un hombre muerto sería considerado como poco caritativo; 
¿Porque quien se atrevería a insinuar, en este tiempo, que 
cualquier pecador muerto se ha ido a su propio lugar? 
 
       Dado que esta transacción ocurrió antes de la 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     59 
 

 
 

inspiración de los apóstoles, y debido a que Pedro basa su 
autoridad para ello, no en ningún mandato de Jesús, sino 
en lo que algunos críticos consideran citas irrelevantes de 
los Salmos, algunos han sostenido que esta decisión no era 
completamente autorizada, y que Matías no era por lo 
tanto un apóstol verdadero. Pero la declaración de Lucas, 
“fue contado con los once apóstoles”, fue escrita mucho 
después de la inspiración de los doce, y expresa su juicio 
final en el caso. Además, a partir de este momento, la 
compañía de los apóstoles ya no se denomina “los once” 
sino “los doce”, (Hech.2:14; 4:2) lo que indica que, desde el 
momento del nombramiento, Matías se consideraba uno de 
los miembros. Obsérvese, también, que la omisión de 
Pedro de citar la autoridad de Jesús para el nombramiento 
de ninguna manera es prueba de que no tenían su 
autoridad. 
 
       Entre las cosas concernientes al reino de las que había 

hablado durante los cuarenta días (3), ésta pudo haber sido 
una (es decir, la autoridad para el nombramiento de un 
nuevo apóstol—ARP) por lo que sabemos; y Pedro pudo 
haber omitido mencionarla porque ya era bien conocido 
por todos los discípulos, aunque ellos habían fallado en 
observar la profecía de los Salmos que también la 
anunciaba. Finalmente, la promesa de que los doce 
apóstoles se sentarían en doce tronos, juzgando a las doce 
tribus, (Mat.19:28) requería que se llenara el lugar vacante; 
e incluso esto puede haber sido mencionado en alguna 
ocasión anterior, y por lo tanto se omitió ahora. El 
apostolado de Pablo fue uno especial para los Gentiles.  
 
       El autor ha completado ahora sus declaraciones 

introductorias. Ha demostrado que su narración parte de 
la comisión dado el día de la ascensión; que a los apóstoles 
se les aseguró en ese día un pronto bautismo en el Espíritu 



Capítulo 1                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     60 
 

Santo, que les daría pleno poder para testificar de Jesús; 
que fueron testigos de su ascensión al cielo desde donde 
enviaría el Espíritu prometido; que los once originales 
estaban todos en sus puestos después de la ascensión, 
esperando la promesa; y que se había llenado el lugar 
vacante del traidor con un sucesor adecuado. Todo estaba 
ahora listo, y la siguiente sección de la historia comienza 
con el advenimiento del Espíritu esperado. 
 
 
       

 
 
 
 
 
 



SECCION II ― LA IGLESIA ESTABLECIDA EN 
JERUSALEN 

(2:1-47) 
 

1. Los Apóstoles son llenos del Espíritu Santo (1-4) 
 

       Vers. 1-4. El autor entra ahora en el cuerpo principal 
de su obra describiendo el advenimiento prometido del 
Espíritu Santo: (1) Cuando llegó el día de Pentecostés, 
estaban todos unánimes juntos. (2) Y de repente vino del 
cielo un estruendo como de un viento recio que soplaba, 
el cual llenó toda la casa donde estaban sentados; (3) y se 
les aparecieron lenguas repartidas, como de fuego, 
asentándose sobre cada uno de ellos. (4) Y fueron llenos 
del Espíritu Santo, y comenzaron a hablar en otras 
lenguas, según el Espíritu les daba que hablasen. El día 
de Pentecostés fue el quincuagésimo día después del 
sábado de la semana de la Pascua; y como la cuenta 
comenzaba el día después del sábado, también terminaba 
el mismo día de la semana, o sea, nuestro domingo.1  

 

 

 

                                          

 
 

 

 

 

 

 

              

              1  Los Comentaristas en general, engañados por Josefo, representan los 
cincuenta días contados desde “el segundo día de los panes sin levadura, que es 
el decimosexto día del mes” (Antigüedades, III.10.5). Si esto fuera correcto, el 
primero de los cincuenta, y en consecuencia el último, podría caer en cualquier día 
de la semana. Pero la cláusula de promulgación de la ley dice lo siguiente: “Y 
contaréis desde el día en que sigue el día de reposo, desde el día en que ofrecisteis 
la gavilla de la ofrenda mecida; siete semanas cumplidas serán. Hasta el día 
siguiente del sétimo día de reposo contaréis cincuenta días; entonces ofreceréis el 
nuevo grano a Jehová” (Lev.23:15, 16). Este lenguaje no es fácil de malinterpretar; 
porque si incluso en la primera cláusula, las palabras "desde la mañana después 
del sábado" podrían interpretarse en el sentido desde el día siguiente al primer día 
de los panes sin levadura, la última parte de la oración excluye tal construcción; 
porque la cuenta debía ser “hasta el día siguiente del séptimo sábado”, y la palabra 
sábado aquí sin duda significa un sábado semanal; y si el quincuagésimo día fue el 
día siguiente al día de reposo semanal, entonces el primero también debe haber 
sido el día siguiente al día de reposo semanal. Eso fue probado además por los 
términos de la ley, estableciendo el día de ofrecer la gavilla de la ofrenda mecida: 
"Y el sacerdote mecerá la gavilla delante de Jehová, para que seáis aceptos; el día 
siguiente del día de reposo la mecerá” (Lev.23:11). El primer día de los panes sin 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     62 
 

           Debido a las siete semanas que mediaban entre ella y 
el sábado de la Pascua, en el Antiguo Testamento se le 
llamaba “la fiesta de las semanas”; 1 al haber ocurrido la 
siega del trigo en ese intervalo, se llamaba “la fiesta de la 
siega”; 2 y a causa de la ofrenda que le es peculiar, se le 
llamó “el día de las primicias” 3. Pero después de que el 
idioma Griego se dio a conocer en Palestina, a consecuencia 
de la conquista de Asia por parte de Alejandro, adquirió el 
nombre de Pentecostés (quincuagésimo), por ser el día 
quincuagésimo. Se celebraba, según el ritual Mosaico, con 
el servicio especial de ofrecer los primeros frutos de la 
cosecha del trigo en forma de pan.4 Esta era una de las tres 
fiestas anuales en los que todos los varones Judíos debían 
estar presentes. La condenación y muerte de Jesús había 
ocurrido durante uno de estos, y el siguiente fue elegido 
más apropiadamente como la ocasión para Su vindicación 
y para la inauguración de Su reino en la tierra. El día 
también era apropiado por ser el día de la semana en el que 
resucitó de entre los muertos. 

          Las personas aquí reunidas y llenas del Espíritu 
Santo no eran, como muchos han supuesto, los ciento 
veinte discípulos mencionados entre paréntesis en el 
capítulo anterior, sino los doce apóstoles. Esto se asegura 
por la conexión gramatical entre el primer versículo del 
capítulo y el último del anterior. En su conjunto, se le como 
sigue: “Y les echaron suertes, y la suerte cayó sobre Matías 
Y fue contado con los once apóstoles. Cuando llegó el día 
de Pentecostés, estaban todos unánimes juntos”1 

 

         

 

 

 

 

sin levadura, aunque en el no se debía hacer “ningún trabajo servil”, nunca se 
llama sábado. En cuanto al testimonio de Josefo sobre el tema, debemos 
recordar que, aunque afirma haber sido de ascendencia sacerdotal, nunca fue 
consagrado como sacerdote, escribió su obra Antigüedades muchos años 
después de la caída del templo y el cese de sus solemnidades, y su conocimiento 
de tales temas dependía de sus lecturas del Antiguo Testamento, en las que no 
tenía ventaja sobre los eruditos modernos. Aquí, como en muchos otros lugares, 
él ha malinterpretado el texto.    
    1  Deut.16:10.   2  Ex. 23:16.  3 Num.28:26.   4 Lev.23:15-21; Num.28:26-
31. 

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     63 
 

 
 

            La casa en la que los apóstoles estaban sentados 
cuando el Espíritu descendió sobre ellos no era el aposento 
alto en el que moraban, sino algún departamento del 
templo; porque, como aprendemos del tratado anterior de 
Lucas, los apóstoles durante estos días “estaban siempre en 
el templo, alabando y bendiciendo a Dios” (Luc.24:52) es 
decir, continuamente allí durante las horas en que el templo 
estaba abierto. El departamento superior era su lugar de 
alojamiento.1 

          

         Las lenguas como de fuego que eran visibles sobre las 
cabezas de los apóstoles fueron símbolos de las lenguas 
audibles en las que inmediatamente comenzaron a hablar; 
y agregaron mucho al esplendor de la escena, que pronto 
captó la atención de la multitud reunida. La declaración de 
que las lenguas “se les aparecieron” no pretende excluir 
como testigos de ello a los que fueron reunidos, sino que 
señala el hecho de que los apóstoles estaban solos cuando 
el fenómeno apareció por primera vez.  
 

         Cuando los apóstoles fueron llenos del Espíritu Santo 
y comenzaron a  hablar  según  el  Espíritu  les  daba que  
hablase, la promesa de un bautismo en el Espíritu Santo y 
el poder de la alto fue cumplido. El poder tuvo efecto en sus 
mentes, y su presencia se manifestó exteriormente al hablar 
en idiomas que nunca habían aprendido.2  

 

 

 

 

 

 

 

        
 

            1 La suposición presentada por primera vez por Crisóstomo, y adoptada muy 
generalmente por los Comentaristas más recientes, de que todos los ciento veinte 
estaban incluidos, y la opinión propuesta en los tiempos modernos (vea Alford 
Ibid.,), de que todos los discípulos de Jesús que habían venido a la fiesta fueron 
incluidos, están completamente sin apoyo en el contexto; y la única razón plausible 
dada para cualquiera de los dos es el lenguaje universal empleado en la siguiente 
cita de Joel: “Y después de esto derramaré de mi Espíritu sobre toda carne, y 
profetizarán vuestros hijos y vuestras hijas; vuestros ancianos soñarán sueños, y 
vuestros jóvenes verán visiones” (Joel 2:28). Pero es obvio a simple vista que estas 
palabras no se cumplieron todas en aquella ocasión. Ninguno de los presentes 
estaba viendo visiones o soñando sueños. Aquí hubo sólo un comienzo de un 
cumplimiento que luego se prolongó hasta que todo se cumplió según lo predicho 
por Joel. 

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     64 
 

           El milagro interno y mental fue demostrado por lo 
externo y lo físico. La promesa, “Porque no sois vosotros los 
que habláis, sino el Espíritu de vuestro Padre que habla en 
vosotros” (Mat.10:20) se cumplió en su sentido más literal; 
porque las mismas palabras que pronunciaron les fueron 
suplidas inmediatamente por el Espíritu. No se 
preocuparon por cómo o qué decir, ni tampoco 
premeditaron. Literalmente les fue dado en esa hora lo que 
debían hablar.  
 

         Tal poder nunca antes había sido otorgado a los 
hombres. Fue el bautismo en el Espíritu Santo; no de los 
cuerpos, como el bautismo de Juan en agua, sino de sus 
espíritus. No fue un bautismo literal, porque este acto no 
debe afirmarse de la conexión entre espíritu y espíritu; pero 
la palabra bautismo se usa metafóricamente. Así como el  

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

          

             1 En oposición a esta conclusión, Alford dice: “Ciertamente Lucas no habría 
usado esta palabra (“toda la casa”) de un departamento en el templo, o del templo 
mismo, sin más explicación” (Véase también Meyer Ibid.,). Pero ya se había dado 
suficiente explicación con la declaración de que los apóstoles estaban 
“continuamente en el templo”; y, aunque Alford dice que esta declaración no 
puede aplicarse aquí, no da una buena razón para la afirmación, e insistimos en 
que si puede y lo hace. Un aposento alto en una casa particular no podría haber 
proporcionado espacio para la asamblea que presenció este fenómeno; mientras 
que uno de los muchos departamentos en el atrio del templo, con un lado abierto 
a toda el área del atrio, habría sido perfectamente adecuado para la ocasión. 
 
       2 Con respecto al significado del autor aquí, la siguiente declaración enfática 
de Alford debe adoptarse de todo corazón: “No puede haber ninguna duda en 
ninguna mente sin prejuicios, que el hecho que esta narración nos presenta es 
que los discípulos comenzaron a hablar en varios idiomas, es decir: los idiomas 
de las naciones enumeradas a continuación, y quizás otros. Todos los intentos de 
evadir esto están relacionados con algún forzamiento del texto, o con alguna 
explicación rebuscada e indefendible”. Admitir con Meyer (Com. Ibid.,), que este 
es el sentido del autor, y luego decir: “La comunicación repentina de una facilidad 
para hablar idiomas extranjeros no es lógicamente posible ni psicológica y 
moralmente concebible”, no es solo negar la confiabilidad del autor, y por lo tanto 
desacreditar todos sus relatos de milagros, pero es negar que el Espíritu pueda 
actuar milagrosamente en las mentes de los hombres. El lector que tenga 
curiosidad por conocer los muchos intentos absurdos que se han hecho para 
explicar este milagro, encontrará una descripción suficiente de ellos en el 
Comentario de Meyer sobre este pasaje. 

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     65 
 

 
 

cuerpo, cuando es bautizado en agua, se hunde debajo de 
su superficie y es completamente abrumado, de igual modo 
sus espíritus estaban completamente bajo el control del  sus 
espíritus estaban completamente bajo el control del Espíritu 
Santo, siendo sus propias palabras las del Espíritu y no las 
de ellos. La metáfora se justifica por el poder sus espíritus 
estaban completamente bajo el control del Espíritu Santo, 
siendo sus propias palabras las del Espíritu y no las de ellos. 
La metáfora se justifica por el poder absoluto que el Espíritu 
divino ejercía sobre sus espíritus.  absoluto que el Espíritu 
divino ejercía sobre sus espíritus. Tal no es el caso con las 
influencias ordinarias del Espíritu. Por consiguientes, estos 
no deben ser denominados bautismos en el Espíritu.1           

 

2. El Efecto en las Multitudes (5-13) 
 

      Vers. 5-13. Si tratamos de concebir algún método por 
el cual la inspiración milagrosa de un grupo de hombres 
pueda demostrarse inmediatamente a una audiencia, sin 
duda no podremos pensar en otro que no sea el empleado 
en esta ocasión – el de hablar inteligiblemente las 
maravillosas obras de Dios en una variedad de lenguas 
desconocidas para los oradores. Esto muestra lo apropiado 
del milagro particular obrado aquí, e incluso la necesidad 
del mismo para la convicción inmediata de los oyentes. Tal 
exhibición podría estar disponible para su propósito solo 
en presencia de personas familiarizadas con los idiomas 
hablados; pero la presente ocasión suplió esta condición, y 
a esto el autor se dirige a continuación: (5) Moraban 
entonces en Jerusalén judíos, varones piadosos, de todas 
las naciones bajo el cielo. (6) Y hecho este estruendo, se 
juntó la multitud; y estaban confusos, porque cada uno 
les oía hablar en su propia lengua. (7) Y estaban atónitos 
y maravillados, diciendo: Mirad, ¿no son galileos todos 
estos que hablan? (8) ¿Cómo, pues, les oímos nosotros 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     66 
 

hablar cada uno en nuestra lengua en la que hemos 
nacido? (9) Partos, medos, elamitas, y los que habitamos 
en Mesopotamia, en Judea, en Capadocia, en el Ponto y 
en Asia, (10) en Frigia y Panfilia, en Egipto y en las 
regiones de África más allá de Cirene, y romanos aquí 
residentes, tantos judíos como prosélitos, (11) cretenses y  
árabes, les oímos hablar en nuestras lenguas las 
maravillas de Dios. (12) Y estaban todos atónitos y 
perplejos, diciéndose unos a otros: ¿Qué quiere decir 
esto? (13) Mas otros, burlándose, decían: Están llenos de 
mosto. Las lenguas nativas de estos Judíos eran las de los 
países enumerados en los que nacieron; sin embargo, a 
todos, o casi todos, sus padres les habían enseñado el 
dialecto local de Judea; porque tal era la costumbre de los 
Judíos de aquella época. Esto les permitió entender las 
lenguas habladas por los apóstoles y conocer la realidad 
del milagro.  
 
         Nunca antes se había presenciado un milagro como 
este, y el autor agota su vocabulario en el intento de 
describir su efecto en los oyentes. Él dice: “Estaban 
confusos”, “atónitos”, “maravillados”, “perplejos”, y 
“diciéndose unos a otros: ¿Qué significa esto?” Sobre esta 
cuestión se centraron sus pensamientos cuando tuvieron 
tiempo de pensar; y muestra que reconocieron la 
naturaleza milagrosa del fenómeno, pero no pudieron 
determinar lo que significaba; es decir, con qué propósito se 
realizó el milagro. No sabían nada de los hombres que 
hablaban, excepto que eran Galileos. Su pregunta, sin 
embargo, era la misma que el milagro pretendía provocar, 
y el discurso que siguió proveyó la respuesta. 
 
       Los burladores que dijeron, “Están llenos de mosto” 

(“vino nuevo”—KJV, RSV) eran hombres irreverentes, que 
no entendían más de una de las lenguas habladas, y así 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     67 
 

 
 

confundían el resto con declaraciones necias; o fueron tan 
excesivamente irreverentes como para burlarse de lo que 
llenó de asombro a todos los demás. Su burla recibió la 
debida atención en el discurso que siguió. 

 
3. El Sermón de Pedro (14-40) 

I. 
    El Milagro Explicado, 14-21 
 

        Vers. 14-21. (14) Entonces Pedro, poniéndose en pie 
con los once, alzó la voz y les habló diciendo: Varones 
judíos, y todos los que habitáis en Jerusalén, esto os sea 
notorio, y oíd mis palabras.  (15) Porque éstos no están 
ebrios, como vosotros suponéis, puesto que es la hora 
tercera del día; (16) Mas esto es lo dicho por el profeta 
Joel: (17) Y en los postreros días, dice Dios, Derramaré 1 
de mi Espíritu sobre toda carne, Y vuestros hijos y 
vuestras hijas profetizarán; Vuestros jóvenes verán 
visiones, Y vuestros ancianos soñarán sueños; (18) Y de 
cierto sobre mis siervos y sobre mis siervas en aquellos 
días Derramaré de mi Espíritu, y profetizarán. (19) Y daré 
prodigios arriba en el cielo, Y señales abajo en la tierra, 
Sangre y fuego y vapor de humo; (20) El sol se convertirá 
en tinieblas, Y la luna en sangre, Antes que venga el día 
del Señor, Grande y manifiesto; (21) Y todo aquel que 
invocare el nombre del Señor, será salvo. Pedro había 
escuchado   lo   que    dijeron   los   burladores,   y  aunque  

 
       
 
 

 
 
 
 
 

         
 

          1   El uso que se ha hecho de la expresión “derramar” en relación con la 
controversia sobre el bautismo (Alexander On Acts, Ibid.,) es una muestra de celo 
partidista que es digno de mención solo porque se hace figurar en las discusiones 
sobre el tema por hombres de poco discernimiento. Se usa figurativamente para 
el envío del Espíritu Santo, ya que no se puede usar literalmente de una persona. 
La misión del Espíritu así designada y el bautismo en el Espíritu son dos conceptos 
distintos, y el término con el que se expresa el primero no puede tener ninguna 
relación posible con el significado del término con el que se expresa el segundo. 
Además, el término bautismo también se usa figurativamente en la conexión. 
Expresa el poder que el Espíritu ejerció sobre la mente de los apóstoles después 

de haber entrado en ellos; mientras que el término derramar (ἐκχεῶ) expresa el 
acto de Cristo al enviar el Espíritu desde el cielo. 

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     68 
 

provino de unos pocos, habló de ello como si expresara el 
sentimiento de la multitud. Esto tenía la ventaja de evitar 
una cuestión personal con los habían hecho el comentario, 
mientras que estaba calculado para despertar el disgusto 
de quienes habían tomado el asunto en serio.           
           

        Su respuesta no fue una refutación completa de la 
acusación, porque los hombres podrían estar intoxicados a 
cualquier hora del día; pero la hora temprana hacían muy 
improbable que estuvieran bajo la influencia del vino, 
mientras que el resto de su discurso se basó en demostrar 
la falsedad de la acusación. 
 
         La primera parte de la cita de Joel, versículos 17 y 18, 
es empleada por Pedro para responder a la pregunta de la 
multitud: “¿Qué quiere decir esto?” y la respuesta fue 
concluyente. Si hubiera atribuido el hablar en lenguas al 
ingenio de él mismo y de sus compañeros, o a cualquier 
otra cosa que no fuera el poder divino, sus oyentes no 
podrían haber aceptado su explicación; porque sabían que 
sólo el poder divino podía capacitar a los hombres para 
hablar así. Por lo tanto, cuando lo atribuyó al Espíritu de 
Dios, no pudieron sino ver que tenía razón; y cuando citó 
el pasaje del profeta que obviamente se cumplió ante sus 
ojos, no pudieron sino ver que los milagros estaban 
predeterminados en la mente de Dios.  
 
       También pudieron ver que la profecía implicaba 
mucho más de lo que estaban presenciando en ese 
momento; porque contemplaba un derramamiento del 
Espíritu Santo, no sólo sobre los hombres que estaban 
delante de ellos, sino sobre “toda carne”, tal como haría 
que hombres y mujeres profetizaran, vieran visiones y 
soñaran sueños. Todo excepto lo primero estaba aún por 
cumplirse, pero todo se cumplió en el curso de los 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     69 
 

 
 

acontecimientos que el autor procederá a registrar. Por 
“toda carne” se entiende obviamente no sobre todo ser 
humano, sino personas de todas las nacionalidades. 
 
        El resto de la cita de Joel, versículo 19, 20, no tiene 
relación con el argumento de Pedro, pero probablemente 
se hizo para completar la conexión de lo que exigía su 
argumento. El grande y manifiesto día al que se refiere se 
ha entendido de diversas maneras; algunos refiriéndose a 
la destrucción de Jerusalén, algunos al día del juicio, y 
algunos incluso al mismo día de Pentecostés, “Todo aquel 
que invocare el nombre del Señor será salvo”, parece 
identificarlo con el día del juicio; porque sólo se escapará 
de los terrores de ese día invocando el nombre del Señor. 
No debemos entender que el mero acto de invocar el 
nombre del Señor salvará, sino la invocación al Señor que 
acompaña la fe y la obediencia sin las cuales toda 
invocación es vana. 
 
        Hasta ahora, en su discurso Pedro se ha limitado a 
probar su inspiración y la de sus compañeros. Esta fue una 
preparación necesaria para lo que seguiría, porque sus 
oyentes solo de esta manera podrían estar preparados para 
recibir con confianza implícita lo que tenía que decir de 
Jesús.  
 
        Si hubiera cerrado su discurso en este punto, se 
habrían convencido (es decir, la parte reflexiva de ellos) de 
que estaban escuchando a un hombre inspirado; pero no 
habrían aprendido más acerca de Jesús, o acerca de la 
salvación a través de él, de lo que sabían antes. Pero ahora 
se completa la introducción del discurso; el camino está 
preparado para la presentación del tema principal, y él 
procede inmediatamente a anunciar la proposición para lo 
cual todo lo que había dicho era sólo introductorio.  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     70 
 

II. 
Jesús es Proclamado como Cristo y Señor, 22-32 
 

(a) Su Resurrección Declarada, 22-24 
 
         Vers. 22-24. Es imposible para nosotros, a esta 
distancia de espacio y tiempo, darnos cuenta, excepto en un 
grado débil, del efecto en las mentes tan excitadas del 
próximo anuncio hecho por Pedro:  (22) Varones israelitas, 
oíd estas palabras: Jesus nazareno, varón aprobado por 
Dios entre vosotros con las maravillas, prodigios y 
señales que Dios hizo entre vosotros por medio de él, 
como vosotros mismos sabéis; (23) a éste, entregado por el 
determinado consejo y anticipado conocimiento de Dios, 
perdisteis y matasteis por manos de inicuos, 
crucificándole; (24) al cual Dios le levantó, sueltos los 
dolores de la muerte, por cuanto era imposible que fuese 
retenido por ella. Llenos de asombro como ya lo estaban 
los oyentes, por una manifestación visible y audible del 
Espíritu de Dios, ven ahora que todo este asombroso 
fenómeno está subordinado al nombre de aquel Nazareno 
a quien habían despreciado y crucificado. Esta condena se 
les impone en una sentencia repleta de una serie de hechos  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

         

          1   Por los tres términos, obras milagros (δυνάμεις), prodigios (τέρατα) y 

señales (σημεῖα), Pedro no significa tres clases de acciones, sino emplea tres 
términos para describir los mismos fenómenos. Se refiere a los milagros de Jesús, 
que fueron obras poderosas, o poderes, porque obraron por el poder inmediato 
de Dios; prodigios, porque suscitaban asombro en los que los presenciaban; 
señales, porque significaban la aprobación de Dios a lo que Jesús enseñaba en 
relación con ellas. 
           2   El original, (ἀνόμων), significa en este lugar, como se indica en el margen 
de la versión R. V., no hombres que son violadores de la ley, sino hombres que 
no están bajo la ley, es decir, Gentiles, cf. 1 Corintios 9:21. 
           3  En la expresión, “desatado los dolores de la muerte” (τὰς ὠδῖνας τοu 

θανάτου), los dolores de la muerte se consideran en sentido figurado como 
ataduras que retienen a la víctima de la muerte en confinamiento hasta que son 
desatadas. Ambos términos se usan figurativamente, y no es el propósito de 
Pedro insinuar que Jesús sufrió dolores después de morir. Pero para otro 
concepto del significado, véase Alford y Meyer. 

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     71 
 

 
 

calculados para hacerlos tambalearse y tambalearse como 
una baja rápida sucesión de fuertes golpes. En un suspiro 
se les recuerdan los maravillosos milagros y señales que 
Jesús había obrado entre ellos; ellos son responsabilizados 
de saber que esto es cierto; se les informa que fue de 
acuerdo con el propósito predeterminado de Dios que fue 
entregado en su poder, y no por su propia impotencia; y se 
les dice audazmente que Dios lo había resucitado de entre 
los muertos, siendo imposible que un ser como Él sea 
retenido permanentemente entre los muertos.  
 
         Jamás labios mortales anunciaron en tan breve 
espacio tantos hechos de importancia tan terribles para los 
oyentes. Podríamos desafiar al mundo a encontrar un 
paralelo en los discursos de sus oradores o las 
declamaciones de sus poetas. No hay un semejante rayo en 
todas las cargas de los profetas de Israel, o entre las voces 
que resuenan a través del Apocalipsis. Es el primer anuncio 
público al mundo de un Redentor resucitado y glorificado. 
 

(b) La Resurrección de Cristo Predicha por David, 25-
31 

       Vers. 25-28. Dos de los actos declarados en este 
anuncio requerían prueba; los otros no requerían ninguna. 
Que Jesús había sido aprobado por Dios por medio de 
milagros, y que lo habían matado por manos de los inicuos 
Romanos, eran hechos bien conocidos por los oyentes; pero 
que Jesús les ha sido entregado de acuerdo con un 
propósito predeterminado de Dios, era una novedad para 
ellos; y que Dios lo había resucitado de entre los muertos, 
no creían; Por lo tanto, estas dos últimas afirmaciones 
necesitaban prueba, y Pedro procede a dar la prueba de 
manera tanto formal como concluyente. Cita primero el 
pasaje en el que David había predicho muy claramente la 
resurrección de alguien de entre los muertos, hablando en 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     72 
 

primera persona, como si se refiriera a sí mismo. (25) 
Porque David dice de él; Veía al Señor siempre delante 
de mí; Porque está a mí diestra, no seré conmovido. (26) 
Por lo cual mi corazón se alegró, y se gozó mi lengua, Y 
aun mi carne descansará en esperanza; (27) Porque no 
dejarás mi alma en el Hades, Ni permitirás que tu Santo 
vea corrupción. (28) Mi hiciste conocer los caminos de la 
vida; Me llenarás de gozo con tu presencia.  
 

        Solo una parte de esta cita en lo que se refiere a la 
resurrección se adapta al propósito especial del apóstol, y 
la porción anterior (versículos 25, 26) sirve para presentarla 
en forma concretada. Las palabras, “No dejarás mi alma en 
el hades” afirman un regreso del alma del estado 
desencarnado; 1  mientras que las palabras “Ni permitirás 

que tu Santo vea corrupción” afirman que el cuerpo sería 
reanimado por el retorno del alma, antes de que la 
corrupción se asentara. Las palabras añadidas, “Me hiciste 
conocer los caminos de la vida; Me llenarás de gozo con tu 
presencia”, se refieren primero al conocimiento de este 
tema impartido antes de la muerte, y en segundo lugar a la 
alegría del resucitado de entre los muertos al contemplar el 
rostro de Dios. 
 

        Que este pasaje predice la resurrección de alguna 
persona de entre los muertos previa a la corrupción de su 
cuerpo, es innegable; y la única pregunta entre Pedro y sus 
oyentes    era,   ¿De quién habla David?   Como   utiliza  la  
 
 
 
 
 
 
 

         

           1  Hades es una palabra Griega transferida al Inglés porque nuestro idioma 
no tiene una palabra nativa que la represente exactamente. Se compone de  

privado ά y ἴδειν ver, y significa literalmente lo invisible; pero en el uso se aplica 
exclusivamente a la morada invisible de los espíritus humanos sin cuerpo. Si no 
tuviéramos otra prueba de este significado, nuestro texto, combinado con el 
comentario de Pedro, en el versículo 31 a continuación, lo aclararía. Mientras que 
el cuerpo de Jesús estaba en la tumba, su alma estaba en el Hades y, sin embargo, 
estaba en el Paraíso, como aprendemos de su declaración al ladrón moribundo 
(Lucas 23:43). Esto muestra que para los justos el Hades es un lugar de dulce 
reposo.  

 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     73 
 

 
 

primera persona, y por lo tanto parece hablar de sí mismo, 
fue necesario que Pedro, para desarrollar su argumento, 
mostrara que se refiere a alguna otra persona, y esa persona 
es el Cristo. Esto procede a hacerlo.        
 
           Vers. 29-31. (29) Varones hermanos, se puede decir 
libremente del patriarca David, que murió y fue 
sepultado, y su sepulcro está con nosotros hasta el día de 
hoy. (30) Pero siendo profeta, y sabiendo que con 
juramento Dios le había jurado de que su descendencia, 
en cuanto a  la  carne,  levantaría  al  Cristo  para  que  se 
sentase en su rostro, (31) viéndolo antes, habló de la 
resurrección de Cristo, que su alma no fue dejada en el 
Hades, ni que su carne vio corrupción. Era bien sabido por 
los Judíos, como lo es por todos los intérpretes de los 
Salmos proféticos, que David habla habitualmente en 
primera persona cuando profetiza del Cristo; y en cualquier 
caso dado, si se aclara que no habla de sí mismo, la 
conclusión es que habla del Cristo. Esta es la fuerza del 
argumento de Pedro, y probó a sus oyentes Judíos lo que 
él se dispuso a probar, que el Cristo, de acuerdo con un 
propósito predeterminado y expreso de Dios, sufriría la 
muerte y resucitaría rápidamente de entre los muertos. 
También corrigió su concepción de un reinado terrenal de 
Cristo, y les mostró que Él se sentaría en el trono de David 
después de Su resurrección, y no antes de Su muerte. 
 
(c) La Resurrección de Jesús Atestiguada por los Doce, 

32 
 

         V. 32. Hasta aquí en su argumento el orador ha 
probado que el Cristo iba a ser entregado a la muerte, y que 
iba a resucitar de entre los muertos para sentarse en Su 
trono; pero todavía tiene que probar que esto era 
verdadero de Jesús. Esto lo prueba ahora por el testimonio 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     74 
 

de sí mismo y de los once que estaban con él: (32) A este 
Jesús resucitó Dios, de lo cual todos nosotros somos 
testigos.  Es probable que esto sea solo la sustancia de lo 
que dijo sobre este punto, y que entró en los detalles del 
testimonio. Como los testigos eran personalmente 
desconocidos para la multitud, su testimonio como simples 
hombres podría haber tenido poco peso entre sus oyentes; 
pero hablaban como hombres llenos del Espíritu de Dios, y 
esto para los hombres de educación Judía era garantía 
suficiente de que lo que decían era ciertamente verdadero. 
En consecuencia, el hecho ahora establecido por este 
testimonio, tomado en conexión con lo que acabamos de 
aprender del Salmo, de que el Cristo iba a sufrir y resucitar 
de entre los muertos como Jesús había sufrido y resucitado, 
probó más allá de toda duda que Jesús era el Cristo. Por lo 
tanto, así debió parecerle a todo oyente reflexivo.         
 

(d) Jesús Exaltado al Trono de Dios, 33-35 
 

 V. 33. Para sustentar la proposición de que el Cristo 
resucitaría de esta manera para sentarse en el trono de 
David (versículos 30, 31), era necesario que Pedro trazará 
su progreso más allá de la resurrección, y mostrará que 
realmente había sido exaltado al trono. Esto lo hace con 
estas palabras: (33) Así que, exaltado por la diestra de 
Dios, y habiendo recibido del Padre la promesa del 
Espíritu Santo, ha derramado esto que vosotros veis y oís.  
Su prueba no es la mencionada en el capítulo introductorio 
de los Hechos, que él y sus compañeros habían visto a Jesús 
ascender al cielo (1:9-10); porque esto habría sido en vano, 
ya que sus ojos no lo siguieron más allá de la nube que lo 
recibió fuera de su vista; sino es lo que sus oyentes estaban 
presenciando con sus propios ojos y oídos, el hecho de que 
él y sus compañeros hablaban como el Espíritu Santo les 
daba que hablasen, mientras las lenguas de fuego se 
asentaban sobre sus cabezas.  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     75 
 

 
 

   Al decir que Jesús había sido exaltado por la diestra 
de Dios, Pedro habló lo que ni él ni ningún otro mortal 
podía hacer sino por la revelación directa; pero a medida 
que la revelación directa se manifestaba ante el pueblo, 
quedó claro que el testimonio dado era del mismo Espíritu 
Santo, que acababa de descender del cielo donde la 
exaltación había tenido lugar. Aquí había un testimonio 
que ningún hombre sensato entre los Judíos podría pensar 
en cuestionar. 

 

          Vers. 34, 35. Un punto más se establece, no como 
prueba adicional de que Jesús había sido exaltado, sino 
para mostrar que lo que ahora se probó acerca de Él fue 
predicho del Cristo, y se completará este argumento 
inimitable: (34) Porque David 1 no subió a los cielos; pero 
él mismo dice: Dijo el Señor a mi señor: Siéntate a mi 
diestra, (35) Hasta que ponga a tus enemigos por estado 
de mis pies. Los mismos Fariseos admitieron que en este 
pasaje David se refería a Cristo; y habían estado muy 
perplejos en las consecuencias de esta admisión en una 
conversación memorable con Jesús (Mat.22:43, 44); pero 
Pedro, sin dar nada por sentado, guarda la aplicación, 
como lo había hecho con la cita anterior de David, al 
señalar que David mismo no había ascendido al cielo, y por 
lo tanto no podía estar hablando de sí mismo con estas 
palabras. Admitido esto, la única alternativa era, como en 
el otro caso, que se refería al Cristo; porque ciertamente 
David no llamaría a ningún otro su Señor. 

 

 
 
 
 
 
 
 

       
             

 

          1  Al citar aquí el Salmo 110:1 escrito por David, Pedro por el Espíritu Santo 
sigue el ejemplo de Jesús, quien hizo lo mismo, y quien también declara que 
David dijo esto “en el Espíritu” (Mateo 22:43, 44). Este testimonio explícito de 
la autoría literaria Davídica de ese Salmo no puede descartarse afirmando que 
fue, en labios de Jesús o de Pedro, un mero acomodo a una opinión incorrecta 
entonces vigente entre los Judíos; porque el argumento en ambos casos se basa 
en que David fue es escritor, y es falacioso si este no es un hecho. Tampoco 
puede considerarse como un error por parte de Jesús o Pedro; pues esto sería 
acusarlos de un razonamiento falaz basado en premisas asumidas en la 
ignorancia. Sería una negación del conocimiento sobrenatural por parte de Jesús, 
y de la inspiración por parte de Pedro. 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     76 
 

(e) La Conclusión Lógica, 36 
 

V. 36. Habiendo ahora establecido con evidencias 
indiscutibles las dos afirmaciones hechas en su anuncio de 
apertura que se necesitaban pruebas; primero, que Jesús 
había sido entregado a sus enemigos por el determinado 
consejo y previo conocimiento de Dios; y segundo, que 
Dios lo había resucitado de entre los muertos; y habiendo 
ido  más  allá  de  su primer anuncio al probar que Dios lo 
había exaltado y lo había sentado a Su propia diestra en el 
cielo, Pedro ahora anuncia su conclusión final en estos 
términos seguros y sorprendentes: (36) Sepa, pues, 
ciertísimamente toda la casa de Israel, que a este Jesus a 
quien vosotros crucificasteis, Dios le ha hecho Señor y 
Cristo. Lo había hecho Señor al hacerlo sentar en el propio 
trono de Dios, para gobernar sobre ángeles y hombres; y 
lo había hecho Cristo al hacerlo sentar en el trono de David 
según la promesa. Era el trono de Dios, porque era el trono 
del dominio universal; y era el trono de David, porque era 
la descendencia lineal de David lo que hacía de Jesús el rey 
legítimo. De esta conclusión, los oyentes Judíos de Pedro 
aprendieron que, contrariamente a su concepción 
anterior, el Cristo prometido ¡no se sentaría en un trono 
terrenal, por glorioso que fuera, sino en el trono del 
universo! 
 

III. 
 

El Pueblo Exhortado a Salvarse, 37-40 
 
         V.37. Como ya hemos observado, hasta el momento 
en que Pedro se levantó para dirigirse a la audiencia, 
aunque se había producido el bautismo del Espíritu Santo 
y se habían presenciado sus efectos en los sujetos del 
mismo, no se había producido ningún cambio en la mente 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     77 
 

 
 

de personas  en referencia a Jesús, ni experimentaron otra 
emoción que asombro y confusión. El cambio deseado en 
referencia a Cristo no se efectuó hasta que Pedro habló; y 
todo el poder a realizarse que residía en el bautismo en el 
Espíritu se manifestó mediante las palabras que el Espíritu 
hizo que Pedro hablara. El primer efecto visible se describe 
con estas palabras: (37) Al oír esto, se compungieron de 
corazón, y dijeron a Pedro y a los otros apóstoles: Varones 
hermanos, ¿qué haremos?. En esta exclamación, ellos 
confesaron tácitamente su creencia en lo que Pedro había 
predicado; y la afirmación de que fueron traspasados hasta 
el corazón muestra que sentían profundamente el 
remordimiento que los hechos que ahora creían pretendían 
inspirar. Desde que Pedro comenzó a hablar se produjo un 
cambio tanto en sus convicciones como en sus 
sentimientos. Ahora ellos creen que Jesús es el Cristo, y son 
compungidos en el corazón con el pensamiento de que lo 
han asesinado. Todo este efecto Lucas lo atribuye, como 
vemos que se debe ser trazado, a lo que habían oído: “Al 
oír esto, se compungieron de corazón”. Esto ejemplifica la 
enseñanza de Pablo, que “la fe es (“viene” – KJV) por el oír, 
y el oír, por la palabra de Dios” (Rom.10:14-17). 
 

            
          V. 38. La pregunta, “¿Qué haremos?” tuvo referencia 
a como podían estos hombres culpables escapar de las 
consecuencias de su crimen; y aunque la idea de la 
salvación de sus pecados en general apenas podría haber 
tenido un lugar en sus mentes, la verdadera fuerza de su 
pregunta estaría bien expresada por la pregunta completa: 
¿Qué debemos hacer para ser salvos? Esta es la primera vez 
bajo el reinado de Cristo que se planteó esta pregunta 
trascendental y, por supuesto, la primera vez que recibió 
una respuesta. Cualquiera que haya sido la respuesta 
adecuada bajo cualquier dispensación anterior, o en 
cualquier tiempo anterior en la historia del mundo, la 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     78 
 

respuesta dada por Pedro en este día de Pentecostés, el día 
en que comenzó el reinado de Cristo en la tierra, es la 
verdadera e infalible respuesta para todos los que 
preguntan en todo el tiempo posterior. (38) Pedro les dijo: 
Arrepentíos,1 y bautícese cada uno de vosotros en el 
nombre de Jesucristo para 2 perdón de los pecados; y 
recibiréis el don del Espíritu Santo.  Debe observarse que 

en la respuesta a la pregunta, ¿qué haremos? Se les dice que 
hagan dos cosas; primero, arrepentirse; y segundo, ser 
bautizados en el nombre de Jesucristo. Si Pedro se hubiera 
detenido aquí, las personas habría aprendido su deber 
inmediato, y nosotros también habríamos aprendido que el 
deber inmediato de los hombres compungidos de corazón 
por un sentimiento de culpa es arrepentirse y bautizarse; 
también sabríamos que esto es lo que debemos hacer para 
ser librados de nuestra culpa. Pero Pedro no se detuvo con 
los dos mandamientos; consideró adecuado declarar 
específicamente las bendiciones que seguirían al 
cumplimiento de ellas.  
 

         A las personas se le dijo que se arrepintiera y se 
bauticen “para perdón de los pecados”. Esto indica más 
específicamente lo que se habría entendido al conectar la 
pregunta con su respuesta, como acabamos de afirmar. 
Hace que sea doblemente cierto que el perdón de los 
pecados sigue al bautismo y, por lo tanto, debe ser 
esperado (el perdón de los pecados) por los bautizados. 
Esto es igualmente cierto si la traducción correcta es, como 
en la Versión Revisada, “para perdón de los pecados”,  
 
 
 
 
 
 

          

            1   Que a estas personas se les mandó que se arrepintieran después de 
haber sido “compungidos en el corazón” por el poder del Espíritu a través de la 
verdad predicada, y fueron tan penetrados por un sentimiento de culpa como 
para clamar: “¿Hermanos, ¿qué haremos?” muestra claramente que el 
arrepentimiento no es un mero dolor por el pecado, sino un cambio que le sigue. 
Para una definición más detallada, consulte la nota en el Capítulo 3:19. 
  

            2     Para una justificación de esta desviación de la Versión Revisada, y para 
una declaración completa de la conexión entre el bautismo y la remisión de los 
pecados, véase Excurso A.  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     79 
 

 
 

porque si somos bautizados “para” perdón, el perdón sigue 
al bautismo y el bautismo nos lleva a el. El perdón de los 
pecados, la remisión de los pecados y el perdón son 
términos sinónimos y expresan la necesidad principal del 
alma humana en sus circunstancias terrenales más 
favorables. El rebelde contra el gobierno de Dios, aunque 
deponga las armas y se convierta en súbdito leal, no puede 
tener ninguna esperanza sin el perdón del pasado; y 
después de haber sido perdonado, mientras lucha 
humildemente en el servicio de Dios, se reconoce todavía 
culpable de defectos por los cuales queda corto en la 
recompensa final a menos que sea perdonado una y otra 
vez. La cuestión de las condiciones del perdón, por lo tanto, 
se divide en dos; una con referencia al pecador que aún no 
ha sido perdonado, y la otra al santo que puede haber caído 
en pecado. Fue la primera clase la que planteó la pregunta 
a Pedro, y sólo a ellos se aplica su respuesta. 
 
         La segunda bendición prometida sobre la condición 
del arrepentimiento y el bautismo es el “don del Espíritu 

Santo”. Con esto no refiere al don milagroso que acababa 
de ser otorgado a los apóstoles; porque sabemos por la 
historia posterior que este don no fue otorgado a todos los 
que se arrepintieron y fueron bautizados, sino solo a unos 
pocos hermanos de prominencia en las diversas 
congregaciones. La expresión significa el Espíritu Santo 
como un don; y la referencia es a esa morada del Espíritu 
Santo por la cual producimos los frutos del Espíritu, y sin 
la cual no somos de Cristo. De esta promesa Pedro habla 
más plenamente en la siguiente oración de este sermón. 
 
        V. 39 (39) Porque para vosotros es la promesa, y para 
vuestros hijos, y para todos los que están lejos; para 
cuantos el Señor nuestro Dios llamare. Como se trata de 
una promesa condicional, condicionada al arrepentimiento 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     80 
 

y al bautismo, los hijos mencionados no pueden ser otros 
que los que se arrepientan y sean bautizados. Esta 
promesa, por lo tanto, no puede entenderse refiriéndose a 
niños pequeños. Además, la promesa es para aquellos a 
quienes el Señor “llamare”, y Él llama solo a aquellos que 
pueden oír y creer. Podemos señalar que la universalidad 
de esta promesa, aunque muy clara para nosotros que la 
leemos a la luz de las revelaciones posteriores, Pedro y los 
otros apóstoles entendieron que incluía a los Gentiles solo 
en la medida en que pudieran ser circuncidados. Este es un 
ejemplo entre muchos en los que hombres inspirados, al 
hablar las palabras que el Espíritu les dio, no 
comprendieron adecuadamente su significado. 
 
           

           V.40. Al concluir su informe del sermón de Pedro, el 
autor nos informa indirectamente que sólo ha dado un 
resumen del mismo: (40) Y con otras muchas palabras 
testificaba y les exhortaba, diciendo: Sed salvos de esta 
perversa generación. El término “testificaba” se refiere a la 
parte argumentativa del discurso; y el término, 
“exhortaba” a la parte oratoria. Este último, naturalmente, 
siguió su declaración de las condiciones del perdón, y se 
resume en las palabras: “Sed salvos de esta perversa 
generación”. Ellos debían salvarse al cumplir con las 
condiciones de salvación que se acaban de establecer; 
porque la salvación del pecado se realiza en el perdón de 
los pecados; 1   y   la   referencia   a   estas  condiciones  era  
 
 
 
 
 
 
 
 

      

        1 “Sed salvos de esta (en la que ahora vive) perversa generación al separarse 

de ellos por el μετάνοιαν y el bautismo” — Meyer. En oposición a esto, Alford 
dice: “Los mandamientos de los Apóstoles se traducen incorrectamente en la 
American Version, “Sálvense a ustedes mismos”. Es estrictamente pasivo — Sed 
salvos — “déjanos salvar”, “Permitan que Dios los salve por medio de nosotros”. 
Pero el asombroso esfuerzo que hace este ingenioso intérprete para extraer del 
precepto el significado que le asigna, delata la debilidad del intento. La palabra 

original está en modo imperativo, σώθητε y como expresa el mandato, “Sed 
salvos”, requiere que el acto de salvar sea hecho por las personas a las que se 
dirige y, por lo tanto, se expresa correctamente con los términos, “Sed salvos” 
     



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     81 
 

 
 

demasiado obvia para ser malinterpretada.  
 
            

          Esta exhortación debe haber impedido que 
cualquiera concibiera la idea expresada con tanta 
frecuencia por los evangelistas modernos, que un pecador 
no puede hacer nada para salvarse. Si bien es cierto que el 
pecador no puede hacer nada para procurar o merecer su 
propia salvación, o para perdonar sus propios pecados, 
debe hacer lo que se prescribe como método para aceptar la 
salvación que se le proporciona y se le ofrece. En esta 
medida se salva a sí mismo. Ser salvo de esa generación era 
ser salvo del destino que aguardaba a esa generación en el 
mundo eterno, debido a que podemos ser salvos de un 
barco que se hunde al escapar de su destino. Si el lector 
revisa cuidadosamente este discurso, con referencia a su 
plan como sermón y la conducción de su línea de 
argumentación, él encontrará que cumple con la regla de la 
homilética tan estrictamente como si Pedro hubiera sido 
entrenado en esta ciencia moderna; y que su lógica es 
impecable de principio a fin. Esto no pudo haber sido el 
resultado de la educación o entrenamiento de Pedro; 
porque él no tenía instrucción previa que pudiera haberlo 
cualificado para un trabajo extemporáneo de este carácter; 
sino debe atribuirse al poder guiador del Espíritu Santo, 
dándole, según la promesa, (Luc.21:15) “pero yo te daré 
palabra y sabiduría, la cual no podrán resistir ni 
contradecir todos los que se opongan”. 
 

3. El Efecto del Sermón, y el Progreso 
de la Iglesia (41-47) 

  
      V. 41. Los oyentes que habían sido tan compungidos 

de corazón como para exclamar: “Hermanos, ¿qué 
haremos?” se sorprendieron dichosamente de encontrar 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     82 
 

los términos del perdón tan fáciles; y actuaron con la 
debida prontitud: (41) Así que, los que recibieron su 
palabra fueron bautizados; y se añadieron aquel día como 
tres mil personas.  Recibieron su palabra en el sentido de 
que la creyeron verdadera y la adoptaron como regla de 
acción.   
 
      Incontables veces se ha insistido, y tantas veces 

refutado, que tres mil hombres no podrían haber sido 
bautizados (sumergidos) durante el resto de ese día, y con 
el suministro de agua accesible en Jerusalén. Es cierto que 
no hay ningún arroyo en las cercanías de la ciudad, y nunca 
lo ha habido, adecuado para ese propósito; pero desde un 
tiempo muy anterior al nacimiento de Jesús, la ciudad ha 
sido abastecida de estanques artificiales en los que se podía 
administrar la ordenanza incluso a tal multitud. En la 
actualidad, la única de ellas que permanece 
completamente adecuada para el propósito, y que ha sido 
utilizada en los tiempos modernos por los misioneros, es el 
estanque de Siloé, situado en el valle inmediatamente al sur 
del recinto del templo. Tiene cincuenta pies (15.24 Mts.) de 
largo, tiene un ancho promedio de unos dieciséis pies (4.87 
Mts.) y está rodeada con mampostería hasta una altura de 
unos dieciocho pies. En su esquina suroeste, donde el muro 
no se eleva tan alto, un tramo de escalones de piedra, de 
cuatro pies de ancho, desciende hasta el fondo del mismo. 
El agua entra por el extremo norte, siendo conducida por 
un conducto subterráneo desde el Estanque de la Virgen, 
un manantial perenne, y escapa por el extremo opuesto a 
través dos orificios, uno en el fondo, y el otro a unos tres o 
cuatro pies por encima del fondo. Cuando el primero está 
cerrado, como suele ocurrir, el agua se encuentra a la 
profundidad más adecuada para el bautismo. 
 
       El estanque que ahora se llama Alto Gihón, situado 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     83 
 

 
 

aproximadamente a media milla al oeste de la puerta de 
Jaffa, es en la actualidad el siguiente lugar más adecuado. 
Tiene trescientos dieciséis pies de largo, (96.31 Mts.) 
doscientos dieciocho de ancho (66.44 Mts.) y una 
profundidad media de unos veinte pies (20.10 Mts.) Es 
abastecido por un drenaje superficial y ahora rara vez está 
lleno. Estuvo provisto de amplios escalones en cada 
esquina, que descendían hasta el fondo, ahora en un estado 
de ruina; y cuando el agua estaba a una profundidad 
adecuada, brindaba facilidades para bautizar a una 
multitud como la que se bautizó en Pentecostés. Pero el 
más adecuado de todos los estanques antiguos es el que 
ahora los europeos llaman Bajo Gihón, pero los nativos lo 
llaman el Estanque del Sultán, debido a su tamaño. Se 
formó mediante la construcción de una inmensa presa a 
través del valle que se encuentra debajo del muro 
occidental del monte Sion, para retener el agua que fluye 
por el valle, y otro muro, quinientos noventa y dos pies más 
arriba en el valle, para respaldar la tierra en ese extremo.  
 
      Los lados y el fondo de este estanque consisten en la 

roca inclinada del valle, y ésta, en el lado próximo a la 
ciudad, se encuentra en repisas de dos a tres pies de 
espesor, con una superficie expuesta en muchos lugares de 
ocho a diez pies de ancho.  En estas repisas, a cualquier 
profundidad del agua, podía pararse un gran número de 
administradores, muchos más que los doce apóstoles, y 
bautizar a la vez sin interferir unos con otros. El enlucido 
dique inferior del estanque tenía tres pulgadas y media de 
espesor, pero ahora está tan roto que el agua se derrama 
libremente y el estanque está vacío en la estación seca; pero 
cuando esta presa estuvo en buen estado de conservación, 
nadie acostumbrado a bautizar pensaría en recurrir a 
ningún otro lugar de la ciudad. De hecho, rara vez se puede 
encontrar un baptisterio mejor en cualquier lugar. Desde 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     84 
 

que el conocimiento de estas instalaciones para bautizar en 
la antigua Jerusalén se ha difundido en el extranjero por los 
escritos de exploradores dentro de nuestra propia 
generación, se ha vuelto inexcusable que cualquier persona 
inteligente plantee la objeción que hemos estado 
considerando. 

 

       En cuanto a la cuestión del tiempo para el bautismo 
de tantas personas, cualquiera que haga el cálculo 
matemático, sin el cual es ocioso ofrecer la objeción, puede 
ver que hubo la mayor abundancia de tiempo. El sermón 
de Pedro comenzó a las nueve en punto, y podemos 
suponer con seguridad que los procedimientos en el 
templo terminaron tan temprano como el mediodía. Esto 
permite seis horas para que el bautismo se completará ese 
día, como afirma el texto. Es un trabajo muy deliberado 
para un administrador bautizar a una persona en un 
minuto; y si se para en un solo lugar, como suele ser el caso 
cuando se va a bautizar a un gran número, y hace que los 
candidatos entren y salgan en una línea continua, el trabajo 
se puede hacer en la mitad de este tiempo.  

 

       Pero, en promedio de sesenta por hora, doce hombres 
podían bautizar setecientos veinte en una hora, y tres mil 
en cuatro horas y cuarto. Este simple cálculo muestra cuán 
ociosa es la objeción, y prueba que los que la enfatizan 
mucho nunca la han considerado debidamente. 

 

       No satisfechos con las dos objeciones a la inmersión 
de los tres mil de las que ahora hemos analizado, muchos 
críticos insisten en que “el acceso a las aguas más preciadas 
para la población de una gran ciudad, no se habría 
permitido a tal multitud” 1. Esta objeción revela ignorancia 
del diseño de estas piscinas y del uso que se hace de ellas.  
 
 

  

            1     El Obispo de Chester (Speaker´s Commentary, Ibid.,).  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     85 
 

 
 

Incluso en la actualidad, cuando el agua es mucho más 
escasa que en la antigüedad, se utilizan libremente como 
piscinas para bañarse, y su agua nunca se emplea para 
beber o para fines culinarios.  

 
         

       Bautizar en ellas no redujo la cantidad ni perjudicó la 
calidad del agua para ninguno de los propósitos para los 
que se utilizó. La multitud que escuchó a Pedro podía 
acudir a ellos para el bautismo precisamente con la misma 
libertad con la que los creyentes acuden ahora a los arroyos 
y estanques en las inmediaciones de cualquiera de nuestras 
ciudades o pueblos Estadunidenses. Es de esperar que 
haya llegado el día en que esta objeción no se escuchará 
más entre los hombres de inteligencia promedio.2     

 

            Antes de dejar este versículo, debemos observar que 
los tres mil dieron dos pasos distintos; fueron bautizados, y 
luego, como un proceso distinto, fueron agregados al 
número anterior de creyentes. La adición consistió sin 
duda en alguna forma de reconocimiento público, por el 
cual fueron reconocidos como miembros de la Iglesia. Como 
la forma no esta especificada, no es autoritativa; y los 
creyentes ahora en libertad de adoptar cualquier forma que 
parezca apropiada y en armonía con la sencillez del 
evangelio. 
 

         V. 42. Estos jóvenes discípulos que ahora han sido 
bautizados el mismo día en que se convirtieron en 
creyentes, tenían muchos objetos subordinados de fe con 
los que debían familiarizarse, y muchos deberes aún 
desconocidos en los cuales ser instruidos. 
 

         
 
 

           

              2     Y sin embargo, en el volumen de The Expositor´s Bible on Acts, el 
autor, G. T. Stokes, D. D., hace esta afirmación: “En el día de Pentecostés era 
claramente imposible sumergir a tres mil personas en la ciudad de Jerusalén” 
(Pág.143). Podemos amablemente suponer que el autor nunca se ha 
familiarizado con el suministro de agua de Jerusalén.  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     86 
 

         Al dar cuenta de estos asuntos Lucas es mucho más 
breve, adhiriéndose estrictamente al propósito principal de 
su narración, el de dar el progreso y los medios de 
conversión, en lugar de los de edificación e instrucción. 
Cierra esta sección de la historia con una breve reseña del 
orden establecido en la nueva Iglesia, mencionando 
primero sus actos de culto público: (42) Y perseveraban en 
la doctrina de los apóstoles, en la comunión unos con 
otros, en el partimiento del pan y en las oraciones. Los 
apóstoles eran todavía los únicos maestros, y al enseñar a 
los discípulos estaban ejecutando la parte de su comisión 
que requería que enseñaran a aquellos a quienes 
bautizaban todas las cosas que Jesús había mandado 
(Mat.28:19, 20).  
 
         El mandato que hizo su deber de enseñar, también 
que fuera el deber de los discípulos aprender de ellos y 
acatar sus enseñanzas; y que los dos lados hicieron ambas 
cosas se afirma al decir: “Perseveraban en la doctrina de los 
apóstoles”.  
 
        La comunión en la que continuaron fue su 
participación conjunta en los privilegios religiosos. El 
término original κοινωνίᾳ se usa a veces para las 
contribuciones hechas para los pobres; pero si bien esta es 
una de las formas en que se manifiesta la comunión, la 
palabra no suele limitarse a este sentido.  
 
        Usualmente ocurre en conexiones tales como las 
siguientes: “Fuisteis llamados a la comunión con su Hijo 
Jesucristo” (1 Cor.1:9); “el favor de nuestro Señor 
Jesucristo, el amor de Dios y la comunión del Espíritu 
Santo sean con vosotros” (2 Cor.13:14) “y verdaderamente 
nuestra comunión es con el Padre, y con su Hijo Jesucristo” 
(1 Jn.1:3); “tenemos comunión unos con otros” (1 Jn.1:7).  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     87 
 

 
 

        Tenemos comunión con Dios, porque somos hechos 
partícipes de la naturaleza divina al escapar de la 
corrupción que hay en el mundo a causa de la 
concupiscencia. Tenemos comunión con su Hijo, por los 
lazos que su vida y sufrimiento han establecido entre Él y 
nosotros; y con el Espíritu Santo, porque participamos de 
la fuerza y la iluminación que Él imparte, y porque Él mora 
en nosotros. 
 
         Tenemos comunión unos con otros, por la 
participación mutua en el afecto y los buenos oficios de los 
demás. El término también se usa con referencia a la Cena 
del Señor “la copa de bendición que bendecimos, ¿no es la 
comunión de la sangre de Cristo? El pan que partimos, ¿no 
es la comunión del cuerpo de Cristo?” (1 Cor.10:16) Esta 
comunión es nuestra participación conjunta en los 
beneficios del cuerpo partido y la sangre derramada de 
Cristo. En todos estos detalles, los primeros discípulos 
continuaron firmemente en la comunión.  
 
         El partimiento del pan y las oraciones, en las que 
también continuaron con firmeza, son el partimiento del 
pan emblemático, o la observancia de la cena del Señor, y 
las oraciones públicas en la congregación.  
 
        No se indica aquí la frecuencia con que se partía el pan; 
pero sin duda fue la misma observancia semanal de esta 
ordenanza la que más tarde encontramos en existencia en 
congregaciones distantes (Hech.20:7; 1 Cor.11:20). Esto, así 
como el número y el carácter de las oraciones ofrecidas en 
las reuniones, era tan bien conocido por Teófilo que no es 
necesario dar detalles. 
          
        V. 43. Junto a esta breve nota del servicio público de la 
Iglesia, echamos un vistazo al efecto de las escenas recién 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     88 
 

descritas en el comentario circundante: Y sobrevino temor 
a toda persona; y muchas maravillas y señales eran 
hechas por lo apóstoles. Este temor no era el que se asocia 
con la aversión; porque aprendemos más abajo (47) que 
muchos se añadían diariamente a la Iglesia.  
 

         Era ese solemne asombro que los milagros inspiran 
naturalmente, mezclado con una profunda reverencia por 
una comunidad universalmente caracterizada por una 
vida santa. 
 

         Vers. 44, 45. A continuación se nos presenta una 
notable exhibición de comunión mencionada 
anteriormente: (44) Todos los que habían creído estaban 
juntos, y tenían en común todas las cosas; (45) y vendían 
sus propiedades y sus bienes, y lo repartían a todos según 
la necesidad de cada uno.  Esta conducta contrastaba 
marcadamente con el abandono de los pobres que entonces 
era común entre los Judíos, en violación de su propia ley, y 
que era universal entre los Gentiles. Nunca antes se había 
visto algo así en la tierra. Para una descripción más 
completa de esto, véanse los comentarios en el Capítulo 
4:32, más adelante. 
  
         Vers. 46, 47. La historia posterior de la Iglesia durante 
un corto tiempo se condensa en esta breve declaración: (46) 
Y perseverando unánimes cada día en el templo, y 
partiendo el pan en las casas, comían juntos con alegría y 
sencillez de corazón, (47) alabando a Dios, y teniendo 
favor con todo el pueblo. Y el Señor añadía cada día a la 
iglesia los que habían de ser salvos. Esto muestra 
claramente que el templo era el lugar de reuniones diarias 
de la Iglesia. Sus atrios estaban abiertos en todo momento; 
todos los Judíos tenían tan libre acceso a ellos como a las 
calles de la ciudad; e incluso los Gentiles tenían libre acceso 
al atrio exterior, que por este motivo se llamaba el atrio de 



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     89 
 

 
 

los Gentiles.1 Ningún otro lugar dentro de las murallas de 
la ciudad podría haber dado cabida a la reunión de tales 
multitudes.  
 

        El partimiento del pan mencionado aquí no es el 
mismo que el mencionado anteriormente en el versículo 42;  
porque aquí la referencia es a pan por alimento, como se ve 
en la cláusula calificativa, “comían con alegría y sencillez 
de corazón”.  
         
         Que tuvieran “favor con todo el pueblo”, era una 
consecuencia natural de la vida admirable que llevaban. 
Los sacerdotes y escribas habían recibido tal conmoción 
por el repentino ascenso de la Iglesia que aún no estaban 
preparados para una oposición abierta a ella. 
 

         La declaración de que “el Señor añadía cada día los 
habían de ser salvos”, significa que había adiciones diarias  
a la Iglesia, y que los que se añadían a diario se salvaban a 
diario.  
 
        La última expresión no significa que estuvieran 
meramente en el camino de la salvación; sino que eran 
salvos. Fueron salvos en el sentido en que Pedro había 
exhortado a los de Pentecostés a “sed salvos”.  
 

          La palabra salvar significa hacer seguro; y un hombre 
queda a salvo de todos sus pecados pasados cuando son 
perdonados. Él no puede salvarse de ellos de ninguna otra 
manera. En este sentido se salvaban los que se añadían 
diariamente. Pablo usa la palabra en el mismo sentido 
cuando dice: “nos salvó, no por obras de justicia que 
nosotros hubiéramos hecho, sino por su misericordia, por 
 
 
 

           

              

             1     Vea más sobre el uso del templo bajo los comentarios de 3:11; 5:12, 
20, 25, 42.  



Capítulo 2                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     90 
 

el lavamiento de la regeneración y por la renovación en el 
Espíritu Santo” (Tito 3:5).  
 

          El hecho de que fueran los salvos quienes fueron 
añadidos a la Iglesia, justifica la conclusión de que sólo 
aquellos que son salvos, o cuyos pecados son perdonados, 
tienen derecho a ser miembros de la Iglesia. Condena la 
práctica de recibir personas en la Iglesia “como medio de 
gracia”, es decir, como medio para buscar el perdón; y 
también condena la recepción de niños que aún son 
incapaces de cumplir con las condiciones en las que se 
ofrece el perdón. 
        
 
 
 
 
 
 
 
        
 
 
       

 



SECCION III ― EL PROGRESO DE LA IGLESIA 
Y SU PRIMERA PERSECUSION 

(3:1- 4:31) 

 

1. Un Hombre Cojo es Sanado por Pedro (3:1-11) 

 

      Vers. 1-10.  Hasta ahora, las labores de los apóstoles 
habían tenido un éxito ininterrumpido y sorprendente. 
Ahora se nos presenta una serie de conflictos, en los que se 
alternan el éxito y la aparente derrota en la historia de la 
Iglesia de Jerusalén. El templo sigue siendo el lugar de 
reunión y se convierte en el lugar del conflicto. (1) Pedro y 
Juan subían juntos al templo a la hora novena, la de la 
oración. (2) Y era traído un hombre cojo de nacimiento, a 
quien ponían cada día a la puerta del templo que se llama 
la Hermosa, para que pidiese limosna de los que entraban 
en el templo. (3) Este, cuando vio a Pedro y a Juan que 
iban a entrar en el templo, les rogaba que le diesen 
limosna. (4) Pedro, con Juan, fijando en él los ojos, le dijo: 
Míranos. (5) Entonces él estuvo atento, esperando recibir 
de ellos algo. (6) Mas Pedro dijo: No tengo plata ni oro, 
pero lo que tengo te doy; en el nombre de Jesucristo de 
Nazaret, levántate y anda. (7) Y tomándole por la mano 
derecha le levantó; y al momento se le afirmaron los pies 
y tobillos; (8) y saltando, se puso en pie y anduvo; y entró 
con ellos al templo, andando, y saltando, y alabando a 
Dios. (9) Y todo el pueblo le vio andar y alabar a Dios. (10) 
Y le reconocían que era el que se sentaba a pedir limosna 
a la puerta del templo la Hermosa; y se llenaron de 
asombro y espanto por lo que le había sucedido. Este 
milagro es una de los muchas señales y prodigios 
mencionados anteriormente en el capítulo 2:43, realizados 
día tras día por los apóstoles; y se selecciona para una 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     92 
 

mención particular debido a las consecuencias que le 
siguieron. Las circunstancias que lo acompañaron fueron 
calculadas para que atrajera una atención inusual. La 
Puerta Hermosa era sin duda el paso favorito hacia el atrio 
del templo; y como el hombre de esta sanidad se colocaba 
allí todos los días, él era bien conocido por todos los que 
frecuentaban el templo. La curiosidad natural de los 
benevolentes acerca de las aflicciones de aquellos a quienes 
ellos ayudaban también había llevado al conocimiento 
general de que había sido un lisiado desde su nacimiento.  

 

        Además, el tiempo de la sanidad era cuando una 
multitud de personas piadosas estaban entrando en el 
templo para la oración de la tarde, a la hora del incienso de 
la tarde, 1 y no podían sino notar los saltos y los gritos del 
hombre que había sido sanado. Al ser testigos de su éxtasis 
y verlo sujetado de Pedro y de Juan, nadie necesitó 
preguntar el significado de su conducta, pues todos vieron 
de inmediato que había sido sanado por los apóstoles, y 
todos se quedaron mirando atónitos, olvidando las 
oraciones por la que se habían reunido.   

 

        V. 11.  Probablemente era la intención de Pedro y Juan 
ir con el pueblo a la corte Judía y participar en la oración 
con ellos mientras se quemaba el incienso en el templo, pero 
la conducta del lisiado y la del pueblo combinadas produjo 
un cambio diferente. (11) Y teniendo asidos a Pedro y a 
Juan el cojo que había sido sanado, todo el pueblo, 
atónito, concurrió a ellos al pórtico que se llama de 
Salomón.  

 

 

 

          

        1  Las horas de quemar incienso en el templo eran la tercera y la novena hora; 
y aprendemos del ejemplo de las personas en el tiempo de la visión de Zacarías 
(Lucas 1:10) que era la costumbre de las personas piadosas en la ciudad reunirse 
alrededor del templo y orar mientras se quemaba el incienso. 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     93 
 

 
 

         La estructura que aquí se llama “pórtico” era una 
columnata construida a lo largo de la cara interior del muro 
que rodeaba el patio exterior. Consistía, según Josefo, en 
filas de columnas de piedra de veintisiete pies de altura, 
con un techo de cedro que descansaba sobre ellas y sobre la 
pared, de modo que constituía un pórtico cubierto, con su 
lado interior abierto hacia el templo. En el lado oriental del 
patio había dos filas de estas columnas, haciendo ese 
pórtico de sesenta pies de profundidad y tan largo como el 
muro, que Josefo estima en un estadio, por su medida 
exacta hoy es mil quinientos treinta pies. En el extremo sur, 
que ahora mide novecientos veintidós pies, había cuatro 
filas de columnas, haciendo tres caminos o pasajes entre 
ellas, cada una de treinta pies de profundidad, y en 
consecuencia la profundidad de este pórtico era de noventa 
pies.1 Estos inmensos pórticos cubiertos, o claustros, como 
los llama Josefo, servían como protección del sol en el 
verano y de la lluvia en el invierno. Contenían espacio 
suficiente para la gran multitud de discípulos cuando se 
reunían en una sola masa; y también para muchas 
reuniones separadas de grandes números para escuchar a 
diferentes predicadores hablando al mismo tiempo. Los 
doce apóstoles podrían estar predicando en ellos a la misma 
hora, cada uno a una gran audiencia, y sin embargo estar lo 
suficientemente separados para evitar la confusión del 
sonido. En cuál de estos pórticos se llevó a cabo la presente 
reunión no podemos decirlo, porque no se nos informa de 
cuál de estos se distinguió con el nombre de “el pórtico de 
Salomon”, siendo este por supuesto un título honorífico.  
 

2. El Segundo Sermón de Pedro 

I.  

Introducción: El Milagro Explicado, 12-16 

           

        1  Josefo (Antigüedades XV.3.5)  



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     94 
 

        Vers. 12-15. La admiración de la multitud se dirigió 
hacia Pedro y Juan, y el primero vio que atribuían la 
sanidad más bien a algo extraordinario en ellos que al 
poder de Su Maestro. Aprovecha esta circunstancia y 
dedica la introducción de su sermón a encauzar sus 
pensamientos por el cauce correcto.  (12) Viendo esto 
Pedro, respondió al pueblo: Varones israelitas, ¿por qué 
os maravilláis de esto? ¿o por que ponéis los ojos en 
nosotros, como si por nuestro propio poder o piedad 
hubiéramos hecho andar a éste? (13) El Dios de Abraham, 
de Isaac y de Jacob, el Dios de nuestros padres, ha 
glorificado a su Hijo Jesús, a quien vosotros entregasteis 
y negasteis delante de Pilato, cuando éste había resuelto 
ponerle en libertad. (14) Mas vosotros negasteis al Santo 
y al Justo, y pedisteis que se os diese un homicida, (15) y 
matasteis al Autor 1 de la vida, a quien Dios ha resucitado 
de los muertos, de lo cual nosotros somos testigos. En este 
pasaje los apóstoles hacen en sustancia el mismo anuncio 
acerca de Jesús con el que introdujo el tema principal de su 
primer discurso. El estilo antitético adoptado en esta 
ocasión dio a su anuncio una fuerza aún mayor que antes, si 
lo consideramos con referencia al efecto sobre las 
conciencias de sus oyentes. El hecho de que el Dios de sus 
padres había glorificado  a  Jesús  se contrasta con el hecho  

 

 

 

 

 

            

           

 

 
          1  La palabra ἀρχηγὸν traducida aquí Príncipe tanto en A.V. como en R.V., 
puede tener este significado solo en el sentido primario de líder. También significa 
autor u originador, y así se traduce en la R. V., en Hebreos 5:9; 12:2, “autor de 
eterna salvación”, “autor” y consumador de nuestra fe”. En esos lugares no podía 
traducirse príncipe. Sus únicas otras dos apariciones en el N. T. están en este 
lugar y en un discurso posterior de Pedro, v. 31. En última instancia, “príncipe y 
Salvador”, no es una traducción tan buena como “líder y Salvador” porque la 
mente es apta para asociar con príncipe la concepción de la realeza, que no está 
sugerida por la palabra original. Hay la misma objeción a “príncipe” en el pasaje 
que tenemos ante nosotros, y la objeción adicional, que la expresión “príncipe de 
vida”, no transmite una idea distinta, y ciertamente no es la idea correcta. Pedro 
está contrastando el acto de matar a Jesús con el hecho de que Él es el autor de 
la vida. Por estas razones no he dudado en apartarme de la R. V. en este caso. 
Véase Grimm de Thayer; Meyer, Ibid., y Speaker´s Commentary Ibid., 
     

 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     95 
 

 
 

de que lo habían entregado a la muerte; su negativa a 
dejarlo en libertad, con el deseo de Pilato de dejarlo ir; su 
rechazo de uno que era santo y justo, con la exigencia de 
que se les soltara a un asesino; y el hecho de que lo 
mataron, con el hecho de que Él era el autor de la vida. 
Estos cuatro puntos de contraste forman los pasos de un 
clímax. 

 

          A quien el Dios de vuestros padres glorificó, ustedes 
lo entregaron a muerte. Su criminalidad en esto se ve 
agravada por la consideración de que cuando el 
gobernante pagano de su nación lo declaró inocente y 
propuso liberarlo, ustedes protestaron en contra de ello. 
Incluso esto no expresa la enormidad de su culpa, porque 
ustedes mismos sabían que Él era un hombre santo y justo, 
y prefirieron la liberación de uno a quien sabían que era un 
asesino. Finalmente, al asesinarlo, hicieron morir al mismo 
autor de la vida, su propia vida y la vida de todos los 
hombres; y aunque le dieron muerte, ha resucitado de entre 
los muertos. Un clímax más grandioso, o una combinación 
más feliz de clímax y antítesis, no se encuentra a con 
frecuencia, si es que se encuentra, en la literatura. Tenemos 
razones para creer (vea abajo en el versículo 17) que el 
efecto sobre esta multitud fue abrumador. Los hechos 
expuestos en el discurso eran innegables, excepto la 
resurrección, y de esto Pedro declara que él mismo y Juan 
son testigos.  

 

        V.16. Mediante el anuncio precedente, Pedro 
introdujo sólo en parte el tema de su discurso. Avanzó 
hasta la resurrección, pero no llegó a toda la verdad con 
respecto a la glorificación de Jesús. Ahora completa su 
introducción, y al mismo tiempo demuestra la realidad de 
la resurrección y glorificación de Jesús, añadiendo: (16) Y 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     96 
 

por la fe en su nombre, a éste, que vosotros veis y 
conocéis, le ha confirmado su nombre; y la fe que es por 
él ha dado a éste esta completa sanidad en presencia de 
todos vosotros. Aquí está una de esas repeticiones 
comunes a los oradores extemporáneos, con la intención de 
dar mayor énfasis al pensamiento principal, y al mismo 
tiempo prevenir un probable malentendido. 

 

        Para que el uso peculiar que se hace del nombre de 
Jesús induzca a algunos de la multitud entusiasmada a 
pensar que había algún encanto en el mero nombre, un 
error en el que cayeron después ciertos Judíos en Éfeso 
(Hech.19:13-17) Pedro es particular en decir que fue por fe 
en Su nombre que se había obrado el milagro. Debemos 
notar, también, que la fe que había efectuado la sanidad no 
era la del lisiado; porque es evidente por el relato de la 
sanidad (versículos 4-8) que antes de efectuarse, él cojo no 
tenía fe en lo absoluto. Cuando Pedro le dijo: “Míranos”, el 
hombre miró hacia arriba, esperando recibir limosna. E 
incluso cuando Pedro le dijo que en el nombre de Jesucristo 
que caminara, él no hizo ningún intento de moverse hasta 
que Pedro lo tomó de la mano y lo levantó. 

 

        No mostró fe ni en Jesús, ni en el poder sanador de los 
apóstoles, hasta que se encontró capaz de pararse y 
caminar. La fe, entonces, era la de Pedro; y esto concuerda 
con lo que aprendemos en los Evangelios, que la 
realización de un milagro por parte de los que poseen 
dones espirituales dependía siempre de su fe. Pedro recibió 
poder para caminar sobre el agua; pero cuando su fe vaciló, 
comenzó a hundirse, y Jesús le dijo: “¡Hombre de poca fe! 
¿Por qué dudaste?” (Mateo 14:31). Cuando nueve de los 
apóstoles en una ocasión memorable, trataron de echar 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     97 
 

 
 

fuera un demonio y fallaron, Jesús explicó el fracaso 
diciendo que fue debido a su poca fe (Mateo 17:20). Fue sólo 
la “oración de fe” la que podía sanar a los enfermos (Sant. 
5:15).            

 

         Puede ser bueno observar aquí, que si bien la fe era 
necesaria de parte de alguien a quien se le habían 
impartido poderes milagrosos, para poder obrar un 
milagro en particular, ninguna fe permitió jamás obrar un 
milagro a quien semejantes poderes no se le habían 
impartido. La noción, por lo tanto, que ha existido en 
algunas mentes de vez en cuando desde el período 
apostólico, de que si nuestra fe fuera lo suficientemente 
fuerte también podríamos obrar milagros, tiene tan poco 
fundamento en las Escrituras como lo tiene en la 
experiencia. 

 

II. 

El Perdón de los Pecados Ofrecido A través de Cristo, 
17-21 

    

          Vers. 17, 18. En este punto del discurso hay una 
marcada carga en el tono y la manera de Pedro. Ha hecho 
una terrible acusación a los oyentes, exponiendo su 
criminalidad en términos implacables; pero ahora suaviza 
su tono y atenúa su falta, influido sin duda por una 
perceptible expresión de dolor en sus semblantes.   (17) Mas 
ahora, hermanos, sé que por ignorancia lo habéis hecho, 
como también vuestros gobernantes. (18) Pero Dios ha 
cumplido así lo que había antes anunciado por boca de 
todos sus profetas, que su Cristo había de padecer. El 
hecho que actuaran en la ignorancia era una atenuación de 
su crimen, pero no los hacía inocentes. El hecho declarado 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     98 
 

en conexión con esto, que en su maltrato a Jesús, Dios 
estaba cumpliendo lo que había declarado a través de los 
profetas que debía hacerse, no es fácilmente reconciliado 
por la filosofía humana con la afirmación de su 
culpabilidad. Una vez antes, Pedro había puesto en 
yuxtaposición estos dos hechos aparentemente 
contradictorios, la soberanía de Dios y el libre albedrío del 
hombre, cuando dijo: “entregado por el determinado 
consejo y anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y 
matasteis por manos de inicuos” (2:23).  

 

        Que Dios había predeterminado la muerte de Jesús, no 
se puede negar sin contradecir tanto a los profetas como a 
los apóstoles; y que los que lo mataron obraron 
perversamente al hacer lo que Dios había determinado que 
se hiciera, afirma Pedro, y tres mil de los participantes en 
Pentecostés, junto con muchos en esta ocasión, lo 
admitieron. Si alguien puede formular una teoría mediante 
la cual estos dos hechos puedan reconciliarse 
filosóficamente, la aceptaremos si podemos entenderla; 
pero a menos que ambos hechos inalterados tengan un 
lugar en la teoría, debe ser rechazada. Mientras tanto, es 
bueno seguir el ejemplo de Pedro, quien pone los dos 
hechos uno al lado del otro, apelando a los profetas para la 
prueba del uno, y a las conciencias de sus oyentes para la 
prueba del otro, y no parece darse cuenta de que se ha 
involucrado en la más mínima dificultad. Es una locura 
escalar donde estamos seguros de caer. 

 

        Vers. 19-21. Habiendo demostrado ahora la 
resurrección y glorificación de Jesús, junto con la 
criminalidad de aquellos que lo habían condenado, el 
apóstol ofrece a continuación el perdón a sus oyentes en los 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     99 
 

 
 

términos prescritos en la comisión. (19) Así que, 
arrepentíos y convertíos, para que sean borrados vuestros 
pecados; para que vengan de la presencia del Señor 
tiempos de refrigerio, (20) y él envié a Jesucristo, que os 
fue antes anunciado; (21) a quien de cierto es necesario 
que el cielo reciba hasta los tiempos de la restauración de 
todas las cosas, de que habló Dios por boca de sus santos 
profetas que han sido desde tiempo antiguo. Aquí, como 
en su declaración anterior de las condiciones del perdón, el 
apóstol no hace mención de la fe; pero, habiendo trabajado 
desde el comienzo de este discurso para convencer a sus 
oyentes, su mandamiento de arrepentirse lleva la 
suposición de que ellos creían. Un mandamiento basado en 
un argumento o en un testimonio implica siempre la 
suficiencia de la prueba y asume que el oyente está 
convencido. Además, Pedro sabía que nadie se arrepentiría 
por su mandamiento si no creía en lo que había dicho. En 
todos los puntos de vista del caso, entonces procedió con 
naturalidad y seguridad al omitir la mención de la fe. 

 

        En el mandamiento, “Arrepentíos y convertíos”, 
palabra “convertíos” expresa algo que debe hacerse 
después del arrepentimiento, y algo diferente del 
arrepentimiento; porque no sería apropiado añadir el 
mandamiento “Convertíos”, si su significado ya se hubiera 
expresado en el mandamiento “Arrepentíos”. Para una 
comprensión adecuada de las condiciones del perdón 
prescritas aquí, debemos determinar la importancia exacta 
de estos dos términos.  

 

         El concepto más predominante del arrepentimiento es 
la tristeza piadosa por el pecado; pero según Pablo, la 
tristeza piadosa por el pecado está relacionado con el 
arrepentimiento como causa para el efecto. “La tristeza que 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     100 
 

es según Dios”, dice, “produce arrepentimiento para 
salvación, de  que no hay  que arrepentirse.” Dice además 
a los Corintios: “Ahora me gozo, no porque hayáis sido 
contristados, sino porque fuisteis contristados para 
arrepentimiento” (2 Cor.7:8-10). Estas observaciones 
muestran que es la tristeza según Dios (es decir, la tristeza 
piadosa) es lo que lleva a los hombres al arrepentimiento; y 
lo último implica que puede haber dolor por el pecado sin 
arrepentimiento. La misma distinción está implícita en 
ordenar a los que en Pentecostés que ya estaban 
“compungidos de corazón” que se arrepintieran. Se ilustra 
en el caso de Judas, que experimentó el dolor más intenso 
por el pecado; pero en lugar de producir el 
arrepentimiento, lo llevó al suicidio. 

 

         El hecho así aclarado de que el arrepentimiento es el 
resultado de la tristeza piadosa según Dios por el pecado, 
ha llevado a algunos críticos a suponer y enseñar que el 
arrepentimiento significa reforma de vida, dado que esto es 
el resultado del dolor en cuestión.2 Pero aunque la reforma 
resulta de la tristeza por el pecado, las Escrituras 
proporcionan evidencia clara de que se distingue del 
arrepentimiento. Confundir los dos términos convertiría el 
pasaje que tenemos ante nosotros en una pieza de 
tautología; porque cuando Pedro dice: “Arrepentíos y 
convertíos”, la idea de reforma está involucrada en la 
palabra convertíos; y si arrepentirse significaba reformar, 
entonces el mandamiento no sería más que reformar y 
reformar. Juan Bautista, al demandar al pueblo que 
“produzca frutos dignos de arrepentimiento”, distinguió 
entre el arrepentimiento y las obras de una vida reformada, 
refiriéndose a estos últimos como los frutos de los primeros. 

           
         1  Primeramente propuesto por el Dr. George Campbell en sus Notes on the 
Four Gospels. 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     101 
 

 
 

         Para él la reforma es fruto del arrepentimiento, y no 
su equivalente. Cuando Jesús habla de arrepentirse siete 
veces al día, ciertamente quiere decir algo diferente a la 
reforma; para esto requeriría más tiempo. Nuevamente, 
cuando Pedro requirió que los del Pentecostés se 
arrepintieran y fueran bautizados, si por arrepentimiento 
hubiera querido decir reforma, les habría dado tiempo para 
reformarse antes de bautizarlos, en lugar de bautizarlos 
inmediatamente. Finalmente, el término original algunas 
veces se usa en relación con las preposiciones que no son 
adecuadas para la idea de reforma. Por ejemplo, en 2 
Corintios 12:21 se dice, “… quizás tenga que llorar por 
muchos de los que antes han pecado, y no se han 
arrepentido de la inmundicia y fornicación y lascivia que 
han cometido”.    

 

            Los hombres no se reforman de sus malas acciones; 
y la preposición 1 original en este caso no admitirá una 
traducción que se adapte al término reforma. Viendo ahora 
que el arrepentimiento es el resultado del tristeza por el 
pecado y conduce a la reformación de vida, no podemos 
tener más dificultad en determinar lo que es; porque el 
único resultado de la tristeza por el pecado que conduce a 
la reformación es un cambio de la voluntad con respecto al 
pecado. El significado principal de la palabra Griega 
μετάνοιαν es un cambio de mentalidad; y en este sentido se 
usa cuando dice que para Esaú “no hubo oportunidad para 
el arrepentimiento, aunque la procuró con lágrimas” (Heb. 
12:17). 

 

          Cuando buscó hubo un cambio en la mente de su 
padre con referencia a la bendición ya otorgada a Jacob.  

 
          

         1   Es ἐπι con el dativo. 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     102 
 

          Aquí el cambio deseado no fue un cambio del pecado; 
porque Isaac no había cometido pecado al otorgar la 
bendición a Jacob; en consecuencia, la palabra en este caso 
debe traducirse, no arrepentimiento, sino cambio de mente. 
Si el cambio de voluntad designado por la palabra no es el 
resultado de la tristeza por el pecado, sino de algunas 
consideraciones de mera conveniencia, no es el 
arrepentimiento requerido; y si no llega a la reformación de 
vida por parte del penitente, no alcanza las bendiciones 
aquí prometidas por Pedro. El arrepentimiento, pues, 
plenamente definido, es un cambio de la voluntad provocado 
por la tristeza por el pecado, y que conduce a una 
reformación de la vida. 
 

         Ahora podemos percibir más claramente que antes 
que en el mandamiento, “Arrepentíos y convertíos”, se 
requieren dos cambios distintos, que ocurren en el orden de 
las palabras. Al comentar sobre este último como se 
presenta en la versión King James, el Sr. Barnes dice: “Esta 
expresión (convertirse) transmite una idea que no se 
encuentra en absoluto en el original. Transmite la idea de 
pasividad – convertirse, como si fueran a ceder a alguna 
influencia extraña a la que ahora estaban resistiendo. Pero 
la idea de ser pasivos en esto no se transmite en la palabra 
original.  La palabra propiamente significa “dar la vuelta – 
volver a un camino del que uno se ha extraviado; y luego 
alejarse de los pecados, o abandonarlos”.1 Esta 
interpretación no fue disputada por eruditos competentes 
mientras la versión antigua estuvo vigente, y ahora que la 
Versión Revisada la ha sellado con su autoridad, apenas 
será cuestionada por algunos.2 El término denota un 
cambio de conducta. Pero un cambio de conducta tiene un  

 

 

          

          1   Notas, Ibid.,      2  En esta visión no se encuentran los términos convertir y 
convertido, debido a que la palabra original se traducen en todas partes como 
“un giro o vuelta”. Esta mejor interpretación debería promover una mejor 
comprensión de un tema importante.  
      



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     103 
 

 
 

comienzo; y se dice correctamente que una persona se 
convierte cuando hace el primer acto hacia una vida mejor. 
Ahora bien, sucede que un acto se le ordenaba 
uniformemente al creyente penitente como el primer acto de 
obediencia a Cristo, es decir, ser bautizados. Esto lo 
entendieron los presentes oyentes de Pedro, porque había 
sido proclamado desde Pentecostés en adelante, y lo habían 
visto observado todos los días. Por lo tanto, cuando 
escucharon el mandamiento “Arrepentíos y convertíos”, no 
pudieron sino entender que debían convertirse al ser 
bautizados, entrando así en una vida nueva y mejor. El 
bautismo, fue por lo tanto, un acto de la conversión.  
 

          Podemos llegar a la misma conclusión por otro curso 
de razonamiento. El mandamiento, “Convertíos”, ocupa la 
misma posición entre el arrepentimiento y la perdón de los 
pecados que el mandamiento, “Sed bautizados”, en el 
discurso anterior de Pedro. Luego dijo: “Arrepentíos y 
bautícese cada uno para perdón de los pecados”; ahora 
dice: “Arrepentíos y convertíos, para que sean borrados 
vuestros pecados”.  

 

       No es necesario señalar que borrar los pecados es una 
expresión metafórica de su perdón, comparándose el perdón 
con borrar de una tablilla de cera lo que estaba escrito en 
ella. Ahora bien, cuando los oyentes de Pedro le oyeron 
mandarles que se arrepintieran y se convirtiesen para 
recibir la misma bendición por la cual les había mandado 
anteriormente que se arrepintieran y fueran bautizados, no 
pudieron sino entender que la palabra genérica convertirse 
se usaba con referencia específica al bautismo; y esto, no 
porque las dos palabras signifiquen lo mismo, sino porque 
los hombres se convirtieron al ser bautizados. Esta es la 
doctrina del pasaje. 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     104 
 

           Aunque que el mandamiento de arrepentirse y 
convertirse tenía como propósito principal que sus pecados 
pudieran ser borrados, se mencionan otras dos 
consecuencias como incentivo adicional para el 
cumplimiento; primero, “para que vengan de la presencia 

del Señor tiempos de refrigerio”; y segundo, para que “él 

envíe a Jesucristo que os fue antes anunciado”. Los 
“tiempos de refrigerio” se colocan aquí donde se colocó “el 
don del Espíritu Santo” en el primer discurso, y la 
referencia es al refrigerio del alma efectuado por los gozos 
del Espíritu Santo.  

 

         El envío de Cristo a ellos se refiere sin duda a su 
venida final; y dependía de la obediencia, como podemos 
saber por declaraciones posteriores, aunque los oyentes de 
Pedro no podían saberlo en ese momento, en la forma 
general que una cierta cantidad de obra en la salvación de 
los hombres debía cumplirse antes de su venida. 

 

          Esto está indicado por la observación calificativa, “a 
quien de cierto es necesario que el cielo reciba hasta los 
tiempos de la restauración de todas las cosas de que habló 
Dios por boca de sus santos profetas que han sido desde 
tiempo antiguo”. Es difícil determinar el significado exacto 
de la palabra restauración en este lugar; pero está limitada 
por la expresión, “todas las cosas de que habló  Dios por 
boca de sus profetas” y en consecuencia consiste en el 
cumplimiento de las profecías del Antiguo Testamento; y la 
observación da la seguridad de que Jesús no volverá hasta 
que todas estas profecías se hayan cumplido. Es bastante 
común que aquellos teóricos que creen en la salvación final 
de todos los hombres citen este pasaje incorrectamente al 
omitir la última cláusula, citando “la restauración de todas 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     105 
 

 
 

las cosas” y haciendo que signifique la restauración a la 
pureza y felicidad primitivas de todas las cosas y de todos 
los hombres. Esto es manejar la palabra de Dios con engaño.  

 

III 

Estas Cosas son Asuntos de Profecía y Promesa, 22-26 

 

         Ver. 22, 23. Independientemente de lo que pudiera 
probarse en relación con la resurrección de la glorificación 
de Jesús, un Judío no estaría dispuesto a aceptarlo como el 
Mesías prometido a menos que la prueba contuviera 
evidencia de que los hechos fueron objeto de profecía.  

 

          Con este fin, y también con el propósito de advertir a 
sus oyentes para que no rechacen lo que habían oído, Pedro 
introduce a continuación una conocida profecía hecha por 
Moisés: (22) Porque Moisés dijo a los padres; El Señor 
vuestro Dios os levantará profeta de entre vuestros 
hermanos, como a mí; a él oiréis en todas las cosas que os 
hablé. (23) y toda alma que no oiga a aquel profeta, será 
desarraigada del pueblo. Que Pedro tenía razón al aplicar 
esta profecía a Jesús, era perfectamente obvio para todos los 
que creían en lo que había dicho anteriormente; porque si 
lo que había dicho de Jesús era verdad, la semejanza de la 
que dependía la aplicación se encontraba en Jesús, y en 
nadie más.  

 

          Moisés se distinguió de todos los demás profetas en 
que era un libertador y un legislador. Los otros profetas 
fueron empleados para hacer cumplir la ley que Moisés dio, 
pero no en añadirle nada ni en dejarla de lado. Jesús, sin 
embargo, fue como Moisés, en que también vino como un 
libertador, proponiendo una liberación mucho más gloriosa 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     106 
 

que la de Moisés, y también promulgó leyes para un nuevo 
gobierno de los hombres. Esto probó que Él solo era el 
profeta del que habló Moisés, y mostró a la audiencia que 
al obedecer a Jesús estarían obedeciendo a Moisés, mientras 
que al rechazarlo incurrirían en la maldición que Moisés 
pronunció. 

      

           V. 24. No contento con aportar el testimonio de 
Moisés, Pedro le añade la autoridad conjunta de todos los 
profetas. (24) Y todos los profetas desde Samuel en 
adelante, cuantos han hablado, también han anunciado 
estos días. Esta declaración debe entenderse sólo de 
aquellos profetas cuyas profecías están registradas en el 
Antiguo Testamento: porque sólo a estos podía apelar 
Pedro ante sus oyentes.  

 

       Se utilizan los términos universales de la observación, 
como era común entre los oradores y escritores Judíos, 
solamente en un sentido general; porque no se puede 
afirmar absolutamente que todos los profetas hayan 
hablado explícitamente de “estos días”; pero esto era 
verdadero de los profetas en general, y Pedro fecha el 
comienzo de la serie desde Samuel, no porque el mismo 
Samuel hablara de estos días, sino porque la sucesión 
constante comenzó con él.  

 

         Es muy probable que en la entrega real del discurso, 
del cual Lucas casi con certeza nos ha dado solo un epítome, 
como lo hizo con el primer discurso, Pedro citó muchas de 
estas profecías y dejó clara su aplicación a sus oyentes. El 
argumento del discurso está ahora completo, y una vez más 
se prueba que Jesús es el Mesías prometido y el Hijo de Dios 
glorificado. 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     107 
 

 
 

         Vers. 25, 26. Habiendo completado su argumento, 
Pedro luego hace un llamamiento a sus oyentes basado en 
su veneración por los padres de su nación, y por el pacto 
que habían heredado. (25) Vosotros sois los hijos de los 
profetas, y del pacto que Dios hizo con nuestros padres, 
diciendo a Abraham: En tu simiente serán benditas todas 
las familias de la tierra. (26) A vosotros primeramente, 
Dios, habiendo levantado a su Hijo, lo envió para que os 
bendijese, a fin de que cada uno se convierta de su 
maldad. Este fue un tierno llamado a los sentimientos 
nacionales, hecho más efectivo por la información de que la 
bendición que se les ofrecía en Cristo era la misma 
bendición contemplada en la bien conocida promesa a 
Abraham, y que a ellos primero, por su relación con los 
profetas y a Abraham, Dios había enviado a su Hijo 
resucitado para bendecirlos antes de visitar al resto de la 
humanidad.  

 

        Aquí tenemos una interpretación autorizada de la 
promesa hecha a Abraham. Se cumple, según Pedro, al 
apartar a los hombres vivientes de sus iniquidades. Sólo 
aquellos que se apartan de sus iniquidades son los 
recipientes de la bendición prometida; y el hecho de que 
todos los linajes de la tierra serían bendecidos no afecta esta 
conclusión, excepto extendiendo su aplicación a aquellos 
entre todos los linajes que se arrepientan de sus 
iniquidades. Para los oyentes de Pedro, esta observación 
concluyente  no únicamente transmitió esta exhortación 
sino recordaba la exhortación, “Convertíos” diciéndoles 
que Dios había enviado a Jesús con el propósito mismo de 
convertirlos de la iniquidad. 

 

        Por una causa que aparece en el siguiente párrafo de la 
narración, este discurso de Pedro no fue llevado a su 



Capítulo 3                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     108 
 

conclusión. Sin duda, si se le hubiera permitido 
continuarlo, habría cerrado con una exhortación a la 
obediencia inmediata como la que cerró su primer sermón. 

 

         

          

          

 

 

 

 

 

 



3. Pedro y Juan Son Arrestados (4:1-4) 

 

       Vers. 1-3.  Hasta ese momento, la obra de los apóstoles 
había continuado sin interrupción, y probablemente 
comenzaron a imaginar que los antiguos enemigos de su 
Señor estaban tan completamente paralizados por los 
triunfos de la verdad que habían perdido todo su celo y 
valor anteriores. Pero justo en este momento de esperanza 
y alegría, la calma fue seguida por una tormenta. (1) 
Hablando ellos al pueblo, vinieron sobre ellos los 
sacerdotes con el jefe de la guardia del templo, y los 
saduceos, (2) resentidos de que se enseñasen al pueblo, y 
anunciasen en Jesús la resurrección de entre los muertos. 
(3) Y les echaron mano, y los pusieron en la cárcel hasta el 
día siguiente, porque era ya tarde. Esta repentina 
perturbación de la audiencia interesada por un cuerpo de 
hombres armados que se precipitaron entre ellos y 
apoderándose de Pedro y Juan, fue un movimiento muy 
audaz y alarmante de parte de los incrédulos. 

 

          A primera vista habríamos esperado que los fariseos, 
los antiguos perseguidores de Jesús, fueran los líderes en 
cualquier persecución de los apóstoles; pero aquí vemos a 
los Saduceos, quienes eran comparativamente indiferentes 
a las pretensiones de Jesús, tomando la iniciativa; y se 
explica por el hecho de que los apóstoles enseñaron por 
medio de Jesús la resurrección de entre los muertos. Si bien 
Jesús había enseñado la misma doctrina, y en una ocasión 
la había sostenido contra los Saduceos en un debate 
especial (Mat.22:23-33), rara vez había atacado la doctrina o 
las prácticas de este grupo.  Pero ahora todo el peso de la 
predicación estaba en oposición a la negación por parte de 
los Saduceos de la resurrección de entre los muertos; y en 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     110 
 

cuanto a Caifás, el sumo sacerdote, que era Saduceo, la 
predicación lo afectó aún más gravemente al considerarlo 
un asesino. Estaba bien calculado despertar a ese partido a 
la violencia. Al mismo tiempo, aunque los Fariseos de 
ningún modo podían haber mirado con indiferencia el 
triunfo de los apóstoles, aun cuando sus enemigos estaban 
siendo desconcertados por la predicación, la doctrina de la 
resurrección era algo que ellos también creían, y la única 
objeción que tenían a la predicación era que la resurrección 
era proclamada en el nombre de Jesús. 
 

         Todavía estaban observando el curso de las cosas con 
asombro, sin estar preparados para ninguna acción 
decisiva. Habían odiado a Jesús porque había atacado sus 
tradiciones y expuesto su hipocresía; aún no habían 
aprendido a odiar a los apóstoles, porque estos últimos aún 
no los habían atacado abiertamente. Los sacerdotes que 
ayudaron en su arresto pueden haber sido Saduceos, o 
pueden haber sido instigados por el hecho de que esta 
predicación de Pedro, comenzando ese día a la hora de la 
oración de la tarde, había desviado la mente de las personas 
de los sacrificios y las oraciones habituales ante el templo. 
El “capitán del templo”, que dirigía el grupo que realizaba 
los arrestos, era el comandante de la guardia de los Levitas 
que siempre estaba de guardia en las puertas y en otros 
lugares, para mantener el orden dentro de los recintos 
sagrados.1   

 

            Las personas que había estado escuchando a Pedro 
deben haber sido puestas en gran excitación por el arresto, 
y los discípulos presentes pueden haber esperado ver 
recreadas las escenas asesinas que acabaron con la vida de 
su Maestro; sin embargo, las palabras de Pedro no dejaron  

 
          

            1  Fueron primeramente establecidos bajo el nombre de porteros por 
David (1 Cron.26:1-19). En Lucas 22 se alude a una de ellos. 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     111 
 

 
 

de tener un efecto decidido, porque Lucas dice: (4) Pero 
muchos de los que habían oído la palabra, creyeron; y el 
número de los varones era como cinco mil.  Fiel a la 
costumbre de las naciones orientales hasta el día de hoy, se 
da aquí el número de hombres solos, las mujeres no se 
contabilizaban. El número total de creyentes de ambos 
sexos debe haber superado en gran medida estas cifras. El 
aumento desde el día de Pentecostés debió ser muy rápido, 
porque sin duda muchos de los bautizados entonces 
debieron partir a sus hogares lejanos, y aun así el aumento 
había sido de más de dos mil, sin contar las mujeres. 

 

4. La Defensa de Pedro ante el Concilio, 5-12. 

 

        Vers. 5, 6. Habiéndose hecho el arresto a última hora 
de la tarde (3), se pospusieron los procedimientos 
adicionales hasta el día siguiente, y Pedro y Juan tuvieron 
la tranquilidad de una noche bajo vigilancia para 
reflexionar y animarse mutuamente antes de ser llevados a 
juicio. (5) Aconteció al día siguiente, que se reunieron en 
Jerusalén los gobernantes, los ancianos y los escribas. (6) 
y el sumo sacerdote Anás, y Caifás y Juan y Alejandro, y 
todos los que eran de la familia de los sumos sacerdotes. 
Los hombres aquí llamados “gobernantes, ancianos y 
escribas” constituían el cuerpo principal del tribunal 
supremo de los Judíos, llamado Sanedrín. Anás, a quien 
Lucas, tanto aquí como en su narración anterior, llama 
sumo sacerdote, era el sumo sacerdote legítimo, pero había 
sido depuesto por Valerio Grato, el predecesor de Pilato, y 
Caifás, su yerno, había sido establecido en su lugar por el 
mismo procedimiento ilegal, de modo que mientras éste 
ejercía el oficio, el otro tenía derecho legítimo a el, y era 
reconocido como sumo sacerdote por el pueblo. Los Juan y 
Alejandro mencionados eran hombres bien conocidos de 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     112 
 

gran autoridad, como lo indica claramente la forma en que 
se mencionan, pero no se sabe nada más de ellos. La 
asamblea fue convocada con el propósito de determinar 
qué se debe hacer con Pedro y Juan. 

 

          V.7. Cuando se reunió el tribunal, trajeron a los 
prisioneros, y el lisiado que había sido sanado, no 
queriendo que sus benefactores sufrieran sin su presencia y 
simpatía, entró audazmente y se colocó cerca de ellos. (7) y 
poniéndoles en medio, las preguntaron: ¿Con qué 
potestad, o en qué nombre, habéis hecho vosotros esto? 
Esta no era la primera vez que Pedro y Juan estaban en 
presencia de esta augusta asamblea. Cuando alzaron la 
vista hacia los rostros de sus jueces y reconocieron a 
muchos de ellos, no pudieron sino recordar la mañana en 
que su Maestro estaba allí atado, mientras ellos estaban en 
el tribunal y miraban, llenos de terribles dudas. La caída y 
las amargas lágrimas de Pedro en aquella ocasión eran 
ahora una advertencia y una fortaleza para ambos, 
mientras que su posición les recordaba algunas palabras 
solemnes de Jesús que nunca habían adquirido un valor 
presente hasta ahora. “Y guardaos de los hombres, porque 
os entregarán a los concilios, y en sus sinagogas os 
azotarán; y aun ante gobernantes y reyes seréis llevados por 
causa de mí, para testimonio a ellos y a los gentiles. Mas 
cuando os entreguen, no os preocupéis por cómo o qué 
hablaréis; porque en aquella hora os será dado lo que habéis 
de hablar” (Mat.10:17-19). 

 

        Animados por estas promesas, se presentaron ahora 
ante sus acusadores y jueces con un atrevimiento que para 
estos últimos era del todo inexplicable. Los prisioneros 
habían sido arrestados y llevados ante el tribunal sin que se 
presentaran cargos formales contra ellos, y el tribunal ahora 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     113 
 

 
 

dependía de lo que se les pudiera extorsionar como motivo 
de acusación. La pregunta planteada es notable por su 
vaguedad: ¿Con qué poder o en nombre de qué habéis 
hecho esto? ¿Hacer qué? Podría haber sido la respuesta. La 
pregunta no especificaba nada, y la razón evidente es que 
no había ninguna cosa concreta cometida por Pedro y Juan 
en la que ellos se atrevieron a levantar un juicio, o en lo que 
podrían basar una acusación de cometer el mal. El sumo 
sacerdote astutamente formuló una pregunta indefinida, con 
la esperanza de que los acusados, en su confusión, 
proporcionaran un motivo de acusación por hablar palabras 
sin cautela.  

 

          Vers.8-10. Por muy astutamente que fuera la 
pregunta del concilio, ninguna podría haber servido a 
Pedro para un mejor propósito. Esta pregunta le dejaba en 
libertad para elegir como tema de su respuesta cualquier 
cosa que hubiera hecho, y eligió de entre todo lo que había 
hecho, lo que era más desagradable para sus jueces. 
También formuló su respuesta con una referencia más 
directa a los otros términos de su pregunta de lo que 
deseaban o esperaban. (8) Entonces Pedro, lleno del 
Espíritu Santo, les dijo: Gobernantes del pueblo, y 
ancianos de Israel. (9) Puesto que hoy se nos interroga 
acerca del beneficio hecho a un hombre enfermo, de qué 
manera éste haya sido sanado. (10) sea notorio a todos 
vosotros, y a todo el pueblo de Israel, que en el nombre 
de Jesucristo de Nazaret, a quien vosotros crucificasteis y 
a quien Dios resucitó de los muertos, por él este hombre 
está en vuestra presencia sano. Esta declaración no 
necesitaba prueba, porque los jueces no podían negar, con 
el hombre de pie frente a ellos, que el milagro había sido 
obrado; ni podrían ellos con ninguna plausibilidad atribuir 
el hecho a cualquier otro poder o nombre que el reclamado 
por el que lo realizó. Negar que el poder era divino, hubiera 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     114 
 

sido absurdo en la estimación de todo el pueblo; y haber 
rechazado la explicación dada por aquellos por quienes se 
ejerció el poder, no lo habría sido menos. La respuesta, 
entonces, se reivindicó a sí misma y confundió a los que 
plantearon la pregunta. 

 

          Vers. 11, 12. Dándose cuenta de la ventaja que ahora 
había obtenido, Pedro la lleva aún más al añadir: (11) Este 
Jesús es la piedra reprobada por vosotros los edificadores, 
la cual ha venido a ser cabeza del ángulo. (12) Y en ningún 
otro hay salvación; porque no hay otro nombre bajo el 
cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos. 
Aquí, usando las palabras de David, (Sal.118:22, 23) pone a 
sus jueces y acusadores en la ridícula actitud de los 
constructores que ponen los cimientos de una casa, pero 
rechazan la piedra que fue cortada para la esquina, sin lo 
cual no se podría cerrar el curso de los cimientos, y no se 
podría construir ninguna parte del muro. Luego, 
descartando la figura, declara claramente que no hay 
salvación para el hombre excepto en el nombre del mismo 
Jesús a quien ellos habían crucificado. Esta declaración es 
universal; y muestra que todo ser humano que se salve, se 
salvará en el nombre de Cristo. Si alguno que no le conoce 
ni cree en él es salvo, de alguna manera su salvación será 
en su nombre.      
 

5. Una Consulta Privada, 13-17. 

 

        Vers. 13-14. En lugar de responder con evasivas o 
tímidamente, como se esperaba de los hombres en su 
posición social cuando se los acusaba en tal presencia, los 
apóstoles habían confesado sin vacilar los sentimientos que 
habían estado predicando, y por los cuales habían sido 
arrestados, y tuvo el efecto de silenciar a sus acusadores:   



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     115 
 

 
 

 (13) Entonces viendo el denuedo de Pedro y de Juan, y 
sabiendo que eran hombres sin letras y del vulgo, se 
maravillaban; y les reconocían que habían estado con 
Jesús (14) Y viendo al hombre que había sido sanado, que 
estaba de pie con ellos, no podían decir nada en contra. 
No fue hasta este momento, aparentemente, que los jueces 
reconocieron a los dos apóstoles como antiguos asistentes 
de Jesús, aunque tal vez todos los habían visto con Él 
repetidas veces antes de Su muerte, y Juan era un conocido 
personal de Caifás (Juan 18:15,18). Al final de las palabras 
de Pedro parece haber ocurrido un silencio total por un 
tiempo; porque “no podían decir nada en contra”. Ninguno 
de ellos estaba listo para contradecir nada de lo que había 
dicho Pedro, o para reprenderlo por decirlo. Su vergüenza 
era dolorosa.  

 

        Vers. 15, 16. El silencio se rompió por la propuesta de 
retirar a los presos. (15) Entonces les ordenaron que 
saliesen del concilio; y conferenciaban entre sí, (16) 
diciendo: ¿Qué haremos con estos hombres? Porque de 
cierto, señal manifiesta ha sido hecha por ellos, notoria a 
todos los que moran en Jerusalén, y no la podemos negar. 
Esta admisión muestra que en sus procedimientos públicos 
habían sido completamente hipócritas y despiadados. 
Cómo podrían ahora mirarse a la cara unos a otros, es un 
rompecabezas moral. Quizás no lo hicieron; y ciertamente 
no pudieron haberse permitido mirar hacia Dios. 

 

         V. 17. El motivo que los controlaba se manifiesta en la 
conclusión a la que los llevaron sus deliberaciones: (17) Sin 
embargo, para que no se divulgue más entre el pueblo, 
amenacémosles para que no hablen de aquí en adelante a 
hombre alguno en este nombre. El hombre que hizo esta 
propuesta pensó que había resuelto un problema difícil, y 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     116 
 

los demás estaban demasiado complacidos de encontrar 
una vía de escape a su actual vergüenza, como para 
pronosticar con mucha astucia el éxito probable de la 
medida. Era un camino seguro, aunque no muy audaz, y 
como no había obstáculo en el camino excepto la conciencia, 
no dudaron en adoptarlo. Cómo se enteró Lucas de los 
detalles de esta consulta secreta, no se nos informa; pero no 
es difícil de imaginar. Probablemente estaba presente 
Gamaliel, el maestro de Saulo, y no es improbable que el 
mismo Saulo también estuviera allí. Además, “una gran 
compañía de sacerdotes” quienes después se hicieron 
obedientes a la fe, y una vez que se arrepintieron, no 
dudarían en confesar toda la villanía de su grupo. 

 

6. Se Prohíbe más Predicación, 18-22. 

 

       V. 18. Tan pronto como se adoptó la resolución, se 
actuó en consecuencia. (18) Y llamándolos, les intimidaron 
que en ninguna manera hablasen ni enseñasen en el 
nombre de Jesús. Esta es la primera vez en la historia de la 
Iglesia que se prohibió la predicación; y ahora estaba 
prohibida absolutamente. Si los apóstoles obedecen, no se 
debe decir otra palabra por Jesús en público o en privado. 
Nos estremecemos al pensar en las consecuencias si esa 
orden hubiera sido obedecida. 

 

         Vers. 19, 20. Los apóstoles, si se hubieran preocupado 
por su seguridad personal, podrían haberse retirado de la 
asamblea en silencio. (19) Mas Pedro y Juan respondieron 
diciéndoles: Juzgad si es justo delante de Dios obedecer a 
vosotros antes que a Dios. (20) porque no podemos de 
dejar de decir lo que hemos visto y oído. La primera parte 
de esta respuesta fue un llamado a la conciencia de los 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     117 
 

 
 

jueces, y la última parte fue una confesión clara pero 
modestamente expresada del propósito de ignorar su orden. 
El silencio podría haber sido interpretado como un 
acatamiento; y los apóstoles fueron demasiado francos para 
permitir que se pensara por un momento que ellos 
accederían a su medida.   

 

        Vers. 21, 22. Debe haber sido una dura prueba para los 
espíritus orgullosos del Sanedrín tolerar tal desafío de 
hombres humildes como estos; pero un deseo de conciliar 
al pueblo, mezclado con un miedo secreto, tal vez, de hacer 
violencia a los hombres que poseían tal poder, retuvo su ira. 
(21) Ellos entonces les amenazaron y les soltaron, no 
hallando ningún modo de castigarles, por causa del 
pueblo; porque todos glorificaban a Dios por lo que se 
había hecho, (22) ya que el hombre en quien se había 
hecho este milagro de sanidad, tenía más de cuarenta 
años. Independientemente de lo que pensara las personas 
de la enseñanza de Pedro, no podían sino admirar y 
aplaudir la “buena obra hecha al hombre inválido”; y el 
hecho de que éste tuviera más de cuarenta años, lo hizo bien 
conocido y objeto de la simpatía universal. 

 

7. El Informe de los Dos Apóstoles, y la Oración de los 
Doce, 23-31. 

 

      Vers. 23-30. Los apóstoles ahora se retiraron 
triunfantes de la asamblea; pero no estaban inflados por su 
triunfo ni se dejaron intimidar por su peligro. Parecen 
haber alcanzado ese elevado equilibrio de fe y esperanza 
que permite a los hombres mantener un completo dominio 
de sí mismos en medio de todas las vicisitudes de la vida. 
El camino que siguieron de inmediato es digno de 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     118 
 

profunda consideración. (23) Y puestos en libertad, 
vinieron a los suyos y contaron todo lo que los principales 
sacerdotes y los ancianos les habían dicho. (24) Y ellos, 
habiéndolo oído, alzaron unánimes la voz a Dios, y 
dijeron: Soberano Señor, tú eres el Dios que hiciste el 
cielo y la tierra, el mar y todo lo que en ellos hay; (25) que 
por boca de David tu siervo 1 dijiste: ¿Por qué se amotinan 
las gentes, Y los pueblos piensan cosas vanas? (26) Se 
reunieron los reyes de la tierra, Y los príncipes se juntaron 
en uno Contra el Señor, y contra su Cristo. (27) Porque 
verdaderamente se unieron en esta ciudad contra tu santo 
Hijo Jesús, a quien ungiste, Herodes y Poncio Pilato, con 
los gentiles y el pueblo de Israel. (28). Para hacer cuanto 
tu mano y tu consejo habían antes determinado que 
sucediera. (29) Y ahora, Señor, mira sus amenazas, y 
concede a tus siervos que con todo denuedo hablen tu 
palabra. (30) mientras extiendes tu mano para que se 
hagan sanidades y señales y prodigios mediante el 
nombre de tu santo Hijo Jesús. En esta oración, como en 
todas las registradas en la Biblia, encontramos una 
propiedad en cada parte y una idoneidad en el todo, que 
son dignas de estudio e imitación. En una ocasión anterior 
los apóstoles habían presentado ante el Señor a dos 
personas entre las cuales había que elegir para el oficio 
apostólico, de modo que se dirigieron a Dios como el 
conocedor del corazón (Hech.1:24) pero ahora desean su 
poder protector, y su invocación es: “Oh Señor, tú que 
hiciste el cielo y la tierra y el mar, y todo lo que hay en ellos 

      

 

 

 

            

          

          1  En este pasaje, contrariamente a las opiniones de los racionalistas 
modernos, los apóstoles representan a David como el autor del Salmo segundo, 
del cual citan, y declaran que Dios mismo por su Espíritu Santo, pronunció estas 
palabras por boca de David. Las palabras no podrían enmarcarse en una 
declaración más explícita de ambos hechos, y la veracidad de la declaración es 
atestiguada no solo por la autoridad de los apóstoles inspirados, sino por el 
cumplimiento manifiesto de las profecías del pasaje en el procedimiento que 
recitan en la siguiente división de la oración. Es vano decir que estos hombres 
no entendieron la alta crítica, porque aquí no hablan como meros hombres, sino 
como hombres inspirados. 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     119 
 

 
 

Su petición es igualmente apropiada. Ellos pusieron el 
fundamento en la palabra profética que el Señor mismo 
había pronunciado, y que ahora se había cumplido por 
parte de Herodes, Pilato, el pueblo de Israel y los Gentiles; 
y la petición es, primero, “mira sus amenazas”; y segundo, 
“Concede a tus siervos que con todo denuedo hablen tu 
palabra”.  
 

        En estos días de pasión y guerra, cuando es común que 
las oraciones se llenen de súplicas por la victoria sobre 
nuestros enemigos, y a veces de maldiciones a quienes 
hacen la guerra contra nuestros supuestos derechos, es 
muy refrescante observar el tono de esta oración apostólica. 
Estos hombres no estaban en peligro de perder algún poder 
o privilegio meramente político; sino que se les negaba el 
derecho más preciado e indiscutible que tenían en la tierra, 
y fueron amenazados de muerte si no renunciaban a el: sin 
embargo, en su oración no manifiestan ningún espíritu 
vengativo o resentido; sino oran en referencia a sus 
enemigos sólo esto: “Señor, mira sus amenazas”, mientras 
dejan que Señor en su soberana voluntad, realice lo que le 
parezca bueno ante Sus ojos. Mediante oraciones como las 
que se pronuncian con frecuencia en la actualidad, los 
hombres tratan de hacer que Dios partícipe de todas sus 
airadas contiendas, como si no fuera más que ellos mismos. 
2 En lo que respecta a su propia obra, los apóstoles oran 
sólo por valor para continuarla sin tener en cuenta las 
amenazas de sus enemigos; y dan a entender cómo esperan  

 

 

 

 

 

          

             1  Estos pensamientos fueron escritos por primera vez en medio del 
estruendo y la confusión de nuestra gran guerra civil, cuando incluso los 
hombres devotos de ambos bandos estaban fuera de sí con las pasiones de la 
época. La composición de la primera edición de este Comentario fue 
interrumpida una vez por el estruendo de los cañones en el asedio de Lexington, 
Missouri, a no muchas millas de la casa del autor en 1862, y una vez por la 
marcha y contramarcha de los ejércitos contendientes a través de Lexington.  
Kentucky, donde vivió en 1863. 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     120 
 

que se les de este denuedo al pedir que las señales y 
prodigios que han atestiguado la presencia de Dios entre 
ellos hasta ahora, continue atestiguándola todavía. No 
pensaron en el miedo mientras tuvieran evidencia de la 
presencia y aprobación divina.  

 

           V. 31. La oración de denuedo fue respondida de 
inmediato, pero de una manera que no se esperaba. (31) 
Cuando hubieron orado, el lugar en que estaban 
congregados tembló; y todos fueron llenos del Espíritu 
Santo, y abundante gracia era sobre todos ellos. El 
temblor de la casa, acompañado de una renovación 
consciente del poder milagroso del Espíritu Santo, les dio 
el valor por lo que oraban, asegurándoles que Dios todavía 
estaba con ellos. 

 

SECCIÓN IV ― MAS PROGRESO DE LA 
IGLESIA Y UNA SEGUNDA PERSECUCIÓN. 

(4:32-5:42) 
 

1. La Unidad y Generosidad de la Iglesia, 32-37. 

 

         Vers. 32-35. Después del relato anterior de la primera 
persecución, Lucas dirige nuestra atención una vez más a 
la condición interna de la Iglesia. La vida religiosa de los 
discípulos estaba ahora más desarrollada que en la época a 
la que se hace referencia al final del segundo capítulo, y la 
descripción entra más en detalles. (32) Y la multitud de los 
que habían creído era de un corazón y un alma; y ninguno 
decía ser suyo propio nada de lo que poseía, sino que 
tenían todas las cosas en común. (33) Y con gran poder los 
apóstoles daban testimonio de la resurrección del Señor 
Jesús, y abundante gracia era sobre todos ellos. (34) Así 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     121 
 

 
 

que no había entre ellos ningún necesitado; porque todos 
los que poseían heredades o casas, las vendían, y traían el 
precio de lo vendido. (35) y lo ponían a los pies de los 
apóstoles; y se repartía a cada uno según su necesidad. 
Considerando el gran número de personas en esta 
congregación, y la variedad de relaciones sociales de las 
que repentinamente se habían unido, es verdaderamente 
notable, y bien digno de un lugar en el registro, que eran de 
“un solo corazón y alma.” La Iglesia disfrutaba ahora de la 
unidad por la que había orado el Salvador (Jn.17:1, 20, 21), 
y el mundo la presenciaba.  

 

          La manifestación más sorprendente de ello se vio en 
ese completo hundimiento del egoísmo que llevó a todos y 
cada uno a decir que las cosas que poseía no eran suyas, 
sino propiedad de todos. Esto no fue el resultado de la teoría 
socialista, o de las reglas establecidas para gobernar a todos 
los que buscaban la admisión en la nueva sociedad; sino era 
la expresión espontánea del amor de Dios y del hombre lo 
que se había apoderado de todos los corazones. Entre las 
naciones paganas de la antigüedad, se desconocía la 
provisión sistemática para las necesidades de los pobres; e 
incluso entre los Judíos, cuyas leyes hacían amplias 
provisiones para esta desafortunada clase, la benevolencia 
voluntaria fue muy descuidada.  

 

        Por lo tanto, era algo nuevo bajo el sol ver a muchas 
personas en una gran comunidad vendiendo 
voluntariamente casas y tierras para suplir las necesidades 
de los pobres que se encontraban entre ellos. No podía dejar 
de tener el efecto que Lucas le atribuye en las palabras: “Y 
con gran poder los apóstoles daban testimonio de la 
resurrección del Señor Jesús, y abundante gracia fue 
sobre todos ellos”. El nuevo poder no estaba en el 



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     122 
 

testimonio mismo, que era una cantidad fija, la misma en 
todo momento; sino en su efecto sobre el pueblo. Su efecto 
fue más poderoso que antes, porque ahora estaba 
respaldado por una vida tal entre los que aceptaron el 
testimonio como no se podía ver ni anticipar al principio. 
La “abundante gracia” que estaba sobre todos ellos no era 
la gracia de Dios, que había estado sobre ellos 
uniformemente desde el principio; sino la gracia, más 
correctamente referida aquí, es el favor del pueblo.  

 

           Con frecuencia se ha observado desde entonces que 
cuando la unidad y la generosidad prevalecen en una 
congregación, la predicación tiene mayor poder por su 
mayor favor con las personas; mientras que, en ausencia de 
unidad y generosidad, la predicación más enérgica con 
frecuencia no produce resultados visibles. 

 

         Esta Iglesia no era en esta época una comuna, ni un 
club socialista, como han imaginado muchos intérpretes; 
porque no había una distribución uniforme de la propiedad 
de todos entre los miembros; tampoco la propiedad de 
todos era mantenida y administrada por los apóstoles como 
un comité de negocios. Por el contrario, “se repartía a cada 
uno según su necesidad”; lo que demuestra que sólo los 
necesitados recibían algo, y que los que no estaban 
necesitados eran los que daban. Esto se ilustra más adelante 
por la conducta de Ananías y Safira (v. 1-4), y por las 
circunstancias relacionadas con el nombramiento de los 
siete para servir las mesas (6: 1-3). No debe suponerse, 
tampoco, que estos discípulos cometieron un error en 
materia de su benevolencia, que luego se vieron obligados 
a corregir al actuar más racionalmente. Esta suposición sólo 
puede ser adoptada por aquellos que niegan que los 



Capítulo 4                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     123 
 

 
 

apóstoles fueran guiados por el Espíritu Santo al dirigir los 
asuntos de la Iglesia, y que al mismo tiempo fallan en tomar 
en sus mentes un concepto correcto de la benevolencia 
Cristiana.  

 

         En realidad, esta Iglesia estaba sentando un ejemplo 
para todas las demás Iglesias en todos los tiempos 
venideros, al mostrar que la verdadera benevolencia 
Cristiana requiere que no permitamos que nuestros 
hermanos en la Iglesia sufran por la comida, incluso si 
aquellos de nosotros que tenemos casas y tierras sólo 
podemos evitarlo mediante la venta de nuestras 
posesiones. En otras palabras, nos enseña a compartir el 
último recurso de nuestras propiedades con nuestro 
hermano. Veremos más adelante que la Iglesia en 
Antioquía imitó muy de cerca este noble ejemplo (11: 27-
30). 

 

        V. 36. Lucas presenta ahora un caso individual de la 
generosidad antes mencionada, que sin duda introduce 
debido a la subsiguiente prominencia de la persona. (36) 
Entonces José, a quien los apóstoles pusieron por 
sobrenombre Bernabé (que traducido es, Hijo de 
consolación), levita, natural de Chipre. (37) como tenía 
una heredad, la vendió y trajo el precio y lo puso a los pies 
de los apóstoles. “Hijo de la exhortación” es un Hebraísmo 
para alguien destacado como exhortador. El nombre le fue 
dado a causa de su superioridad en los discursos 
exhortativos. Este es un poder mucho más raro entre los 
oradores públicos que la fuerza lógica o didáctica, y ha sido 
muy apreciado a lo largo de toda la historia de la Iglesia. 
Veremos de aquí en adelante que tuvo mucho que ver con 
la formación de la carrera posterior de este excelente 
hombre.  



Capítulo 4                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     124 
 

         Puesto que la ley de Moisés no hizo apropiación de 
tierras para la tribu de Leví, sino que dispuso que debería 
ser sostenida por los diezmos de las otras tribus, se ha 
expresado cierta sorpresa de que este levita era el dueño de 
bienes raíces. Pero debe recordarse que la asignación 
original de ciertas tierras a ciertas tribus, y ciertas ciudades 
a los levitas, habían sido completamente destruidas por los 
cautiverios Asirios y Babilónicos, y nunca habían sido 
completamente restauradas, porque eran solo remanentes 
de algunas de las tribus que regresaron del cautiverio, e 
incluso no se establecieron de nuevo dentro de los antiguos 
límites tribales. Este estado de cosas hizo que los levitas se 
las arreglaran por sí mismos en gran medida, y no había 
ninguna ley, ni la había habido nunca, que les impidiera 
adquirir posesiones individuales de tierras.  

 

       También es muy probable, aunque no se afirma en el 
texto, que la tierra de José estuviera en Chipre, que era su 
país natal. En la expresión, “un natural de Chipre”, el 
término natural se usa, como en algunos otros pasajes 
(Mar.7:26; Hech.18:2, 24) para el lugar de su ascendencia, y 
no para su sangre ancestral. 

 

         

 



2. Un Caso de Disciplina, 1-11 

 

       Vers. 1, 2.  Desafortunadamente para nuestra raza, 
toda excelencia en el carácter humano tiene sus 
falsificaciones, y la alabanza prodigada a los hombres de 
verdadera benevolencia impulsa a veces a otros a jugar al 
hipócrita fingiendo ser más benevolentes de lo que son. Así 
resultó en el presente caso: porque la benevolencia de la 
Iglesia, que era su característica más noble a los ojos del 
mundo, se convirtió en la ocasión de la primera corrupción 
entre sus miembros. (1) Pero cierto hombre Ananías, con 
Safira su mujer, vendió una heredad, (2) y sustrajo del 
precio, sabiéndolo también su mujer; y trayendo sólo una 
parte, la puso a los pies de los apóstoles. El lenguaje 
implica lo que claramente declara la esposa de Ananías, que 
esta parte fue representada como el precio total de la 
posesión. Si intentamos analizar el motivo de la pareja 
culpable, encontraremos que su acto fue un compromiso 
entre dos deseos impíos. El deseo de obtener la alabanza de 
los hombres, como se habían otorgado a Bernabé y algunos 
otros, impulsó la venta y la donación, mientras que el amor 
al dinero, que todavía los dominaba demasiado, impulsó la 
retención de una parte, mientras que fingían darlo todo. La 
verdadera benevolencia parece no haberlos movido.  

 

         Pero aunque indudablemente fueron gobernados por 
la avaricia al retener una parte, después de todo, no fue un 
exceso de avaricia; porque si esta pasión hubiera sido tan 
fuerte en ellos como en muchos profesantes de la fe en la 
actualidad, no habrían vendido la tierra en lo absoluto. El 
hecho de que dieran una gran parte es prueba de que no 
eran pecadores por encima de todos los hombres con 
respecto al amor al dinero y, sin embargo, su destino se 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     126 
 

presenta como una advertencia para todas las generaciones.  
 

        Vers. 3, 4. Nunca hubo un hombre, o una asamblea de 
hombres, más asombrado que Ananías y la congregación 
en cuya presencia había presentado ostentosamente su 
donación, por lo que siguió: (3) Y dijo Pedro: Ananías, ¿por 
qué llenó Satanás tu corazón para que mintieses al 
Espíritu Santo, y sustrajeses del precio de la heredad? (4) 
Reteniéndola, ¿no se te quedaba a ti?, y vendida, ¿no 
estaba en tu poder? No has mentido a los hombres, sino a 
Dios. En esta interrogación que escudriña el corazón, Pedro 
une el poder de Satanás y el libre albedrío de los tentados, 
tal como lo hizo en un discurso anterior sobre el libre 
albedrío del hombre y la soberanía de Dios. Le pregunta a 
Ananías: “¿Por qué llenó Satanás tu corazón para que 
mintieses al Espíritu Santo?”, y al mismo tiempo: “¿Por qué 
has concebido esto en tu corazón?”  
 

          La existencia y la agencia del tentador se reconocen 
claramente, pero no es Satanás, sino Ananías, a quien se 
reprende, y se le reprende por cometer el mismo pecado 
que Satanás había cometido, mostrando que es tan culpable 
como si Satanás no hubiera hecho nada. La justicia de esto 
se manifiesta por el hecho de que Satanás no tenía poder 
sobre su corazón sin su cooperación. El hecho que él haya 
prestado esta cooperación, arrojó la responsabilidad sobre 
él. El conocimiento de Pedro del intento de engaño fue el 
resultado, no de alguna información humana, sino de la 
percepción impartida milagrosamente por el Espíritu Santo. 
Esta conclusión es necesaria por todo el curso de la 
narración, así como por las palabras de Pedro acerca del 
Espíritu Santo.  
           

        V. 5. Si bien la exposición de la hipocresía de Ananías 
fue una gran sorpresa para las personas presentes, no 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     127 
 

 
 

estaban preparados, como probablemente el mismo Pedro 
no lo estaba, para lo que siguió de inmediato. (5) Al oír 
Ananías estas palabras, cayó y expiró. Y vino un gran 
temor sobre todos los que lo oyeron. No hay evidencia de 
que Pedro tuviera voluntad propia en esta muerte repentina. 
Parece haber sido un golpe repentino de la voluntad divina, 
cuya responsabilidad no recayó en Pedro como funcionario 
de la Iglesia, sino en Dios como gobernador moral de los 
hombres.  

 

         La propiedad de esto puede apreciarse si suponemos 
que Ananías tuvo éxito en su empresa. Su éxito habría sido 
temporal, porque el fraude, como todos los demás fraudes, 
habría sido detectado tarde o temprano, y cuando llegó la 
detección habría traído consigo un serio descuento en las 
mentes de las personas sobre los poderes del Espíritu Santo 
morando en los apóstoles. Saber que el Espíritu podía ser 
engañado habría socavado todo el tejido de la autoridad 
apostólica y podría haber derribado la fe de muchos, si no 
de todos. El intento provocó una crisis de vital importancia 
y exigió tal reivindicación del poder del Espíritu que no 
podía ser ni equivocada ni olvidada. El efecto inmediato fue 
precisamente el deseado: “Y vino gran temor sobre toda la 
iglesia, y sobre todos los que oyeron estas cosas” (5:11). 

 

          V. 6. La escena era demasiado impresionante para 
lamentos o ceremonias fúnebres innecesarias. Como 
cuando Nadab y Abiu cayeron muertos a la puerta del 
tabernáculo, con fuego extraño en sus incensarios, no hubo 
llanto ni demora (Lev.10:1-7). (6) y levantándose los 

jóvenes, lo envolvieron, y sacándolo, lo sepultaron. Esta 
fue una imitación del entierro de los dos hijos de Aarón que 
acabamos de mencionar; y como lo último fue ordenado 
por Moisés, lo primero sin duda fue ordenado por Pedro. 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     128 
 

Es difícilmente concebible que los jóvenes de la audiencia 
se hubieran sentido en libertad de hacer cualquier cosa, a 
menos que fuera mandados para ir y contarle a la esposa 
del difunto lo que había sucedido, si no hubieran recibido 
órdenes del apóstol. Tan natural es esta suposición, que el 
historiador nada dice en cuanto a la razón por la cual los 
jóvenes actuaron como lo hicieron. 
 

         V. 7. Safira no estaba presente. (7) Pasando un lapso 
como de tres horas, sucedió que entró su mujer, no 
sabiendo lo que había acontecido. Cómo se le mantuvo 
ignorando tanto tiempo el destino de su esposo, no se nos 
informa, aunque es una circunstancia más extraordinaria. 
Había caído muerto en una asamblea pública, había sido 
llevado para el entierro, y habían pasado tres horas, sin 
embargo, su esposa entró en la misma asamblea sin que una 
palabra llegara a sus oídos sobre el tema. Naturalmente, el 
primer impulso de todos habría sido correr de inmediato y 
contarle la historia, para que al menos pudiera estar 
presente en el entierro de su marido. Es necesario suponer 
aquí, como en el caso del acto sorpresivo de los jóvenes, 
alguna autoridad superior; y no es difícil ver que el mismo 
Pedro, para que la complicidad de Safira en el delito 
pudiera ser justamente probada y expuesta, ordenó a los 
discípulos presentes que le ocultaran la información. 
 

         Vers. 8-10. Llegó preparada para representar 
íntegramente la parte acordada entre ella y su marido. (8) 
Entonces Pedro le dijo: Dime, ¿vendisteis en tanto la 
heredad? Y ellas dijo: Sí, en tanto. (9) Y Pedro le dijo: ¿Por 
qué conviniste en tentar al Espíritu del Señor? He aquí a 
la puerta los pies de los que han sepultado a tu marido, y 
te sacarán a ti. (10) Al instante ella cayó a los pies de él, y 
expiró; cuando entraron los jóvenes, la hallaron muerta; y 
la sacaron, y la sepultaron junto a su marido.  En su caso, 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     129 
 

 
 

Pedro sabía lo que estaba a punto de suceder y lo declaró; 
pero no hay evidencia de que su propia voluntad haya sido 
ejercida para causar su muerte. Consideramos su muerte, 
como la de su esposo, como un milagro obrado 
independientemente del poder alojado en el apóstol; y 
parece haber sido considerado así por las autoridades en 
Jerusalén; porque cuando los apóstoles fueron llevados 
después ante ellos, no se presentó ningún cargo de 
asesinato, como podría haber sido el caso si el acto se 
hubiera entendido de otra manera. En la pregunta, “¿Por 
qué convinisteis tentar al Espíritu del Señor?” Pedro 
declara el resultado de su acuerdo, y no el objetivo del 
mismo. El acto fue tentar al Espíritu, en el sentido de probar 
Su poder para detectar los pensamientos de los hombres. Si 
se hubiera preguntado antes a la pareja culpable si 
pensaban que podían engañar al Espíritu Santo, sin duda 
habrían respondido que no, porque debían saber que tal 
intento sería en vano.  
 

          Se atrevieron a intentarlo porque pensaban en los 
apóstoles como hombres, y no como hombres inspirados. 
La prueba así aplicada involuntariamente resultó en una 
triunfal reivindicación del poder del Espíritu como guía 
interior, y las circunstancias eran tales que ningún hombre 
podía atreverse a repetir el experimento. 
 

         V.11.  El fracaso del complot resultó tan propicio para 
la causa de Cristo como su éxito hubiera sido desastroso. 
(11) Y vino gran temor sobre toda la iglesia, y sobre todos 
los que oyeron estas cosas. Este temor fue provocado no 
solo por el repentino y terrible destino de la pareja culpable; 
sino también por la evidencia que el incidente proporcionó 
del poder escudriñador que moraba en los apóstoles. Los 
discípulos tenían ahora un mejor concepto de la naturaleza 
de la inspiración apostólica, y las masas incrédulas se 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     130 
 

llenaron de respeto y reverencia. No debemos dejar de lado 
este incidente sin observar su relación en otra dirección. 
Esta pieza de corrupción estaba relacionada con la tesorería 
del Señor; y aparte de la característica que fue enfatizada 
por Pedro, tiene relación con nuestra vida moderna en la 
Iglesia. La mentira contada por Ananías consistió en 
presentar su contribución como más amplia en proporción 
a su capacidad de lo que realmente era.  

 

          Cada vez que un miembro de la Iglesia en la 
actualidad hace afirmaciones exageradas de la cantidad 
que está dando, o subestima la cantidad de su riqueza, para 
distinguir un grado de generosidad más allá de lo que es 
real, es culpable del pecado de Ananías y Safira; y si todos 
ellos cayesen muertos en seco, habría una reducción de las 
filas en algunos lugares. A todos los que se sientan tentados 
a actuar así se les debe advertir fielmente que el mismo Dios 
que castigó a Ananías y Safira en el acto no dejará de 
castigar, en su propio tiempo y lugar, a todos los que los 
imiten. 

 

3. La Prosperidad de la Iglesia Incrementada,12-16. 

 

        En este párrafo, el autor expone más plenamente los 
efectos de la exposición y el castigo de Ananías y Safira. Sus 
efectos se vieron en el mayor número de sanidades 
realizadas por los apóstoles, la mayor reverencia que sentía 
el pueblo por ellos y el mayor número de adiciones a la 
Iglesia. (12) Y por mano de los apóstoles se hacían señales 
y prodigios en el pueblo; y estaban todos unánimes en el 
pórtico de Salomón. (13) De los demás, ninguno se atrevía 
a juntarse con ellos; mas el pueblo los alababa 
grandemente. (14) Y los que creían en el Señor 
aumentaban más, gran número así de hombres como de 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     131 
 

 
 

mujeres; (15) tanto que sacaban los enfermos a las calles, 
y los ponían en camas y lechos, para que al pasar Pedro, a 
lo menos su sombra cayese sobre alguno de ellos. (16) Y 
aun de las ciudades vecinas muchos venían a Jerusalén, 
trayendo enfermos y atormentados de espíritus 
inmundos; y todos eran sanados. La última parte de este 
pasaje muestra que el mayor número de milagros obrados 
ahora era en consecuencia, no se debió a un mayor poder 
de los apóstoles, sino a un mayor celo por las sanidades 
entre las personas; y trajeron mayor número de enfermos 
para ser sanados porque su fe en el poder sanador era mayor 
que antes.  
 

         Muchos de estos que fueron sanados y los que los 
trajeron sin duda fueron bautizados, y de este modo 
comenzaron a formarse Iglesias en estas “ciudades 
vecinas”. El pórtico de Salomón continuó siendo el lugar de 
reunión de los discípulos; pero ahora tanto los santos como 
los pecadores se mantenían a una distancia más respetuosa 
de los apóstoles que antes; porque cada uno sentía su 
propia indignidad y temía la posibilidad de ser herido por 
algún pecado, como lo habían sido Ananías y su esposa. 
Todas estas consideraciones tuvieron su efecto natural en 
los pecadores, llevándolos en gran número al 
arrepentimiento y al bautismo. La mención especial de las 
mujeres aquí por primera vez es una indicación probable 
de que entre los conversos había ahora un número relativo 
mayor de éstas que antes.  
 

         Generalmente, en nuestra experiencia moderna, un 
gran pecado expuesto en la iglesia, como el de Ananías y 
Safira, desacredita a la Iglesia por un tiempo, disminuye el 
respeto que se le tiene en la comunidad, y hace todos los 
esfuerzos para aumentar sus números inútiles. ¿Por qué el 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     132 
 

efecto en Jerusalén fue el contrario de esto? Esta es una 
pregunta seria para aquellos que gobiernan en la Iglesia. Es 
bastante evidente que la diferencia depende de la manera 
muy diferente en que ahora se trata esa conducta 
escandalosa. Si la iglesia de Jerusalén hubiera tolerado a 
Ananías y Safira, reteniéndolos en su comunión después de 
su exposición, sin duda “los caminos de Sion se habrían 
lamentado”, y los pecadores no se habrían vuelto al Señor. 
Pero el castigo repentino que les infligió el Señor, y el 
aborrecimiento de su hecho manifestado al enterrarlos sin 
ceremonia con las ropas con que murieron, y mientras sus 
cuerpos apenas estaban fríos, hizo que toda la comunidad 
sintiera que aquí había un pueblo entre ellos donde el 
pecado no podía ser tolerado. 
 

         Era un lugar seguro para un hombre que necesitaba la 
santa compañía que lo ayudara en su esfuerzo por vivir una 
vida santa – un lugar en el que podía esperar que todo paso 
en falso fuera rápidamente corregido, y a través del cual 
podía esperar confiadamente hacer su peregrinaje a un 
mundo mejor. Las personas que desean hacer un 
compromiso con el pecado, y que se unen a una Iglesia 
simplemente porque tienen miedo de vivir sin una 
apariencia de religión, siempre evitarán tal Iglesia; pero 
aquellos que son fervientes en el deseo de salvar sus almas 
y hacer el bien, buscan tal Iglesia como su hogar espiritual. 
¿Cuándo se verá de nuevo en la tierra la rígida disciplina 
que Dios estableció en el principio? Respondan los pastores 
del rebaño, recordando que deben dar cuenta a Dios de las 
almas encomendadas a su cuidado. 
 

4. Los Apóstoles son Encarcelados y Liberados 17-21. 
           

          Vers.17, 18. El entusiasmo que ahora prevalecía en 
Jerusalén y las ciudades adyacentes, expresada en la 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     133 
 

 
 

alabanza entusiasta de los apóstoles y en el hecho de que 
muchos se convirtieron al Señor, fue demasiado para la 
ecuanimidad de los dignatarios que habían prohibido 
predicar o enseñar más en el nombre de Jesús, y los movió 
a la acción nuevamente. (17) Entonces levantándose el 
sumo sacerdote y todos los que estaban con él, esto es, la 
secta de los saduceos, se llenaron de celos; (18) y echaron 
mano a los apóstoles y los pusieron en la cárcel pública. 
Enfurecidos por los celos contra los hombres cuya 
influencia habían tratado en vano de destruir, y que ahora 
eran casi adorados por el pueblo, se apoderaron no sólo de 
los dos que antes habían arrestado, sino de todos sus 
compañeros, decididos a ejecutar a una gran escala las 
amenazas que habían proferido. La noche en prisión fue 
sombría para los apóstoles, y aún más sombría para los 
miles de sus hermanos y hermanas menos valientes que 
estaban afuera. 

 

          Vers. 19-21. Para los apóstoles el arresto y 
encarcelamiento no pudo haber sido una sorpresa, porque 
sabían que el Sanedrín estaba gobernado por hombres 
decididos que probablemente pondrían en ejecución sus 
amenazas; pero lo que siguió a la noche del 
encarcelamiento debe haber sido una gran sorpresa tanto 
para ellos como para toda Jerusalén. (19) Mas un ángel del 
Señor, abriendo de noche las puertas de la cárcel y 
sacándolos, dijo: (20) Id, y puestos de pie en el templo, 
anunciad al pueblo todas las palabras de esta vida (21) 
Habiendo oído esto, entraron de mañana en el templo, y 
enseñaban. Entre tanto, vinieron el sumo sacerdote y los 
que estaban con él, y convocaron al concilio y a todos los 
ancianos de los hijos de Israel, y enviaron a la cárcel para 
que fuesen traídos. Los oyentes que se encontraron en el 
templo “de mañana” eran sin duda pocos, y probablemente 
eran algunos de los hermanos que no podían dormir por la 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     134 
 

ansiedad, y que iban allí a orar. Cuando estos primeros 
adoradores entraron al templo y encontraron a los 
apóstoles allí, su primer impulso fue correr y difundir la 
noticia; así que los apóstoles no tuvieron que esperar 
mucho antes de estar rodeados por una multitud que 
escuchaba. Me imagino que los sermones que fueron 
interrumpidos el día anterior fueron renovados como si la 
interrupción hubiera sido momentánea. 
 

5. Los Apóstoles son Llevados ante el Concilio, 21-27. 
 

        Vers. 21-24. Para el sumo sacerdote y sus coadjutores, 
la noche sin duda había sido de pensamientos inquietantes; 
porque sabían que por la mañana tendrían que enfrentarse 
una vez más a los hombres que los habían desafiado y que, 
en su curso de desafío, habían ganado para su lado a una 
gran multitud de las mejores personas de la ciudad y del 
campo circundante. Qué hacer con ellos era una pregunta 
desconcertante. (22) Pero cuando llegaron los alguaciles, 
no los hallaron en la cárcel; entonces volvieron y dieron 
aviso, (23) diciendo: Por cierto, la cárcel hemos hallado 
cerrada con toda seguridad, y los guardas afuera de pie 
ante las puertas; mas cuando abrimos, a nadie hallamos 
dentro. (24) Cuando oyeron estas palabras el sumo 
sacerdote y el jefe de la guardia del templo y los 
principales sacerdotes, dudaban en qué vendría a para 
aquello. La desaparición de los prisioneros era para ellos 
un misterio, pero no podían dejar de referirla a la obra del 
poder milagroso del que sabían que estaban dotados los 
apóstoles. Para nosotros el misterio es que, frente a tales 
hechos, pensaron sólo “que vendría a para aquello”, en 
lugar de pensar, ¿Qué hará Dios con nosotros si seguimos 
luchando contra estas manifestaciones de Su poder? Lo 
sorprendente es que no se dispersaron de inmediato y 
trataron de ocultar el hecho de que se habían reunido. 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     135 
 

 
 

Estaban, en realidad, asombrados por el anuncio, y por un 
momento no supieron qué hacer o decir. 

 

        Vers. 25-26. Pronto se supo en el exterior de la ciudad 
que el Sanedrín se había reunido, y se entendió bien el 
propósito de la reunión. Para entonces también algunas de 
las personas que estaban con los sacerdotes se habían 
enterado de lo que estaba pasando en el templo. (25) Pero 
viniendo uno, les dio esta noticia: He aquí, los varones 
que pusisteis en la cárcel están en el tempo, y enseñan al 
pueblo (26) Entonces fue el jefe de la guardia con los 
alguaciles, y los trajo sin violencia, porque temían ser 
apedreados por el pueblo. Cuando llegó la noticia de que 
los apóstoles estaban en el templo, el capitán y su banda, 
habiendo sido enviados una vez antes por ellos, no 
necesitaron más órdenes; fueron inmediatamente por sus 
prisioneros fugados. Sin duda vio en los rostros de la gente 
que su tarea era peligrosa, y pudo haber visto algunas 
piedras en las manos de la parte más excitable de la 
multitud; porque para la gente, que ahora entendía cómo 
habían sido puestos en libertad los apóstoles, su nuevo 
arresto les pareció un ultraje atrevido. El capitán no trata a 
los hombres como lo haría con los prisioneros que 
escaparon en circunstancias ordinarias; pero los escolta con 
el mayor cuidado a la presencia de la corte. Sin duda era de 
la multitud de afuera de quien temía ser apedreado, y no 
de los discípulos; pero no es improbable que algunos de los 
nuevos conversos, que habían absorbido sólo en parte el 
espíritu del evangelio, hubieran tomado parte en la batalla 
si hubiera comenzado una vez más.  
 

6. La Acusación y la Defensa, 27-32. 
         

        Vers. 27-28. Ahora tenemos una descripción viva y 
gráfica del juicio de los apóstoles. Caifás no es tan 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     136 
 

indefinido sobre los motivos de la acusación como en el 
caso de Pedro y Juan: El requerimiento con el que habían 
sido despachados la vez anterior le da un punto de partida 
para el presente proceso. (27) Cuando los trajeron, los 
presentaron en el concilio, y el sumo sacerdote les 
preguntó, (28) diciendo: ¿No os mandamos estrictamente 
que no enseñases en ese nombre? Y ahora habéis llenado 
a Jerusalén de vuestra doctrina, y queréis echar sobre 
nosotros la sangre de ese hombre. Estas palabras contienen 
dos cargos específicos contra los apóstoles ― desobediencia 
al Sanedrín y un intento de hacer caer sobre ellos la sangre 
de Jesús. El último fue el punto más delicado para los 
acusadores, y su mención aquí saca a la luz un sentimiento 
secreto que los había estado animando desde el principio. 
Si se hubiera podido establecer la resurrección de Jesús sin 
implicar a quienes lo condenaron en el delito de derramar 
sangre inocente, es muy probable que no se hubiera 
producido esta serie de intentos por suprimir la 
predicación. Pero esto no pudo ser; y estos hombres 
desafortunados se encuentran ahora envueltos por su 
crimen anterior en la necesidad de aceptar la marca de 
asesinos a manos de un pueblo indignado, o reprimir y 
aplastar la creencia en la resurrección. En lugar de 
retroceder en el curso de la hipocresía y el crimen en el que 
habían entrado al condenar a Jesús, eligieron la mala 
alternativa de sumergirse aún más profundamente en el. 

 

          Vers.29-32. La franqueza y la intrepidez de la 
respuesta de Pedro a la demanda del sumo sacerdote son 
dignos del hombre y de la ocasión. (29) Respondiendo 
Pedro y los apóstoles, dijeron: Es necesario obedecer a 
Dios antes que a los hombres. (30) El Dios de nuestros 
padres levantó a Jesús, a quien vosotros matasteis 
colgándole en un madero 1 (31) A éste, Dios ha exaltado 
con su diestra por Príncipe y Salvador, para dar a Israel 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     137 
 

 
 

arrepentimiento y perdón de pecados (32) Y nosotros 
somos testigos suyos de estas cosas, y también el Espíritu 
Santo, el cual ha dado Dios a los que le obedecen. Del 
primer cargo, el de desobedecer al Sanedrín, se declararon 
culpables. Pedro y Juan habían partido de su primer juicio 
con las palabras: “Juzgad si es justo delante de Dios 
obedecer a vosotros antes que a Dios” (Hech.4:19); y ahora 
dicen en referencia a su desobediencia: “Debemos obedecer 
a Dios antes que a los hombres”. Del segundo cargo se 
enfrentan reiterando aquello por lo que fueron acusados ― 
arrojando audazmente en los dientes de sus jueces el 
terrible hecho de que era sangre inocente la que habían 
derramado, y que esto fue probado por la resurrección de 
Jesús y su exaltación en cielo. Y para que no duden todavía 
del hecho de la resurrección y exaltación, Pedro repite lo 
que tantas veces había dicho antes, que él y sus compañeros 
apóstoles fueron testigos de lo primero, mientras que se 
refiere al Espíritu Santo como testigo de lo segundo. 

          

          Este testimonio, proveniente de hombres que 
acababan de ser librados milagrosamente de una prisión 
vigilada, sin que los guardias supieran como había 
realmente salido, y que previamente habían llenado a 
Jerusalén con obras maravillosas obradas por el poder del 
Espíritu Santo, no podía ser contradicho, ni sinceramente 
dudado. 
 

        En la afirmación de que Jesús había sido exaltado como 
Príncipe y Salvador para “dar” el arrepentimiento y el 
perdón de los pecados, se da a entender que tanto el 
arrepentimiento como el perdón de los pecados son un don.  

 

 
           

        1  Sobre la palabra “madero” empleada aquí para la palabra cruz, vea 
observaciones bajo el Cap.13:29.  



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     138 
 

Pero dar arrepentimiento no puede significar otorgarlo sin 
un ejercicio de nuestra propia voluntad; porque es en sí 
mismo, como hemos visto antes, un acto de nuestra 
voluntad. 1 Es un acto de la voluntad al que somos 
conducidos por la tristeza que produce el pecado.   

 

              Dios da u otorga el arrepentimiento, no directa, sino 
indirectamente, dando los motivos que conducen al 
arrepentimiento. Había muchos motivos para entristecerse 
por el pecado antes que Jesús fuera presentado como 
Salvador; pero debe admitirse que Su muerte, resurrección 
y exaltación en nuestro favor, es el gran motivo ahora, 
comparado con todos los demás que son insignificantes. Al 
proporcionar este motivo, el más grande de todos, para el 
arrepentimiento, Dios le había dado a Israel el 
arrepentimiento. 

 

7. Los Apóstoles son Liberados de la Muerte por la 
Intervención de Gamaliel, 33-42. 

 

        Vers. 33, 34. La manera en que Pedro, como portavoz 
de los apóstoles, repitió en presencia del Sanedrín la ofensa 
por la que habían sido arrestados, exasperó más allá de toda 
medida a los principales Saduceos, y estuvo a punto de 
convertir el concilio en una turba: (33) Ellos, oyendo esto, 
se enfurecían y querían matarlos. (34) Entonces 
levantándose en el concilio un fariseo llamado Gamaliel, 
doctor de la ley, venerado de todo el pueblo, mandó que 
se sacasen fuera por un momento a los apóstoles, Los 

Fariseos, como hemos visto antes, estaban menos 
entusiasmados   con   el   progreso   del evangelio que los 
Saduceos; y ahora que estos últimos estaban a punto de 

  

           1  Véanse los Comentarios sobre el Arrepentimiento en el Capítulo 3:19  



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     139 
 

 
 

y ahora que estos últimos estaban a punto de precipitar una 
crisis que habría involucrado a todo el Sanedrín en un 
crimen horrible, al menos un Fariseo fue lo suficientemente 
frío y prudente para interponer un consejo más sabio. La 
retirada de los prisioneros, como la de Pedro y Juan antes, 
fue para evitar que escucharan cualquier confesión que 
pudiera hacerse en el curso de la discusión prevista. La 
declaración de que Gamaliel “mandó” que los apóstoles 
fueran sacados de la reunión, implica que este era el 
privilegio de cualquier miembro del concilio. 

 

         Vers. 35-39. Gamaliel parece haber conservado su 
posición en el suelo hasta que los oficiales hubieron 
retirado a los prisioneros y cerrado las puertas, mientras los 
Saduceos, con no poca impaciencia, esperaban sus 
palabras. (35) y luego dijo: Varones israelitas, mirad por 
vosotros lo que vais a hacer respecto a estos hombres.     
(36) Porque antes de estos días se levantó Teudas, 
diciendo que era alguien. A éste se unió un número como 
de cuatrocientos hombres; pero él fue muerto, y todos los 
que le obedecían fueron dispersos y reducidos a nada.     
(37) Después de éste, se levantó Judas el galileo, en los 
días del censo, y llevó en pos de sí a mucho pueblo. 
Pereció también él, y todos los que le obedecían fueron 
dispersados. (38) Y ahora os digo: Apartaos de estos 
hombres, y dejadlos; porque si este consejo o esta obra es 
de los hombres, se desvanecerá; (39) mas si es de Dios, no 
la podréis destruir; no seáis tal vez hallados luchando 
contra Dios. Ha sido acusado por críticos hostiles que el 
autor de Hechos ha puesto aquí en boca de Gamaliel un 
discurso que, dada la naturaleza del caso, no podría haber 
pronunciado. Se sostiene que, si bien aquí se coloca a 
Teudas antes que a Judas, en realidad él vivió en un período 
posterior, un error del que Gamaliel no pudo haber sido 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     140 
 

culpable; y además, que Teudas floreció doce años después 
del tiempo en que se dice que Gamaliel pronunció este 
discurso. La acusación se basa en el hecho de que Josefo 
menciona a un Teudas que floreció en un período posterior, 
en el reinado de Claudio César, y cuya carrera fue similar a 
la del Teudas aquí mencionado. 1   La verdad de la acusación 
depende de la identidad del Teudas de Josefo y el Teudas 
de Lucas. Ninguno de los escritores entra en detalles que 
proporcionen un terreno seguro para la suposición de la 
identidad, aunque que el propio Josefo da cabida a la 
suposición de que pudo haber más de un Teudas, al 
mencionar un gran número de insurrecciones que 
ocurrieron en el correcto período para adaptarse al 
comentario de Gamaliel, sin nombrar a sus líderes. 
 

          Él dice del período que precede a la deposición de 
Arquelao: “En ese tiempo había otros diez mil desórdenes 
en Judea, que eran como tumultos, porque un gran número 
se puso en una postura de guerra, ya sea con la esperanza 
de ganar para sí mismos, o por enemistad contra los 
Judíos”. También dice en otro lugar: “Y ahora Judea estaba 
llena de robos; y cuando las varias compañías de los 
sediciosos se lanzaron sobre cualquiera para guiarlos, era 
creado inmediatamente un rey, para hacer daño al público.2 

Ahora bien, que uno de estos líderes se haya llamado 
Teudas no es del todo improbable, y cuando tenemos la 
palabra de un escritor veraz de que lo era, es muy injusto, 
en ausencia de toda evidencia contradictoria, acusarlo de 
falsedad. 3 

 

                Sobre el destino de estos dos impostores, Gamaliel basa 
su consejo en referencia a los apóstoles. Los méritos de su 

        

             

          

         

          1  Antigüedades XX.V.1                             2 Ibid. XVII.4.8. 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     141 
 

 
 

consejo deben estimarse de manera diferente según el 
punto de vista desde el cual lo contemplemos. Si se 
propusiera como regla general de procedimiento en 
relación a los movimientos religiosos, deberíamos 
descartarlo como una pérdida de tiempo.  
 

          En lugar de esperar a ver si tal movimiento tiene 
éxito, todo amante de la verdad investigará rápidamente 
sus afirmaciones, si tiene alguna que merezca atención, y 
decidirá sin tener en cuenta a la opinión pública o el éxito 
probable. Pero Gamaliel estaba argumentando una 
cuestión diferente a esta, la cuestión de si este movimiento 
debería ser reprimido por la violencia; y desde este punto de 
vista su consejo fue ciertamente bueno. Suponiendo, como 
él lo hizo, que el movimiento era impropio, la pregunta era: 
¿Deberíamos intentar aplastarlo con la violencia?   ¿O   
suspenderemos   los procedimientos contra el movimiento 
hasta que comience debilitarse por sí mismo, como 
ciertamente lo haría si no es de Dios? Tal fue el sentido de 
la primera parte de sus comentarios; pero al final revela una 
duda sobre si se debe oponerse al movimiento en lo 
absoluto; porque él da a entender muy claramente que 
puede ser de Dios, y que al luchar contra el se puede uno 
encontrar luchando contra Dios. 
           

       Resulta extraño que un hombre que era capaz, en tales 
circunstancias del pensamiento sereno y el razonamiento     

 

 

 

 

 

          

            3  La cuestión discutida anteriormente ha estado en disputa desde el 
siglo II, cuando Celso instó por primera vez a la objeción (Origen vs. Celsus, B. I. 
c. 6). Todos los incrédulos y todos los escritores semirracionalistas que piensan 
que nuestros Evangelios y Hechos no fueron escritos por sus autores reputados, 
tomando terreno contra Lucas; mientras que aquellos que dan pleno crédito a las 
Escrituras han sostenido sustancialmente el punto de vista expuesto y defendido 
anteriormente. El lector encontrará en el Comentario de Alford y en el de Meyer, 
los dos lados de la controversia bien expuestos, y también los nombres de los 
escritores más destacados de ambos lados. En confirmación de lo que he dicho 
anteriormente, puedo añadir que mientras el Teudas de Gamaliel fue seguido por 
unos “cuatrocientos” hombres, quienes fueron después “dispersos”; el Teudas de 

 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     142 
 

sólido que caracterizan este discurso, no se hubiera ya 
comprometido con una causa tan bien respaldada por 
pruebas incontrovertibles. 1 

 

             Vers. 40-42. El consejo de Gamaliel tuvo el efecto de 
impedir que el concilio derramara sangre; pero los 
sacerdotes y los ancianos estaban demasiado exasperados 
para seguir completamente su consejo. (40) Y convinieron 
con él; y llamando a los apóstoles, después de azotarlos, 
les intimidaron que no hablasen en el nombre de Jesús, y 
los pusieron en libertad. (41) Y ellos salieron de la 
presencia del concilio, gozosos de haber sido tenidos por 
dignos de padecer afrenta por causa del Nombre. (42) Y 
todos los días, en el templo y por las casas, no cesaban de 
enseñar y predicar a Jesucristo. La ley de Moisés limitaba 
el azote a cuarenta azotes, y dejaba a discreción de los 
jueces las ofensas que se debían infligirse (Deut.25:1-3).    
  

          Según la experiencia de Pablo, parece que era 
costumbre detenerse en treinta y nueve, (2 Cor.11:24) tal 
vez para evitar ir más allá del límite de la ley por un error 
de cuenta.  Es probable que los apóstoles recibieran treinta 
y nueve cada uno sobre la espalda desnuda. La declaración  

 

 

 

 

 

 

 

 

            

          

de Josefo “persuadió a una gran parte del pueblo para que llevara consigo sus 
efectos y lo siguiera hasta el Jordán”; y cuando las tropas de Cuspo Fado los 
atacaron, “mataron a muchos de ellos, y tomaron vivos a muchos de ellos” 
(Antigüedades, XX. V. 1). Las diferencias no se explican fácilmente, excepto 
suponiendo que el Teudas de Gamaliel y el Teudas de Josefo son personas 
diferentes. La probabilidad de que dos de esos líderes, que vivieron en intervalos 
considerables de distancia, hayan llevado el mismo nombre, está felizmente 
ilustrada por sucesos similares en nuestro propio siglo. Citamos al Profesor 
Stokes: “Hubo un movimiento Irlandés en 1848 que contaba entre sus líderes 
prominentes a William Smith O'Brien, y ahora (1891) hay un movimiento Irlandés 
del mismo carácter, y también cuenta con un William O'Brien entre sus líderes 
más destacados. Un militar llamado Parnell encabezó un movimiento por la 
derogación de la unión en 1890. Noventa años antes otro militar Parnell renunció 
a su alto cargo antes de dar su consentimiento para la consumación de la misma 
unión legislativa de Gran Bretaña e Irlanda” (Expositor's Bible, Hechos, Página 
237.)  

 



Capítulo 5                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     143 
 

 
 

de que cuando fueron puestos en libertad se fueron 
“gozosos de haber sido tenidos por dignos de padecer 
afrenta por causa del Nombre”, sería increíble, si no 
estuviera escrita en un libro como este, y escrito de hombres 
como estos. Incluso tal como está el caso, es un hecho más 
sorprendente que cualquiera de los milagros que se dice 
que han obrado; sobre todo si tenemos en cuenta que esta 
fue su primera experiencia de flagelación.  
 

          Después de que Pablo había soportado una larga y 
continua lucha de aflicciones como esta, no es tan 
maravilloso oírlo decir: “Me gozo en las debilidades, en 
afrentas, en necesidades, en persecuciones, en angustias; 
por cuanto soy débil, entonces soy fuerte” (2 Cor.12:10). 
Pero que los apóstoles mayores hayan tenido una 
experiencia similar la primera vez que fueron azotados es 
una de las grandes exhibiciones de fe que se encuentra en 
la historia apostólica. Tal vez, el secreto de su capacidad 
para regocijarse se encuentra en la consideración de que 
Cristo mostró confianza en su firmeza al permitirles ser 
probados de esta manera, y ellos se alegraron de la oportu- 
idad de probar que su confianza no estaba equivocada. La 
predicación era ahora, como antes, en el templo; porque no 
se pensó en excluir a los apóstoles y sus hermanos del patio  

 

 

 

 

 

 

 

 

                  

           1   Christian Baur hace uso de esta consideración para poner en duda la 
realidad de los milagros precedentes. Él dice: “Si todos estos milagros realmente 
fueran hechos como aquí se narra, y de una manera tan auténtica que el mismo 
Sanedrín no pudiera ignorarlos, ni traer nada contra ellos; si el hombre cojo de 
nacimiento fue sanado por la palabra del apóstol, y si los apóstoles mismos, sin 
ninguna intervención humana, fueron liberados de la prisión por un ángel del 
cielo, ¿Cómo podría Gamaliel, si era un hombre como el que aquí se describe, 
imparcial y reflexivo, que basaba su juicio en la experiencia, expresar tan 
problemáticamente como lo hace aquí, y dejar que el futuro decida si esta causa 
era o no divina? (Pablo, Vol. I. 35). Si esta pregunta se le hubiera planteado al  
mismo Gamaliel, sin duda lo habría confundido; porque se encontraba en ese 
estado mental particular en el que los hombres son frecuentemente culpables de 
la mayor inconsecuencia. No están dispuestos a admitir conclusiones que la 
evidencia les impone y, sin embargo, son demasiado honestos para negar por 
completo la fuerza de la evidencia. 

 



Capítulo 5                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     144 
 

abierto al que todos los Judíos tenían derecho de acceso; y 
también era diario. Celebraron, en la fraseología 
protestante moderna, una reunión continua y prolongada. 
Pero no limitaron sus labores, como tantos predicadores 
modernos se contentan con hacer, a la predicación pública: 
también enseñaron y predicaron “por las casas” (42) – una 
expresión que apunta a los hogares de sus oyentes, más que 
a sus propios hogares; porque en su propia casa, si todavía 
se alojaban en la misma casa, podían recibir a pocas 
personas, mientras que en las casas del pueblo podían 
llegar a todos los que necesitaban instrucción o convicción. 
Por lo tanto, tenemos a los apóstoles inspirados como 
ejemplo de la predicación más directamente efectiva de 
todas, la obra cara a cara, sin la cual ningún predicador del 
evangelio puede tener un éxito completo en la 
evangelización de una comunidad.  
 

        Ahora hemos llegado al final de la primera 
persecución, y se ve claramente que resultó en un triunfo 
completo para los apóstoles. Cuando el pueblo los vio 
alejarse del lugar de los azotes, regocijándose de que fueran 
considerados dignos de sufrir así por el nombre de su 
Maestro, se asombró; porque nunca antes se había visto 
algo así en la tierra. Y cuando vieron que la predicación 
continuaba sin interrupción desafiando todas las amenazas 
y todos los castigos, los corazones de todos los hombres y 
mujeres más nobles, de todos los que podían admirar el 
heroísmo moral, se sintieron irresistiblemente atraídos hacia 
Cristo cuyo amor ennoblecía de este modo a sus seguidores. 



SECCIÓN V. — MÁS PROGRESO DE LA 
IGLESIA, Y SU TERCERA PERSECUCIÓN 

(6:1 — 8:4) 
 

1. Siete Varones Designados para Servir Mesas, 1-7 
 

       V. 1. Habiendo completado su relato de la segunda 
persecución, nuestro autor continúa el plan de esta parte de 
su obra volviendo nuestra atención una vez más al 
progreso de la Iglesia, y luego a una tercera persecución 
que siguió. La unidad perfecta que hasta entonces había 
unido a la multitud de los discípulos estaba ahora en 
peligro, aunque sería exagerado decir, con algunos 
escritores, que estaba rota; y se nos presenta tanto la causa 
del peligro como los pasos por los cuales se evitó.  (1) En 
aquellos días, como creciera el número de los discípulos, 
hubo murmuración de los griegos contra los hebreos, de 
que las viudas de aquellos eran desatendidas en la 
distribución diaria. Por ministración diaria se entiende la 
distribución diaria del fondo aportado por los miembros 
benévolos, que se hacía “a cada uno según su necesidad”. 
Que se hiciera diariamente, y que las viudas fueran las 
principales receptoras, confirma nuestra conclusión 
anterior de que no había una igualación general de la 
propiedad, sino sólo una provisión para los necesitados. 

 

         Los Judíos Griegos, más propiamente Helenistas, eran 
Judíos de origen extranjero y educación Griega, llamados 
así porque adoptaron las costumbres de los Helenos o 
Griegos. Como la gran multiplicación de los discípulos hizo 
impracticable que los doce, con tanto trabajo por hacer, 
atendieran las necesidades de todos con igual cuidado, 
muy naturalmente, las viudas de estos relativamente 



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     146 
 

extraños en la ciudad fueron las primeras en ser ignoradas 
involuntariamente.   

 

         Vers. 2-4. La unidad de corazón y alma que todavía 
prevalecía en la Iglesia se manifestó por la prontitud con 
que se hizo un arreglo satisfactorio para acallar el 
murmullo tan pronto como se oyó. Sin duda, la necesidad 
de tal arreglo fue previsto por la cabeza de la Iglesia y por 
el Espíritu Santo que moraba en los apóstoles; pero esta 
previsión no fue dada a los apóstoles, ni fueron movidos a 
hacer el arreglo hasta que la necesidad de ella fue 
manifiesta para ellos y para toda la Iglesia. De este modo, 
el Espíritu los guió hacia una verdad adicional a medida que 
se necesitaba una verdad adicional.  

 

         Hasta ahora los doce eran los únicos oficiales en la 
Iglesia; pero ahora; son conducidos al nombramiento de 
otros. (2) Entonces los doce convocaron a la multitud de 
los discípulos, y dijeron: No es justo que nosotros 
dejemos la palabra de Dios, para servir mesas. (3) Buscad, 
pues, hermanos, de entre vosotros a siete varones de buen 
testimonio, llenos del Espíritu Santo y de sabiduría, a 
quienes encarguemos de este trabajo. (4) Y nosotros 
persistiremos en la oración y en ministerio de la palabra. 
La alternativa con los doce era abandonar (no del todo, pero 
en alguna medida) la predicación y enseñanza de la 
palabra, para poder servir las mesas satisfactoriamente, o 
entregar este último asunto a otros, y entregarse por 
completo a ellos. El curso correcto era demasiado obvio 
para admitir vacilación o demora. 
           

          Pareció bien a los apóstoles y al Espíritu Santo que 
toda la “multitud de los discípulos” participará en la 
selección de estos oficiales, sin que los apóstoles no hicieran 



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     147 
 

 
 

más que prescribir sus cualificaciones. Ningún argumento 
ingenioso puede evadir la conclusión de que esto da la 
autoridad de un precedente apostólico para la elección 
popular de los oficiales de la Iglesia. De qué manera la 
elección fue hecha por la multitud, si por votación o por 
voto de viva voz, y si con o sin nominaciones, no se nos 
informa; y en consecuencia, en referencia a estos puntos, 
cada congregación se deja a su propio juicio.  

 

        Las tres calificaciones prescritas no deben escapar a 
nuestra atención. Indican qué clase de hombres son los 
únicos aptos para ser funcionarios en la Iglesia de Dios. 
Debían ser hombres, primero, de “buen testimonio”; y esto 
se refiere, sin duda, a su reputación tanto dentro de la 
Iglesia como dentro del círculo de personas imparciales 
fuera de la Iglesia. En segundo lugar, debían ser “llenos del 

Espíritu”.  

 

        Como hasta ahora no hemos tenido ningún relato de 
que nadie más que los apóstoles hayan recibido poderes 
milagrosos del Espíritu, no se puede entender con justicia 
que el historiador se refiera, con esta expresión, a tales 
poderes. Se refiere a hombres que estaban llenos del 
Espíritu en cuanto a los frutos de una vida santa. Que 
algunos de estos obraran milagros después, no es prueba 
de que pudieran hacerlo ahora. Tercero, debían ser 
hombres “llenos de sabiduría”; con lo cual se quiere decir 
que deben poseer ese buen sentido práctico que permite a 
los hombres manejar asuntos complicados con satisfacción.      

 

          Vers. 5, 6. La sabiduría de la propuesta era evidente 
para todos, y nadie dudó en cumplirla pronto. (5) Agradó 
la propuesta a toda la multitud; y eligieron a Esteban, 



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     148 
 

varón lleno de fe y del Espíritu Santo, a Felipe, a Prócoro, 
a Nicanor, a Timón, a Parmenas, y a Nicolas prosélito de 
Antioquía; (6) a los cuales presentaron ante los apóstoles, 
quienes, orando, les impusieron las manos. Es una notable 
manifestación de generosidad en la Iglesia en general que 
todos estos son nombres Griegos, lo que indica que los 
hombres fueron seleccionados del mismo grupo de donde 
procedía la murmuración. Era como si los Hebreos 
hubieran dicho: No tenemos fines egoístas que cumplir, ni 
celos de vosotros, cuyas viudas habéis sido desatendidas; 
por lo tanto, dejamos todo el asunto en sus manos y 
confiamos sin temor a nuestras viudas a su cuidado. Una 
confianza tan generosa no podía ser traicionada excepto 
por los hombres más bajos: era una continuación de la 
unidad perfecta que había existido antes, y que la 
murmuración no había podido interrumpir.  
 

         No se da el título del oficio aquí creado, y por esta 
circunstancia algunos eruditos no han logrado identificarlo 
con el de diácono, mencionado en el primer capítulo de 
Filipenses y el tercer capítulo de la Primera Epístola a 
Timoteo. Pero aunque el nombre del oficio está ausente, se 
usan términos que muestran claramente que el oficio es el 
mismo. Si la cuestión hubiera sido sobre gobernar, y los 
siete hubieran sido elegidos y designados para gobernar, 
ciertamente no habría duda en llamarlos gobernantes. El 
caso que tenemos ante nosotros es un paralelo perfecto. La 
cuestión era sobre el “διακονίαν diario”1, y los siete fueron  

 

 

 

 

 

          

              1  La palabra διάκονος se traduce en nuestra versión en Inglés por las tres 

palabras, ministro, siervo y diácono. Ningún lector que no esté familiarizado con 
el original podría imaginar que tres palabras Inglesas que ahora se usan en 
sentidos tan diferentes podrían representar la misma palabra en el original; y, en 
consecuencia, esta interpretación conduce a la confusión. Una de las tres debe 
emplearse uniformemente para dar al lector Inglés la misma oportunidad de ver 
su uso que disfruta el lector Griego. El término diácono no respondería a este 
propósito, porque su significado como palabra Inglesa se limita al oficio así 
designado, y sería engañoso en todos los pasajes en los que aparece el original, 

excepto en dos; porque de las muchas apariciones de διάκονος se traduce  



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     149 
 

 
 

elegidos διακονεῖν ¿Por qué, entonces, dudar en llamarlos 
διάκονοι? Ciertamente, el verbo διακονεῖν aquí empleado 
expresado para el deber principal del oficio, es el mismo 
que se traduce dos veces en nuestra versión “servir como 
diáconos”. Indudablemente, entonces, es el oficio de 
diácono el que fue creado por primera vez, y provisto de 
operaciones. El principal deber para el que fueron 
designados fue “servir las mesas”; y como se hace 
referencia a la “ministración diaria” y a las quejas de las 
viudas desatendidas, las mesas de los pobres son 
especialmente las que deben ser servidas. Pero aunque 
servían estas mesas, era una consecuencia natural de tener 
tal cargo que también servían la mesa del Señor; y fue una 
transición igualmente natural que, puesto que el fondo para 
los pobres estaba en sus manos, todos los demás intereses 
financieros de la Iglesia también estaban encomendados a 
ellos.  
 

        Debido a que estos oficiales estaban encargados de los 
asuntos financieros de la Iglesia, de ninguna manera se  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
diácono sólo en Fil. 1:1 y I Tim. 3. 8, 10. De hecho, diácono es la palabra Griega 
anglicanizada, y tenemos que recurrir a un léxico Griego para conocer su 
significado. La palabra ministro también sería objetable como una traducción 
uniforme, porque en el uso moderno es apropiado para los oradores públicos de 
la Iglesia, mientras que la palabra original no tiene tal limitación. Si la 
adoptáramos, tendríamos tales interpretaciones como una interpretación 
uniforme, porque en el uso moderno es apropiado para los oradores públicos de 
la Iglesia, mientras que la palabra original no tiene tal limitación. Si la 
adoptáramos, tendríamos interpretaciones como estas: “Su madre dijo a los que 
servían: Haced todo lo que os dijere” (Jn. 2:5; véase también 9); “Si alguno me 

sirve (ἐμοὶ διακονῆ), sígame; y donde yo estuviere, allí estará mi sirviente” 

(διάκονος)" (Jn. 12:26); “….nuestra hermana Febe, que es diaconisa de la iglesia 

en Cencrea” (Rom. 16:1). Pero la palabra siervo expresaría apropiadamente la 
idea en todas partes. Este es el significado preciso de la palabra, y la palabra 
Latina ministro, por la cual se traduce más comúnmente en nuestra versión, 
significa lo mismo. Con sirviente como la traducción uniforme, el lector Inglés 
podría determinar por el contexto, como lo hace ahora el erudito Griego, si en un 
pasaje determinado el sirviente era uno en el sentido oficial o en el sentido no 
oficial del término. Las dos clases de oficiales, ahora llamados ancianos y 
diáconos, serían así conocidos como gobernantes y siervos, su verdadera relación.          



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     150 
 

sigue que estuvieran privados de cualquier otra utilidad 
para la cual tenían capacidad y oportunidad. Dios exige el 
uso de cada talento que nos ha encomendado, Por lo tanto, 
encontramos a uno de los siete poco después de pararse en 
la primera fila de los defensores de la fe en la misma ciudad 
donde los apóstoles mismos estaban trabajando; mientras 
que otro fue el primero en plantar una Iglesia entre los 
Samaritanos.  
 

         Los que niegan a los diáconos en la actualidad el 
mismo privilegio, imponen restricciones en conflicto con 
esta manifestación de la voluntad de Dios. Solo dos de los 
siete se mencionan después en Hechos, pero esto no prueba 
que los demás fueran inactivos o infieles. El servicio de 
todos como diáconos resultó temporal; no, como algunos 
suponen, porque así fue la intención; sino porque la Iglesia 
a la que servían pronto se dispersó por los vientos, y su 
ministerio ya no era necesario. Cuando la Iglesia fue 
restaurada después, puede ser que algunos de ellos 
regresaron a la ciudad y reanudaron los deberes de su 
oficio.  

   

          El primer nombre de la lista, el de Esteban, va seguido 
de las palabras “un hombre lleno de fe y del Espíritu 
Santo”, y estas palabras no se repiten después de los otros 
nombres; pero no hemos de entender de esto que no era 
verdadero de las otras personas; porque como los apóstoles 
habían prescrito esta característica como una cualificación 
para el oficio, debemos entender las palabras, aunque no 
repetidas, como aplicables a todos por igual. 
 

         Que Nicolás era un “prosélito de Antioquía”, que 
significa que él era un converso del paganismo a Judaísmo, 
y que anteriormente había vivido en Antioquía, muestra 



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     151 
 

 
 

muy claramente que los discípulos no albergaron ninguna 
duda acerca de la recepción en la Iglesia, e incluso acerca 
de la elección a oficios, de los Gentiles, siempre que 
hubieran sido un circunciso. Esto debe tenerse en cuenta 
cuando lleguemos a considerar las discusiones que 
surgieron después acerca de la relación de los Gentiles con 
la Iglesia y con la salvación en Cristo. 

       

         V. 7. El nombramiento de los siete para administrar 
los asuntos financieros de la Iglesia dejó a los apóstoles, 
como estaba previsto, sin nada que hacer sino predicar, 
enseñar y orar; y de este modo, la obra de toda la Iglesia fue 
más eficaz que antes.  (7) Y crecía la palabra del Señor, y el 
número de los discípulos se multiplicaba grandemente en 
Jerusalén; también muchos de los sacerdotes obedecían a 
la fe. Esta gran multiplicación de los discípulos en 
Jerusalén, después de un aumento como el que hemos 
notado antes, pone más allá de nuestro poder estimar, con 
alguna aproximación a la precisión, el número en este 
momento.  

 

        La marea del éxito ya había llegado a su punto 
máximo, y esto se señalaba no tanto por el gran número de 
conversos, sino por el hecho de que entre ellos había una 
“gran compañía de sacerdotes”.  

 

        La relación peculiar que el sacerdocio mantiene con 
cualquier religión siempre debe convertir a los sacerdotes 
en los principales conservadores de las viejas formas y en 
los opositores más persistentes de los cambios 
revolucionarios. Cuando empiezan a ceder, el sistema que 
han defendido está a punto de caer. Ningún hecho 
previamente registrado por Lucas muestra tan 
sorprendentemente el efecto del evangelio en la mente 



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     152 
 

popular en Jerusalén. 

 

          La observación hecha con respecto a estos sacerdotes, 
que “eran obedientes a la fe”, muestra que hay algo en la fe 
que debe ser obedecido. Esta obediencia no sucede 
creyendo; porque eso es ejercitar la fe, no obedecerla: pero 
la fe en Jesús como el Cristo, el Hijo de Dios, exige de 
nosotros un curso de vida de acuerdo con lo que creemos; 
y seguir este curso es obedecer a la fe cediendo a sus 
demandas.  

 

         Esta obediencia comienza con el bautismo; y en 
consecuencia, decir que los sacerdotes “fueron obedientes 
a la fe” equivale a decir que fueron bautizados. Pablo, con el 
mismo pensamiento en mente, declara que la gracia y el 
apostolado que le fueron conferidos fueron para la 
“obediencia a la fe en todas las naciones” (Rom.1:5). 

 

          Hay otra expresión en este versículo que vale la pena 
notar, debido a su singular contraste con la fraseología que 
frecuentemente se escucha en los tiempos modernos en 
relación con tales eventos. Es el dicho, en relación con la 
gran multiplicación de los discípulos, y la obediencia de 
muchos sacerdotes, que “la palabra de Dios crecía”. En la 
actualidad, tales incidentes se introducen con frecuencia 
con comentarios de este tipo: “Hubo un tiempo precioso de 
gracia”; “El Señor estaba presente en Su poder salvador”; 
“Hubo un derramamiento misericordioso del Espíritu 
Santo”, etc. Una desviación tan grande de la fraseología 
bíblica indica una desviación de las ideas bíblicas.  

 

        Con la idea de que la conversión de los pecadores es 
una obra abstracta del Espíritu Santo, los hombres pueden 



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     153 
 

 
 

expresarse de esta manera; pero Lucas, que no tenía tal 
concepto, vio en el aumento un aumento de la palabra de 
Dios; por lo cual, quiere decir un aumento no en la cantidad 
de la palabra, sino en sus efectos. La condición más 
favorable de la Iglesia cuando cesó la reciente 
murmuración, y la introducción de una organización más 
perfecta, hizo que la predicación fuera más eficaz, y un 
mayor éxito fue la consecuencia.  
 

2. Esteban es Arrestado y Falsamente Acusado, 8-15 
 

         V. 8.  La gran prosperidad de la Iglesia resultó, como 
ya había sucedido en dos ocasiones anteriores, en despertar 
a los incrédulos a la acción en el camino de la persecución. 
En este caso, Esteban fue seleccionado como una víctima. 
(8) Y Esteban, lleno de gracia y de poder, hacia grandes 
prodigios y señales entre el pueblo.  Esta es la primera 
exhibición de poder milagroso de alguien que no fue un 
apóstol. Si Esteban recibió el poder de hacer maravillas y 
señales antes o después de su nombramiento como 
diácono, no tenemos forma de determinarlo; tampoco el 
escritor nos dice de qué manera le fue impartido. Se reserva 
información sobre el tema de impartir dones espirituales a 
un punto de la historia más adelante (8: 14-17). 
 

          Vers. 9, 10. Las circunstancias que llevaron a esta 
prominencia por parte de Felipe se indican a continuación. 
(9) Entonces se levantaron unos de la sinagoga de los 
libertos,1 y de los de Cirene, de Alejandría, de Cilicia y de 
Asia, disputando con Esteban. (10) Pero no podían resistir 
a la sabiduría y al Espíritu con que hablaba.     Todos   los  

 

  

 

          

            

             1  La palabra libertinos en nuestra versión aquí es engañosa para el lector 
inculto; y como es la palabra Latina para libertos, no puede haber una buena razón 
para no traducirla, y por lo tanto me aparto de la R. V. aquí al traducirla como 
libertos. (Tal diferencia no existe en la versión Castellana Reina-Valera—ARP) 



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     154 
 

partidos aquí mencionados eran Judíos Helenísticos 
quienes, por una inclinación natural a congregarse en la 
Ciudad Santa, tenían una sinagoga propia.1 Esteban, siendo 
también Helenista, sin duda había sido miembro de esta 
sinagoga antes de convertirse al Cristianismo, y por su 
nueva conexión no había perdido su membresía. 
Naturalmente, cuando comenzó la defensa pública de la 
nueva fe, no lo hizo en la sinagoga de la que ya era 
miembro, y emprendió la convicción y conversión de sus 
antiguos asociados. Esto provocó el conflicto.  

 

         Los Libertos, que constituían una gran parte de los 
miembros de esta sinagoga, eran Judíos que habían sido 
esclavos y que de un modo u otro habían obtenido su 
libertad. Los otros eran de las varias ciudades y países 
mencionados, siendo por lo menos los Cilicios los 
compatriotas del que sería después el apóstol Pablo. El 
aprendizaje Judío de la época pertenecía a los Fariseos, más 
que a los Saduceos; los fieles entre los Judíos extranjeros 
eran principalmente Fariseos, y eran generalmente 
hombres de cierta riqueza y mucha inteligencia. En 
consecuencia, ahora encontramos un nuevo líder de parte 
de la Iglesia y un grupo diferente de incrédulos en conflicto. 
No era ahora, como en los dos conflictos anteriores, una 
mera lucha entre la fuerza y la resistencia; sino fue una 
lucha intelectual ― una guerra de argumentos sobre la gran 
cuestión del Mesianismo.  

 

         Quizá nunca, ni siquiera en la vida de Jesús, había 
habido un debate tan prolongado y tan acaloradamente 
discutido entre disputadores competentes sobre la gran 
cuestión del momento. Era la primera vez que los 
discípulos habían medido armas con sus oponentes en una 
discusión abierta. Los jóvenes conversos no habían 



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     155 
 

 
 

disfrutado hasta entonces de la oportunidad de comparar 
las pruebas que los habían sido convencidos con aquellas 
que el saber y el ingenio podrían presentar contra ellos; 
pero ahora escuchaban ambos lados, con las probabilidades 
en números, aprendizaje y posición social del lado de sus 
oponentes. Fue un momento crítico en su experiencia, y no 
se necesita una imaginación vívida para darse cuenta de la 
solicitud con la que escuchaban a Esteban y a sus enemigos. 
Cualquier temor que pudieran haber abrigado al principio 
pronto se disipó, ya que se hizo evidente que los 
antagonistas de Esteban “no pudieron resistir la sabiduría 
y al Espíritu con que hablaba”. 

 

            Vers. 11-14. Cuando los hombres cuya principal 
preocupación es reivindicarse a sí mismos en lugar de la 
verdad son derrotados en el debate, muy comúnmente 
recurren al vituperio o a la violencia. Ambos fueron 
juzgados contra Esteban. Los Fariseos, que estaban a cargo 
del caso, adoptaron la misma línea de política que habían 
seguido con éxito en el enjuiciamiento de Jesús. (11) 
Entonces sobornaron a unos para que dijesen que le 
habían oído hablar palabras blasfemas contra Moisés y 
contra Dios (12) Y soliviantaron al pueblo, a los ancianos 
y a los escribas; y arremetiendo, le arrebataron, y le 
trajeron al concilio (13) Y pusieron testigos falsos que 
decían: Este hombre no cesa de hablar palabras blasfemas 
contra este lugar santo y contra la ley; (14) pues le hemos 
oído decir que ese Jesús de Nazaret destruirá este lugar, y 
cambiará las costumbres que nos dio Moisés. Esta es la 
primera vez que se representa al pueblo incitado contra los 
discípulos. Hasta entonces el temor del pueblo había 
contenido la violencia de los perseguidores.  

 

         Este cambio se explica por el hecho de que los 



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     156 
 

Saduceos, que habían llevado a cabo las persecuciones 
anteriores, tenían comparativamente poca influencia entre 
las masas, y el hecho adicional de que se habían contentado 
con oponerse a los apóstoles la mera autoridad del 
Sanedrín; pero ahora los Fariseos, que tenían mucha más 
influencia popular, están a la cabeza, y envenenan las mentes 
de las personas al aprovechar ciertas declaraciones de 
Esteban que sólo necesitaban ser ligeramente distorsionadas 
para formar el fundamento de acusaciones muy serias. Son 
lo suficientemente astutos, también, para hacer estos 
cargos, no contra todo el cuerpo de los discípulos, o contra 
los apóstoles, quienes ahora disfrutaban de la confianza de 
las masas; sino contra una sola persona que acababa de 
surgir de la oscuridad. 
 

         La acusación general era que había cometido 
blasfemia ― un crimen castigable con la muerte según la 
ley; blasfemia contra Moisés, al decir que Jesús cambiaría las 
costumbres que Moisés había entregado; y blasfemia contra 
Dios, al decir que destruiría el santo templo de Dios.  

 

        Es muy probable que Esteban, en el curso del debate, 
haya citado la predicción de Jesús de que el templo sería 
destruido, pero no dijo que Jesús lo destruiría; y como sus 
enemigos podían ver que la destrucción del templo 
necesariamente pondría fin a los servicios del templo, 
pusieron su propia inferencia en sus labios, al acusarlo de 
decir que Jesús cambiaría las costumbres dadas por Moisés.  
 

        Las especificaciones eran tan casi verdaderas como 
para formar un motivo plausible para la acusación,1 
mientras que la falsedad de los testigos radica en las 
adiciones que hicieron a las palabras de Esteban y en 
interpretar lo que dijo como una blasfemia. 



Capítulo 6                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     157 
 

 
 

          Observemos aquí, que los Fariseos evitaron el error 
cometido por los Saduceos, de llevar a los hombres a juicio 
sin cargos definidos en su contra. Se presentaron 
formalmente los cargos, se escuchó deliberadamente a los 
testigos en apoyo de ellos y se llamó a Esteban para su 
defensa. 

 

        V. 15. Cuando el caso estuvo completamente declarado 
y el testimonio de todos los testigos estuvo listo, hubo una 
pausa momentánea y todos los ojos se fijaron en Esteban, 
que estaba de pie ante sus acusadores. (15) Entonces todos 
los que estaban sentados en el concilio, al fijar los ojos en 
él, vieron su rostro como el rostro de un ángel. No hay 
necesidad de suponer nada sobrenatural en su apariencia. 
Estaba de pie justo donde había estado su Maestro cuando 
fue condenado a muerte; fue procesado por un cargo 
similar; tenía los mismos jueces; y sabía perfectamente que 
el tribunal se había reunido no para juzgarlo, sino para 
condenarlo.  

 

       Sabía que había llegado la hora suprema de su vida; y 
las emociones que agitaban su alma al pensar en el pasado, 
en la muerte, en el cielo, en la causa que había querido y en 
el vil asesinato que estaba a punto de perpetrarse, 
necesariamente iluminaban su rostro con un resplandor 
casi sobrenatural.     

 

 

 

 

 

          

           1  La posición adoptada por Baur en su capítulo titulado “Esteban, el 
Predecesor de Pablo”, de que Esteban consideraba el culto del templo “como algo 
ya anticuado y en ruinas”, mientras que “los apóstoles siempre permanecieron 
inamoviblemente fieles a su antigua adherencia al templo” carece de justificación 
en el texto, incluso si consideramos estrictamente ciertas las acusaciones 
formuladas contra Esteban; porque no hay evidencia de que difería de los apóstoles 
en creer la predicción de Jesús acerca de la destrucción del templo, o que él 
sostenía la adoración del templo como "ya anticuada y en ruinas". (Vida y Obras 
de Pablo, Vol. I. c. 2).  



Capítulo 6                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     158 
 

         Si sus facciones, como es muy probable, eran 
naturalmente finas y expresivas, el adorno culminante de 
una forma noble, no es de extrañar que en tal momento su 
rostro se compare con el de un ángel. 

 



3. El Discurso de Esteban, 7:1-53 

I 

La Introducción, 1-8 

 

       Vers. 1-8 Con su resplandeciente rosto como el de un 
ángel, a una palabra del sumo sacerdote Esteban procede a 
pronunciar uno de los discursos más notables que se 
conocen. (1) El sumo sacerdote dijo entonces: ¿Es esto así?   
(2) Y él dijo: Varones hermanos y padres oíd: El Dios de 
la gloria apareció a nuestro padre Abraham, estando en 
Mesopotamia, antes que morase en Harán,1 (3) y le dijo: 
Sal de tu tierra y de tu parentela, y ven a la tierra que yo 
te mostraré. (4) 2  Entonces salió de la tierra de los caldeos 
y habitó en Harán; y de allí, muerto su padre, Dios le 
trasladó a esta tierra, en la cual vosotros habitáis ahora.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                 
           

             1  Los racionalistas en general acusan a Esteban de cometer varios errores 
históricos en este discurso, de los cuales el primero es su representación aquí de 
que Dios dio este mandamiento a Abraham “antes que morase en Harán”, 
mientras que se dice en Génesis 12:1-4 que se lo dio en Harán. Pero su lenguaje 
implica que sabía lo que ocurrió en Harán, pero deseaba declarar un hecho 
adicional y antecedente. Sabiendo que Dios se apareció a Abraham en Harán, y 
sabiendo también lo que algunos de sus oyentes pasaron por alto, que Dios 
también se le había aparecido antes de ese tiempo, aquí habla de la aparición 
anterior, siendo esta la que puso en marcha a Abraham en dirección a Canaán. 
Los que dicen que estaba equivocado deben dar explicar el hecho declarado en 
Gen. 11: 31, que Taré tomó a su familia, “y salió con ellos de Ur de los caldeos, 
para ir a la tierra de Canaán”. ¿Qué podría haber iniciado a toda esta familia de 
Semitas emprender un viaje de más de mil millas hacia un país ocupado por 
Camitas, a menos que fuera una orden como la que finalmente llevó a Abraham 
de Harán a ese mismo país? Esteban dice que fue una orden así; y aunque él 
entendió la declaración en una inferencia lógica, sin otra fuente de conocimiento, 
nadie puede negar que la inferencia es justa. Si se objeta que la orden, si se 
hubiera dado antes, no se habría repetido en palabras tan casi idénticas, 
podemos responder que la orden dada a Jonás de entrar en Nínive se expresó 
casi en los mismos términos cuando se dio por primera vez que cuando se repitió 
después de su experiencia en las entrañas del pez (Jonás 1:2; 3:2). Además, hay 
una omisión importante en la cita de las palabras de Esteban en comparación con 
las de Gen.12. Omite las palabras, "y de la casa de tu padre", lo que concuerda 
con el hecho de que al salir de Ur de Caldea no salió de la casa de su padre, 
como lo hizo cuando salió de Harán.  



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     160 
 

(5)Y no le dio herencia en ella, ni aun para asentar un pie; 
pero le prometió que se la daría en posesión, y a su 
descendencia después de él, cuando él aún no tenía hijo.   
(6) Y le dijo Dios así: Que su descendencia sería extranjera 
en tierra ajena, y que los reducirían a servidumbre y los 
maltratarían, por cuatrocientos años. (7) Mas yo juzgaré, 
dijo Dios, a la nación de la cual serán siervos; y después 
de esto saldrán y me servirán en este lugar. (8) Y le dio 
pacto de la circuncisión; y así Abraham engendró a Isaac, 
y le circuncidó al octavo día; e Isaac a Jacob, y Jacob a los 
doce patriarcas. He aquí un esbozo tranquilo, digno y muy 
gráfico de la historia del Génesis, desde la primera llamada 
de Abraham hasta el nacimiento y circuncisión de los doce  

 

            

          

           

           

 

         

 

 

 

 

 

         

 

 

 

          

                    

             2  Aquí está el segundo error que se le imputa a Esteban. Se afirma que 
Abraham nació cuando su padre tenía setenta años (Gén.11:26); que salió de 
Harán cuando él mismo tenía setenta y cinco años, lo que haría que su padre 

fuera 70 Mas 75 =145; y como Taré vivió hasta los doscientos cinco (Gén. 11:32), 

debió vivir 205 Más145 = 60 años después de que Abraham partiera de Harán, 
en lugar de morir, como dice Esteban, antes de la partida de Abraham. Pero todo 
este cálculo depende de la corrección de las cifras de las que parte. La declaración 
del texto, Gen. 11:26, es que “Taré vivió setenta años, y engendró a Abram, Nacor 
y Harán”. A menos que asumamos que estos tres eran trillizos, no podemos 
afirmar que Taré tenía solo setenta años cuando nació Abraham. Pero que no eran 
trillizos, y que Nacor y Abraham eran mucho más jóvenes que Harán, es evidente 
por el hecho de que la esposa de Nacor era hija de Harán, y que el hijo de Harán, 
Lot, no era muchos años más joven que Abraham, como se desprende de la 
historia posterior de los dos. Es obvio, entonces, que esta declaración sobre los 
nacimientos de los tres no tiene la intención de mostrar el tiempo del nacimiento 
de Abraham o Nacor, sino solo el de Harán. Es similar a la declaración en Gen. 5: 
32, que “Y siendo Noé de quinientos años; engendró a Sem, Cam y Jafet”; 
mientras que, al comparar las edades de Noé y Sem en el momento del diluvio, 
encontramos que Noé tenía quinientos dos años cuando nació Sem (Gén. 3:13, 
cf. 9:10). En otras palabras, el autor de Génesis, en su objetivo de extrema 
brevedad, en ambos casos da la edad de un padre en el nacimiento de uno. (y 
aparentemente, en ambos casos, el mayor) de sus hijos, y al hacerlo menciona los 
nacimientos de los otros dos, sin querer dar la impresión de que todos nacieron 
en un solo nacimiento. De hecho, evita esa impresión mediante otras 
declaraciones en el contexto que la excluyen. Entonces se puede confiar en 
Esteban cuando dice que Dios llevó a Abraham de Harán a Canaán después de la 
muerte de Taré; y si es así, entonces la edad de Taré cuando nació Abraham era 

205 Menos 75 =130 años. Alford objeta esta conclusión en los siguientes 
términos: “Taré, en el curso de la naturaleza, engendra a su hijo Abram a los 
ciento treinta años; sin embargo, este mismo Abram considera increíble que él  



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     161 
 

 
 

hijos de Jacob. Fue un relato que siempre interesaba a un 
público Judío, así como un relato efectivo de la migración 
de nuestros Padres Peregrinos siempre interesa a un 
público Estadounidense. Pero, ¿Qué tenía que ver con los 
cargos presentados contra Esteban? y ¿Por qué habría de 
encontrarse en los labios de un hombre a punto de ser 
condenado a muerte? Estas preguntas eran imposibles de 
responder por ese momento para sus oyentes, aunque se les 
deben haber ocurrido a todas las mentes. Es igualmente 
imposible para nosotros responderlas, a menos que 
anticipemos la secuela, lo cual no deberíamos hacer. 

 

II 

El Caso de José, 9-16 

      

         A continuación, el orador relata las circunstancias que 
surgieron de la venta de José, lo que condujo a la migración 
de Jacob a Egipto y a su muerte, junto con la de sus hijos, 
en esa tierra extranjera. El relato es igualmente gráfico que 
el anterior, y tan hábilmente resumido. (9) Los patriarcas, 
movidos por envidia, vendieron a José para Egipto; pero 
Dios estaba con él, (10) y le libró de todas sus 
tribulaciones, y le dio gracia y sabiduría delante de 
Faraón rey de Egipto, el cual lo puso por gobernador sobre  

 

 

 

 

 

 

 

                    

mismo debería engendrar un hijo a los noventa y nueve (Gén. 17: 1, 17); y sobre 
el nacimiento de Isaac fuera del curso de la naturaleza, se fundamentan los más 
importantes argumentos y consecuencias de la Escritura, cf. Rom. 4: 17-21; Heb. 
9: 11, 12” (Comentario, Ibid.,) El erudito autor olvida que “en el curso de la 
naturaleza” este mismo Abram, mucho después de los noventa y nueve años, y 
aparentemente después de la muerte de Sara, cuando tenía ciento treinta y siete, 
tomó una esposa más joven y engendró otros seis hijos, los hijos de Cetura (Gén. 
25:1-3;24:1-4). La incredulidad de Abram, entonces, en lo que respecta a sí 
mismo (pues es evidente que se refería principalmente a Sara), dependía de algo 
más que su mera edad. Puede haber dependido en gran medida del hecho de 
que ahora había estado viviendo trece años con una joven concubina, Agar, 
desde el nacimiento de Ismael, y ella no había dado otro hijo (17: 24, 25). 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     162 
 

Egipto y sobre toda su casa. (11) Vino entonces hambre en 
toda la tierra de Egipto y de Canaán, y grande tribulación; 
y nuestros padres no hallaban alimentos. (12) Cuando oyó 
Jacob que había trigo en Egipto, envió a nuestros padres 
la primera vez.   (13) Y en la segunda, José se dio a conocer 
a sus hermanos, y fue manifestado a Faraón el linaje de 
José. (14) Y enviando José, hizo venir a su padre Jacob, y a 
toda su parentela, en número de setenta y cinco personas.1 
(15) Así descendió Jacob a Egipto, donde murió él, y 
también nuestros padres; (16) los cuales fueron 
trasladados a Siquem, y puestos en el sepulcro que a 
precio de dinero compró Abraham de los hijos de Hamor 
en Siquem.2 En esta división del discurso, el mal trato de 
José por parte de sus hermanos, contrasta vívidamente con 
su rescate final de toda la familia del hambre; y la forma en 

         

 

 

          

 

          

 

 

 

 

 

 

         

 

 

                    

         1 Aquí se dice que Esteban cometió su tercer error, al poner el número de 
la familia de Jacob en setenta y cinco, mientras que el texto de Gen. 46: 27 deja 
el número setenta, incluidos dos que habían muerto en Canaán. Se han propuesto 
muchas conjeturas para explicar esta diferencia, mientras que con frecuencia se 
ha pasado por alto la única en la que se debería haber pensado. Esteban, siendo 
Helenista, leyó las Escrituras en la traducción Griega, como lo hicieron todos sus 
adversarios en la sinagoga extranjera, y como lo hizo la gran mayoría del pueblo 
Judío, para quienes el Hebreo original era ya una lengua muerta. Su Biblia Griega, 
la versión de los Setenta, da precisamente el número de nombres que cita aquí. 
Dice: “Todas las almas de la casa de Jacob que estaban con Jacob a Egipto, eran 
setenta y cinco almas”; y hace los cinco adicionales, dando, en el versículo 20, los 
nombres de dos hijos de Manasés, dos de Efraín y un nieto de este último. Esteban 
luego dio las cifras a medida que él y sus oyentes las leían en su Biblia, y tal vez 
ni él ni ellos habían notado nunca la discrepancia entre la versión y el original. 
   
         2   En esta oración hay dos errores más de los que se acusa a Esteban, y se 
parecen mucho más a los errores reales que cualquiera de los anteriores. Parece 
decir que Jacob fue llevado a Siquem y sepultado, mientras que fue sepultado en 
Hebrón en la cueva de Macpela; y dice claramente que Abraham compró una 
tumba de los hijos de Hamor en Siquem, mientras que fue la tumba en Hebrón la 
que compró, mientras que fue Jacob quien compró un terreno en Siquem. Es difícil 
imaginar cómo Esteban pudo haber cometido estos dos errores; porque el 
entierro de Jacob se hace tan prominente en Génesis, y fue asistido por una 
procesión fúnebre tan notable, incluyendo no sólo a todos los hombres de su 
propia posteridad, sino también a los ancianos de Egipto, y una gran compañía 
de jinetes egipcios, que el relato debe haber sido muy familiar para todo Israelita,  



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     163 
 

 
 

que se cuenta la historia estuvo bien calculada para 
interesar a los oyentes de Esteban; pero el uso que pretendía 
hacer de los hechos relatados era un misterio para ellos, y 
ninguno de los presentes podría haber estado más concien- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

 

y muy querido para su corazón. Así también, la compra de la cueva en Macpela 
por parte de Abraham, acompañada por un gran dolor por la pérdida de su 
amada esposa a una edad avanzada, y por las hermosas cortesías que adornaron 
tanto su propia conducta como la de sus vecinos Hititas al hacer la transferencia, 
fue un evento demasiado prominente e interesante para que un Judío de alguna 
inteligencia en las Escrituras, como ciertamente lo era Esteban, cometiera un 
error tan grande con respecto a él. Es mucho más probable que algún copista 
temprano, sabiendo de la compra de Abraham, y sin recordar que Jacob también 
hizo uno en Siquem, aquí inadvertidamente sustituyó el nombre de Abraham 
donde originalmente se escribió el nombre de Jacob. Por lo tanto, estamos 
obligados, por las probabilidades naturales del caso, a concluir con muchos 
críticos eminentes que el nombre Abraham es un error administrativo, y no un 
error cometido por Esteban. La declaración hecha sobre el entierro de Jacob 
admite otra explicación. Tal como están las dos cláusulas en nuestra versión, “él 
murió, él mismo y nuestros padres; y fueron trasladados a Siquem”, no puede 
haber duda de que “él mismo” y “padres” son sujetos comunes del verbo 
“murió”, y que el pronombre “ellos” antes de “fueron llevados” se refiere a ambos 
por igual. Pero no es así en el original. La construcción es diferente. El verbo 

traducido murió está en el número singular, ἐτελεύτησεν, y sólo concuerda con 

el mismo αὐτός El sustantivo plural "padres" no es el sujeto de ese verbo, sino 

del plural ἐτελεύτησαν entendido. Habiendo cambiado la construcción con la 

introducción del sujeto plural, se sigue que el verbo plural μετετέθησαν "fueron 
llevados", pertenece a los padres, y no a Jacob. Las dos cláusulas, correctamente 
puntualizadas y con puntos suspensivos, dicen así: “y él murió, y murieron 
nuestros padres, y fueron llevados a Siquem”. Con esta traducción y puntuación, 
ciertamente admisibles, la contradicción desaparece por completo; y si el pasaje 
se hubiera traducido así al principio al Inglés, no se habría pensado en una 
contradicción. La cuestión de si los “padres”, además de José, fueron llevados a 
Siquem para ser sepultados, no puede determinarse por nada de lo dicho en el 
Antiguo Testamento; porque de su lugar de sepultura nada se dice. Esteban 
debe haber obtenido su información sobre este punto, como lo hizo con su 
conocimiento de la educación de Moisés, de alguna fuente bíblica adicional. 
Como los huesos de José fueron enterrados en el terreno comprado a los hijos 
de Hamor (Josué 24:32), no es improbable que lo mismo sucediera con sus 
hermanos. Jerónimo, que vivió en Palestina en el siglo IV, dice: “Los doce 
patriarcas fueron enterrados no en Arbes (Hebrón), sino en Siquem”; lo que 
demuestra que en su tiempo el hecho declarado por Esteban era la creencia 
común de los Judíos. (Ve la cita en el Comentario Speaker´s). Que se compró una 
tumba junto con el terreno comprado en Siquem, Esteban también debe haberlo 
aprendido de alguna fuente distinta al Antiguo Testamento; pero no es del todo 
improbable. En efecto, la posesión de un sepulcro pudo haber sido uno de los 

motivos de la compra del terreno. 
 
 
 
 
 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     164 
 

te de esto que el propio Esteban, quien deliberadamente 
mantuvo el objetivo final fuera de la vista.  

 

III 

El Caso de Moisés en Egipto, 17-37 

 

     Vers.17-29. De esta mirada a la historia de José el 
orador avanza a la de Moisés; y con mano maestra esboza 
tanto como para mostrar que Dios lo elevó de una manera 
notable a una posición de gran conocimiento y poder, y que 
Moisés emprendió la liberación de su pueblo, pero fracasó 
porque se volvieron contra él. (17) Pero cuando se acercaba 
el tiempo de la promesa, que Dios había jurado a 
Abraham, el pueblo creció y se multiplicó, (18) hasta que 
se levantó en Egipto otro rey que no conocía a José. (19) 
Este rey, usando de astucia con nuestro pueblo, maltrató 
a nuestros padres, a fin de que expusiesen a la muerte a 
sus niños, para que no se propagasen. (20) En aquel 
mismo tiempo nació Moisés, y fue agradable a Dios; y fue 
criado tres meses en casa de su padre. (21) Pero siendo 
expuesto a la muerte, la hija de Faraón le recogió y le crió 
como a hijo suyo. (22) Y fue enseñado Moisés en toda la 
sabiduría de los egipcios; y era poderoso en sus palabras 
y obras. (23) Cuando hubo cumplido la edad de cuarenta 
años, le vino al corazón el visitar a sus hermanos, los hijos 
de Israel. (24) Y al ver a uno que era maltratado, lo 
defendió, e hiriendo al egipcio, vengó al oprimido. (25) 
Pero él pensaba que sus hermanos comprendían que Dios 
les daría libertad por mano suya; más ellos no lo habían 
entendido así. (26) Y al día siguiente, se presentó a unos 
de ellos que reñían, y los ponía en paz, diciendo: Varones, 
hermanos sois ¿por qué os maltratáis el uno al otro? (27) 
Entonces el que maltrataba a su prójimo le rechazó, 
diciendo: ¿Quién te ha puesto por gobernante y juez 



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     165 
 

 
 

sobre nosotros? (28) ¿Quieres tú matarme, como mataste 
ayer al egipcio? (29) Al oír esta palabra, Moisés huyó, y 
vivió como extranjero en tierra de Madián, donde 
engendró dos hijos. Aunque después se descubrió que este 
esfuerzo de Moisés fue prematuro, los Israelitas de las 
generaciones posteriores deben haber lamentado que sus 
padres rechazaran de manera tan poco generosa la oferta 
de liberarlos hecha por Moisés en tal sacrificio de sí mismo; 
porque sin duda Esteban aquí interpreta correctamente la 
muerte del egipcio como una señal para que sus 
compatriotas se levanten y luchen por la libertad bajo su 
liderazgo. Fue triste pensar en su falta de aprecio por tal 
heroísmo. 

 

        Vers.30-37. Pero Esteban tiene uso para la siguiente 
sección en la carrera de Moisés, en la que, después de ser 
rechazado por sus compatriotas, procede a dibujar con el 
mismo estilo gráfico. (30) Pasados cuarenta años, un ángel 
se le apareció en el desierto del monte Sinaí, en llama de 
fuego de una zarza. (31) Entonces Moisés, mirando, se 
maravilló de la visión; y acercándose para observar, vino 
a él la voz del Señor: (32) Yo soy el Dios de tus padres, el 
Dios de Abraham, el Dios de Isaac, y el Dios de Jacob. Y 
Moisés, temblando, no se atrevía a mirar. (33) Y le dijo el 
Señor: Quita el calzado de tus pies, porque el lugar en que 
estás es tierra santa. (34) Ciertamente he visto la aflicción 
de mi pueblo que está en Egipto, y he oído su gemido, y 
he descendido para librarlos. Ahora, pues, ven, te enviaré 
a Egipto. (35) A este Moisés, a quien habían rechazado, 
diciendo: ¿Quién te ha puesto por gobernante y juez?, a 
éste lo envió Dios como gobernante y libertador por mano 
del ángel que se le apareció en la zarza. (36) Este los sacó, 
habiendo hecho prodigios y señales en tierra de Egipto, y 
en el Mar Rojo, y en el desierto por cuarenta años. (37) 
Este Moisés es el que dijo a los hijos de Israel: Profeta os 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     166 
 

levantará el Señor vuestro Dios de entre vuestros 
hermanos, como a mí; a él oiréis (cf. Deut.18:15-19).  En este 
pasaje el orador no sólo presenta el contraste entre el 
rechazo de Moisés por parte de sus hermanos, y el 
nombramiento de Dios para el mismo oficio que ellos le 
negaron, sino que también introduce la profecía 
pronunciada por Moisés acerca del Mesías ― una profecía 
en la que Moisés evidentemente anticipó la venida de un 
profeta más grande que él.  
 

IV 

El Caso de Moisés en el Desierto, 38-41 

 

       Vers. 38-41. Ingrata como había sido la conducta de 
los Hebreos hacia Moisés cuando intentó por primera vez 
librarlos, no tenía comparación con el maltrato que le 
dieron después de que los había conducido al desierto; y a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

 

        1  La palabra aquí traducida como Iglesia, ἐκκλησία, es la que generalmente 

se traduce así en el N.T., pero nunca en el A.T. Como el cuerpo de los Israelitas 
representados por ella siempre se llama en el Antiguo Testamento la 
congregación, o la asamblea, así debería haber sido aquí en el texto como lo han 
dejado nuestros revisores en el margen. Esto es requerido por la uniformidad, y 
hubiera evitado que algunas personas confundieran la asamblea en el desierto 
con la Iglesia del Nuevo Testamento. 
 
       2   Por “el ángel que le hablaba en el monte Sinaí”, Esteban se refiere al 
mismo ángel mencionado en el versículo 30, donde dice: “un ángel se le apareció 
en el desierto del monte Sinaí, en la llama de fuego en una zarza”. En el siguiente 
versículo (31) este ángel es llamado El Señor, como en Éxodo es llamado tanto 
Jehová como Dios (Ex. 3: 2, 4). Esto muestra que las manifestaciones visibles y 
audibles de Dios fueron hechas a través de las personas de los ángeles. 
 
       3 Los Griegos usaban el término oráculos para las comunicaciones que se 
suponía que habían recibido de sus dioses. En contraste con estos, que no 
procedían de ningún ser viviente, y que no eran más que palabras vacías, las 
comunicaciones recibidas por Moisés son llamadas por Esteban oráculos 
vivientes, porque procedían del Dios viviente, y porque tenían dentro de sí 
mismos el poder de dirigir correctamente las vidas de los hombres. Tanto Pablo 
como Pedro se unen a Esteban al aplicar el título “viva” a la palabra de Dios 
(Heb. 4:12; I Ped. 1:23). 
 
 
 
 
 



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     167 
 

 
 

esto Esteban llama la atención de sus oyentes: (38) Este es 
aquel Moisés que estuvo en la congregación en el desierto 
con el ángel que le hablaba en el monte Sinaí, y con 
nuestros padres, y que recibió palabras de vida que 
darnos; nuestros padres, y que recibió palabras de vida 
que darnos; (39) al cual nuestros padres no quisieron 
obedecer, sino que le desecharon, y en sus corazones se 
volvieron a Egipto, (40) cuando dijeron a Aarón: Haznos 
dioses que vayan delante de nosotros; porque a este 
Moisés, que nos sacó de la tierra de Egipto, no sabemos 
qué le haya acontecido. (41) Entonces hicieron un becerro, 
y ofrecieron sacrificio al ídolo, y en las obras de sus manos 
se regocijaron. La mayor flagrancia de este pecado surge 
del hecho de que fue cometido inmediatamente después de 
aquellas espléndidas manifestaciones de la presencia de 
Dios con Moisés que el pueblo había presenciado en Egipto, 
en el Mar Rojo, en la marcha hacia el Monte Sinaí, y en la 
entrega de la ley desde la cima de esa montaña. Rechazaron 
a Moisés después que él había cumplido la parte principal 
de su liberación y, sin embargo, Dios lo hizo el instrumento 
para completar la liberación que había comenzado. 

 

V 

El Rechazo Final de Dios A Israel, 42, 43. 

 

       Vers. 42, 43. La siguiente división del discurso está 
aparentemente más abreviada en el informe de Lucas que 
las divisiones anteriores, y quizás el mismo Esteban entró 
menos en detalles aquí que antes. En una sola frase pasa por 
alto todas las apostasías de Israel, desde la adoración del 
becerro al pie del monte Sinaí, hasta el anuncio final del 
cautiverio babilónico por boca del profeta Amós, a quien 
cita: (42) Y Dios se apartó, y los entregó a que rindiesen 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     168 
 

culto al ejército del cielo; como está escrito en el libro de 
los profetas: ¿Acaso me ofrecisteis víctimas y sacrificios 
En el desierto por cuarenta años, casa de Israel?  (43) Antes 
bien llevasteis el tabernáculo de Moloc, Y la estrella de 
vuestro dios Renfán, Figuras que os hicisteis para 
adorarlas. Os transportaré, pues, más allá de Babilonia. 1 

Con esta breve mirada al curso de Israel al rechazar a sus 
líderes y libertadores divinamente designados durante un 
período de muchos siglos, se concluye la primera división 
general del discurso, como veremos. Antes de hacer la 
aplicación del mismo, pasa a un tema que estaba incluido 
en su acusación; porque debemos tener cuidado de 
observar que nada de lo que ha dicho hasta ahora tiene 
conexión alguna con los cargos bajo los cuales fue acusado. 
Sus oyentes no podían más que preguntarse qué uso 
pretendía hacer de los hechos que había narrado, y aún no 
estaba listo para satisfacer su curiosidad. 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

 

          1 Esteban cita aquí la versión de la Septuaginta de Amós 5: 25-27, que 
varía ligeramente del Hebreo. Una discusión de las variaciones pertenece más bien 
a un Comentario sobre Amós que a uno sobre Hechos. El propósito de Esteban en 
la cita es mostrar a sus oyentes que uno de sus propios profetas había condenado 
hacía mucho tiempo a la generación en el desierto de abandonar el servicio de 
Jehová por el de varios ídolos además del becerro que hizo Aarón; en consecuencia 
de lo cual Dios los entregó entonces para que adoraran “el ejército del cielo”, y, 
como consecuencia más remota, estaba en los días del profeta a punto de enviarlos 
al cautiverio en una tierra extranjera. La pregunta, “¿Acaso me ofrecisteis víctimas 
y sacrificios en el desierto por cuarenta años?” se responde con la afirmación: 
“Antes bien llevasteis el tabernáculo de Moloc, y la estrella de vuestro dios 
Renfán”; mostrando de esta manera, que aunque, como claramente aparece en el 
Pentateuco, algunos sacrificios fueron ofrecidos en el desierto, fueron viciados 
hasta el punto de que no equivalían a ninguna adoración debido a la idolatría que 
estaba entremezclada con ellos. En la expresión “más allá de Babilonia”, Esteban 
se aparta del texto tanto del Hebreo como de la Septuaginta, que dice “más allá 
de Damasco”. Sin duda hizo esto a propósito, porque el cambio expresaba más 
plenamente la verdadera mente de Dios en la profecía. Dios consideró adecuado, 
al hablar por medio del profeta, hablar sólo de enviar al pueblo más allá de 
Damasco, que estaba a una corta distancia, cuando en realidad tenía la intención, 
como revelaron los acontecimientos posteriores, de enviarlos mucho más lejos. 
Esteban pone la palabra que expresa el pleno propósito de Dios. Sus oyentes 
estaban familiarizados con los hechos y podían percibir fácilmente su propósito.  
 
 
 
 
 
 



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     169 
 

 
 

VI 

El Tabernáculo y el Templo 44-50. 

        

        Vers. 44-50. En lugar de admitir o negar formalmente 
el cargo de blasfemia contra el templo, el orador procede a 
mostrar muy brevemente el verdadero valor religioso de 
ese edificio. Esto lo hace aludiendo primero a la naturaleza 
móvil y perecedera del tabernáculo, que fue reemplazada 
por el templo, y luego mostrando a partir de los profetas 
que un templo hecho con manos no puede ser la verdadera 
morada de Dios. (44) Tuvieron nuestros padres el 
tabernáculo del testimonio en el desierto, como había 
ordenado Dios cuando dijo a Moisés que lo hiciese 
conforme al modelo que había visto. (45) El cual, recibido 
a su vez por nuestros padres, lo introdujeron con Josué al 
tomar posesión de la tierra de los gentiles, a los cuales 
Dios arrojó de la presencia de nuestros padres, hasta los 
días de David.1 (46) Este hallo gracia delante de Dios, y 
pidió proveer tabernáculo para el Dios de Jacob. (47) Mas 
Salomón le edificó casa; (48) si bien el Altísimo no habita 
en templos hechos de mano, como dice el profeta: (49) El 
cielo es mi trono, Y la tierra el estrado de mis pies. ¿Qué 
casa me edificareis? Dice el Señor; ¿O cuál es el lugar de 
mi reposo? (50) ¿No hizo mi mano todas estas cosas? 
Envuelto en estos comentarios está el argumento de que en 
la medida en que el tabernáculo fue una vez la casa de Dios, 
pero fue suplantado por el templo; y puesto que el templo,  

 

 

 

 

 

                    

               1 Los Comentaristas están casi igualmente divididos sobre la cuestión de 
si la cláusula, “hasta los días de David”, debe estar relacionada con la expulsión 
de los Cananeos, o la introducción del tabernáculo; Alford, Meyer y Hackett 
sostienen la última opinión, y Lechler, Gloag y Jacobson, la primera. No es 
importante decidir la cuestión, porque ambos puntos de vista están en armonía 
con los hechos de la historia, y también con el tren de pensamiento de Esteban. 
Nuestros traductores parecen haber sostenido este último punto de vista porque 
la coma que colocaron después de “padres” está fuera de lugar si la primera es 
la conexión del pensamiento. 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     170 
 

grande y antiguo como era, era infinitamente demasiado 
pequeño para contener al Dios viviente, y fue declarado por 
uno de sus propios profetas que no era la verdadera 
morada de Dios, no podía ser considerado una blasfemia 
decir que tendría que ser dejado de lado y destruido. 

 

VII 

La Aplicación, 51-53. 

 

         Vers. 51-53. Esteban ahora está preparado para 
arrojar sobre sus acusadores la aplicación oculta de los 
hechos que había expuesto en la primera división de su 
discurso. La introducción histórica había allanado el 
camino para las siguientes analogías. Tal como José, el 
salvador divinamente seleccionado de sus hermanos, había 
sido vendido como esclavo por estos hermanos; tal como 
Moisés, elegido divinamente para liberar a Israel de la 
esclavitud, fue al principio rechazado por ellos para 
convertirse en un fugitivo en Madián, pero fue enviado de 
regreso por el Dios de sus padres para realmente liberarlos; 
y como Moisés, que después de sacarlos de Egipto, fue 
rechazado una y otra vez por ellos; y como todos los 
profetas se habían encontrado con un maltrato similar; así 
que ahora, el último profeta de quien Moisés y todos los 
profetas posteriores habían hablado, enviado para librarlos 
de una esclavitud mucho peor, había sido rechazado y 
asesinado por los hijos de esos padres perseguidores. La 
fuerza de todas estas analogías es contrastada con las pocas 
palabras que sigue: (51) ¡Duros de cerviz, e incircuncisos 1 
de corazón y de oídos! Vosotros que resistís siempre al 
Espíritu Santo; 2 como vuestros padres, así también 
vosotros.  (52) ¿A cuál de los profetas no persiguieron 
vuestros padres? Y mataron a los que anunciaron de 
antemano la venida del Justo, de quien vosotros ahora 



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     171 
 

 
 

habéis sido entregadores y matadores; (53) vosotros que 
recibisteis la ley por disposición de ángeles, y no la 
guardasteis. 3  Los fuegos reprimidos que habían ardido en 
el pecho de Esteban desde el comienzo de estos crueles 
procedimientos, y que habían dado un brillo angelical a sus 
rasgos antes de que comenzara a hablar, pero que habían 
sido cuidadosamente sofocados durante el progreso de su 
argumento, encontraron desahogarse, ante el asombro de 
sus oyentes, en estas palabras abrasadoras y ardientes. 

 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       
         1 Debido al sentimiento con el que los Judíos llegaron a mirar a todas las 
personas incircuncisas, ellos usaron el término incircuncisos como un término de 
reproche y desprecio; Moisés enfatiza su falta de elocuencia al hablar de sus 
“labios incircuncisos” (Ex. 6:12, 30); y habla de Israel en la apostasía como 
teniendo "corazón incircunciso" (Lev. 26:41). David denuncia a Goliat como “este 
filisteo incircunciso” (I Sam. 17:26); mientras que Jeremías dice del pueblo: “sus 
oídos son incircuncisos, no pueden escuchar” (Jer. 6:10); y Ezequiel habla de Elam 
como “incircuncisos de corazón e incircunciso de carne” (cap. 44:7,9). Adoptando 
este uso Escritural, Esteban denuncia a sus jueces en los términos que Moisés y 
los profetas lanzaron contra las naciones paganas y el Israel apóstata. Ninguna 
palabra podría haber sido más severa en su estimación, y ninguna podría haber 
sido más justa. 

 
        2  Sus padres habían resistido al Espíritu Santo, como lo muestra Esteban en 
el siguiente versículo, al perseguir a los profetas; y habían hecho lo mismo, como 
lo muestra él en el versículo 53, al perseguir a Jesús. Así vemos que los hombres 
resisten al Espíritu Santo cuando rechazan las palabras habladas por el Espíritu 
Santo a través de hombres inspirados.  

 
        3  Las palabras Griegas traducidas aquí “por disposición de ángeles”, es εἰς 
διαταγὰς ἀγγέλων, tienen un significado muy oscuro, y por lo tanto, de difícil 
traducción. Se han hecho muchos y contradictorios intentos por los comentaristas, 
pero Alford seguramente tiene razón cuando dice: “La clave para el correcto 
entendimiento de ellos parece ser la expresión similar en Gal.3:19” Pudo haber 
agregado, Heb.2:2. En el primer lugar se dice que “la ley fue ordenada por medio 
de ángeles en mano de un mediador”; y en el último se refiere como “la palabra 
dicha por medio de ángeles” Estos pasajes muestran que según la interpretación 
apostólica Dios dio la ley a Moisés, no hablando en su propia persona, sino 
hablando a través de ángeles que envió a Moisés, y que sin duda se le aparecieron 
visiblemente. Esto, entonces, es el concepto que Esteban personifica en las 
palabras que tenemos ante nosotros, y aunque la traducción de la Versión 
Revisada que seguimos no pone de manifiesto este pensamiento muy claramente, 
es quizás la mejor traducción que admite el original. 
 
 
 
 
 
 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     172 
 

4. Esteban es apedreado, y la Iglesia Perseguida, 7:54 
– 8:4 

        

         Vers. 54-60. La exasperación del Sanedrín fue tan 
repentina como la explosión de sentimiento con que 
terminó el discurso; y fue tanto más intenso porque la 
denuncia lanzada contra sus dientes no fue un mero 
estallido de pasión, sino el anuncio deliberado de un juicio 
justo, sostenido por su serie de analogías de las Escrituras, 
cuyo significado ahora brilló repentinamente en sus 
mentes. No habían podido resistir en el debate la sabiduría 
y el espíritu con los que habló Esteban, y ahora sus 
esfuerzos por condenarlo por un crimen habían retrocedido 
con una fuerza terrible sobre sus propias cabezas. Su único 
recurso era el habitual de los partidarios sin escrúpulos 
cuando se sentían totalmente desconcertados, y a él se 
precipitaron con terrible rapidez. (54) Oyendo estas cosas, 
se enfurecían en sus corazones, 1 y crujían los dientes 
contra él. (55) Pero Esteban, lleno del Espíritu Santo, 
puestos los ojos en el cielo, vio la gloria de Dios, y a Jesús 
que estaba a la diestra de Dios, (56) y dijo: He aquí, veo 
los cielos abiertos, y al Hijo del Hombre que está a la 
diestra de Dios. (57) Entonces ellos, dando grandes voces, 
se taparon los oídos, y arremetieron a una contra él. (58) Y 
echándole fuera de la ciudad, le apedrearon; y los testigos 
pusieron sus ropas 2 a los pies de un joven que se llamaba 
Saulo. (59) Y apedreaban a Esteban, mientras él invocaba 
y decía: Señor Jesús, recibe mi espíritu. (60) Y puesto de 
rodillas, clamó a gran voz: Señor, no les tomes en cuenta 
este pecado.  Y habiendo dicho esto, durmió. (8:1) Y Saulo 
consentía en su muerte. 

 

 

          

       

            1 Literalmente, aserrados en sus corazones. Sintieron como si sus corazones 
hubieran sido cortados con los dientes ásperos de una sierra, tan agudas y 
ásperas fueron las palabras de Esteban. El crujir literal de sus dientes hacia él fue 
una consecuencia natural. 



Capítulo 7                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     173 
 

 
 

         Esta fue una forma extraña de disolver un tribunal; 
todo el cuerpo de setenta respetables rabinos, cuyo deber 
oficial era velar por la fiel ejecución de la ley, abandonaron 
sus asientos y se precipitaron en una multitud salvaje, en 
medio de horribles exteriores, a la ejecución repentina de 
un prisionero sin condena ni juicio.3  Pero las bromas más 
extravagantes jamás jugadas en la tierra se presencian 
cuando los hombres malvados se oponen 
intransigentemente a Dios y Su pueblo. La visión 
presenciada por Esteban no debe entenderse como una 
apertura real del cielo, de modo que el ojo humano pueda 
ver más allá, sino solo como una representación simbólica, 
como las que se le concedieron a Juan en la isla de Patmos. 
Fue otorgado tanto para su propio aliento en la hora de la 
muerte como para el bien de amigos y enemigos en los días 
posteriores.  
 

         Las palabras de Esteban, “al Hijo del hombre que está 
a la diestra de Dios”, fueron un eco en los oídos de los 
principales sacerdotes de las pronunciadas por Jesús 
cuando compareció ante ellos en el juicio. Había por lo 
menos uno en la audiencia sobre quien, tenemos razones 
para creer, la impresión causada por todo este 
procedimiento fue profunda y duradera. El joven Saulo 
nunca lo olvidó, pero mucho tiempo después, cuando se 
doblegaba bajo el peso de los años, hizo triste mención de  

 

 

 

 

 

 

       

           1 Los testigos tenían que comenzar el apedreamiento (Deut. 17: 7), y se 
quitaron la ropa exterior para dar libre movimiento a sus brazos. 
  

       2. La objeción planteada por los críticos hostiles de que el Sanedrín no tenía 
derecho a ejecutar a un criminal sin el consentimiento del gobernador Romano y 
que, por lo tanto, este relato de la muerte de Esteban es increíble (Baur, Life of 
Paul, I. 53, 54), es impedido por la narración misma, lo que demuestra que se 
trataba de un procedimiento esencialmente ilegal. Sería igualmente sensato negar 
la credibilidad de cualquier otra versión de la violencia de las turbas, sobre la 
base de que no era legal. Las turbas, porque son turbas, violan la ley, pero a 
menudo observan algunas de las formas de la ley, como lo hizo esta turba al pedir 
a los testigos que comenzarán a apedrear. 



Capítulo 7                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     174 
 

la escena. (cf. Hech.22:19, 20; 1 Tim.1:12-17). De él, como 
testigo presencial, Lucas sin duda obtuvo la información al 
respecto en la que se basó, y también su informe del 
discurso de Esteban. Esta es una respuesta suficiente para 
todos los que han planteado dudas sobre la viabilidad de 
obtener un informe correcto del discurso.1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

           1 Vea a Baur, Pablo, 1.52, 55; Zeller Acts of Apostles, 1:241. 



        Vers. 1-4 Los Enemigos de la Iglesia ahora habían 
probado en vano todos los métodos ordinarios de oponerse 
a la verdad. Bajo el liderazgo de los Saduceos, primero 
intentaron amenazas, luego encarcelamiento y luego 
azotes. Estaban a punto de seguir con la muerte de los doce 
cuando prevalecieron los consejos más moderados de los 
Fariseos, aún no exasperados, y se tuvo que recurrir a la 
discusión. Pero la causa, que había prosperado bajo el 
encarcelamiento y la flagelación de sus principales 
defensores, cobró un nuevo impulso cuando se presentó 
ante el pueblo en debate abierto, y los Fariseos se sintieron 
impulsados a seguir a los Saduceos en el uso de la violencia. 
Era su propósito proceder en su sangrienta obra con las 
formas de la ley; pero en un momento de frenesí perdieron 
todo control y despacharon a su víctima elegida con la 
violencia de una turba. Una vez embarcados en esta loca 
carrera, nada menos que el exterminio de la Iglesia podría 
satisfacerlos. (1) En aquel día 1 hubo una gran persecución 
contra la iglesia que estaba en Jerusalén; y todos 2 fueron 
esparcidos por las tierras de Judea y Samaria,3 salvo los 
apóstoles. (2) y hombres piadosos llevaron a enterrar a 
Esteban, e hicieron gran llanto sobre él. (3) Y Saulo 
asolaba a la iglesia, y entrando casa por casa, arrastraba a 
hombres y mujeres, y los entregaba en la cárcel. (4) Pero 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    
 

       1  La declaración del texto no es que toda la persecución que se describe a 
continuación ocurrió en “aquel día”, sino que luego “surgió”. Sin duda 
transcurrieron muchos días antes de que toda la Iglesia se dispersara.  
 
      2   Asumir con algunos (Baur, Zeller, et. al.), que solo la porción Helenística 
de la Iglesia fue dispersada, es contradecir sin razón los términos universales del 
texto.  
 
       3  El hecho de que Samaria fuera una de las regiones a las que huyeron 
estos Judíos muestra que ya existía entre los Samaritanos un sentimiento hacia 
los discípulos muy diferente del que sentían hacia los Judíos en general. 
 
      4   La predicación a la que aquí se hace referencia era sin duda predicación 
tanto pública como privada, en la que participaban tanto mujeres como hombres. 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     176 
 

los que fueron esparcidos iban por todas partes 
anunciando el evangelio.4 El dolor de los buenos en una 
comunidad por la pérdida de un buen hombre es siempre 
grande; pero es más intensa cuando la muerte es provocada 
por la injusticia y la violencia. No es de extrañar, por lo 
tanto, que el entierro de Esteban fuera acompañado por un 
“gran llanto” por parte de los “hombres piadosos” que 
cumplieron este triste servicio de luto. Posiblemente 
algunos de ellos eran no miembros de la Iglesia.  

 

           Pero aunque su muerte llenó los corazones de los 
discípulos con un dolor indescriptible, poseía un valor muy 
grande para ellos desde otro punto de vista. Se habían 
embarcado con todos los intereses, temporales y eternos, en 
la causa de uno que, aunque había demostrado ser 
poderoso para librar mientras estaba presente con ellos, 
había ido más allá del alcance de la visión y ya no mantenía 
una conversación personal con sus antiguos compañeros.   

 

         Hasta ahora, en medio de muchas lágrimas, algunos 
azotes y mucha aflicción, habían encontrado satisfacción en 
su servicio; pero antes de la muerte de Esteban no se sabía 
por experiencia cómo su nueva fe los sustentaría en la hora 
de su agonía. Ahora uno de ellos había probado la terrible 
realidad.  

 

            Esteban había muerto orando por sus asesinos y 
encomendando su espíritu al Hijo del hombre, a quien vio 
en visión celestial. Ningún hombre en la actualidad puede 
decir cuán grande fue la fuerza y el consuelo que vino a 
todos cuando la muerte del primero que murió fue tan 
triunfante. Fue una preparación adecuada y muy 
providencial para la prueba de fuego por la que todo el 
cuerpo de los creyentes se vio obligado a pasar de 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     177 
 

 
 

inmediato. Ahora podían seguir adelante en su curso 
atenuado por las lágrimas sin temor ni preocupación por lo 
que estaba dentro de la tumba o más allá de ella. Con 
mucha amargura de corazón dejaron su ciudad natal y sus 
hogares individuales para buscar refugio entre extraños; 
pero para muchos de ellos la amargura de la pérdida 
temporal fue sin duda pequeña comparada con la de ver la 
causa que amaban más de lo que la vida aparentemente les 
llevó a la ruina. 

 

            Aun así, aunque lo habían perdido todo por predicar 
la palabra, iban por todas partes predicándola. ¿Y cuáles 
deben ser los sentimientos de los doce cuando se 
encontraron solos en una gran ciudad, la congregación de 
muchos miles que habían reunido se dispersó y se fueron, 
y ellos mismos silenciados por falta de oyentes? 
 

           Su propia vida debe haber estado en peligro 
inminente; pero, suponiendo que el tiempo al que Jesús 
había limitado su estancia en Jerusalén aún no había 
expirado, y estando indudablemente solícitos por el futuro 
de sus muchos hermanos y hermanas que languidecían allí 
en prisión, valientemente se mantuvieron firmes, sin 
importar las consecuencias.  
 

         Que se les permitió quedarse y no fueran molestados, 
puede explicarse en parte por la suposición de que serían 
impotentes después de la destrucción de la Iglesia, y en 
parte por el recuerdo de sus milagros, especialmente su 
milagroso escape de la prisión. Además, ya no podían 
predicar en público por falta de audiencia y, por lo tanto, 
parecían estar asustados y en silencio y, por lo tanto, eran 
considerados inofensivos. 

 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     178 
 

SEGUNDA PARTE 
 

LA ESPARCIÓN DEL EVANGELIO EN JUDEA 
Y LOS PAISES ADJUNTOS 

(8:5 ― 12:25) 
 

SECCIÓN I ― LAS LABORES DE FELIPE 

(8:5-40) 

 

1. Felipe Funda una Iglesia en la Ciudad de Samaria, 5-
13. 

 

            V. 5. Entre los muchos que ahora predicaban la 
palabra, el escritor primero sigue a Felipe y describe 
algunas de sus labores. (5) Entonces Felipe, descendiendo 

a la ciudad de Samaria, les predicaba a Cristo. Este Felipe 
no era el apóstol por ese nombre, ya que se dice que los 
apóstoles en el versículo 1 se quedaron en Jerusalén; pero 
él era uno de los siete mencionados en 6: 5. Su oficio de 
diácono había terminado por la dispersión de la Iglesia a la 
que había servido, y ahora se convierte en evangelista, título 
por el cual es llamado en 21: 8.  

 

         Evidentemente se convirtió en evangelista, no por 
haber sido apartado formalmente para esta obra, sino por 
comenzar a evangelizar bajo la fuerza de las circunstancias. 
Entre los comentaristas más antiguos hubo mucha disputa 
sobre si la ciudad a la que entró era una ciudad de Samaria 
o la ciudad de Samaria; pero ahora se admite que el artículo 
definido es parte del texto Griego, y esto resuelve la 
cuestión.1 Era la antigua capital de las doce tribus, y 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     179 
 

 
 

recientemente había sido ampliada y embellecida por 
Herodes el Grande.2 Lucas describe primero la obra de 
Felipe en Samaria, porque esta fue la primera obra exitosa 
fuera de Judea, y porque, en las instrucciones dadas por 
Jesús (1:8), Samaria está al lado de Judea. 

 

         Vers. 6-12. Cuando Felipe entró en la ciudad de 
Samaria, la mente del público se encontraba en una 
condición aparentemente desfavorable para la recepción 
del evangelio. La práctica de las artes mágicas era bastante 
común entre los Judíos y los Samaritanos de esa época, y las 
masas de la gente de todas las naciones eran muy 
supersticiosas con respecto a ellas. En este momento en 
particular, la gente de Samaria estaba completamente bajo 
la influencia de un mago famoso, y este obstáculo tuvo que 
superarse antes de que Felipe pudiera tener esperanzas de 
éxito. Se cuenta brevemente la historia del conflicto y el 
triunfo. (6) Y la gente, unánime, escuchaba las cosas que 
decía Felipe, oyendo y viendo las señales que hacía (7) 
Porque de muchos que tenían espíritus inmundos, salían 
éstos dando grandes voces; y muchos paralíticos y cojos 
eran sanados; (8) así que había gran gozo en aquella 
ciudad. (9) Pero había un hombre llamado Simón, que 
antes ejercía la magia en aquella ciudad, y había 
engañado a la gente de Samaria, haciéndose pasar por 
algún grande. (10) A éste oían atentamente todos, desde el 
más pequeño hasta el más grande, diciendo: Este es el 
gran poder de Dios. (11) Y le estaban atentos, porque con 
sus artes mágicas les había engañado mucho tiempo. (12)  

 

 

 

 

                 
 

 

       1  Fue resuelto por la lectura (τῆν πόλιν τῆς Σαμαρείας) en el manuscrito 
Sinaítico, que, reforzando la evidencia previamente conocida de los manuscritos 

Alejandrino y Vaticano, sobre balanceó toda evidencia de la omisión de τῆν antes 

de πόλιν.   
 
      2  Herodes cambió su nombre a Sebaste, el Griego para Augusta, en honor a 
Augusto César; y aún conserva este nombre en la forma Árabe, Sebustiyeh. Para 
una descripción de sus ruinas actuales, véase Lands of the Bible del autor, 294. 
  
. 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     180 
 

Pero cuando creyeron a Felipe, que anunciaba el 
evangelio del reino de Dios y en el nombre de Jesucristo, 
se bautizaban hombres y mujeres. Este es otro caso de 
conversión, con una descripción muy breve de los medios 
e influencias por los cuales se produjo. La predicación de 
Felipe, como la de los apóstoles el día de Pentecostés, y la 
de Jesús antes que ellos, estuvo acompañada de milagros.  
 

        El primer efecto en la gente fue una gran alegría, 
acompañada de la más interesada atención a las cosas que 
decía Felipe (6-8). A continuación, se sacudieron las artes 
mágicas que Simón había hecho sobre ellos y creyeron en la 
predicación de Felipe (9-12). Cuando creyeron se 
bautizaron, tanto hombres como mujeres (12), y aquí 
termina el breve relato. Es tan simple y directa como la 
comisión bajo la cual predicaba Felipe: “El que creyere y 
fuere bautizado, será salvo” (Mar.16:16). 
 

         Este caso de conversión fue bien elegido por Lucas, 
porque los sujetos de ella, hasta el momento en que Felipe 
comenzó a hablarles, estaban bajo el hechizo de un mago, y 
los milagros obrados por Felipe se pusieron en comparación 
directa con los prodigios obrados por Simón.  
 

         El hecho de que el pueblo sin vacilación renunciara a 
su fe en Simón como el gran poder de Dios, y creyera 
implícitamente en lo que hizo y enseñó Felipe, puede 
explicarse sólo sobre la base de que había tal diferencia entre 
los trucos de la hechicería y los milagros, que la gente, 
aunque completamente engañada por los primeros, podía 
ver claramente, cuando los dos estaban colocados uno al  

 

 

                  
 

       1 Aquí el nombre Samaria no designa la ciudad, sino el país de los 

Samaritanos. La expresión en Griego es τὸ ἔθνος τῆς Σαμαρείας. Josefo describe 
sus límites (Guerras, III. 3, 4); y correspondían muy estrechamente a los de las 
tribus de Efraín y Manasés occidental. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     181 
 

 
 

lado del otro, que los últimos eran divinos, y los primeros 
humanos. Los trucos de la hechicería eran, y siguen siendo, 
tan inexplicables para el espectador como los primeros son 
meros trucos, que no tienen otro propósito que el de excitar 
la curiosidad ociosa, y por lo tanto son indignos de Dios 
como su autor; mientras que los milagros consistían en 
actos de sanidad totalmente benéficos y dignos del ejercicio 
del poder divino. Además, estos últimos cumplían el 
propósito de acreditar un mensaje de misericordia a una 
raza perdida, y de este modo cumplían un propósito muy 
superior en beneficencia a sus buenos efectos inmediatos 
sobre los afligidos. Debido a esta distinción, los milagros, 
en lugar de ser exhibiciones superiores del arte mágico, 
como han alegado los escépticos, se encuentran en conflicto 
mortal con la magia dondequiera que ambas se encuentren. 
Vea más evidencia de esto en 13: 6-12, y 19:11-20. 

 

          V. 13. El triunfo más significativo logrado en esa 
ocasión, fue aquel obrado sobre el propio Simón. Lucas le 
da prominencia de una declaración separada en estas 
palabras: (13) También creyó Simón mismo, y habiéndose 
bautizado, estaba siempre con Felipe; y viendo las señales 
y grandes milagros que se hacían, estaba atónito.  Su 
asombro es prueba de lo que vio, tal como las personas, la 
distinción entre los milagros y sus propios trucos de 
malabarismo. Él podía entender la naturaleza de estos 
últimos, incluso aquellos que no sabía cómo trabajar, 
debido a su propia experiencia con tales cosas; pero los 
primeros eran para él, como para todos los hombres, 
incomprensibles.  

 

         Sin duda fue esto lo que le hizo creer; y para evitar la 
confusión en que muchos han caído con respecto a su fe, 
debe observarse que las palabras, “También creyó Simón 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     182 
 

mismo”, no están escritas desde el punto de vista de Felipe, 
sino desde el de Lucas. Felipe pudo haber sido engañado 
por una fe fingida; pero Lucas, escribiendo mucho después 
del suceso, y con todo el conocimiento que tenemos de la 
carrera posterior de Simón, dice que él creyó, y esto debería 
descartar toda duda en cuanto a la realidad de su fe. Las 
declaraciones hechas a continuación (18-24) deben 
interpretarse a la luz de este hecho. Su bautismo lo 
comprometió no sólo a esta fe, sino al abandono de la 
hechicería, como de todos los demás pecados. 

 

2. La Misión de Pedro y Felipe en Samaria, 14-17. 

 

          Vers. 14-17. Lucas presenta a continuación un 
incidente que, debido a su singularidad en la historia del 
Nuevo Testamento y las especulaciones a las que ha dado 
lugar, exige una consideración muy cuidadosa: (14) 
Cuando los apóstoles que estaban en Jerusalén oyeron 
que Samaria había recibido la palabra de Dios, enviaron 
allá a Pedro y a Juan; (15) los cuales, habiendo venido, 
oraron por ellos para que recibiesen el Espíritu Santo; (16)  
porque aún no había descendido sobre ninguno de ellos, 
sino que solamente habían sido bautizados en el nombre 
de Jesús. (17) Entonces les imponían las manos, y recibían 
el Espíritu Santo. Para una correcta comprensión de este 
procedimiento, debemos notar cuatro hechos que son 
conspicuos: Primero, que los Samaritanos, habiendo creído 
en el evangelio y siendo bautizados, fue de acuerdo a la 
comisión (Mar.16:16), y según la respuesta de Pedro en el 
día de Pentecostés (Hech. 2: 38), fueron perdonados y 
entraron en posesión del “don del Espíritu Santo”. 
Segundo, ellos habiendo estado en posesión de este don el 
tiempo suficiente para que la noticia llegara a Jerusalén, el 
cuerpo de apóstoles se unió para enviarles a Pedro y Juan. 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     183 
 

 
 

Tercero, antes de la llegada de Pedro y Juan,1 Tercero, 
previo a la llega de Pedro y Juan, el Espíritu Santo no había 
caído con sus poderes milagrosos sobre ninguno de los 
Samaritanos. En Cuarto lugar, tras la imposición de manos 
por parte de los dos apóstoles, precedida de la oración, el 
Espíritu Santo con sus poderes milagrosos descendió sobre 
ellos. 

 

          De estos hechos podemos sacar varias conclusiones: 
(1) Cualesquiera que sean los otros propósitos que hayan 
motivado la misión de los dos apóstoles, como confirmar la 
fe de los discípulos o ayudar a Felipe en sus labores, es 
bastante seguro que el propósito principal era la impartición 
del Espíritu Santo. Lo que hicieron al llegar fue ciertamente 
aquello por lo que fueron: pero lo principal que hicieron fue 
conferir el Espíritu Santo; por lo tanto, este era el propósito 
principal de su visita.  

 

         Sin embargo, si Felipe hubiera podido conferir este 
don, la misión habría sido inútil en lo que se refiere a su 
objetivo principal. Esto proporciona una fuerte evidencia 
de que el don milagroso del Espíritu Santo no fue otorgado 
por manos humanas sino por las de los apóstoles; y esta 
conclusión es confirmada por la consideración de que en el 
único otro caso del tipo registrado en Hechos, el de los doce 
en Éfeso (19:1-7), el don fue otorgado por manos de un 
apóstol. El caso de Saulo no es una excepción (véanse las 
observaciones sobre 9:17); tampoco lo es el de Timoteo; 
porque aunque se dice que este último recibió un don a 
través de la imposición por manos del presbiterio (1 
Tim.4:14) sin embargo, él recibió el don o algún otro por la  

 

 

           
 

       1 Que Pedro y Juan fueron “enviados” por los demás apóstoles, entra en 
conflicto con la doctrina Católica Romana de la supremacía de Pedro, al mostrar 
que él estuvo sujeto a sus hermanos. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     184 
 

imposición de las manos de Pablo (2 Tim.1:6). De Pablo sin 
duda, él recibió el don milagroso y de los ancianos el don 
del puesto de evangelista. 
         

         (2) El hecho que estos discípulos disfrutaron del 
perdón y la membrecía en la Iglesia antes de recibir el don 

milagroso prueba que este don no tiene conexión con el 
disfrute de ninguna de estas bendiciones; sin embargo, el 
poder místico de un ultra espiritualismo ha envuelto a 
algunas grandes mentes en la confusión en cuanto a este 
importante asunto. Obsérvese lo siguiente de Neander en 
referencia a la condición de los Samaritanos antes de la 
visita de Pedro y Juan: “Aún no habían alcanzado la 
conciencia de una comunión vital con el Cristo que 
predicaba Felipe, ni la conciencia de una vida divina 
personal. La morada del Espíritu era todavía algo extraño 
para ellos, conocida sólo por las operaciones maravillosas 
que veían tener lugar a su alrededor”.  
 

         Esta afirmación está en conflicto directo con la 
comisión y con la promesa apostólica de que aquellos que 
se arrepientan y sean bautizados recibirán el don del 
Espíritu Santo. También entra en conflicto con la enseñanza 
de Pablo, que la morada del Espíritu es característica de 
todos los que son de Cristo (Rom. 8: 9-11); porque 
ciertamente aquellos que habían sido propiamente 
“bautizados en el nombre de Cristo”, como lo habían sido 
los Samaritanos (16), eran suyos. 
 

         (3) La declaración, “porque aún no había descendido 
sobre ninguno de ellos, sino que solamente habían sido 
bautizados en el nombre de Jesús” muestra que no había tal 
conexión entre el bautismo y el don milagroso del Espíritu,  

 
           
 

       1 Planting and Training of the Church, Ibid., 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     185 
 

 
 

como para que este último pudiera deducirse del primero. 
Este don, pues, no era común a los discípulos, sino que sólo 
lo disfrutaban aquellos a quienes se impartía 
especialmente.  

            

          En vista de que este don extraordinario del Espíritu 
no era necesario para la conversión y el perdón de estas 
personas, ni para la morada del Espíritu, es propio 
preguntarse con qué propósito fue otorgado. Ya hemos 
comentado en el capítulo 1:8, que el propósito de conferirlo 
a los apóstoles era capacitarlos de poder para establecer el 
reino, y proporcionar un testimonio milagroso de su 
misión. En general, los milagros estaban destinados a 
indicar la aprobación divina del procedimiento con el que 
estaban relacionados; pero cuando el milagro asumió una 
forma mental, también tenía la intención de impartir a la 
persona un poder mental sobrenatural. La Iglesia joven en 
Samaria hasta ahora había sido guiada por la enseñanza de 
Felipe, y más recientemente por la de Pedro y Juan; pero 
estos hombres deben, al ejecutar su alta comisión, partir 
pronto a otros campos de trabajo; y si, al hacerlo, hubieran 
dejado la Iglesia en la condición en que la encontraron 
Pedro y Juan, habría estado sin medios para aumentar su 
conocimiento de la nueva institución, y sin nada más que la 
memoria incierta de los miembros para retener con 
exactitud lo que ya había aprendido. Para suplir este 
defecto, en primer lugar, y en segundo lugar para dejar a la 
Iglesia los medios de convencer a los incrédulos, se les 
otorgó el don de la inspiración.1   

 

 

 

          

    
         

       1 La sugerencia hecha por Alford de que otro propósito de impartir el Espíritu a los 
Samaritanos era eliminar el distanciamiento entre ellos y los hermanos Judíos, al mostrarles 
a estos últimos que Dios les dio a los Samaritanos los mismos dones que a ellos mismos 
apunta a una probable efecto del don; pero después de que el Señor había ordenado 
personalmente a los apóstoles que predicaran en Samaria (1:8), no es absolutamente 
seguro que ningún prejuicio sobre el tema permaneciera en las mentes de los discípulos, 
especialmente porque los Samaritanos eran un pueblo circuncidado. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     186 
 

         Se otorgó, podemos suponer, no a todos, tanto 
hombres como mujeres, sino a un número suficiente de 
individuos elegidos. El diseño de tales dones, y la forma en 
que fueron ejercidos en la congregación, es completamente 
expuesto por Pablo en 1 Cor. 12-14. Estos dones tuvieron un 
propósito temporal, hasta que los hechos, la doctrina, los 
mandamientos y las promesas del nuevo pacto fueron 
puestos por escrito por hombres inspirados, cuando las 
profecías, las lenguas y el conocimiento milagroso de 
maestros individuales dieron lugar a la palabra escrita. 

 

 3. La Propuesta Malvada de Simón, 18-24. 

     

        Vers.18, 19. En los comentarios anteriores sobre el 
incidente que tenemos ante nosotros, se ha asumido que el 
don del Espíritu impartido fue milagroso. Esta suposición 
se justifica por el hecho de que se trataba de una 
observación para los espectadores, como se desprende de 
la siguiente declaración del texto: (18) Cuando vio Simón 
que por la imposición de las manos de los apóstoles se 
daba el Espíritu Santo, les ofreció dinero, (19) diciendo: 
Dadme también a mí este poder, para que cualquiera a 
quien yo impusiere las manos reciba el Espíritu Santo. 
Esta propuesta muestra, al igual que la declaración anterior 
del versículo 17, que el Espíritu no descendió sobre estas 
personas directamente del cielo, como sobre los apóstoles el 
día de Pentecostés; sino que fue impartido a través de la 
imposición de manos, y vino de la persona de los apóstoles 
en quienes el Espíritu moraba. Esta es una marca de 
distinción entre el bautismo en el Espíritu y el don del 
Espíritu. Vea mas comentarios en el capítulo 9:16.  

 

         Para explicar la infame propuesta de Simón, debemos 
recordar su antiguo modo de vida y considerar los hábitos 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     187 
 

 
 

mentales que generó. Como hechicero, su negocio había 
sido aumentar su capital en el comercio comprando a otros 
hechiceros el secreto de los trucos que él mismo no podía 
realizar, y buscaba oportunidades para hacer tales 
compras. Cuando vio que los apóstoles impartían a los 
hombres el poder de obrar verdaderos milagros, 
inmediatamente percibió que aquí había una oportunidad 
de beneficio mucho mayor que la que había abandonado. 
Su avaricia dominante, mezclada con una pasión por el 
aplauso popular, pasión que también habían cultivado en 
sus hábitos anteriores, lo incitó a hacer la propuesta; y el 
efecto cegador de estas pasiones le impidió ver la maldad 
de ofrecer dinero por este poder o de intentar vendérselo a 
otros. 

 

          Vers.20-23. Nada podría ser más aborrecible para un 
apóstol que tal propuesta. Despertó el espíritu impulsivo 
de Pedro, y su respuesta está marcada por su característica 
vehemencia. (20) Entonces Pedro le dijo: Tu dinero 
perezca contigo, porque has pensado que el don de Dios 
se obtiene con dinero. (21) No tienes tú parte ni suerte ene 
este asunto, porque tú corazón no es recto delante de Dios.  
(22) Arrepiéntete, pues, de esta tu maldad, y ruega a Dios, 
si quizás te sea perdonado el pensamiento de tu corazón; 
(23) porque en hiel de amargura y en prisión de maldad 
veo que estás. Esta descripción de la condición espiritual 
de Simón es explícita y enfática. La “hiel de amargura” es 
una expresión contundente de la miseria de su condición; y 
“el vínculo de la iniquidad”, por el dominio bajo el cual la 
iniquidad lo sostenía. Su corazón no era recto delante de 
Dios, y estaba en camino a la perdición.  

 

         La declaración, “Tú no tienes parte ni suerte en este 
asunto”, no debe limitarse al asunto de impartir el Espíritu, 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     188 
 

como se desprende de la razón dada: “porque tu corazón 
no es recto delante de Dios”. Si su corazón hubiera sido 
recto delante de Dios, todavía no habría tenido parte ni 
suerte en la impartición del Espíritu Santo. La referencia es 
a todo el tema en cuestión,1 en el cual una persona bautizada 
tendría una parte si su corazón fuera recto. 

 

         Muchos han interpretado la condición de indigencia y 
miseria de Simón como prueba de que había sido un 
hipócrita desde el principio. Si esta inferencia es justificable, 
depende de la cuestión de si la conversión implica una 
renovación tan completa que los viejos hábitos mentales 
son erradicados por completo, para nunca más ejercer de 
nuevo su poder. Si esto es cierto, entonces ciertamente 
Simón no era un verdadero converso. Pero si, como 
enseñan tanto las Escrituras como la experiencia, el hecho 
de que un pecador se vuelva a Dios deja sus pasiones aún 
dentro de él en un estado latente, listas para activarse bajo 
la tentación, debe admitirse que Simón pudo haber sido un 
creyente verdaderamente penitente cuando fue bautizado; 
y puesto que Lucas dice, con todos los hechos delante de él, 
que él sí creyó (13), no debemos negar este testimonio 
inspirado. El desafortunado se había convertido en un hijo 
de Dios, pero aún era un niño; y tanto más débil por la 
degradación a que había sido reducida su naturaleza moral 
antes de su conversión. Por lo tanto, fue presa fácil de la 
tentación, acudiendo a él en su antigua forma, y de una 
manera inesperada. Cayó, como muchos hombres todavía 
caen, cuando una antigua pasión dormida se despierta 
repentinamente. Pedro, por tanto, no le dice como a un 
hombre de mundo alarmado: “Arrepiéntete y bautízate”;  

 

 

          

             1 Las palabras Griegas son ἐν τῷ λόγῳ τούτῳ literalmente traducidas en 
esta palabra, como en el margen de R. V.; 'pero tal es la latitud que el uso 

atribuyó a la palabra λόγος, que la traducción, en este asunto, expresa 
correctamente el significado en este caso. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     189 
 

 
 

sino, como a un discípulo pecador, “arrepiéntete y ruega a 
Dios, si quizás te sea perdonado el pensamiento de tu 
corazón”. El “quizás” indica muy claramente una duda 
sobre si el perdón sería alcanzable. La duda se basaba en la 
incertidumbre en la mente de Pedro, si el arrepentimiento 
de tal hombre bajo tales circunstancias podría ser lo 
suficientemente profundo para asegurar el perdón. ¹ 
 

           V. 24. La duda indicada por el “quizás” de Pedro fue 
confirmada en cierta medida por la respuesta de Simón: 
(24) Respondiendo entonces Simón, dijo: Rogad vosotros 
por mí al Señor, para que nada de esto que habéis dicho 
venga sobre mí. Esta respuesta muestra claramente que el 
discurso mordaz de Pedro aterrorizó a Simón, pero ahí se 
detiene. Se le dijo que orara por sí mismo y por el perdón 
de su pecado; pero en lugar de hacer esto, llama a los dos 
apóstoles para que oren por él, y limita su petición a la idea 
de simplemente escapar de las cosas que habían dicho. 
Aquí lo deja el registro, y aunque desaparece en una 
condición más esperanzadora, no deja ninguna seguridad 
del arrepentimiento final y salvación.  
 

         De su carrera posterior, cuentan muchas tradiciones 
Justino Mártir, Cirilo de Jerusalén, Ireneo, Tertuliano y el 
autor de los Reconocimientos de Clementino, todos 
escritores del siglo II, la mayoría de ellos son ciertamente 
legendarios, y ninguno de ellos del todo confiable. No es 
sabio llenar la memoria con cuentos vanos sobre personajes 
bíblicos. 
 

 4. Otras Labores de Pedro y Juan, y Su Regreso, 25. 

 

           

         

          

             1 Pedro no pudo haber hecho alusión al pecado imperdonable, como han 
asumido varios comentaristas (Plumptre, Alford, et. al.); porque sabía muy bien 
lo que es ese pecado (Mar. 3:28-30); y sabía que Simón no lo había cometido. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     190 
 

V. 25. La siguiente declaración de nuestro autor ilustra otra 
fase de los trabajos en los que los apóstoles habían entrado 
ahora. (25) Y ellos, habiendo testificado y hablado la 
palabra de Dios, se volvieron a Jerusalén, y en muchas 
poblaciones de los samaritanos anunciaron el evangelio. 
La primera cláusula de esta oración se refiere a su posterior 
testimonio y discurso en la ciudad de Samaria; y la última 
a su trabajo en el camino a Jerusalén. La ruta del viaje de 
Samaria a Jerusalén les llevó por Siquem, tantas veces 
mencionada en el Antiguo Testamento, y por Sicar, cerca 
del pozo de Jacob, donde Jesús había conversado con la 
mujer de Samaria (Jn.4:39-43).  

 

         Si esa mujer todavía estaba viva, y si no había ido ya a 
Samaria para escuchar la predicación de Felipe, ahora tenía 
la oportunidad de aprender lo que Jesús quiso decir con sus 
desconcertantes comentarios sobre el “agua viva” (Jn. 4:10-
15). Los apóstoles probablemente adoptaron una ruta 
circunscrita a Jerusalén, para poder tocar otras aldeas 
además de las de la vía principal; y en cada una de ellas sin 
duda permanecieron el tiempo suficiente para cosechar 
algunos de los frutos de su trabajo. 

 

5. Felipe es Enviado ante un Etíope Eunuco, 26-31. 

 

       V. 26. Cuando la congregación en Samaria hubo sido 
provista de dones espirituales, y suficientemente instruida 
para justificar dejarla con sus propios recursos para la 
edificación, Felipe fue llamado a otro campo de trabajo. y 
se nos presenta un caso de conversión en el que un solo 
individuo es el sujeto, y los detalles se dan con inusual 
plenitud. Es un caso en el que Dios es visto trazando planes, 
por así decirlo, para lograr el resultado, y podemos rastrear 
claramente el método de su procedimiento.  



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     191 
 

 
 

           El primer paso dado en el caso fue la misión de un 
ángel del cielo; pero cuando el ángel hizo su aparición en la 
tierra, no fue, como en el caso de muchas visitas angélicas 
imaginarias con tal fin, en presencia del hombre a convertir, 
sino en presencia del predicador. (26) Un ángel del Señor 
habló a Felipe, diciendo: Levántate y vé hacia el sur, por 
el camino que desciende de Jerusalén a Gaza, el cual es 
desierto. Esto es todo lo que el ángel tiene que decir. Su 
parte de la obra, que consistía simplemente en comenzar al 
evangelista en la dirección de la persona a convertir, está 
cumplida; por lo que se retira de la escena.  

  

         Las palabras, “el cual es desierto” (ya sea pronunciado 
por el ángel, o agregado por Lucas, es irrelevante), tenían la 
intención de notar la singularidad de un predicador que es 
enviado lejos de un distrito poblado a una región 
deshabitada. El término desierto no debe entenderse aquí en 
el sentido de un desierto estéril; porque nunca ha existido 
tal desolación entre Jerusalén y Gaza; sino en el sentido de 
esa parte del camino que conduce a través de un distrito 
comparativamente despoblado.1 Mucho error y confusión 
con respecto a este camino, se encuentra en los comentarios 
más antiguos, que fueron escritos antes de las recientes 
exploraciones exhaustivas del país; pero estos, y 
especialmente los actuales estudios realizados por el Fondo 
de Exploración de Palestina de Gran Bretaña, han aclarado 
el tema al mostrar que existía un camino Romano 
pavimentado que iba desde Jerusalén directo a Gaza, del 
que todavía se pueden ver algunos rastros, aunque la ruta, 
en la parte más tosca, es ahora intransitable para vehículos. 
Este camino está trazado en el gran mapa de Palestina 
hecho a partir de las encuestas, y cualquiera que posea el  

 

 

          

        1 Que la palabra Griega, ἔρημος tiene este significado, puede verse por 

referencia a los siguientes pasajes: Mat. 14:15,19; Mar. 6:35, 39; Jn. 6 
:10   
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     192 
 

mapa puede seguirlo fácilmente. La distancia total de 
ciudad a ciudad es de unas cincuenta millas, (80 
kilómetros) y la dirección desde Jerusalén es casi al 
suroeste. A unas cinco o seis millas de esta última ciudad, 
el camino comienza a descender desde la cresta central, que 
sigue hasta allí, a través de un barranco áspero y estrecho 
llamado Wady el Mesarr, hasta Wady es Sunt, conocido en el 
Antiguo Testamento como el valle de Ela. Después de 
atravesar este valle unas pocas millas casi al sur, el camino 
gira hacia el oeste y sube por otro cauce hasta el nivel de la 
gran llanura Filistea, que sigue el resto del camino hasta 
Gaza.   

 

          El paso por el barranco de la montaña debe ser la 
parte llamada desierto, porque todo el resto del trayecto el 
camino pasa en medio de aldeas, pastos y campos de 
cultivo; es decir, él realizó el recorrido cuando el país estaba 
bien poblado. Si el camino de Felipe se cruzó con el camino 
en este desierto, él viajó hacia el sur desde la ciudad de 
Samaria, y pasó al oeste de Jerusalén, todo en cumplimiento 
de la dirección del ángel. 

 

           Vers. 27, 28. Felipe obedeció rápidamente la voz del 
ángel, y tras un viaje de casi cincuenta millas llegó al 
camino designado en la parte trasera de un carruaje. El 
ocupante era el hombre en cuyo nombre había venido, pero 
aún no sabía nada de él. (27) Entonces él se levantó y fue. 
Y sucedió que un etíope, eunuco, funcionario de Candace 
reina de los etíopes, el cual estaba sobre todos sus tesoros, 
y había venido a Jerusalén para adorar, (28) volvía 
sentado en su carro, y leyendo al profeta Isaías. Todo lo 
que se dice aquí sobre este hombre, lo aprendió Felipe 
después, y sin duda se lo comunicó a Lucas. Su condición 
de eunuco le impedía el privilegio de mezclarse en la 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     193 
 

 
 

congregación Judía o entrar en el atrio Judío del templo; 1 

pero no lo excluía del atrio de los Gentiles, en el cual 
hombres de todas las naciones, limpios o inmundos, tenían 
libertad para adorar. Que había estado en Jerusalén para 
adorar, y que ahora estaba ocupado en el estudio de las 
Escrituras Judías, vuelve casi seguro que él era un Judío o 
un prosélito, más probablemente lo primero; y cuando 
agregamos a estas consideraciones la circunstancia de que 
Lucas introduce más sobre el bautismo de personas 
incircuncisas como si fuera una innovación sorprendente, 
nos vemos obligados a pensar que era la intención de Lucas 
que consideráramos a este eunuco como un hombre 
circuncidado.  
 

          No era raro que los Judíos nacidos y criados en tierras 
extranjeras alcanzaran posiciones eminentes, como las que 
disfrutaba este hombre, y especialmente en el 
departamento de las finanzas, para el cual siempre han 
poseído una aptitud natural. 
 

         Se puede observar una notable presciencia en el 
tiempo de la misión del ángel y los movimientos de Felipe 
al comienzo y progreso del viaje del eunuco. Felipe debe 
haber partido de Samaria al menos tan pronto como el día 
anterior a aquel en que el eunuco salió de Jerusalén; sin 
embargo, el Señor que envió al ángel sabía tan bien cuándo 
partiría el eunuco, cuánto tardaría en llegar al punto en que 
Felipe venía detrás de él, y cuánto tardaría Felipe en llegar 
al mismo punto, que la misión del ángel estaba tan 
cronometrada como para hacer que todos los movimientos 
encajaban entre sí: De este modo, la providencia de Dios se  

 

 

          

          1   Si bien las personas castradas eran excluidas de la asamblea de Israel, 
ya que los Gentiles fueron los primeros con el propósito de evitar que los Judíos 
permitieran que ellos mismos o sus hijos fueran mutilados (Deut.23:1), sin 
embargo, ambos, si obedecían la ley de Dios, fueron motivados a adorar a Dios, 
y a enviar sacrificios con la seguridad de que serían aceptados (Isa. 56:1-8). 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     194 
 

unió a la misión milagrosa del ángel para lograr la 
conversión prevista del eunuco y enviar el evangelio en él 
a una nación lejana.  

 

         V. 29. Cuando Felipe entró en el camino que se le había 
indicado, su misión estaba cumplida hasta donde podía 
saber por el mensaje del ángel; porque esto era todo lo que 
el ángel le había dicho que hiciera.  

 

         Aquí sin duda se habría detenido para recibir más 
órdenes si otra advertencia divina no lo hubiera impulsado. 
Justo en este momento el Espíritu Santo comenzó a tomar 
parte en los procedimientos; y, como el ángel, comenzó, no 
con el pecador, sino con el predicador. (29) Y el Espíritu 

dijo a Felipe: Acércate y júntate a ese carro. El propósito 
de esta comunicación era evidentemente el mismo que el 
del ángel, para poner cara a cara al predicador y al sujeto 
de la conversión. De no haber sido por ella, Felipe podría 
haber dejado que el carruaje, que ya estaba a cierta distancia 
por delante de él, se perdiera de vista. 

 

         V. 30. Para hacer lo que el Espíritu le indicaba, Felipe 
tuvo que moverse enérgicamente. (30) Acudiendo Felipe, 
le oyó que leía al profeta Isaías, y dijo: Pero ¿entiendes lo 
que lees? El hombre estaba leyendo en voz alta ― una 
buena manera de mantener la mente fija en lo que leemos. 
Teniendo en cuenta las posiciones relativas de las partes, la 
pregunta de Felipe, ¿Entiendes lo que lees? nos parece un 
método bastante abrupto, si no impertinente, de 
presentarse ante el funcionario. Sin embargo, era una 
pregunta apropiada y sabiamente planteada. Felipe aún no 
conocía a su hombre; no sabía si acercarse a él como 
compañero discípulo o como incrédulo. Sabía que si era 
incrédulo no podría entender el significado de la bien 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     195 
 

 
 

conocida profecía que estaba leyendo, una de las profecías 
más claras de todos los profetas acerca de los sufrimientos 
de Cristo. Los Judíos, no queriendo aplicarlo a Cristo, 
porque esperaban que fuera un gran rey terrenal, no sabían 
qué hacer con él. Por otro lado, sabía que si el hombre era 
creyente, el pasaje sería inequívocamente claro para él. El 
propósito de la pregunta, entonces, era sacar a la luz la 
posición religiosa de su hombre, para determinar cómo 
proceder con él más adelante. 
 

6. Felipe Predica al Eunuco, Le Bautiza, y Luego 
Predica en Filistea, 31-40. 

 

      Vers. 31-35. La respuesta del eunuco a la pregunta de 
Felipe fue rápida y satisfactoria: (31) Él dijo: ¿Y cómo 
podré, si alguno no me enseñaré?  (32) El pasaje de la 
Escritura que leía era este: Como oveja a la muerte fue 
llevado; Y como cordero mudo delante del que lo 
trasquila, Así no abrió su boca.  (33) En su humillación no 
se le hizo justicia; Mas su generación, ¿Quién la contará? 
Porque fue quitada de la tierra su vida.1 (34) 
Respondiendo el eunuco, dijo a Felipe: Te ruego que me  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   
 

         
          1 Esta cita está tomada de Isaías 53: 7, 8; pero sigue la Septuaginta, que 
era la Biblia de todos los Judíos nacidos en el extranjero, y que el eunuco debe 
haber estado leyendo. La cláusula, “En su humillación no se le hizo justicia”, se 
explica mejor por el hecho de que en el juicio de Jesús él fue privado del justo 
juicio por un juicio y condena injusto. Así lo entienden Plumptre, Gloag, Hackett 
y Alford. Meyer y otros sostienen que el juicio que se le quitó era su derecho a 
juzgar; pero este derecho Jesús como uno que todavía sería ejercido en el mundo 
venidero (Jn. 5:22-38; 12: 47, 48), y por lo tanto no le fue robado en su 
humillación. La cláusula, “Su generación ¿Quién la contará?” debe interpretarse 
a la luz de la cláusula, “porque fue quitada de la tierra su vida”. El hecho de que 
le quitaran la vida planteó la pregunta: ¿Quién contará su generación? El 
significado depende de la expresión “su generación”. Esta expresión 
generalmente significa la posteridad de un hombre, y la pregunta implica una 
respuesta negativa. El significado parece ser, nadie dará a conocer su posteridad, 
porque no tenía posteridad cuando su vida fue cortada. El significado sugerido 
por Meyer, “¿Quién contará la multitud de su descendencia espiritual?” se lee en 
el pasaje de desarrollos posteriores, y bien podría no haber estado en los puntos 
de vista del profeta; y no es sugerido por sus palabras. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     196 
 

digas: ¿de quién dice el profeta esto; de sí mismo, ¿o de 
algún otro?  (35) Entonces Felipe, abriendo su boca, y 
comenzando desde esta escritura, le anunció el evangelio 
de Jesús. Felipe ahora entiende a su hombre, y comprende 
mejor lo que acababa de suceder con él mismo. El hombre 
es un devoto adorador de Dios, quien, aunque es tesorero 
de un reino distante, no deja de venir a Jerusalén, como lo 
demanda la ley, para adorar. Ha estado allí ahora; y, en su 
camino a casa, apenas se pierde de vista de la ciudad santa 
cuando toma en la mano, mientras cabalga, el libro de 
Isaías.  
 

          Es un lector reflexivo, que investiga cuidadosamente, 
mientras lee, el significado de cada pasaje. Es un incrédulo 
en Cristo, o no dudaría a quién se refiere el pasaje que está 
leyendo. De modo que sucede que estaba leyendo y 
estudiando el mismo pasaje de todos los demás en Isaías 
que, cuando se entiende, será más probable que lo lleve a 
Cristo: y ¿Podría Felipe haber dicho así sí mismo: “Dios me 
envió el ángel, para traerme aquí en el momento exacto en 
que Él previó que este hombre estaría leyendo este mismo 
pasaje, y planteando en su propia mente una pregunta al 
respecto que puedo responder con el nombre de Jesús?”  
 

          No hubo tiempo para hacer una pausa y maravillarse 
ante este afloramiento del conocimiento y la sabiduría de 
Dios; pero indudablemente el alma de Felipe se encendió al 
proceder de esa Escritura para predicar a Jesús como su 
cumplimiento. Y si su desconcertado oyente hubiera 
ofrecido la oración de David, “Abré mis ojos para que 
pueda ver las maravillas de tu ley” (Sal.119:18) se dio 
cuenta de una respuesta cuando vio, radiante desde la 
página que estaba tan oscura antes, la gloria de un Salvador 
sufriente. Las Escrituras le fueron abiertas por la 
ministración de los ángeles y del Espíritu Santo, pero todas 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     197 
 

 
 

se hicieron efectivas para él por las palabras del predicador.  
 

         Vers.36-40. El relato de esta conversión termina, como 
los de Pentecostés y los de Samaria, con el bautismo de la 
persona. (36) Y yendo por el camino, llegaron a cierta agua, 
y dijo el eunuco: Aquí hay agua; ¿Qué impide que yo sea 
bautizado? (37) Felipe dijo. Si crees de todo corazón, bien 
puedes. Y respondiendo, dijo: Creo que Jesucristo es el 
Hijo de Dios (38) Y mandó para el carro; y descendieron 
ambos al agua, Felipe y el eunuco, y le bautizó.  (39) 
Cuando subieron del agua, el Espíritu del Señor arrebató 
a Felipe; y el eunuco no le vio más, y siguió gozoso su 
camino. (40) Pero Felipe se encontró en Azoto; y pasando, 
anunciaba el evangelio en todas las ciudades, hasta que 
llegó a Cesárea. La primera agua natural a la que llegaron, 
a menos que fuera un manantial junto al camino, fue el 
arroyo que atraviesa el valle de Ela, el arroyo que cruzó 
David para salir al encuentro de Goliat (1 Sam.17:40). Es un 
arroyo de montaña, que se seca en el verano, pero fluye con 
una fuerte corriente durante el invierno y la primavera.1 
Tales corrientes siempre producían charcos aquí y allá muy 
apropiados para bautizar. Si el carruaje ya había cruzado 
este arroyo cuando el eunuco pidió el bautismo, había otro 
en la llanura Filistea, ahora llamado Wady el Hasy, que 
Robinson, el primero en instituir investigaciones 
inteligentes sobre este tema, fijó como el lugar del 
bautismo.2 Es un arroyo perenne, y apto para bautizar en 
cualquier época del año. Sin embargo, no es del todo 
improbable que el lugar verdadero de este bautismo fuera 
uno de los muchos estanques artificiales que abundaban en 
el país en ese momento, y cuyas ruinas se encuentran en 
todas partes.3 La estación sin lluvia de siete meses, que se  

 

 

          

        1 Vea una investigación del autor en su volumen Lands of the Bible, 259. 
       2 Biblical Researches, II, 514, Nota xxxii. 
       3 Vea Lands of the Bible, 48. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     198 
 

experimenta allí todos los años, hizo necesario, cuando el 
país estaba lleno de gente y rebaños y manadas, hacer una 
provisión extraordinaria de agua para el ganado y para 
regar las cosechas de verano; y ningún país estuvo nunca 
tan bien abastecido de esta manera como Judea. 
 

           La pregunta: “¿Qué impide que yo sea bautizado?” 
fue sugerida inmediatamente por la aparición del agua; 
pero no se le podría haber ocurrido al eunuco si no hubiera 
sido instruido previamente acerca de la ordenanza. Había 
aprendido no sólo que había una ordenanza, sino que era 
el deber y el privilegio de los hombres obedecerla cuando 
estaban debidamente preparados para ello. También 
deseaba ser bautizado, y su única pregunta era si era un 
candidato adecuado. Como no había sabido nada de Jesús 
como el Cristo hasta el momento en que Felipe le predicó, 
ciertamente no había aprendido nada definitivo acerca del 
bautismo que Jesús había ordenado; y, en consecuencia, nos 
vemos obligados a concluir que lo que ahora sabía lo había 
aprendido de la predicación de Felipe.1 De esto aprendemos 
que al predicarle a Jesús, Felipe le había instruido acerca de 
que era parte del bautismo; que cuando los hombres 
predican a Jesús como es debido, el bautismo es parte del 
sermón. El sermón de Pedro sobre Pentecostés y la 
predicación de Felipe a los Samaritanos; y veremos, a 
medida que avancemos con este Comentario, que tenía un 
lugar en cada sermón apostólico completo dirigido a los 
pecadores. Los evangelistas de la actualidad que lo omiten 
predican un evangelio mutilado, y lo hacen para complacer 
a los hombres al alimentar un prejuicio sectario que más 
bien deberían tratar de desarraigar y destruir. 

 

        

 

 

        1  La idea de que lo había aprendido de las palabras, “Así rociará a muchas 
naciones”, cerca del final del capítulo anterior de Isaías, ha sido promovida por 
algunos controversialistas; pero no ha sido aprobado por ninguno de los 
Comentaristas críticos, y se prueba que no tiene fundamento por el hecho de que 
la Septuaginta, que el eunuco estaba leyendo, tiene en ese pasaje, en lugar de la 

palabra Griega para rociar, la palabra θαυματάζω que significa asombrar. 

 
 
 
 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     199 
 

 
 

            Tan pronto como hubo formulado la pregunta, 
ordenó que el carruaje se detuviera, mostrando que la 
respuesta de Felipe, que no está registrada, no presentaba 
ningún obstáculo. A algunas personas en una época 
posterior les pareció que aquí se representa a Felipe sin 
responder, y que actuó con demasiada precipitación; de ahí 
la interpolación en algunas copias de Hechos de las 
palabras: “Y Felipe dijo: Si crees de todo corazón, puedes. 
Y él respondió y dijo: Creo que Jesucristo es el Hijo de 
Dios”1. El interpolador obtuvo la idea que insertó de 
pasajes como Rom. 10: 8, 9; 1 Tim. 6:13; y Mat. 16: 16, que 
muestran que tal confesión fue tomada por los apóstoles; y 
no es improbable que esta costumbre apostólica todavía 
prevaleciera cuando se hizo la interpolación. 2  

 

               Es imposible formular una oración en Inglés o en 
Griego que pueda declarar de manera más inequívoca el 
hecho de que antes del bautismo del eunuco, tanto él como 
Felipe descendieron al agua, y que después del bautismo 
salieron de ella. Es doloroso observar la falsedad con la que 
algunos Comentaristas, como muchos controversialistas 
ignorantes, han puesto a prueba su ingenio para oscurecer 
este hecho, en el intento de una forma pervertida del 
mandamiento del bautismo.  

 

 

         

 

           

        

 

 

 

        1  Con respecto a casi ninguna lectura, los críticos textuales están más 
unánimemente de acuerdo, o en mejor evidencia manuscrita, que el rechazo de 
este versículo como una interpolación. Véanse las pruebas en Tregelles, o Westcott 
y Hort, o en la octava edición de Tischendorf.  
 

        2   Se encontró en al menos un MS. en la segunda mitad del siglo Segundo; 
porque es citado por Ireneo, que estaba en la vida activa del año 170 al 210 D.C. 

Sus palabras son: δὲ εἶπε πιστεύΩ τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ εἶναι τὸν ἰησοῦν χριστόν 
cuando el eunuco mismo se convenció, y creyó conveniente ser bautizado 
inmediatamente, y dijo: “Creo que Jesucristo es el Hijo de Dios”. Cipriano cita el 
pasaje de la siguiente manera: “He aquí el agua; ¿qué es lo que impide que yo sea 
bautizado?” Entonces Felipe dijo: “Si crees de todo corazón, puedes”. (Las Obras 
de Cipriano, 318). 
 

        3   Como ejemplo reciente y llamativo, citamos las siguientes observaciones 
de la Expositor's Bible, del Prof. G. T. Stokes, sobre este pasaje: “El eunuco Etíope  
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     200 
 

           Se ve claramente que ni Felipe ni el eunuco habrían 
entrado en el agua si el propósito hubiera sido simplemente 
rociar o verter una pequeña cantidad de agua sobre este 
último. Precisamente las mismas razones que ahora 
mantienen a los predicadores que practican el rociar fuera 
del agua habrían mantenido a Felipe y al eunuco fuera de 
ella. Por otro lado, la misma necesidad que ahora obliga a 
los que practican la inmersión a meterse en el agua con ese 
propósito, obligó a Felipe y al eunuco a hacerlo; y de esta 
conclusión la mente objetiva no puede encontrar escape. Si 
no supiéramos nada en absoluto del significado de la 
palabra bautizar, ya sea en Inglés o en Griego, excepto el 
simple hecho de que algunos dicen que significa rociar, y 
otros que significa sumergir, este pasaje por sí solo 
resolvería la cuestión para siempre con todos cuyas mentes 
son libres de seguir implícitamente el significado obvio de 
las Escrituras. El relato de la conversión del eunuco 
reprende en varios puntos a muchos maestros de nuestra 
época, y debería llamarlos con temor a la enseñanza y 
práctica de los evangelistas inspirados. 

 

        La desaparición de Felipe después del bautismo puede 
haber sido milagrosa, en lo que se refiere al significado de 
la expresión “arrebatado”; y este significado concuerda 
mejor con la expresión “se encontró en Azoto”; o puede 
haber sido por una orden repentina, como la que le hizo 
correr y alcanzar el carruaje del eunuco (29, 30); y esto 
concuerda mejor con la razón dada por la cual el eunuco no 
lo vio más, “y siguió gozoso su camino”. Esta razón implica  

 

 

 

 

 

bautizado por San Felipe en el desierto no pudo haber sido sumergido. Llegó a 
un arroyo que corría, apenas suficiente para lavarse los pies, o quizás más bien a 
un pozo en el desierto; el agua estaba profunda y sólo alcanzada, como en el caso 
del pozo de Jacob, por una cuerda o cadena. Incluso si se hubiera podido llegar 
al agua, el sentido común, por no hablar de un motivo superior, habría prohibido 
la contaminación de un elemento tan necesario para la vida humana. (Pag.143) 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     201 
 

 
 

que si él no hubiera seguido su camino, podría haber 
seguido a Felipe en el suyo. El propósito evidente del 
escritor es mostrar que fue el Espíritu quien provocó su 
salida de la presencia del eunuco, y dejar en la oscuridad el 
método exacto de su eliminación, como un asunto sin 
importancia para sus lectores. La circunstancia que vale la 
pena señalar es que a Felipe no se le permitió permanecer 
más tiempo en compañía de su nuevo converso, como 
naturalmente desearía hacer para continuar con su 
instrucción.  

 

         Era la voluntad de Dios que el hombre siguiera su 
camino a su tierra natal y trabajara en su propia salvación 
(junto, quizás, con la de muchas otras personas) edificando 
sobre la instrucción elemental que ahora había recibido. 
Con muchos hombres esto sin duda sería inseguro; pero 
Dios conocía a su hombre; y fue porque lo conocía que 
había dado los pasos deliberados que hemos trazado para 
traerlo a Cristo.  

 

           A pesar de esta separación repentina de su maestro, 
y la necesidad de seguir su camino con tan poco 
conocimiento de su Salvador recién encontrado, el eunuco 
“siguió gozosos su camino”. Su regocijo brotó de la 
experiencia de lo que Pablo expuso después a una 
audiencia de Judíos: “Sabed, pues, esto varones hermanos: 
que por medio de él se os anuncia perdón de pecados, y que 
de todo aquello de que por la ley de Moisés no pudisteis ser 
justificados, en él es justificado todo aquel que cree” (13: 38, 
39).  

 

        Es imposible que Felipe no le dijera, como lo hizo 
Pedro a sus conversos, la conexión del perdón de los 
pecados con el arrepentimiento y el bautismo; y ahora que 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     202 
 

él ha cumplido con las condiciones del perdón, se regocija 
en la experiencia de haberlo obedecido. Nuestra concepción 
de este caso de conversión carecerá de plenitud si no lo 
miramos desde otro punto de vista que el relato nos 
permite tomar. Si un amigo del eunuco se reunió con el 
después de que se separó de Felipe, y le preguntó por la 
causa del gozo tan manifiesto en su semblante, el relato 
habría presentado los hechos de la conversión desde su 
punto de vista, más que desde el del historiador. No habría 
comenzado la historia, como lo hace nuestro autor, con la 
visita del ángel a Felipe; porque de esto nada sabía; él no 
habría mencionado la orden del Espíritu Santo: “Acércate y 
júntate a este carro”; porque de esto él era igualmente 
ignorante; pero su historia habría sido sobre esto:  
 

          Yo había estado en Jerusalén para adorar. Había 
emprendido el camino de regreso a casa; y mientras viajaba 
en mi carruaje, abrí el libro de Isaías y comencé a leer. Di 
con el pasaje que tanto desconcierta a nuestros escribas, en 
que el profeta habla de la humillación y muerte de alguien 
por el bien del mundo; y estaba trabajando duro para 
determinar en mi propia mente de quién escribió el profeta 
esas palabras, cuando de repente apareció corriendo al lado 
de mi carruaje un extraño, que me preguntó: “¿Entiendes lo 
que lees?” Su actitud indicaba que lo entendía, y me pareció 
providencial que viniera a mí en el momento mismo en que 
necesitaba su ayuda. Lo invité a tomar asiento conmigo; 
Señalé el pasaje y le expliqué mi dificultad.  

 

        En poco tiempo me dejó perfectamente claro que el 
pasaje se refería al Mesías largamente esperado; y que este 
gran personaje, en lugar de reinar aquí en la tierra, como 
nos han enseñado nuestros escribas, iba a morir en 
sacrificio por nuestros pecados; resucitar de entre los 



Capítulo 8                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     203 
 

 
 

muertos, ascender al cielo de donde vino, y establecer su 
reino sobre hombres y ángeles. Me convenció de la verdad 
de todo esto, y me mostró que a través de la sangre de ese 
hombre, por la fe en Él y el arrepentimiento y el bautismo 
en Su nombre, hemos de recibir el perdón de los pecados 
que la ley no podía darnos.   Estando aun diciéndome estas 
buenas nuevas de gran gozo, llegamos a cierta agua, y pedí 
el bautismo en que él me había instruido. Él me bautizó; 
luego se desapareció tan bruscamente como había venido a 
mí; pero he venido por mi camino gozoso en el perdón de 
mis pecados, y en la esperanza segura de la vida eterna.  

 

         Tal fue la experiencia de este hombre hasta el 
momento que el telón de la historia baja y lo oculta de 
nuestra vista. Felizmente, cuando lo perdemos de vista, los 
sonidos que regresan a nosotros son notas de alegría, y 
podemos esperar encontrarlo en el punto donde terminan 
todos nuestros viajes, y regocijarnos con él para siempre. Su 
fe rápida  y pronta obediencia dan evidencia de tal carácter 
que podemos creer que traerá muchas gavillas consigo en 
la gran cosecha.1 

 

           El pueblo de Azoto en el que se encontró a Felipe es 
el Asdod del Antiguo Testamento, una de las cinco 
ciudades de los Filisteos. Se encontraba a unas pocas millas 
de la orilla del mar, casi en ángulo recto con la línea de viaje 
del eunuco, y probablemente a quince millas de distancia. 
Desde ese lugar hasta Cesárea, el punto final de los trabajos 
de Felipe aquí mencionados, hay unas sesenta millas; y la 
región en la que él trabajó fue la antigua tierra de Filistea 
hasta el norte de Jope, y la llanura de Sarón desde allí  

 

 

           
 

             1  Muy naturalmente, los Cristianos de Etiopía atribuyeron después al 
eunuco la introducción del Cristianismo en el país; y tienen algunas tradiciones 
con respecto a su carrera posterior, pero ninguna de ellas está lo suficientemente 
autenticada como para merecer nuestra atención. 
 
 
 
 
 



Capítulo 8                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     204 
 

treinta millas al norte hasta Cesárea. En Azoto esta llanura 
tiene unas dieciséis millas de ancho, y cerca de diez en 
Cesárea; y todo el camino es sumamente productivo. En ese 
momento estaba densamente poblado de aldeas y 
pequeñas ciudades, muchas de las cuales, en un estado de 
decadencia, permanecen hasta el presente. Fue un campo 
de evangelización suficiente para ocupar muchos años de 
la vida de Felipe. Veremos rastros de los efectos probables 
de su trabajo a medida que avancemos. 

 



SECCIÓN II― LA CONVERSIÓN Y LAS 
PRIMERAS LABORES DE SAULO 

(9:1-31) 

 

1. Su Viaje a Damasco, 1-9. 

 

         Vers. 1, 2.  De la conversión de un noble, cuyo hogar 
estaba en una tierra lejana, nuestro autor pasa ahora a la del 
enemigo más distinguido de la Iglesia en ese momento. Ya 
ha presentado a Saulo a sus lectores, en el relato del 
martirio de Esteban; porque éste, el más laborioso y 
abnegado de todos los apóstoles, aparece por primera vez 
en la página de la historia de pie cuando Esteban fue 
apedreado, con las ropas de los testigos en su contra tiradas 
a sus pies.  Sus propias declaraciones acerca de sí mismo 
nos permiten rastrear su historia hasta un período aún 
anterior. La educación temprana y los recuerdos 
ancestrales de un hombre tienen mucho que ver con la 
formación de su carácter y su carrera. Los de Saulo estaban 
bien calculados para empujarlo al mismo curso de acción 
en el que figura por primera vez en las narraciones de 
Lucas.    

 

           El nació en la famosa ciudad Griega de Tarso, a 
orillas del río Cidno en Cilicia (Hech.22:3). Esta ciudad era 
entonces una sede de estudios Griegos, casi rivalizando con 
Atenas y Alejandría; 1 y debido a su situación en un río 
navegable, y cerca de los pasos de montaña que conducen 
al interior de Asia Menor al norte, y de Siria al este,2 fue el 
centro de un extenso comercio. Aquí adquirió en la niñez 
un conocimiento del idioma Griego y de los usos y 
costumbres de los Griegos, lo que le sirvió para un buen 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     206 
 

propósito en su vida futura. Al mismo tiempo, otras 
influencias lo protegían cuidadosamente contra los efectos 
perversos de la sociedad pagana que lo rodeaba. Era de 
pura extracción Judía, un “hebreo de hebreos; en cuanto a 
la ley fariseo” “de la tribu de Benjamín” (Fil.3:5) y 
descendiente de antepasados piadosos (Gál.1:14). Esto 
aseguró su cuidadosa instrucción en la historia Judía y en 
la ley de Moisés. Sus padres fueron Fariseos (Hech.23:6), y 
su entendimiento de las Escrituras fue por lo tanto, 
modificado por las interpretaciones peculiares y 
tradiciones de esa secta.  

 

         Además de esta instrucción religiosa, se le enseñó el 
oficio de fabricante de tiendas (Hech.18:3).  El pelo de cabra 
que se usaba para la fabricación de prendas rudas y telas de 
tienda, se producía en grandes cantidades en las montañas 
de Cilicia, y el artículo manufacturado adquirió el nombre 
de κιλίκιον (Del Latín, Cilicium), derivado del nombre de la 
provincia. El hecho de que después recibiera una costosa 
educación intelectual prueba que su padre lo puso en este 
humilde oficio, no por necesidad, sino de acuerdo con la 
concepción Judía, de que alguna forma de trabajo manual 
era una parte importante de la educación de todo niño.3  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                  
 

        1 “Tan grande es el celo de los habitantes por la filosofía y todas las demás 
enseñanzas encíclicas, que han superado incluso a Atenas y Alejandría, y a 
cualquier otro lugar que se pueda mencionar en el que hayan surgido escuelas 
filosóficas y filológicas” (Estrabón, xiv. 4)  
 
       2   La llanura en la que se encuentra Tarso está limitada al norte y al noroeste 
por una alta cadena de montañas, cubiertas de nieve la mayor parte del año. Se 
llega a la región más allá por un paso a través de esta cordillera llamado las 
Puertas de Cilicia, porque era el único medio de acceso a Cilicia desde el oeste. 
Otra cadena limita con Cilicia por el este, y a través de ella hay otros dos pasos 
bien conocidos, llamados Amanidas y las puertas de Siria, que dan acceso a Siria. 
Tarso es ahora una ciudad insignificante de unos diez mil habitantes; pero 
recientemente se ha construido un ferrocarril desde la costa del mar a través y 
más allá de Adana, y esto puede conducir a una renovación parcial de su antigua 
importancia.  
  
      

 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     207 
 

 
 

El oficio fue de gran utilidad para él en algunos de los días 
más oscuros de su vida posterior (Hech.18:3; 20:34; 1 
Tes.2:9). Fue sólo su infancia la que estuvo así dedicada a la 
instrucción de los padres y a la adquisición de la lengua 
Griega y un oficio; porque fue “criado” a los pies de 
Gamaliel en Jerusalén. Bajo la instrucción de este doctor 
Fariseo, cuya prudencia y serenidad hemos tenido ocasión 
de notar en relación con el juicio de los doce apóstoles (vers. 
33-39), su conocimiento de la ley se amplió, su celo por ella 
se encendió, y sus prejuicios Farisaicos se intensificaron. Su 
progreso en esta escuela bíblica es así descrito por él mismo: 
“y en el judaísmo aventajaba a muchos de mis 
contemporáneos de mi nación, siendo mucho más celoso de 
las tradiciones de mis padres” (Gál.1:14).  Esta 
preeminencia en erudición y celo fue acompañada por la 
conducta religiosa más estricta, de modo que después de 
un lapso de muchos años pudo apelar a quienes lo 
conocieron en su juventud, aunque ahora eran sus 
enemigos, para testificar que de acuerdo con la secta más 
estricta de su religión había vivido Fariseo; e incluso podía 
declarar que en cuanto a la ley era irreprensible (Hech.26:4, 
5; Fil.3:6). Tal era su carácter y reputación antes de su 
aparición en las páginas de Hechos. 

 

           No es probable que Saulo estuviera en Jerusalén en el 
momento de la crucifixión de Jesús, o varios años antes. Si 
lo hubiera estado, es inexplicable que en todos sus 
discursos y epístolas no haga alusión a un conocimiento 
personal de los acontecimientos de la vida de Jesús. En el 
momento de la muerte de Esteban debió tener por lo menos  

 

 

 

                  
 

       3 En el Talmud, se cita a Gamaliel diciendo: “El aprendizaje de cualquier tipo, 
sin ir acompañado de un oficio, no termina en nada y conduce al pecado”; el 
Rabino Meir, diciendo: “Que un hombre siempre enseñe a sus hijos oficios puros 
y fáciles;” y el Rabino Juda, diciendo: "No enseñar un oficio a un hijo es como 
enseñarle a robar" (Farrar's Life of Paul, Pág. 14, n. 1). 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     208 
 

treinta años de edad 1 y probablemente llevaba diez años o 
más sin ir a la escuela. La suposición de que había 
regresado a Tarso antes del comienzo del ministerio de 
Juan, y había reaparecido en Jerusalén después de la 
ascensión de Jesús, es lo más acorde con todos los hechos 
conocidos en el caso. Cuando surgió el conflicto entre 
Esteban y los Judíos de la sinagoga extranjera, es casi 
seguro que Saulo fue uno de los Cilicios que se encontró 
con él (6:9); y su conocimiento superior en la ley lo colocó 
naturalmente en la primera fila de los disputantes. 
Aparentemente era miembro del Sanedrín,2 y ciertamente 
asumió el papel de líder de ese cuerpo cuando se 
convirtieron en una turba y apedrearon a Esteban; porque 
“los testigos pusieron sus ropas a los pies de un joven que 
se llamaba Saulo” (7:58); y se hace la declaración formal de 
que “Saulo consentía en su muerte” (8:1). Después de la 
muerte de Esteban, todavía mantuvo la posición de líder en 
la persecución, hasta que la Iglesia se dispersó. En el curso 
de esta persecución, además de Esteban, otros fueron 
muertos, mientras que muchos fueron azotados en las 
sinagogas para que blasfemaran el nombre de Jesús (26:11). 

 

          Cuando la Iglesia de Jerusalén fue dispersada, Saulo 
sin duda pensó que había destruido efectivamente la secta  

            

 

       

 

 

  

 

 

 
 

      1   Se le llama “un joven” en ese momento, pero su liderazgo implica una 
edad lo suficientemente avanzada como sería consistente con llamarlo un hombre 
joven, y apunta a unos treinta años. 
       
      2   Si hemos de entender su comentario (26:10), "Cuando los mataron, yo di 
mi voto” literalmente, ciertamente era miembro de algún tribunal que decidió el 
destino de los discípulos en esta persecución; y no se conoce otro excepto el 
Sanedrín. Contra la suposición de que él era miembro de este cuerpo, nada se 
alega excepto una tradición entre escritores Judíos posteriores, de que nadie 
podía ser miembro si no era mayor de edad o si no era un hombre casado (vea 
a Gloag, Lechler, Hackett en 26:10). En cuanto a la última cualificación, Farrar da 
razones muy plausibles, si no concluyentes, para creer que Saulo se casó a 
temprana edad y enviudó (Life of Paul, Cap. 4). Ambas objeciones, sin embargo, 
carecen del apoyo de hechos bien establecidos.  
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     209 
 

 
 

odiada: pero pronto comenzaron a llegar noticias de varios 
lugares, que los discípulos dispersos estaban estableciendo 
congregaciones en todas direcciones. Alguien menos 
persistente que Saulo podría ahora haber perdido la 
esperanza de tener éxito en suprimir una fe que hasta ahora 
había sido promovida por cada ataque hecho contra ella, y 
que parecía cobrar vida renovada de una aparente 
destrucción; pero él tenía una voluntad que se elevó a una 
resolución más alta a medida que los obstáculos se 
multiplicaban ante ella, y así es representado en el texto que 
ahora debe presentarse ante nosotros. (1) Saulo, respirando 
aún amenazas y muerte contra los discípulos del Señor, 
vino al sumo sacerdote, (2) y le pidió cartas para las 
sinagogas de Damasco, a fin de que si hallase algunos 
hombres o mujeres de este Camino, los trajese presos a 
Jerusalén.  La pluralidad de sinagogas en Damasco aquí 
indicada muestra que la ciudad contenía una población 
Judía muy considerable; y con esto concuerda la afirmación 
de Josefo de que no menos de diez mil Judíos fueron 
asesinados en un tumulto allí durante el reinado de Nerón.¹  

 

          Cuando llegó a Jerusalén la noticia de que la fe de 
Jesús se estaba propagando en esta gran comunidad Judía, 
la exasperación de Saulo y sus compañeros perseguidores 
no conocían límites; y como Damasco era la ciudad 
extranjera de gran importancia más cercana, se seleccionó 
de inmediato como el primer punto para la persecución de 
los discípulos dispersos. En circunstancias ordinarias, las 
cartas que llevaba Saulo no le habrían dado poder para 
arrestar a hombres en una ciudad extranjera y llevarlos 
atados; pero tenía razones para creer, por consideraciones 
que ahora deben ser sólo una cuestión de conjeturas, que 
las autoridades de Damasco le permitirían actuar así; y que  

 
                  
 

           1    Guerras de los Judíos, II. 25. 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     210 
 

estaba en lo cierto es evidente por la prontitud con la que el 
gobernador de la ciudad prestó después la ayuda de sus 
guardias con el propósito de arrestar al mismo Saulo (2 
Cor.11:32).   

 

          Vers. 3, 4.  Es imposible que un hombre esté en un 
estado de ánimo menos favorable a la conversión a Cristo 
que el que Saulo tenía cuando emprendió está loca 
expedición. ¡Cuán notable es el contraste entre él, 
respirando amenazas y muerte contra los discípulos de 
Cristo, cuando se dirigía a una ciudad extranjera para 
arrestarlos y encarcelarlos, y el eunuco, leyendo 
reflexivamente al profeta Isaías cuando emprendió un viaje 
pacífico a su lejano hogar. Sin embargo, el evangelio de 
Cristo muestra su maravilloso poder de adaptación al 
convertir a ambos en el camino de la salvación. La distancia 
de Jerusalén a Damasco es de unas ciento cuarenta millas 
(225 km). La ruta de viaje más usual era hacia el norte a lo 
largo de la cresta divisoria de la cordillera a través de Betel 
y Siquem hasta Jezreel; de allí hacia el oeste hasta Beth Shan 
en el acantilado que baja al valle del Jordán; de allí se sube 
por ese valle hasta un puente de piedra que cruza el Jordán 
y que se conserva en buenas condiciones hasta el día de 
hoy; 1 y de allí a lo largo de la meseta elevada al este del 
valle del Jordán hasta Damasco.   

 

         Durante el último día de viaje el camino discurre por 
la base oriental del monte Hermón, cuya cumbre nevada 
delimita el horizonte por la izquierda. La tempestad de 
pasión con la que Saulo emprendió este viaje naturalmente 
habría disminuido un poco durante los cuatro o cinco días  

 

 

                  
 

          1   Vea una descripción de este puente en el volumen del autor, Lands of 
the Bible, 354. 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     211 
 

 
 

de viaje, dejándolo en un estado de ánimo más adecuado 
para la entrevista que Cristo le había preparado. (3) Mas 
yendo por el camino, aconteció que al llegar cerca de 
Damasco, repentinamente le rodeó un resplandor de luz 
del cielo; (4) y cayendo en tierra, oyó una voz que le decía: 
Saulo, Saulo, ¿por qué me persigues? Lucas omite varios 
detalles importantes de la escena que ahora describe, 
porque se los proporciona a sus lectores en dos discursos 
que cita de Pablo más adelante (cf. 22:6-10; 26:12-18). Es 
apropiado que también los dejemos fuera de la vista 
mientras intentamos concentrarnos en la escena como 
Lucas pretende presentárnosla. No se nos dice aquí cómo 
supo Saulo que la luz que de repente brilló a su alrededor 
era una “luz del cielo”; es suficiente saber que era de tal 
carácter que no deja ninguna duda sobre este punto. Esta 
fue de tal naturaleza que cuando brilló sobre él “cayó sobre 
la tierra”; y fue un hombre valiente para estar 
desconcertado ante un evento sin una causa adecuada. Que 
era un milagro, debe haberlo percibido al instante; y 
cuando llegó la voz, diciendo: “Saulo, Saulo, ¿por qué me 
persigues?” La palabra “perseguir” transmitía una 
referencia demasiado clara a su conducta hacia los 
discípulos para ser malinterpretada. También era 
inequívocamente manifiesto que la voz, como la luz, vino 
del cielo; pero quién era el hablante, si Esteban, o algún otro 
discípulo a quien él había matado, o algún otro personaje 
misterioso, no pudo saberlo por estas palabras, por lo que 
inmediatamente pregunta quién es. 

 

         Vers. 5, 6. (5) El dijo: ¿Quién eres, Señor? Y le dijo: 
Yo soy Jesús, a quien tú persigues; dura cosa te es dar 
coces contra el aguijón. (6) El, temblando y temeroso, dijo: 
Señor, ¿qué quieres que yo haga? Y el Señor le dijo: 
Levántate y entra en la ciudad, y se te dirá lo que debes 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     212 
 

hacer. Es imposible para nosotros, que hemos estado 
familiarizados con la gloria del Cristo resucitado desde la 
infancia, darnos cuenta plenamente de los pensamientos y 
sentimientos que relampaguearon como un relámpago en 
el alma de Saulo al escuchar estas palabras. Hasta ese 
momento había tenido a Jesús como un impostor 
maldecido por Dios y por los hombres, y sus seguidores por 
blasfemos dignos de muerte; pero ahora este ser odiado se 
le revela repentinamente en un resplandor de gloria divina. 
No se puede dudar de la evidencia de los ojos y los oídos. 
Allí está, con la luz del cielo y la gloria de Dios a su 
alrededor, y dice: “Yo soy Jesús”. Esteban entonces tenía 
razón, y yo he derramado sangre inocente. ¡Miserable de 
mí! ¿quién me librará de este cuerpo de muerte? (Rom.7:24) 
La suerte está echada. El espíritu orgulloso cede, y la 
corriente de esa poderosa alma se vuelve hacia atrás de su 
cauce, para fluir para siempre profunda y fuertemente en 
la dirección opuesta. 
 

          V. 7.  En este punto Lucas revela el hecho de que Saulo 
no estaba solo y menciona brevemente el comportamiento 
de los hombres que estaban con él. (7) Y los hombres que 
iban con Saulo se pararon atónitos, oyendo a la verdad la 
voz, mas sin ver a nadie. Esta no es una declaración de un 
escritor que está consciente de haber inventado una historia 
y se cuida de reforzarla con evidencia ficticia: de lo 
contrario no habría admitido que las únicas personas que 
podrían haber sido testigos junto con Saulo de la presencia 
de Jesús no lo vieron. El hecho de que no le vieran, si 
realmente se les apareció, puede explicarse por una de dos 
únicas suposiciones; O que Jesús se mantuvo 
intencionalmente oculto de ellos mientras se le aparecía a 
Saulo; o que fallaron, por alguna causa no mencionada en 
el texto, en volver sus ojos en esa dirección.   La  verdadera  

 
                  
 

          1    Vea Comentarios bajo los Capítulos 22:9; 26:14. 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     213 
 

 
 

causa aparecerá más adelante.1 Mientras tanto, estos 
compañeros, aunque no pudieron decir quién habló con 
Saulo, fueron testigos competentes de los hechos de que 
apareció la luz, de que se oyó una voz en medio de ella, y 
de la ceguera de Saulo que siguió como resultado 
inmediato. 

 

         Vers. 8, 9. De no haber sido por las últimas palabras 
pronunciadas por Jesús: “Levántate y entra en la ciudad, y 
se te dirá lo que debes hacer”, Saulo no habría sabido qué 
paso dar a continuación; pero habiendo recibido esta orden, 
la obedeció lo mejor que pudo. (8) Entonces Saulo se 
levantó de tierra, y abriendo los ojos, no veía a nadie; así 
que, llevándole por la mano, le metieron en Damasco, (9) 
donde estuvo tres días sin ver, y no comió ni bebió. Las 
palabras, “abriendo sus ojos”, no implican que habían 
estado cerrados desde el instante en que apareció la luz por 
primera vez; porque entonces no podría haber visto a Jesús. 
Además, si los hubiera cerrado entonces, la luz no lo habría 
cegado.  

 

          La narración claramente implica que miró hacia la luz 
mientras pudo soportar el resplandor; y que cerró los ojos 
cuando ya no pudo soportar más el dolor. Cuando se 
levantó, lo que pudo haber sido después de pasar algunos 
momentos en un esfuerzo por calmar sus nervios, 
instintivamente abrió los ojos y se encontró ciego. Las 
palabras, “llevándole de la mano, le metieron a Damasco”, 
implican que él y sus acompañantes iban a pie, un modo de 
viajar muy común en esos días, y no en caballos o camellos, 
como la imaginación los ha pintado con tanta frecuencia. Su 
abstinencia tanto de comida como de bebida puede 
explicarse solo por su extrema miseria mientras meditaba 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     214 
 

sobre sus horribles crímenes y esperaba que se le dijera qué 
hacer. Sin duda, los tres días deben entenderse, según el 
conteo Judío, como incluyendo el resto del día en que llego, 
el día siguiente, y un tanto del tercer día como había pasado 
cuando obtuvo alivio. 

 

2. Saulo es Bautizado, 10-19. 

 

        Vers. 10-12. El Señor dejó deliberadamente a Saulo 
tres días en la agonía que le habían provocado sus nuevas 
convicciones, antes de decirle, según la promesa, lo que 
debía hacer. Esta demora fijó la atención de todos los Judíos 
incrédulos que lo rodeaban, y trataron en vano de 
consolarlo, sobre la causa de su angustia y de su ceguera; y 
así, como veremos más adelante, se cumplió un buen 
propósito. Ahora se describe la manera en que finalmente 
se le envió el socorro. (10) Había entonces en Damasco un 
discípulo llamado Ananías, a quien el Señor dijo en 
visión: Ananías. Y él respondió: Heme aquí, Señor. (11) Y 
el Señor le dijo: Levántate, y vé a la calle que se llama 
Derecha, y busca en casa de Judas a uno llamado Saulo, 
de Tarso; porque he aquí, él ora. (12) y ha visto en visión 
a un varón llamado Ananías, que entra y le pone las 
manos encima para que recobre la vista. En esta 
comunicación el Señor le habla a Ananías como si Saulo le 
fuera totalmente desconocido, y le revela el hecho, que 
podríamos haber conjeturado, de que en medio de su 
remordimiento Saulo estaba ocupado en ferviente oración. 
La visión aquí mencionada le había sido concedida a Saulo 
con el propósito obvio de darle la esperanza de que su vista 
sería restaurada; y se hizo conforme a lo que realmente 
sucedió, para que cuando sucediera, Saulo pudiera ver en 
la correspondencia la mano de Dios. La calle llamada 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     215 
 

 
 

Derecha todavía se identifica inequívocamente en Damasco 
por su contraste con todas las demás calles de la ciudad; 
porque mientras todos los demás son muy torcidos, 
haciendo curvas o ángulos abruptos a intervalos de 
cincuenta a cien yardas, esta calle corre casi una milla 
(equivalente a 1.609 Metros) con solo cinco ángulos 
pequeños. La mención de esta calle por su nombre, junto 
con el nombre de Judas, en cuya casa se hospedaba Saulo, 
no proporciona evidencia de la autenticidad de esta 
narración. 

 

           Vers.13-16. Esta comunicación del Señor le impuso a 
Ananías una tarea muy desagradable. (13) Entonces 
Ananías respondió: Señor, he oído de muchos acerca de 
este hombre, cuántos males ha hecho a tus santos en 
Jerusalén; (14) y aun aquí tiene autoridad de los 
principales sacerdotes para prender a todos los que 
invocan tu nombre. (15) El Señor le dijo: Vé, porque 
instrumento escogido me es éste, para llevar mi nombre 
en presencia de los gentiles, y de reyes, y de los hijos de 
Israel; (16) porque yo le mostraré cuánto le es necesario 
padecer por mi nombre. Aquí el término “santos” es 
aplicado por Ananías a los discípulos para indicar que ya 
había adquirido este uso, aunque esta es la primera vez que 
aparece en el Nuevo Testamento. Los designa como 
hombres de vida santa. La expresión equivalente, los que 
“invocan tu nombre”, también se usa para las mismas 
personas. El Nombre al que se hace referencia es el del 
Señor Jesús; porque es Él quien mantiene la conversación 
con Ananías. Este último habla de la carrera perseguidora 
de Saulo en Jerusalén como de oídas con él mismo, de lo 
que inferimos que no era uno de los que habían huido de 
Jerusalén después de la muerte de Esteban, sino uno que 
había sido bautizado allí durante el período pacífico 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     216 
 

anterior a esa persecución. Cómo había oído que Saulo 
había venido a Damasco para atar a todos los que allí 
invocaban el nombre de Jesús, cuando nadie parecía 
saberlo sino los compañeros de Saulo, no se determina 
fácilmente, a menos que supongamos que los apóstoles que 
se habían quedado en Jerusalén habían envió mensajeros 
antes de la compañía de Saulo, para advertir a los 
discípulos de Damasco del peligro inminente. Esto es muy 
probable. 

 

          Ananías descubrió, como todos los demás que se han 
aventurado a argumentar en contra de un mandato del 
Señor, que él no escucha tal argumento. La respuesta, “Ve”, 
resolvió esto; pero el Señor se dignó informarle que había 
estimado a Saulo muy diferente de lo que cualquiera 
hubiera supuesto. En la figura de un “vaso elegido” [“vaso 
escogido” tiene la versión empleada por el autor “Revised 
Version”, mismo término empleado por versiones 
posteriores, cf. KJV y otras] para llevar el nombre de Jesús 
ante los Gentiles, reyes e Israelitas, compara a Saulo con un 
cofre cuidadosamente seleccionado, en el cual se depositará 
una joya lo suficientemente rica como regalo para un rey, 
esa joya siendo su propio Nombre precioso. Los joyeros 
siempre guardan gemas costosas en cofres de valor 
correspondiente; y así, cuando Jesús está a punto de enviar 
Su Nombre a los reyes y los grandes de la tierra, elige a este 
Saulo perseguidor como el recipiente más adecuado para 
encerrarlo. La selección fue de lo más sorprendente para 
Ananías; pero los acontecimientos posteriores demostraron 
Su sabiduría. Mucho tiempo después, el propio Saulo 
empleó la misma forma de hablar, sin duda habiéndola 
tomado de los labios de Ananías; pero lo cambia 
materialmente, diciendo: “Tenemos este tesoro en vasos de 
barro, para que la excelencia del poder sea de Dios, y no de 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     217 
 

 
 

nosotros” (2 Cor.4:6, 7). Aunque para Cristo él era un vaso 
escogido, a sus propios ojos él no era más que una vasija de 
cerámica. Ananías quizás no se sorprendió mucho menos 
cuando el Señor añadió, como mostrando una consecuencia 
de que Saulo fuera un vaso tan escogido: “yo le mostraré 
cuánto le es necesario padecer por mi nombre” Esta 
observación fija la atención en el hecho, observable en todos 
los tratos de Dios con los espíritus escogidos de esta tierra, 
de que cuando llama a los hombres a posiciones de alto 
honor y distinguida utilidad, los llama a una vida de 
sufrimiento. Esto demostró más tarde preeminentemente ser 
el caso de Saulo. 

 

           Vers. 17-19. Por estas palabras del Señor eliminó el 
temor natural del perseguidor, que hacía que Ananías se 
opusiera a ir a él. (17) Fue entonces Ananías y entró en la 
casa, y poniendo sobre él las manos, dijo: Hermano Saulo, 
el Señor Jesús, que se te apareció en el camino por donde 
venías, me ha enviado para que recibas la vista y seas 
lleno del Espíritu Santo. (18) Y al instante le cayeron de 
los ojos como escamas, y recibió al instante la vista; y 
levantándose, fue bautizado. (19) Y habiendo tomado 
alimento, recobró fuerzas. Y estuvo Saulo algunos días 
con los discípulos que estaban en Damasco. No aparece, 
por el relato, cómo Ananías se había enterado de que Jesús 
se le había aparecido a Saulo en el camino. Es muy probable 
que lo supiera por lo dicho por los que conversaron con 
Saulo en casa de Judas, habiéndose difundido rápidamente 
la noticia entre los Judíos de la ciudad. Se dirigió a él con el 
cariñoso título de “hermano”, no porque fuera un hermano 
Israelita, sino porque ahora era un creyente y en el camino 
de la obediencia. Lo que cayó de sus ojos, comparado con 
escamas, fue indudablemente un depósito causado por la 
aguda inflamación consecuente con el resplandor de la luz 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     218 
 

del cielo. Obsérvese, también, que no fue algo que 
simplemente le pareció a Saulo como si se le cayera de los 
ojos, como dirían algunos intérpretes,1 sino algo que cayó, 
como Lucas declara expresamente. En la declaración, “y 
levantándose, fue bautizado”, hay una omisión del 
mandato a tal efecto, que debe haber sido pronunciado; y 
esta es una prueba más de que Lucas ha abreviado 
deliberadamente la narración. La omisión se suple en el 
relato de Pablo citado en 22: 14-16. El lugar del bautismo 
también se omite; pero el río Abana corre por en medio de 
la ciudad, y proporciona abundantes facilidades para el 
bautismo en sí mismo, además de suministrar muchos 
estanques artificiales en los patios de los edificios más 
grandes.2  
 

          La declaración de Ananías, de que había sido enviado 
para que Saulo pudiera “ser lleno del Espíritu Santo”, se 
interpreta comúnmente como implicando que el Espíritu 
Santo iba a ser impartido por imposición de manos.3 Pero 
ya hemos visto que cuando los Samaritanos convertidos de 
Felipe iban a recibir el don milagroso del Espíritu, les 
fueron enviados dos apóstoles con el fin de impartirlo, de 
lo cual inferimos que Felipe no tenía este poder. Esto nos 
hace lentos para creer que el poder fue dado a Ananías; sin 
embargo, estaríamos encerrados en esta conclusión si no 
hubiera otra alternativa. Hay, sin embargo, una alternativa 
que hace que esta conclusión no sólo sea innecesaria, sino 
altamente improbable. Hemos aprendido, del primer 
discurso de Pedro, que todos los que se arrepintieron y 
fueron bautizados recibieron el Espíritu Santo; y se sigue 
que Saulo recibió el Espíritu cuando Ananías lo bautizó. 
Esto hizo que su recepción del Espíritu Santo dependiera 
de   la   venida   de  Ananías,  y  explica  suficientemente  las  

 
                  
 

          1   Vea a Lechler, Hackett, y a otros. 
       2   Vea a Plumptre loco, y a Lands of the Bible, Pgs. 551, 552, 558. 

       3   Vea a  Plumptre, Gloag, Lechler. 
 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     219 
 

 
 

palabras de este último, sin recurrir a la suposición 
improbable de que estaba facultado para hacer lo que 
ordinariamente sólo podían hacer los apóstoles. Obsérvese 
también en este punto que es casi seguro que Ananías era 
un discípulo no oficial (versículo 10), y que aquí tenemos 
un ejemplo de un bautismo por manos no oficiales. Muestra 
que, cualquiera que sea la verdad como cuestión de 
propiedad ordinaria, la validez de la ordenanza de ninguna 
manera depende de que la administre un oficial de la Iglesia 
o un predicador. 

 

            El hecho de que inmediatamente después de su 
bautismo, Saulo “habiendo tomado alimento, recobró 
fuerzas” implica que el remordimiento que lo había llevado 
a su ayuno extremo había desaparecido; y esto concuerda 
con la promesa el perdón de pecados en el bautismo. Vea 
más sobre este punto en 22:16. Si ahora, antes de dejar este 
caso de conversión, nos detenemos a distinguir lo humano 
y lo divino en los agentes por los cuales se efectuó, y sus 
conexiones entre sí, comprenderemos mejor cómo Saulo 
fue traído a Cristo. La característica principal de este caso 
es el hecho de que el Señor Jesús mismo era el predicador. 
Fue su palabra proclamada desde la luz del cielo, y probada 
como divina por esa luz milagrosa en la que apareció, lo 
que hizo a Saulo un creyente y lo llevó al arrepentimiento. 
La fe vino, como en todos los demás casos, por el oír la 
palabra (Rom.10:17). Pero aunque el Señor era el 
predicador, y aunque Su palabra hacía que el pecador 
creyera y se arrepintiera, todavía había algo que el pecador 
debía hacer antes de encontrar la paz, y para obtener 
información sobre esto, el Señor lo envía a Damasco en lugar 
de dársela él mismo. Mientras espera esta información, a 
través de los sufrimientos, él derrama su alma en oración, 
sus pecados aún no han sido perdonados, lo que demuestra 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     220 
 

que la justificación no es una consecuencia inmediata de la 
fe y el arrepentimiento. En esta desdichada condición 
permanece durante tres días, porque nadie ha venido a 
decirle qué hacer. Esta es otra peculiaridad de su caso, 
ningún otro converso del que leemos ha experimentado un 
retraso similar. La demora fue obra del Señor; porque nadie 
que pudiera decirle qué hacer se atrevía a acercarse a él, y 
el Señor aún no había enviado a Ananías. Como Saulo no 
sabía a quién enviar, y como ni Ananías ni ningún otro 
discípulo vendría si se le dejaba solo, fue necesaria una 
interposición divina, como en el caso de la misión de Felipe 
al eunuco; y así, en lugar de enviar un ángel, como en ese 
caso, el Señor mismo habló a Ananías. Así, se hace que un 
mensajero humano le diga al pecador qué hacer, incluso 
después de que el mismo Señor se le ha aparecido, y el 
mensajero humano lo ayuda a hacer lo que se le dice que 
haga bautizándolo. Cuando es bautizado, su dolor y ayuno 
terminan, sus pecados son perdonados, y aquí termina la 
historia de su conversión. 

 

3. Saulo Predica en Damasco, 19-25. 

 

          Vers.19-22. Tan pronto como Saulo obedeció el 
evangelio y recibió el perdón, comenzó a dedicar todas sus 
energías a edificar lo que había tratado de derribar. (19) Y 
habiendo tomado alimento, recobró fuerzas. Y estuvo 
Saulo por algunos días con los discípulos que estaban en 
Damasco (20) En seguida predicaba a Cristo en las 
sinagogas, diciendo que éste era el Hijo de Dios (21) Y 
todos los que le oían estaban atónitos, y decían: ¿no es 
éste el que asolaba en Jerusalén a los que invocaban este 
nombre, y a eso vino acá, para llevarlos presos ante los 
principales sacerdotes? (22) Pero Saulo mucho más se 
esforzaba, y confundía a los judíos que moraban en 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     221 
 

 
 

Damasco, demostrando que Jesús era el Cristo. “algunos 
días” (ἡμέρας τινάς) del versículo 19 se entienden más 
naturalmente como incluyendo el tiempo de la predicación 
que se menciona a continuación; y la palabra “en seguida” 
(εὐθέως) del versículo 20, como comenzando no desde el final 
de algunos días, sino desde el bautismo de Saulo. 
Indudablemente, el mismo día en que fue bautizado, todos 
los discípulos de la ciudad se reunieron a su alrededor y lo 
recibieron de inmediato en su comunión; y en el mismo 
sábado siguiente, ya sea un día o seis días después, 
comenzó su predicación en la sinagoga, siendo esta su 
primera oportunidad. Puede ser que algunas de las 
sinagogas se abrieran en otros días de la semana después 
de que él había comenzado a predicar, dándole así 
oportunidades más frecuentes de lo que permitían las 
reuniones regulares. El primer efecto de esta predicación 
fue asombro al escuchar al hombre que había causado 
“estragos” en la Iglesia de Jerusalén, y había venido a 
Damasco con un propósito similar, predicando la fe que 
antes había tratado de destruir. El siguiente efecto es que 
estaban “confundidos” por las pruebas de Saulo de que 
Jesús es el Cristo. En las palabras, “Pero Saulo mucho más 
se esforzaba”, la comparación es con la fuerza mencionada 
en el versículo 19, “Y habiendo tomado alimento, recobró 
fuerzas”, y la referencia es a la restauración de su fuerza 
física después del ayuno agotador y agonía de los tres días 
anteriores. Tal experiencia debilitaría grandemente a un 
hombre muy robusto, y podría tardar muchos días en 
recuperarse de sus efectos. 

 

         Esta predicación de Saulo fue un esfuerzo prolongado 
para convertir a la fe a los Judíos que vivían en Damasco; y 
aunque no tenemos evidencia de que algunos fueran 
convencidos, al menos estaban “confundidos”. Este fue el 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     222 
 

resultado del testimonio fresco e independiente de Saulo 
sobre la resurrección y glorificación de Jesús. Él no había 
visto al Señor, como los apóstoles originales, después de Su 
resurrección y antes de Su ascensión, pero lo había visto 
descender del cielo en su cuerpo glorificado, y su 
testimonio era completamente igual al que había dado 
Pedro. Si algún hombre en Damasco dudara de su 
veracidad, sus compañeros de viaje podrían testificar con él 
sobre la realidad de la luz del cielo, y la voz que procedía 
de en medio de la luz, mientras que su propia ceguera, más 
conocida por los incrédulos que a los creyentes, no podría 
haber resultado de concebir o decir una mentira. Si en 
alguna mente surgía el pensamiento de que había sido 
engañado por alguna ilusión óptica o mental, era disipado 
con la consideración de que la ceguera no podía deberse a 
tal causa. De este modo, la ceguera sirvió para cortar todo 
escape de la conclusión de que su informe de la visión era 
verdadero; y si la visión era una realidad, no había lugar 
para dudar de que Jesús había resucitado de entre los 
muertos y ascendido al cielo. La ceguera había sido 
prolongada, involucrando el retraso de su bautismo 
mencionado anteriormente (Págs. 208-211), con el mismo 
propósito de establecerla en la mente de las personas, y 
especialmente en la mente de los Judíos incrédulos, para 
que finalmente pudiera servir a este propósito importante.  

 

         Tal es la fuerza de su testimonio como les pareció a 
quienes lo escucharon en Damasco. Para nosotros es así: Si 
la visión que él afirmó haber presenciado fue una realidad, 
entonces Jesús es el Cristo, y su religión es divina. Su 
ceguera, de la que no puede haber razón para dudar, 
excluye la suposición de que fue engañado. ¿Fue entonces 
un engañador? Toda su carrera posterior, tal como la 
relatan tanto Lucas como él mismo, declara que no lo era: 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     223 
 

 
 

porque todos los motivos derivados tanto del tiempo como 
de la eternidad que pueden mover a los hombres al engaño 
se dispusieron contra el curso que él siguió después. Tal es 
Su reputación entre los hombres, sus esperanzas de riqueza 
y poder, su amor por la amistad y su seguridad personal, 
todo exigía que mantuviera su antigua posición religiosa. 
Al hacer el cambio, a sabiendas sacrificó todo esto y, si 
estaba practicando el engaño, se expuso al castigo que creía 
que los impíos recibirían en la eternidad. Es posible creer 
que un hombre pueda, por un error de cálculo en cuanto a 
los resultados inmediatos, comenzar a practicar un engaño 
de tales consecuencias, pero es increíble que continúe 
haciéndolo después de que se descubrió su error, y que 
persista en el a lo largo de una larga vida. Es increíble, por 
lo tanto, que Saulo fuera un engañador; 1 y como no se 
engañó a sí mismo, ni engañaba a otros, su visión debe 
haber sido una realidad, y Jesús que se le apareció es lo que 
demostró que era, el Hijo de Dios.2 

 

          Vers. 23-25. Saulo ve ahora representado en Damasco 
y una escena similar a la que había protagonizado en 
Jerusalén, pero con su propio papel invertido. Experimenta 
algunos de los malos tratos que había infligido a otros. (23) 
Pasados muchos días, los judíos resolvieron en consejo 
matarle; (24) pero sus asechanzas llegaron a conocimiento 
de Saulo. Y ellos guardaban las puertas de día y de noche 
matarle. De este relato,  parece  que  cuando se enteró de su 

 

 

 

                   

                 

 

    
 

             1  Es una evidencia como ésta la que obliga al autor de “Supernatural 
Religión”, una de las obras incrédulas más radicales publicadas en Inglaterra 
dentro de la presente generación, a decir: “En cuanto al apóstol Pablo mismo, 
decimos de la manera más fuerte y enfática posible, que no sugerimos ni la más 
remota sospecha de la sinceridad de cualquier declaración histórica que realice 
aquí” (Vol. III: 496). 
 

        2   El pequeño volumen de Lord Lyttleton sobre la conversión de Pablo, en 
el que probó el origen divino de la fe Cristiana a partir de este solo incidente, 
nunca ha sido respondido. Las teorías mediante las cuales Renan, Baur y Strauss 
han intentado explicar la creencia de Pablo de que vio a Jesús, sin admitir el hecho, 
se consideran en mi libro Evidences of Christianity Parte III, Cap. 11. 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     224 
 

complot se escondió; pero sus enemigos, pensando que 
trataría de escapar por una de las puertas de la ciudad, y 
que así estarían seguros de encontrarlo, lo vigilaban 
constantemente. Esta vigilancia también llegó a ser 
conocida por sus amigos, lo que demuestra que ellos 
también estaban vigilando, y le proporcionaron otra vía de 
escape. A lo largo del muro oriental de Damasco, algunas 
de las casas están construidas contra el muro, con pisos 
superiores de madera apoyados sobre la parte superior del 
muro; y también hay unos de este tipo en el muro sur.1 A 
través de una ventana en cualquiera de estos ahora un 
hombre podría ser bajado en la forma descrita en el texto; 2 
(cf. 2 Cor.11:32) y lo mismo era sin duda cierto en la 
antigüedad. En caso de asedio, cuando el muro debe ser 
superado por soldados, estas superestructuras de madera 
podrían ser arrancadas en unas pocas horas. 

 

         Este intento de matar a Saúl es el tercer efecto de su 
predicación sobre los Judíos incrédulos. El primero fue el 
asombro de que predicara a Jesús (ver. 21); el segundo, 
confusión al escuchar su testimonio de Jesús (ver. 22); y 
tercero, su complot para matarlo. Este último efecto se vio 
“pasados muchos días”, una expresión indefinida que 
podría significar unas pocas semanas, unos pocos meses o  

 

 

 

 

 

 

 

    
 

          1  Lands of the Bible, 559. 
 

       2  Aquí se alegan dos contradicciones entre el relato de Lucas y el de Pablo: 
Primero, que los “pasados muchos días” de Lucas no pueden incluir los “tres 
años” de Pablo; y Segundo, que mientras Lucas dice que Saulo predicó en 
Damasco “En seguida”, Pablo dice que fue “inmediatamente a Arabia”. En cuanto 
a la primera, también podemos decir que cuando Josué comenta a los Israelitas: 
“estuvisteis muchos días en el desierto” (Jos. 24:7), mientras que Moisés dice 
que estuvieron allí cuarenta años, hay aquí una contradicción, porque una 
temporada larga no es igual a cuarenta años. O, tomando la expresión opuesta, 
también digamos del comentario de Job: “El hombre es corto de días y hastiado 
de sinsabores", que según esto los hombres en los días de Job vivían solo unos 
pocos días, contradiciendo la afirmación de que Job mismo vivió ciento cuarenta 
años después de su aflicción (Job 14:1; 42:16). El caso de Simei es aún más 
pertinente. Cuando Salomón lo perdonó con la condición de que no se fuera de 
Jerusalén, "moró en Jerusalén muchos días"; sin embargo, salió de la ciudad "al 
cabo de tres años" (I. Reyes ii. 36-40). Como 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     225 
 

 
 

unos pocos años. Aprendemos de la propia declaración de 
Saulo en Gálatas (1:17,18), que su escape ocurrió tres años 
después de su conversión, y que dentro de este período 
había hecho una excursión a Arabia.2 Cómo hasta dónde 
había llegado a Arabia, o cuánto tiempo había permanecido 
allí, no lo insinúa; pero dice que después de esa excursión 
volvió a Damasco, y es fácil ver que el intento de matarlo 
ocurrió después de este regreso. También dice que “el 
gobernador de la provincia del rey Aretas guardaba la 
ciudad de los damascenos, para prenderme” (2 Cor. 11:32); 
lo que demuestra que Damasco estaba entonces bajo el 
dominio de Aretas, quien era el rey de Arabia y que los 
Judíos había cooperado en el intento de arrestar a Saulo en 
las puertas.  

        

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

 
pertinente. Cuando Salomón lo perdonó con la condición de que no se fuera de 
Jerusalén, “y habitó en Jerusalén muchos días”; sin embargo, salió de la ciudad 
“pasados tres años” (1 Rey. 2:36-40). En cuanto a la segunda alegación, no es 
verdadero que el lenguaje de Pablo contradiga el de Lucas. Si lo leemos con la 
pregunta en mente, ¿Dice que él se fue inmediatamente a Arabia? Creo que 
responderemos que no. Él dice: “Pero cuando agradó a Dios, que me apartó desde 
el vientre de mi madre, y me llamó por su gracia, revelar a su Hijo en mí, para que 
yo le predicase entre los gentiles, no consulté en seguida con carne y sangre, ni 
subí a Jerusalén a los que eran apóstoles antes que yo; sino que fui a Arabia, y 
volví de nuevo a Damasco” (Gál.1:15-17). Aquí hay cuatro declaraciones: primero, 
que no consultó con carne y sangre; segundo, que no subió a Jerusalén para ver 
a los primeros apóstoles; tercero, que fue a Arabia; y cuarto, que volvió a Damasco. 
¿A cuál de estas califica la palabra “en seguida”? Ciertamente no a la última; 
porque no regresó “en seguida” a Damasco. Y si no es a la última, ¿Por qué a la 
Tercera? Estas dos son las cosas que hizo; y se contraponen por la conjunción 
“pero” a las dos cosas que no realizó. Pero, la expresión ¿” en seguida” realmente 
califica a cualquiera de estas directamente? ¿Quiso decir que “en seguida” no 
consulté? ¿en seguida no fui? ¿O no hay algo entendido que califique la palabra 
“en seguida” más directamente? Pablo está hablando de ser llamado a predicar; y 
qué puede querer decir, sino que “en seguida” comenzó a predicar sin consultar 
con carne y sangre, sin subir a Jerusalén para consultar con los apóstoles. ¿Y qué 
además, en cumplimiento de esta predicación, que comenzó “en seguida”, fue a 
Arabia, y volvió de nuevo a Damasco, todo esto, antes de subir a Jerusalén para 
ver a Pedro? Si este es el hilo de pensamiento en el pasaje, y parece no producir 
otro, entonces en lugar de contradecir la afirmación de Lucas de que predicó “en 
seguida” en Damasco, todo esto lo confirma. 
 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     226 
 

          Además, como Damasco estaba en ese momento bajo 
el rey de Arabia,1 el país al sur y adyacente a el también 
debe haber sido invadido por sus fuerzas, y durante el 
tiempo en que lo tuvo se consideraría parte de Arabia. La 
excursión de Saulo, entonces, pudo haber sido a esta región 
con el propósito de predicar en sus ciudades y aldeas; 2 y 
pudo haber sido su actividad en esta obra lo que despertó 
la oposición Judía a su punto más alto, y al mismo tiempo 
les permitió reclutar al gobernador Árabe en su complot. 

 

4. Saulo Regresa a Jerusalén, y es Enviado a Tarso, 
26-30. 

 

         Vers. 26, 27. La mortificación de Saulo al verse 
obligado a escapar de esta manera del escenario de sus  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              1   Debido a que no existe otro relato histórico de esta posesión temporal 
de Damasco por parte de Aretas, se ha cuestionado la declaración de Pablo al 
respecto; pero él estuvo muy bien informado sobre la relación política de la ciudad 
en el momento en que estaba predicando en ella; y como la declaración de un 
testigo ocular, y un hombre completamente confiable, no se puede desear una 
mejor autoridad para el hecho. 
 
        2  Aquí cito de mi libro Evidences of Christianity, Parte III, Cap.8: 
“La conjetura de que la excursión de Pablo a Arabia no fue con el propósito de 
predicar, sino con el propósito de meditar sobre sus nuevas relaciones con Cristo, 
y prepararse mentalmente para la obra que ahora tenía ante él, aunque es 
adoptada por tales hombres como Alford, Lightfoot y Farrar, me parece tan 
completamente en desacuerdo con la actividad inquieta y el celo ardiente del 
apóstol, que es del todo increíble. La adición a esta conjetura, que llegó hasta el 
Monte Sinaí, más a cuatrocientas millas de Damasco, a donde Elías se había 
retirado antes que él, en lugar de confirmar la hipótesis original, parece más bien 
debilitarla, porque Pablo sabía muy bien que cuando Elías estuvo ahí, fue 
reprendido por el Señor, quien le dijo: “¿Qué haces aquí, Elías?” (1 Rey.19:9,13) 
y que se le ordenó volver a su obra. En ausencia de toda evidencia para esta 
conjetura, deberíamos guiarnos al juzgar el propósito de la excursión por lo que 
sabemos de los hábitos de Pablo durante el resto de su vida; y por esta norma 
debemos juzgar que fue uno de los últimos hombres en la tierra en desperdiciar 
cualquier momento precioso, por no hablar de un año o dos, en meditación en el 
desierto, mientras la causa que él había abrazado luchaba ahora por su propia 
existencia. Véanse los puntos de vista de Alford y Lightfoot en sus Comentarios 
sobre Gálatas, y los de Farrar en su Life of Paul, cap. 11. 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     227 
 

 
 

primeras labores en el evangelio fueron recordadas durante 
mucho tiempo como es mencionada muchos años después 

cuando hablaba de las cosas que concernían a su debilidad 
(2 Cor.11:30-33). Todavía no había visto a ninguno de los 
que eran apóstoles fueron antes que él, desde que los dejó 
en Jerusalén para ir a su misión asesina a Damasco. Ahora 
vuelve sus pasos en esa dirección, decidido a subir y ver a 
Pedro (Gál.1:18). Temprano en el viaje nocturno pasó por el 
lugar donde Jesús lo había encontrado.  

 

         No intentaremos describir sus emociones cuando los 
muros de Jerusalén y los guardas del templo volvieron a 
estar a la vista. Al acercarse a la ciudad, vio el lugar de la 
crucifixión, y es posible que haya pasado cerca del lugar 
donde apedrearon a Esteban, y donde él mismo había 
estado “consintiendo en su muerte” (8:1). Estaba a punto de 
volver a encontrarse, en las calles y en las sinagogas, con 
sus antiguos aliados a quienes había abandonado, y con 
algunos de los discípulos a quienes había perseguido. 
Dejamos el tumulto de sus emociones a la imaginación del 
lector, y su descripción a las páginas de escritores 1 más 
voluminosos, mientras seguimos el relato de Lucas sobre su 
recepción entre los discípulos.  (26) Cuando llegó a 
Jerusalén, trataba de juntarse con los discípulos; pero 
todos le tenían miedo, no creyendo que fuese discípulo. 
(27) Entonces Bernabé, tomándole, lo trajo a los apóstoles, 
y les contó cómo Saulo había visto en el camino al Señor, 
el cual le había hablado, y cómo en Damasco había 
hablado valerosamente en el nombre de Jesús. Parece que 
al principio “todos le tenían miedo, no creyendo que fuese 
discípulo”; y que su intento de unirse a ello fue rechazado. 
Por más doloroso que esto hubiere sido esto para él,  

 
                  
 

          1 Vea especialmente, Life and Epistles of Paul por Conybeare y Howson; y Life 
of Paul por W. Farrar. 
 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     228 
 

probablemente no fue una sorpresa; porque ¿Cómo podía 
esperar que le creyeran ser un discípulo genuino, después 
de experimentar lo que tuvieron en sus manos? No es 
posible  que no hayan oído algún informe de su conversión; 
pero como debieron suponer que era capaz de cualquier 
artimaña para obtener una ventaja sobre ellos, era 
imposible para ellos, salvo por las pruebas más 
contundentes que su conversión era genuina. Bernabé fue el 
primero en estar completamente convencido. Movido por 
los impulsos generosos que lo caracterizaban, pudo haber 
buscado una entrevista con Saulo, o este último, teniendo 
algún conocimiento de Bernabé, pudo haberse acercado a 
él como el que más indicado para concederle una audiencia 
sincera. En cualquier caso, no sería difícil para Bernabé dar 
crédito a la historia sin adornos, contada, como debe haber 
sido, con una seriedad y patetismo que ningún impostor 
podría asumir.  
 

         Una vez que Bernabé estuvo convencido, fue fácil para 
él convencer a los apóstoles, y ellos convencer a los 
hermanos. Todo esto fue probablemente el trabajo de un 
solo día. Pedro lo recibió en la casa donde entonces residía 
y lo hospedó quince días (Gál.1:18). Ahora tenía mucho 
tiempo y una buena oportunidad para aprender de los 
labios de labios de Pedro toda la historia de la vida de Jesús, 
sobre la cual su conocimiento previo debió ser muy 
limitado. “De los otros apóstoles”, dice en relación con 
ellos, “no vi a ninguno, sino a Jacobo, el hermano del Señor” 
(Gál.1:19). De esto aprendemos que este Jacobo, aunque no 
era el mismo de los doce, en cierto sentido era considerado 
como un apóstol; y Lucas indudablemente lo incluye a él, y 
quizás a otros de rango similar entre los hermanos, entre 
los “apóstoles” a quienes Bernabé trajo a Saulo.1         

            
 

        Vers. 28-30. Es posible que los hermanos hayan 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     229 
 

 
 

recibido a Saulo con cierto recelo, pero el proceder que 
siguió debe haber ganado su confianza muy pronto. (28) Y 
entraba con ellos en Jerusalén; y entraba y salía, (29) y 
hablaba denodadamente en el nombre del Señor, y 
disputaba con los griegos; pero éstos procuraban matarle.   
(30) Cuando supieron esto los hermanos, le llevaron hasta 
Cesárea, y le enviaron a Tarso. Durante su ausencia de 
Jerusalén, la persecución que había encabezado había 
disminuido tanto que estos Judíos extranjeros estaban una 
vez más dispuestos a debatir las cuestiones; y en los 
intervalos de sus conversaciones con Pedro, Saulo los 
encontró discutiendo; pero antes de que hubieran pasado 
dos semanas encontraron a su nuevo oponente igualmente 
invencible con Esteban; y en la locura de su derrota 
resolvieron que el destino de Esteban debería ser el suyo. 
En esta emergencia, los hermanos encontraron la 
oportunidad de enmendar la sospecha con la que lo habían 
mirado al principio, llevándolo a un lugar seguro. 
Aprendemos de sus propios labios, más adelante, que la 
preocupación de los hermanos por su seguridad personal 
no fue la razón principal de su partida; y que tenía un deseo 
muy fuerte de mantenerse firme en Jerusalén, a pesar del 
propósito de los Judíos de matarlo (Hech.22:18-21). 
 

         Después de llegar a Cesárea, un corto viaje por el 
Mediterráneo y por el río Cidno arriba lo llevó a Tarso, el 
hogar de su infancia, y quizás de su primera madurez. 
Vuelve a los amigos  de  sus  primeros años, fugitivo de las  

 

 

 

 

 

          

            1  La afirmación hecha por Zeller (I: 299), siguiendo a Baur y otros incrédulos 
Alemanes, de que Lucas contradice a Pablo al decir que Bernabé llevó a este 
último a “los apóstoles”, se basa en la doble suposición de que con el término 
apóstoles se refiere a todos los apóstoles, o la mayoría de ellos; y que el término 
se aplica a ninguno sino a los doce. Pero Lightfoot, en su Commentary on 
Galatians, ha mostrado claramente que el término se aplicó a varios otros, como 
tanto Pablo como Lucas lo aplican a Jacobo, el hermano del Señor; y este hecho 
refuta la acusación. Véase para este uso del término, Cap. 14:4, 14; Rom. 16: 7; 
2 Cor. 8: 23; Cap. 11: 13; Fil. 2:25; Apoc. 2:2. 
 

 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     230 
 

dos grandes ciudades y desertor de la más estricta de las 
sectas en las que había sido educado; pero él vino a traerles 
las buenas nuevas de gran gozo. Desaparece en este punto 
de las páginas de Lucas, pero no entra en la inactividad. Su 
propia pluma en una fecha posterior llena este espacio en 
blanco en la historia, al informarnos que fue a las regiones 
de Siria y Cilicia, donde predicó la fe que una vez destruyó 
(Gál.1:21-24). Todavía nos encontraremos con hermanos en 
estos dos países, quienes sin duda fueron traídos a Cristo 
por esta predicación (Hech.15:40, 41). Encontraremos 
razones para creer, también, que durante este intervalo 
encontró una parte de los sufrimientos que enumera en el 
capítulo once de Segunda de Corintios, y que antes del final 
experimentó su bien conocida visión del paraíso (2 
Cor.12:4-9) mientras él está pasando por estas experiencias, 
nuestro historiador nos presenta algunas escenas 
importantes e instructivas en la obra del apóstol Pedro.  

 

SECCIÓN III ― PEDRO PREDICA EN JUDEA, 
Y ES ENVIADO A LOS INCIRCUNCISOS 

(9:31- 11:18) 
 

1. La Iglesia Goza de Paz y Prosperidad, 31  

 

         V. 31. Nuestro autor hace la transición de las labores 
de Saulo a las de Pedro, al establecer la situación que invitó 
a Pedro a salir de Jerusalén y viajar al extranjero. (31) 
Entonces las iglesias tenían paz por toda Judea, Galilea y 
Samaria; y eran edificadas, andando en el temor del 
Señor, y se acrecentaban fortalecidos por el Espíritu 
Santo. Este tiempo de paz probablemente había 
comenzado antes del regreso de Saulo a Jerusalén, y había 
sido interrumpido por la persecución emprendida en su 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     231 
 

 
 

contra. Ahora que se había ido, fue restaurada. Algunos 
podrían haber imaginado que, como la Iglesia había 
surgido en medio de luchas y persecuciones, languidecería 
cuando se retirara la oposición; pero su presente 
prosperidad probó que no fue la obstinación de la pasión 
humana, sino la obra legítima de la verdad inmutable, la 
que la ha hecho existir. Según la filosofía de Gamaliel (5: 34-
39), su afirmación de un origen divino ahora estaba 
justificada. La Iglesia fue edificada, en el sentido de ser 
edificada en carácter Cristiano; y multiplicada, en el sentido 
de aumento muy rápido de números. Debe notarse que el 
término Iglesia, o congregación, se aplica aquí para incluir 
a todos los discípulos en estos tres distritos, la región de las 
labores personales de nuestro Salvador. Es un uso 
secundario de la palabra, el cuerpo entero contemplado 
como si estuviera congregado.1 

 

2. Pedro, Evangelizando, Viene a Lida, 32-35 

 

           Vers. 32-35. Cuando el Señor ordenó a Saulo que se 
alejara de Jerusalén, dijo que lo enviaría “lejos, a los 
gentiles”; pero hasta ahora ningún gentil incircunciso había 
sido admitido en la Iglesia. Lucas ahora está a punto de 
mostrar cómo Pedro abrió las puertas del reino para su 
admisión; y aborda el tema relatando las labores que 
condujeron a Pedro al lugar donde lo encontraron los 
mensajeros que lo llamaron a esta tarea. (32) Aconteció que 
Pedro, visitando a todos, vino también a los santos que 
habitaban en Lida. (33) y halló allí a uno que se llamaba  

 

 

 

 

         

     1  El original (ἐκκλησία) es la palabra Griega común para una asamblea del 

pueblo. Se usa en este sentido en el Cap. 19: 32, 39, 41, donde se aplica a una 
asamblea del pueblo de Éfeso, ya sea ordenada o desordenada. Es lamentable 
que no se traduzca congregación en todas partes, como en la versión de Ginebra, 
de modo que el lector Inglés desinformado pueda ver su significado exacto. Su 
uso figurativo cuando se aplica a más de una sola congregación, como en el 
presente caso, sería evidente para todos los lectores, así como para los eruditos. 
 

 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     232 
 

Eneas, que hacía ocho años que estaba en cama, pues era 
paralítico. (34) Y le dijo Pedro: Eneas, Jesucristo te sana; 
levántate, y haz tu cama. Y en seguida se levantó. (35) Y le 
vieron todos los que habitaban en Lida y en Sarón, los 
cuales se convirtieron al Señor. De esto parece que había 
santos en Lida antes de la llegada de Pedro. Es posible que 
hayan sido bautizados en Jerusalén durante los primeros 
días de la Iglesia allí; o pueden haber sido traídos por Felipe 
mientras estaba evangelizando desde Azoto a Cesárea 
(8:40). Sin duda fue su presencia en la ciudad lo que llevó a 
Pedro, mientras iba “por todas partes”, a llegar allí. Las 
“todas partes” a las que se hace referencia eran las partes 
de Judea, Galilea y Samaria, mencionadas en el versículo 
anterior; y el comentario muestra que antes de llegar a Lida 
Pedro había visitado congregaciones en todos estos 
distritos. El efecto casi sin precedentes de este único 
milagro, que hizo que la población de Lida y de la llanura 
circundante de Sarón se volviera al Señor, es atribuible a 
dos causas: Primero, el hecho de que el hombre curado era, 
como el lisiado curado en la puerta Hermosa en Jerusalén 
(3:10; 4: 22), una víctima ampliamente conocida de una 
enfermedad incurable; y Segundo, el hecho de que el 
pueblo, como la fruta madura en un árbol, que sólo necesita 
una pequeña sacudida para derribarlo, ya que estaba 
inclinada más favorablemente a la verdad. 

            

2. Pedro es Llamado a Jope, 36-43 

 

           Vers. 36-38. En medio de estos felices y estimulantes 
triunfos del evangelio, Pedro fue llamado a una casa de luto 
en la ciudad de Jope. (36) Había entonces en Jope una 
discípula llamada Tabita, que traducido 1 quiere decir, 
Dorcas. Esta abundaba en buenas obras y en limosnas que 
hacía. (37) Y aconteció que en aquellos días enfermó y 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     233 
 

 
 

murió. Después de lavada, la pusieron en una sala. (38) Y 
como Lida estaba cerca de Jope, los discípulos, oyendo 
que Pedro estaba ahí, le enviaron dos hombres, a rogarle: 
No tardes en venir a nosotros. Jope siempre ha sido el 
principal puerto marítimo de Judea 1, excepto durante el 
período comparativamente corto en que estuvo en uso el 
puerto artificial construido por Herodes en Cesárea 2. Se 
encuentra en dirección noroeste de Jerusalén, de la cual 
dista treinta y ocho millas (61 Km.) por el camino 
pavimentado que ahora conecta las dos ciudades. Lida está 
a unas dos o tres millas al norte de este camino, y a unas 
doce millas de Jope. El antiguo camino a Jerusalén, que se 
usaba antes de que se construyera la carretera de 
circunvalación, pasaba por Lida y entraba a Jerusalén por 
el norte, mientras que el camino actual entra por el oeste. 
Una caminata de tres horas trajo a los dos hombres con su 
triste mensaje para Pedro. El historiador nos deja 
enteramente a conjeturar en cuanto al propósito por el cual 
se deseaba la presencia de Pedro en Jope, ya sea para 
ministrar consuelo al pequeño grupo de creyentes 
angustiados, de la manera que es lo único que queda por 
hacer para predicadores modernos en tales circunstancias, 
o con la esperanza de que resucitaría del santo durmiente 
de entre los muertos. Es más probable que lo primero fuera 
su pensamiento; porque no era costumbre de los apóstoles 
resucitar a sus hermanos y hermanas difuntos simplemente 
porque ellos habían sido útiles en sus vidas; de lo contrario, 
Esteban y otros que habían sido asesinados cruelmente en  

 

 

 

 

 

         

       1   Es el puerto en el que se desembarcaron las balsas de cedro del Líbano 
para el templo de Salomón (2 Cron. 2: 16); y también los del segundo Templo 
(Esd. 3:7); y es de donde partió Jonás, para huir a Tarsis (Jonás 1:3). Tiene ahora 
una población de quince a veinte mil habitantes, y está conectada por líneas 
regulares de vapores, que la visitan semanalmente, con todos los puertos del 
mar Mediterráneo.  

      2   Véase un relato de ello en el Capítulo 10:1. 
 

 
 
 
 
 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     234 
 

Esteban y otros que habían sido asesinados cruelmente en 
medio de su utilidad habrían sido resucitados. El mensaje a 
Pedro, tal como lo leemos, fue simplemente este: “No 

tardes en venir a nosotros”. Sin duda se le contó toda la 
historia de Dorcas; porque los corazones de los mensajeros 
estaban llenos de eso, y Pedro tenía sus propios 
pensamientos al respecto mientras los tres iban camino a 
Jope.  

 

         Vers. 39-43. La muerte en ese clima cálido, donde no 
existen instalaciones para conservar los cadáveres, es 
seguida por un rápido entierro, generalmente antes del 
cierre del mismo día; y si Pedro iba a estar allí a tiempo para 
presenciar el entierro de Tabita, no había tiempo para 
demoras. (39) Levantándose entonces Pedro, fue con ellos; 
y cuando llegó, le llevaron a la sala, donde le rodearon 
todas las viudas, llorando y mostrando las túnicas y los 
vestidos 1 que Dorcas hacía cuando estaba con ellas. (40) 
Entonces, sacando a todos, Pedro se puso de rodillas y oró; 
y volviéndose al cuerpo, dijo: Tabita, levántate. Y ella 
abrió los ojos, y al ver a Pedro, se incorporó.  (41) Y él, 
dándole la mano, la levantó; entonces, llamando a los 
santos y a las viudas, la presentó viva. (42) Esto fue 
notorio en toda Jope, y muchos creyeron en el Señor. (43) 
Y aconteció que se quedó muchos días en Jope en casa de 
un cierto Simón, curtidor. Nada podría ser más gráfico que 
esta breve narración, o más conmovedor que el incidente 
mismo. En medio de la marcha de los acontecimientos 
imponentes que se están moviendo ante nosotros, cae como 

una flor silvestre en un bosque majestuoso. Abre un 
panorama a través de los acontecimientos más grandes de  

 

 

 

        1   Las dos palabras convertidas en abrigos y prendas (χιτώνας y ἱμάτια) 

significan túnicas y mantos: la primera la prenda interior que se usaba entonces, 
que se ajustaba cerca del cuerpo, y la segunda la prenda exterior, que estaba 
suelta y holgada. 
 

 
 
 
 



Capítulo 9                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     235 
 

 
 

la historia, deja entrever las penas sociales de los primeros 
santos y revela una escena con la que nuestras propias 
experiencias nos han hecho familiares. He aquí el mismo 
tierno cuidado por el cuerpo sin vida, la misma angustia 
sentida por todos, el mismo deseo por la presencia de aquel 
que ha sido nuestro consejero religioso; la misma compañía 
de mujeres que lloran y de hombres de pie en un silencio 
lamentoso; los mismos contando con voces sollozantes las 
buenas obras hechas por los difuntos; y, además de todo 
esto a lo que estamos acostumbrados, un grupo de viudas 
pobres que sostienen a Pedro cuando viene con las túnicas 
y los mantos que Dorcas había hecho para ellas y sus hijos 
mientras aún estaba con ellos. 

              

           ¡Qué recuerdo! ¡Cuánto más rico y deseable que los 
monumentos de mármol y bronce cubiertos de halagadoras 
inscripciones! Bienaventurados los muertos que mueren en 
el Señor; y bienaventurados los vivos en cuyos corazones 
ablandados se atesora en tal hora el recuerdo de una vida 
como la que ha vivido Dorcas. Mientras Pedro se quedó allí 
por un momento en un silencio lloroso, ¿No le pareció a sí 
mismo que estaba de pie una vez más junto a la tumba de 
Lázaro, al lado de Su Maestro, y rodeado por los Judíos al 
lado de su Maestro, y rodeado por los Judíos que lloraron 
con María y Marta? Pero recuerda que su Señor compasivo 
está ahora es el cielo.  

 

         Con profunda solemnidad hace señas a los dolientes 
de todos lados. Se queda solo con la difunta. Se arrodilla y 
ora. La oración de fe que sabe que es escuchada. Con una 
voz de autoridad, y sin embargo de ternura, una voz que 
puede ser escuchada por los muertos, le dice al cuerpo frio: 
“Tabita, levántate”. Sus ojos se abren y ve a Pedro. ¿Lo 
reconoce o es un extraño para ella? No lo sabemos. Ella se 



Capítulo 9                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     236 
 

sienta y lo mira a la cara. Ni una palabra más se cruza entre 
ellos; pero él le da la mano suavemente y la ayuda a 
levantarse. Él llama a los santos y a las viudas, y allí, en su 
blanco sudario, ella se presenta viva ante ellos. Aquí se 
cierra la narración, como bien podría ser; pues ni siquiera 
la pluma gráfica de Lucas pudo describir la escena que 
siguió.   

 

        Y si la restauración de una santa al pequeño grupo que 
ha dejado es indescriptible, ¿Qué diremos o pensaremos de 
aquella hora en que todos los santos muertos resucitarán en 
gloria y se engrandecerán unos a otros en las orillas de la 
vida? ¿No pretende este acontecimiento de Jope darnos un 
ligero anticipo de los gozos de la mañana de la 
resurrección? No es de extrañar que esto “fue notorio en 

toda Jope” y que “muchos creyeran en el Señor” Pedro se 
quedó para alegrarse con los que se regocijaban. 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4. Cornelio, Un Gentil Mandó Llamar a Pedro, 10:1-8 

 

          Vers. 1, 2.  El escenario de la narración se traslada de 
Jope a Cesárea, a unas treinta millas al norte en la costa 
Mediterránea, y se nos presenta otro caso de conversión, el 
de un Gentil y soldado. (1) Había en Cesárea un hombre 
llamado Cornelio, centurión de la compañía llamada la 
Italiana, (2) piadoso y temeroso de Dios con toda su casa, 
y que hacía muchas limosnas al pueblo, y oraba a Dios 
siempre.  A primera vista, puede parecer extraño que un 
hombre cuyo carácter se describe de esta manera necesite 
conversión. Hay muchos hombres en la actualidad, en cuyo 
favor no se puede decir mucho, que se jactan de que sus 
perspectivas de salvación final son buenas. Son honestos en 
sus tratos, honorables en sus relaciones con los hombres, 
buenos esposos y padres, generosos con sus vecinos y 
benévolos con los pobres; ¿Qué tienen que temer a manos 
de un Dios justo y misericordioso? Pero Cornelio era todo 
esto, y más allá de esto era un hombre devoto y que 
practicaba la oración; sin embargo, era necesario que 
incluso él escuchara palabras por las cuales pudiera ser salvo 
(11:14). Nuestros hombres del mundo de hoy que se auto 
justifican deben entonces estar engañándose a sí mismos. 
Olvidan    que,   aunque   están   cumpliendo   de    manera  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

         1   Esta ciudad fue fundada por Herodes el Grande con el fin de proporcionar 
en la costa de Judea, que no tiene puerto natural, uno artificial en el que pudieran 
anclar los barcos en cualquier época del año. Su terminación como ciudad 
amurallada, junto con la terminación del puerto artificial, se celebró en el año 13 
A.C.; y todos los procuradores de Judea después de Pilato la convirtieron su sede 
de gobierno. Después de pasar por muchas vicisitudes durante los siglos de 
guerra y desolación a la que fue sometida toda Judea, Cesárea fue finalmente 
destruida en el año 1226. Desde entonces su puerto se ha enlodado, el 
rompeolas hace tiempo que se derrumbó bajo el incesante lavado de las olas y 
ahora es demasiado poco profundo para cualquier barco de alta mar. Sus ruinas 
se encuentran entre las más extensas e interesantes de Palestina. Para una 
descripción de ellas se remite al lector al volumen Lands of the Bible del autor, 
Pág. 275. 
       
 
 
 
 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     238 
 

meritoria sus obligaciones para con sus semejantes, están 
descuidando la obligación mucho más elevada de rendir 
servicio directo a Dios al observar las ordenanzas de Su 
voluntad. El más inexcusable de todos los pecados es 
negarse a rendir a Dios, nuestro Hacedor y Redentor, el 
homenaje que le corresponde. Además, actuando así, 
hacemos mucho daño con nuestro ejemplo a nuestros 
semejantes, y sobre todo a aquellos que más nos aman.  

 

         Que Cornelio era Italiano, nacido y criado en una 
tierra pagana, es casi seguro por su nombre en Latín, 
combinado con el hecho de que era un oficial en una 
cohorte Italiana. Entonces, ¿Cómo pudo haber adquirido el 
carácter que aquí se le atribuye? Ninguna educación 
pagana posible podría habérselo impartido. Sólo podía 
adquirirse por contacto con el pueblo Judío.  

 

          Del mismo pueblo, pues, a quien ayudaba a mantener 
en sujeción al yugo Romano, había aprendido la única 
religión verdadera. Con la excepción de ser incircunciso, se 
presentó ante Dios como cualquier Judío piadoso de esa 
época, o de esta, que no había aceptado a Cristo. Cristo ya 
se había manifestado entre todos los hombres y Dios, de 
modo que no había acceso al perdón de los pecados sino a 
través de Él, y vamos a ver cómo Cornelio fue llevado a 
Cristo, y por medio de él a Dios.   

 

         Vers. 3-6. El primer paso dado para traer a este buen 
hombre a Cristo es descrito con estas palabras: (3) Este vio 
claramente en una visión, como a la hora novena del día, 
que un ángel de Dios entraba donde él estaba, y le decía: 
Cornelio. (4) El. Mirándole fijamente, y atemorizado, dijo: 
¿Qué es, Señor? Y le dijo: Tus oraciones y tus limosnas 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     239 
 

 
 

han subido para memoria delante de Dios. (5) Envía, 
pues, ahora hombres a Jope, y haz venir a Simón, el que 
tiene por sobrenombre Pedro. (6) Este posa en casa de 
cierto Simón curtidor, que tiene su casa junto al mar; él te 
dirá lo que es necesario que hagas. La visión aquí descrita 
no apareció en un sueño o en trance; sino a un hombre bien 
despierto y, como veremos más adelante (v. 30), ocupado en 
la oración. Que observara una de las horas Judías de 
oración (3:1), la hora del incienso vespertino, es prueba 
adicional de que debía su carácter religioso a la instrucción 
Judía.  

 

         El miedo que despertaba la presencia visible del ángel 
era instintivo; porque no hay razón por la que los hombres 
deban temer a los ángeles o espíritus; sin embargo, todos 
los hombres, incluso los más piadosos, se han asustado 
cuando han visto, o pensaron que vieron seres 
sobrenaturales.  

 

          Desde un punto de vista moderno, las palabras del 
ángel hacen aún más sorprendente (Vea Comentarios bajo 
1, 2) que tal hombre debiera ser un sujeto especial para la 
conversión. Si, además de todo lo que se dice de su exaltado 
carácter religioso, sus oraciones eran escuchadas, y sus 
limosnas habían subido como memorial delante de Dios, 
¿Qué le faltaba todavía para salvarse del pecado? Que un 
hombre con una experiencia como la suya se presente ante 
cualquier Iglesia en el día de hoy, y diga: “He sido por 
muchos años un hombre piadoso, adorando a Dios en lo 
mejor que conocimiento, dando muchas limosnas a los 
pobres, orando continuamente, y enseñando a mi familia el 
temor de Dios. Ayer por la tarde, a las tres de la tarde, 
estaba yo orando como tenía por costumbre, cuando de 
repente se me apareció un ángel y me dijo: Tus oraciones y 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     240 
 

tus limosnas han subido para memoria delante de Dios”   
¿Quién vacilaría en declararlo un hombre completamente 
convertido? Ciertamente era un converso del paganismo al 
Judaísmo, sin embargo, el ángel, como sabemos por el 
recuento posterior de los hechos de Pedro (9:14), después 
de decirle que mande llamar a Pedro, le dijo: “Él te hablará 

palabras con las cuales serás salvo, tú y toda tu casa”. 
Aunque el ángel le había hablado, y aunque Dios había 
escuchado sus oraciones, todavía debe escuchar palabras de 
los labios de un hombre antes de que pueda ser salvo. 
Debemos observar la narración a medida que continúa, 
para ver qué palabras se pronunciaron y qué contenían que 
era tan necesario.  

 

         No dejemos de observar que aquí está la oración de un 
hombre que aún no se ha convertido completamente a 
Cristo, y que la oración es contestada. Pero cuán diferente 
es la respuesta de la que a las personas en una condición 
espiritual similar se les enseña a esperar en nuestro propio 
tiempo. El ángel no le trae un mensaje de que sus pecados 
son perdonados; ni lo deja regocijándose en el perdón de los 
pecados porque tiene la seguridad de que sus oraciones son 
escuchadas. En lugar de esto, le dice que envíe por un 
hombre que le dirá lo que debe hacer para ser salvo.  

 

         Si oraciones similares fueran respondidas ahora, 
¿Quién puede dudar que el mismo Dios las respondería de 
la misma manera, diciendo al que pregunta que envíe por 
un predicador, o por algún otro discípulo, para que lo 
instruya correctamente? 

 

        Es interesante e instructivo observar que aquí tenemos 
otro ejemplo de la intervención de un ángel para asegurar 
la conversión de un hombre. Al comparar la obra del ángel 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     241 
 

 
 

con la del que apareció en el caso del eunuco (8:26), 
observamos que aunque este último se apareció al 
predicador y el primero a la persona que se iba a convertir, 
ambos aparecieron esencialmente por el mismo propósito; 
es decir, poner cara a cara al predicador y al sujeto de la 
conversión. De este modo, aprendemos que las 
intervenciones sobrenaturales nunca reemplazaron el 
trabajo indispensable del agente humano. Incluso cuando 
el Señor mismo, como en el caso de la conversión de Saulo, 
se apareció al pecador, la agencia humana seguía siendo 
indispensable, y el Señor mismo instruyó a Ananías para 
que fuera a encontrarse con al aún no perdonado Saulo.  

 

         Estos hechos no pueden llamar demasiado la atención 
de una época como la nuestra, en la que son totalmente 
ignorados por la mayoría de los maestros religiosos. En los 
tres casos se hizo necesaria la intervención sobrenatural, 
porque sin ella las partes no se habrían unido en absoluto. 
De lo contrario, Felipe no habría sabido que había un etíope 
cabalgaba en el camino a Gaza; Ananías no se habría 
atrevido a acercarse a Saulo; y Cornelio no habría sabido 
que tenía el privilegio de enviar a buscar a Pedro.  

 

         Vers. 7, 8. Aunque ya era tarde en la tarde, Cornelio 
no dudó en poner en marcha a tres mensajeros a la vez. (7) 
Ido el ángel que hablaba con Cornelio, éste llamó a dos 
de sus criados, y a un devoto soldado de los que le 
asistían; (8) a los cuales envió a Jope, después de haberles 
contado todo. Aquí parece que el celo religioso con el que 
había llevado a su casa al temor de Dios (v. 2) se había 
extendido también a algunos de los soldados bajo su 
mando. El soldado, con su uniforme Romano, fue enviado 
como protección a los dos sirvientes; porque entonces, 
como ahora, la asistencia de un solo soldado, que 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     242 
 

representaba el poder supremo del Imperio, era una 
protección para los viajeros.  

 

5. Pedro es Dirigido Ir a la Casa de Cornelio, 9-23. 

     

         Vers. 9-16. La escena ahora cambia de nuevamente, y 
pasamos de Cesárea de regreso a Jope, donde dejamos a 
Pedro en la casa del curtidor. Nuestro autor anticipa la 
llegada de los mensajeros de Cornelio, mostrando cómo el 
Señor preparó a Pedro para una recepción favorable de su 
mensaje. (9) Al día siguiente, mientras ellos iban por el 
camino y se acercaban a la ciudad. Pedro subió a la azotea 
para orar, cerca de la hora sexta. (10) Y tuvo gran hambre, 
y quiso comer; pero mientras le preparaban algo, le 
sobrevino un éxtasis; (11) y vio el cielo abierto, y que 
descendía algo semejante a un gran lienzo, que atado de 
las cuatro puntas era bajado a la tierra; (12) en el cual 
había de todos los cuadrúpedos terrestres y reptiles y aves 
del cielo. (13) Y le vino una voz: Levántate, Pedro, mata y 
come. (14) Entonces Pedro dijo: Señor, no; porque 
ninguna cosa común o inmunda he comido jamás. (15) 
Volvió la voz a él la segunda vez: Lo que Dios limpió, no 
lo llames tú común. (16) Esto se hizo tres veces; y aquel 
lienzo volvió a ser recogido en el cielo. Aunque Pedro 
estaba en éxtasis, todavía estaba completamente en sí 
mismo en pensamiento y sentimiento; de ahí la efusión de 
su impetuosidad característica, cuando respondió al 
mandato del cielo: “No, Señor”.  

 

          Sus pensamientos no fueron más lejos en la 
justificación de su audacia que el hecho de que nunca en su 
vida había comido nada inmundo, como lo fueron algunas 
de las cosas que se le ordenó comer; pero al abstenerse, 
sabía que estaba obedeciendo una ley que Dios mismo 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     243 
 

 
 

había dado a sus padres, y no podía en ese momento 
asimilar el pensamiento que Dios estaba ahora aboliendo 
una de sus propias leyes. Cuando la sábana y la voz 
llegaron a él por segunda y tercera vez, se quedó en 
silencio; porque entonces vio que Dios quiso decir lo que 
dijo, y que ningún hombre estuvo jamás más dispuesto a 
obedecer cuando se entendía una orden. 

            

           Esta visión vino cuando Pedro estaba ocupado en la 
oración, porque entonces estaba en el estado de ánimo más 
favorable para aceptar una orden no deseada; y cuando 
tenía hambre, porque el mandamiento se refería a las 
distinciones legales concernientes a la alimentación animal. 
Estaba en la azotea, porque, en una casa pequeña, con tal 
vez sólo dos o tres habitaciones, podría encontrar mejor 
privacidad en el techo que abajo. Un techado puede haberlo 
escondido de la vista de las personas en las casas vecinas, 
si alguna estaba en sus azoteas en el calor del día. 

 

           Vers.17-20. El acontecimiento de esta visión, y los 
movimientos de los mensajeros enviados por Cornelio, 
como el viaje de Felipe y el movimiento del carruaje del 
eunuco (8: 26, 27), fueron bien programados por los ángeles 
que los tenían a su cargo. (17) Y mientras Pedro estaba 
perplejo dentro de sí sobre lo que significaría la visión 
que había visto, he aquí los hombres que habían sido 
enviados por Cornelio, los cuales, preguntando por la 
casa de Simón, llegaron a la puerta, (18) Y llamando, 
preguntaron si moraba allí un Simón que tenía por 
sobrenombre Pedro. (19) Y mientras Pedro pensaba en la 
visión, le dijo el Espíritu: He aquí, tres hombres te buscan.    
(20) Levántate, pues, y desciende, y no dudes de ir con 
ellos, porque yo los he enviado. Pedro no pudo dejar de 
ver que por medio de esta visión Dios había abolido la 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     244 
 

distinción legal entre animales limpios e inmundos; por lo 
tanto, inferimos que su perplejidad y su prolongado 
pensamiento sobre el significado de la visión se referían a 
algo más. Lo que fue abolido era una parte prominente de 
la ley de Dios; y él pudo haber estado perplejo en cuanto a 
por qué debería ser abolido. También puede haber 
planteado la cuestión de si el resto de la ley también debía 
ser abolida; de ser así, esto lo dejaría aún más perplejo. Pero 
no estuvo mucho tiempo en duda; porque en el ajuste hábil 
de la visión a los movimientos de los mensajeros de 
Cornelio, este último ya había llegado y encontró la casa 
correcta, y el Espíritu Santo en Pedro le revela que tres 
hombres están abajo buscándolo, y le dice que vaya con 
ellos. No es necesario pensar que la casa de Simón estaba 
fuera de la ciudad, porque, como han supuesto muchos de 
los Comentaristas,¹ su negocio fue considerado inmundo; 
pues, sea cual fuere la verdad en cuanto a eso, su lugar de 
trabajo como curtidor pudo haber estado fuera de los 
muros mientras que su residencia estaba dentro. 
 

           Vers. 21, 22. Mientras Pedro baja las escaleras para 
encontrarse con los hombres cuya llegada se le hizo saber 
de manera tan extraña, todavía está perplejo en cuanto al 
significado de la visión; pero pronto comienza a ver en ello 
un significado que no había sospechado. (21) Entonces 
Pedro, descendiendo a donde estaban los hombres que 
fueron enviados por Cornelio, les dijo: He aquí, yo soy el 
que buscáis; ¿cuál es la causa por la que habéis venido?    
(22) Ellos dijeron: Cornelio el centurión, varón justo y 
temeroso de Dios, y que tiene buen testimonio en toda la 
nación de los judíos, ha recibido instrucciones de un 
santo  ángel,  de  hacerte  venir   a   su   casa  para  oír  tus 

 

 

           
 

            1   Esta suposición se basa exclusivamente en la declaración de los Rabinos 
de una época posterior; pero no hay nada en la ley de Moisés que lo justifique, y 
no es del todo seguro que el negocio fuera considerado inmundo por los Fariseos 
de la época Apostólica. 
 
 
 
 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     245 
 

 
 

palabras.  Conectando este mensaje, enviado por orden de 
un “santo ángel”, con la visión, y con el mandato del 
Espíritu de ir con los hombres, sin dudar nada, Pedro ve 
ahora en un instante que es llamado por la autoridad 
divina, a través del ángel, a través de la visión, y a través del 
Espíritu, para hacer lo que antes siempre había considerado 
pecaminoso, entrar en la casa de un Gentil, y hablarle la 
palabra del Señor.  

 

           Nada menos que un llamado divino inconfundible 
pudo haberlo inducido a hacer esto; pero ahora no tiene 
alternativa a menos que resista a Dios. Ahora ve lo que 
luego expresó con tanto regocijo, que no debía llamar a 
ningún hombre común o inmundo (v. 25). 

 

6. El Encuentro de Pedro y Cornelio, 23-33. 

 

          Vers. 23, 24. Los mismos mensajeros probablemente 
eran Gentiles, y el soldado ciertamente lo era; y bajo 
circunstancias ordinarias los Gentiles difícilmente podrían 
haber encontrado entretenimiento en la casa de Simón el 
curtidor.  

 

         Pero su mente y la de Pedro estaban lo 
suficientemente movidas en la dirección correcta por lo que 
ya había ocurrido, como para eliminar toda duda de 
recibirlos en las hospitalidades de la casa. (23) Entonces, 
haciéndoles entrar, los hospedó. Y al día siguiente, 
levantándose, se fue con ellos; y le acompañaron algunos 
de los hermanos de Jope. (24) Al otro día entraron en 
Cesárea. Y Cornelio los estaba esperando, habiendo 
convocado a sus parientes y amigos más íntimos.  Pedro 
no partió hacia Cesárea con la misma rapidez con la que 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     246 
 

Cornelio había enviado a sus mensajeros a Jope. Es posible 
que haya esperado hasta el día siguiente para que los 
hermanos que iban a ir con él, seis en número (11:12), 
pudieran estar listos; o porque el lugar en que debían pasar 
la noche en el camino estaba tan lejos que era mejor partir 
por la mañana. Cornelio sabía el tiempo que requeriría el 
viaje, y de este modo, con rapidez militar, tenía una 
audiencia selecta lista y esperando.  

 

          Nótese que esta audiencia no estaba compuesta por 
una multitud diversa, sino por parientes y amigos cercanos 
de Cornelio, quienes sin duda fueron invitados a estar 
presentes debido a su conocido interés en el objeto por el 
cual se reunieron. 

 

         Vers. 25-29. No fue sin emoción que Pedro se acercó 
por primera vez a la puerta de la casa de un Gentil, y debe 
haber sido con la más profunda emoción que Cornelio 
conoció por primera vez con el hombre a quien había 
enviado en obediencia al mandato de un ángel. Una 
humildad abrumadora marcaba el comportamiento del 
soldado, mientras que el apóstol se conducía con una 
dignidad fácil, que sólo una naturaleza noble y una alta 
vocación podrían tener sentido de impartir a un pescador. 
(25) Cuando Pedro entró, salió Cornelio a recibirle, y 
postrándose a sus pies, adoró. (26) Mas Pedro le levantó, 
diciendo: Levántate, pues yo mismo también soy hombre. 
(27) Y hablando con él, entró, y halló a muchos que se 
habían reunido. (28) Y les dijo: Vosotros sabéis cuán 
abominable es para un varón judío juntarse o acercarse a 
un extranjero; pero a mí me ha mostrado Dios que a 
ningún hombre llame común o inmundo; (29) por lo cual, 
al ser llamado, vine sin replicar. Así que pregunto: ¿Por 
qué causa me habéis hecho venir? Cornelio adoró a Pedro 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     247 
 

 
 

sólo en el sentido de rendirle el homenaje que, según la 
costumbre Oriental, se debía a uno de rango muy superior. 
El término se usa con frecuencia en este sentido, y su 
conocimiento del verdadero Dios prohíbe la suposición de 
que tenía la intención de rendir honores divinos a un 
hombre. Se sintió movido a este homenaje en consideración 
a la alta estima en que Pedro parecía ser sostenido por el 
“santo ángel”. Pero Pedro, que todavía no conocía a 
Cornelio, no podía saber que solo se pretendía este tipo de 
homenaje, (cf. Mat.2:2, 8; 8:2; 9:18; 14:33; 15:25; 18:26; 20:20) 
y de ahí su comentario: “Pues mismo también soy 

hombre”. La explicación de Pedro de su separación de la 
costumbre Judía al entrar en la casa de un Gentil muestra 
que ahora entendió claramente que la visión incluía a los 
hombres en su alcance; y su comentario, basado en este 
entendimiento, fue satisfactorio para sus oyentes sin el 
relato de la visión misma. Los mensajeros le habían dicho 
con qué propósito había sido enviado, pero él consideró 
apropiado tener una declaración de este propósito de las 
partes mismas, antes de continuar. 

 

          Vers. 30-33. La pregunta de Pedro estaba dirigida a la 
compañía en general, pero Cornelio era la persona 
adecuada para responderla, y lo hizo de la manera más 
directa y satisfactoria. (30) Entonces Cornelio dijo: Hace 
cuatro días que a esta hora yo estaba en ayunas; y a la hora 
novena, mientras oraba en mi casa, vi que se puso delante 
de mí un varón con vestidos resplandecientes, (31) y dijo: 
Cornelio, tu oración ha sido oída, y tus limosnas han sido 
recordadas delante de Dios. (32) Envía, pues, a Jope, y haz 
venir a Simón el que tiene por sobrenombre Pedro, el cual 
mora en casa de Simón, un curtidor, junto al mar; y 
cuando llegue, él te hablará.  (33) Así que luego envié por 
ti; y tú has hecho bien en venir. Ahora, pues, todos 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     248 
 

nosotros estamos aquí en la presencia de Dios para oír 
todo lo que Dios te ha mandado. Su primera observación 
en esta respuesta muestra que, según el modo de contar que 
prevalecía entonces, habían pasado cuatro días desde la 
aparición del ángel, aunque, según nuestro propio método, 
como podemos ver al contar hacia atrás, fueron 
precisamente tres días. Aquí llama al ser que le había 
hablado “un varón con vestidos resplandecientes”, pero 
evidentemente no lo reconoció por la comunicación que 
traía, si no por el brillo peculiar de sus vestiduras, como un 
ángel, como lo llama Lucas (v. 3), y por los mensajeros (v. 
22).  

 

        La última declaración en la respuesta muestra que toda 
la compañía se había reunido en la presencia consciente de 
Dios, con el propósito expreso de escuchar, y de escuchar 
como debían escuchar, el mensaje de Dios con el Pedro 
estaba encargado. Cuando tal audiencia se reúne para 
escuchar a tal predicador, los resultados más deseados 
seguramente se obtendrán. 
 

7. El Sermón de Pedro a los Incircuncisos, 34-43. 

 

         Vers. 34, 35. La ocasión proporcionó a Pedro una 
introducción muy feliz a las observaciones que tenía que 
presentar, y como un retórico entrenado, que no lo era, 
procedió a hacer uso de ella. (34) Entonces Pedro, abriendo 
su boca, dijo: En verdad comprendo que Dios no hace 
acepción de personas, (35) sino que en toda nación se 
agrada del que le teme y hace justicia. El pensamiento 
expansivo aquí expresado fue suficiente, en la mente de 
Pedro, para romper los lazos exclusivos del pacto  Mosaico; 
y debería ser suficiente ahora disipar de la mente de los 
hombres la teoría igualmente exclusiva de una 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     249 
 

 
 

predestinación arbitraria de ciertos hombres y ángeles a su 
destino eterno. Es una declaración positiva e inspirada de 
que Dios no hace acepción de personas, sino buscar su 
carácter. Temerle y obrar justicia, y no cualquier otra 
distinción entre las personas, es la base de la aceptabilidad 
ante Él. 

 

         Vers. 36-39. Como hemos observado anteriormente, la 
experiencia que Cornelio ahora le había contado a Pedro es 
tal que le aseguraría un reconocimiento instantáneo como 
Cristiano entre los Protestantes modernos; pero Pedro 
estaba tan lejos de considerarlo así, que procede a 
predicarle las palabras por las cuales podría ser salvo; y 
primero, como en Pentecostés, describe brevemente la 
carrera personal de Jesús. (36) Dios envió mensaje a los 
hijos de Israel, anunciando el evangelio de la paz por 
medio de Jesucristo; éste es Señor de todos. (37) Vosotros 
sabéis lo que se divulgó por toda Judea, comenzando 
desde Galilea, después del bautismo que predicó Juan 
(38) cómo Dios ungió con el Espíritu Santo y con poder a 
Jesús de Nazaret, y cómo éste anduvo haciendo bienes y 
sanado a todos los oprimidos por el diablo, porque Dios 
estaba con él. (39) Y nosotros somos testigos de estas cosas 
que Jesús hizo en la tierra de Judea y en Jerusalén; a quien 
mataron colgándole en un madero. De las palabras 
“sabéis”, con las que se introduce este relato, aprendemos 
que Cornelio y sus amigos ya conocían la carrera personal 
de Jesús; y que estaban familiarizados con las “el evangelio 

de la paz” que Jesús había predicado a los hijos de Israel.  

 

          Pedro ensaya la historia con el aparente propósito de 
confirmar su creencia en ella al afirmar que él y sus 
compañeros fueron testigos de todo. Lo que los auditores 
aún ignoraban era su propio interés en el mensaje de paz, 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     250 
 

que se había considerado como destinado únicamente para 
Israel. 

 

         Vers. 40, 41. El hecho culminante del evangelio viene 
a continuación en la narración, como lo hizo en el sermón 
de Pentecostés. (40) no a todo el pueblo, sino a los testigos 
que Dios había ordenado de antemano, a nosotros que 
comimos y bebimos con él después que resucitó de los 
muertos. (41) De éste dan testimonio todos los profetas, 
que todos los que en él creyesen, recibirán perdón de 
pecados en su nombre. Aquí, a modo de elogiar la 
evidencia de la resurrección, Pedro declara a sus oyentes un 
hecho que ha sido interpretado de manera tan diferente por 
los incrédulos que se ha convertido en un motivo de 
objeción; es decir, que los testigos fueron elegidos de 
antemano. Dice que fueron escogidos por Dios; pero sin 
duda se refiere a su elección por el Señor Jesús.  

 

         Si Pedro o los incrédulos tienen razón en esto, 
depende completamente de los motivos de la elección. Si 
fueron elegidos por su disposición a testificar sin tener en 
cuenta los hechos, o debido a la facilidad con la que podrían 
ser engañados, podría considerarse con razón como una 
circunstancia sospechosa.  
 

         Pero lo contrario es verdadero en ambos casos. Tal era 
la situación de los testigos que existió un peligro inminente 
tanto para la propiedad como para la persona al dar su 
testimonio, por lo que todo motivo de deshonestidad los 
impulsaba a guardar silencio. Eran también los menos 
susceptibles de ser engañados de todos los hombres, 
debido a su larga e íntima familiaridad con él que iba a ser 
identificado. Por otra parte, si se hubiera aparecido a todo 
el pueblo, la gran mayoría de ellos no habrían podido 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     251 
 

 
 

testificar con completa certeza sobre su identidad. Pedro, 
entonces, tenía razón; porque el hecho de que tales testigos 
hayan sido elegidos de antemano prueba que no se 
pretendía engañar; sino que, por el contrario, el objetivo era 
proporcionar los testigos más confiables que entonces 
vivían 1 Para Cornelio, el testimonio de Pedro sobre lo que 
se había hecho era amplio, por el hecho de haber sido 
advertido por un santo ángel para que enviará a buscar  a 
Pedro; y la compañía ya se había declarado dispuesta a 
escuchar todas las cosas que le habían sido ordenadas por 
el Señor (v. 33). 
 

         Vers. 42, 43. Después de haber esbozado la carrera de 
Jesús, y de haber declarado la evidencia de Su resurrección, 
Pedro procede en orden regular al siguiente hecho 
histórico, la entrega de la comisión apostólica. (42) Y nos 
mandó que predicásemos al pueblo, y testificásemos que 
él es el que Dios ha puesto por Juez de vivos y muertos.   
(43) De éste dan testimonio todos los profetas, que todos 
los que en él creyesen, recibirán perdón de pecados por 
su nombre. El mandato de predicar al pueblo se expresó en 
la gran comisión (Mar.16:15), y que debían dar testimonio 
de que “éste es el que Dios ha puesto para ser Juez de vivos 
y muertos” estaba implícito en el prefacio de la comisión: 
“Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra” (Mateo 
28:18). Antes de esto, sin embargo, en vida de Jesús, había  

 

           

 

 

 

 

 

      

             1   “Si su objetivo hubiera sido hacer creer su historia, ya sea verdadera o 
falsa, o si hubieran estado dispuestos a presentar su testimonio, ya sea como 
testigos personales o como historiadores, de tal manera que lo hiciera tan 

engañoso e inobjetable como ellos podrían ― en una palabra, si hubieran pensado 

en algo más que en la verdad del caso tal como la entendían y creían ― al menos 
habrían omitido esta restricción en el relato de las apariciones de Cristo. A esta 
distancia en el tiempo, el relato tal como lo tenemos es quizás más creíble de lo 
que hubiera sido de otra manera, porque esta manifestación de la franqueza del 
historiador es más ventajosa para el testimonio de lo que la diferencia en las 
circunstancias del relato hubiera sido a la naturaleza de la evidencia. Pero este es 
un efecto que los evangelistas no pudieron prever, y es uno que de ningún modo 
se habría producido en la época en que escribieron” (Paley, Evidences of 
Christianity). 
 
 
 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     252 
 

declarado a los Judíos que todo el juicio le había sido dado 
a él, y que el Padre no juzgaría a nadie (Jn. 5: 21, 22). En la 
promesa del perdón de los pecados (v. 43) no debemos 
pasar por alto la fuerza de las palabras, “por su nombre”. 
La promesa es para todo aquel que crea en Jesús, pero es 
“por su nombre” que la promesa se hará efectiva. A estas 
mismas personas se les ordenó un poco más tarde que 
fueran bautizadas “en el nombre de Jesucristo” (v. 48); y 
todos son bautizados “en el nombre del Padre, y del Hijo, y 
del Espíritu Santo” (Mateo 28:19). 
 

         Esto armoniza perfectamente con el mandamiento de 
Pedro en su primer sermón: “Arrepentíos y bautícese cada 
uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para perdón de 
los pecados” (2:28); y el pasaje de ninguna manera apoya la 
doctrina de la justificación solo por la fe. La referencia de 
Pedro a los profetas como testigos de esta promesa es una 
sorpresa, especialmente porque se produce 
inmediatamente después de su referencia a la comisión 
apostólica en la que fue la declaración más explicita de la 
misma.  
 

          Su propósito probable no era indicar una confianza 
primaria en los profetas, sino mostrar que en lugar de ser 
una nueva promesa que venía solo de Jesús, era una 
antigua promesa enseñada generalmente en el Antiguo 
Testamento.  
 

8. Los Incircuncisos Reciben el Espíritu Santo y Son 
Bautizados, 44-48. 

 

        Vers. 44-46. El sermón de Pedro fue interrumpido y 
roto por un incidente que se mantiene único en la historia 
apostólica, y fue una gran sorpresa para Pedro y sus 
compañeros Judíos. (44) Mientras aún hablaba Pedro estas 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     253 
 

 
 

palabras, el Espíritu Santo cayó sobre todos los que oían 
el discurso. (45) Y los fieles de la circuncisión que habían 
venido con Pedro se quedaron atónitos de que también 
sobre los gentiles se derramase el don del Espíritu Santo.     
(46) Porque les oían que hablaban en lenguas, y que 
magnificaban a Dios. El motivo de asombro de los 
hermanos Judíos no fue el mero hecho de que estos Gentiles 
recibieran el Espíritu Santo; porque si Pedro hubiera 
terminado su discurso, prometiéndoles el Espíritu Santo en 
los términos que él había establecido en Pentecostés, y 
luego los hubiera bautizado, estos hermanos habrían dado 
por sentado que recibieron el Espíritu. Y si, después de esto, 
les hubiera impuesto las manos y les hubiera impartido el 
don milagroso del Espíritu, como en el caso de los 
Samaritanos, no se habrían sorprendido tanto. Las 
consideraciones que causaron el asombro fueron, primero, 
que el Espíritu Santo fue “derramado” sobre ellos 
directamente de parte de Dios, como nunca lo había hecho 
nadie más que los apóstoles; y segundo, que este don 
inusual fue otorgado a los Gentiles. Esta segunda 
circunstancia se explicará al discutir el diseño de este 
milagro en los versículos 47, 48, a continuación. El hecho de 
que este don del Espíritu fuera manifestado por el milagro 
de   hablar  en  lenguas 1  lo  distingue del don del Espíritu  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

           1  Es una cuestión de sorpresa encontrar a un Comentarista tan juicioso como 
Plumptre expresándose sobre este milagro de la siguiente manera: “Como no se menciona 
aquí que la pronunciación de la alabanza sea en ningún otro idioma que no sea aquel con 
el que los oradores estaban familiarizados, no hay ninguna base para suponer que esta 
característica del don Pentecostal fue reproducida, y la alabanza extática jubilosa que era 
la esencia de ese don debe considerarse como correspondiente a los fenómenos descritos 
en I Cor. 14:7-9 “. Es menos sorprendente encontrar a Meyer expresando en esencia la 
misma opinión. Ambos pasan por alto el hecho sobre el que Alford llama la atención, que 
Pedro, al describir el incidente después, dice: “Dios, pues, les concedió también el mismo 
don que a nosotros” (Cap. 11:17), identificándolo así con el don de lenguas otorgado en 
Pentecostés. Como Lucas una vez describió hablar en otras lenguas en Pentecostés, y 
mostró que los hombres de estas otras lenguas entendían a los hablantes, era natural que 
en su segunda referencia al mismo fenómeno usara una forma de expresión más breve; y 
si, por “hablar en lenguas", no quiere decir otras lenguas que las que eran naturales para 
los hablantes, sus palabras carecen de sentido”. La suposición de que este fenómeno o el 
mencionado en el capítulo catorce de 1 Corintios fuera mera “alabanza extática jubilosa”, 
no pronunciada en ninguna lengua humana, es suponer que estos son los disparates de 
quienes adoptan esta suposición. Véanse las notas de Alford sobre este último pasaje y 
sobre Hechos 2:4. 
 
 
 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     254 
 

prometido a todos los que se arrepienten y son bautizados 
(2:38); y el hecho de que vino directamente del cielo, sin la 
imposición de manos apostólicas, lo distingue de los dones 
como los otorgados a los Samaritanos, y posteriormente de 
aquellos otorgados posteriormente a miembros 
prominentes de muchas Iglesias (Vea Hech.19:1-7; 1 
Cor.1:4-6; 14; Gál-3:1-6; 1 Tes.5:19, 20). No tenemos ningún 
evento con el cual clasificarlo excepto el don otorgado a los 
apóstoles en Pentecostés; y de este modo, Pedro lo clasifica 
más adelante (11: 15, 16). Él dice: “Y cuando comencé a 
hablar, cayó el Espíritu Santo sobre ellos también, como 
sobre nosotros al principio. Entonces me acordé de lo dicho 
por el Señor,  

        

           Cuando dijo: Juan ciertamente bautizó en agua, mas 
vosotros seréis bautizados con el Espíritu Santo”. En estas 
palabras lo identifica como un bautismo en el Espíritu 
Santo; y estos dos son los únicos eventos que se designan así 
en el Nuevo Testamento. Uno fue la expresión divina de la 
admisión de los primeros Judíos en el nuevo reino 
mesiánico, y el otro, el de los primeros Gentiles.  

 

          El bautismo de Cornelio y sus parientes en el Santo 
Espíritu previo antes de su bautismo en agua ha sido 
argumentado como evidencia de que el perdón de pecados 
tiene lugar antes del bautismo. Podría proporcionar tal 
evidencia si el perdón de los pecados fuera simultáneo con 
el don milagroso del Espíritu; Pero ése no es el caso.  

 

          En todos los demás casos de un don milagroso, el 
perdón de los pecados lo precedía. Esto es verdadero de los 
apóstoles en Pentecostés, porque mucho antes habían sido 
aceptados como discípulos de Cristo; es verdadero de los 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     255 
 

 
 

Samaritanos, porque habían sido bautizados por Felipe 
antes de que los apóstoles les enviaran a Pedro y Juan para 
impartirles el don milagroso; es verdadero de los doce 
discípulos en Éfeso, a quienes Pablo impartió este don 
después de haberlos bautizado (19:1-7); y es verdadero de 
todos en la Iglesia en Corinto que habían recibido dones 
similares (1 Cor. 1:4-7; 12: 1-7).  

 

         En ninguno de estos casos estuvo relacionado con el 
perdón de los pecados; por lo tanto, tal conexión no puede 
suponerse en el presente caso. Si se piensa que es 
incongruente que este poder milagroso se manifieste en 
personas cuyos pecados no son perdonados, recuérdese 
que fue un milagro obrado sobre estas personas para un 
propósito externo a ellos (vea más abajo, Comentarios en 
vers. 47, 48); y que, aunque no fueron perdonados, eran 
personas piadosas de acuerdo a la fe Judía.  

 

        No hay mayor incongruencia, si es que se puede 
tolerar la idea de incongruencia, en que recibieran un 
momentáneo don milagroso del Espíritu, que en la misión 
anterior de un ángel a Cornelio para asegurarle que sus 
oraciones fueron escuchadas y que sus limosnas fueron 
recordadas por Dios.  

 

         Este incidente en la conversión de Cornelio no puede 
de ninguna manera tomarse como precedente para las 
edades posteriores; porque ciertamente fue un milagro, y 
ahora no se hacen milagros. Tampoco podemos esperar que 
los pecadores ahora vean un ángel, como lo hizo Cornelio, 
antes de que sus pecados sean perdonados, para recibir el 
Espíritu como el lo hizo.  

 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     256 
 

        Vers. 47, 48. La verdadera explicación de esta 
circunstancia inusual, aunque dada más completamente en 
el discurso de Pedro registrado en el próximo capítulo 11: 
15-18), está claramente implícita en las siguientes palabras: 
(47) Entonces respondiendo Pedro: ¿Puede acaso alguno 
impedir el agua, para que no sean bautizados estos que 
han recibido el Espíritu Santo también como nosotros?  
(48) Y mandó bautizarles en el nombre del Señor Jesús. 
Entonces le rogaron que se quedase por algunos días. Hay 
dos formas de determinar el propósito de un incidente: se 
puede declarar el propósito; o podemos aprender lo que es 
por el uso que se hace de el.  
 

        Aquí no hay declaración del propósito del don del 
Espíritu; pero Pedro, que conocía el propósito, indica 
claramente cuál era por el uso que hace de el. Lo usa para 
quitar de la mente de sus compañeros Judíos cualquier 
duda que aún puedan albergar en cuanto a la conveniencia 
de bautizar a los Gentiles. Este, entonces, es el propósito por 
el cual se realizó el milagro. Es más, encontramos a Pedro 
usándolo después en Jerusalén, para eliminar las mismas 
dudas de las mentes de los hermanos Judíos allí (vea la 
última cita).  
 

         Incuestionablemente, entonces, ese era su propósito; y 
aquí encontramos la razón por la cual ningún evento como 
este ocurrió después, o es ahora esperado; porque una vez 
que se demostró que los Gentiles incircuncisos podían ser 
bautizados, la cuestión quedó resuelta para siempre y no 
necesitaba ser resuelta de nuevo.1 

 

            

 

 

          

             1   Sobre este punto el decano Plumptre se expresa de la siguiente manera 
satisfactoria: “El don excepcional fue otorgado en este caso para eliminar los 
escrúpulos que los Judíos de la incircuncisión podrían haber sentido en cuanto a 
la admisión de los Gentiles, como tales, al bautismo; y habiendo servido ese 
propósito, como ejemplo crucial, nunca se repitió después, que sepamos, bajo 
condiciones similares” (Com. Ibid.,). 
 
       
      

 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     257 
 

 
 

Antes de ser interrumpido, Pedro había proseguido con su 
discurso hasta llegar al tema de la fe y el perdón de los 
pecados; y el bautismo habría sido la siguiente palabra en 
sus labios si hubiera continuado según el modelo de su 
sermón en el Pentecostés.  

 

         La interrupción, sin embargo, no rompió el hilo de su 
discurso; sólo le permitió avanzar con aún mayor confianza 
hasta la misma conclusión que se había propuesto; porque 
primero pregunta a los hermanos si alguno puede prohibir 
el bautismo, y luego ordena a los Gentiles que sean 
bautizados en el nombre del Señor. Recordemos ahora el 
hecho de que a Cornelio se le había ordenado que llamara 
a Pedro para escuchar las palabras por las cuales él y toda su 
casa serían salvos (11:14).  

 

         Pedro ha venido y ha hablado estas palabras. Les ha 
hablado de Cristo, en quien ahora creen. Les ha dicho que 
se bauticen, y así se ha hecho. Le ha dicho lo que al piadoso 
y generoso Cornelio le había faltado para ser Cristiano 
ahora ha sido suplido, y nada se le ha requerido sino creer 
en Cristo y ser bautizado. Esto cierra el relato de otra 
conversión, y coincide en detalles esenciales con todo lo que 
le ha precedido en esta narración. 

 

         Debemos estar contentos de saber más de Cornelio, 
para juzgar si, incluso en tiempos de paz, la profesión de 
las armas fue considerada por los apóstoles compatible con 
el servicio del Príncipe de la Paz. Es el único soldado de 
cuya conversión tenemos un relato en el Nuevo 
Testamento, y de su carrera posterior no sabemos nada. No 
muchos años después, el ejército en el que ocupaba una 
comisión visitó a los Judíos de la manera más cruel e 
injusta, y si continuó en el servicio durante ese período, 



Capítulo 10                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     258 
 

nunca podremos saberlo en esta vida. Sin embargo, 
obsérvese que este es un ejemplo de un soldado que se 
convierte en Cristiano, no de un Cristiano que se convierte 
en un soldado. Proporciona un precedente para el primero, 
pero no para el segundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9. La Defensa de Pedro por estos Procedimientos, 
11:1-8 

 

         Vers. 1, 2. La escena novedosa y sorprendente que 
había ocurrido en Cesárea pronto se informó en el 
extranjero. (1) Oyeron los apóstoles y los hermanos que 
estaban en Judea, que también los gentiles habían 
recibido la palabra de Dios. (2) Y cuando Pedro subió a 
Jerusalén, disputaban con él los que eran de la 
circuncisión, (3) diciendo: ¿Por qué has entrado en casa de 
hombres incircuncisos, y has comido con ellos? Si bien las 
personas que hicieron esta queja contra Pedro se llaman 
“los que eran de la circuncisión”, y no se dice que incluyan 
a ninguno de los apóstoles, se da a entender claramente que 
los apóstoles, de quienes en el primer versículo se dice que 
oyeron hablar de los procedimientos de Pedro, no habían 
expresado ninguna aprobación de la misma.  

 

          Sin duda pensaron y sintieron como los hermanos 
que hicieron la denuncia. Ahora deben ser iluminados 
sobre el tema, como lo había sido Pedro, y el método en el 
que se logró es muy instructivo.  

 

        Vers. 4-17.  (4) Entonces comenzó Pedro a contarles 
por orden lo sucedido, diciendo: (5) Estaba yo en la ciudad 
de Jope orando, y vi en éxtasis una visión; algo semejante 
a un gran lienzo que descendía, que por las cuatro puntas 
era bajado del cielo y venía hasta mí. (6) Cuando fijé en él 
los ojos, consideré y vi cuadrúpedos terrestres, y fieras, y 
reptiles, y aves del cielo. (7) Y oí una voz que me decía: 
Levántate, Pedro, mata y come. (8) Y dije: Señor, no; 
porque ninguna cosa común o inmunda entró jamás a mi 
boca. (9) Entonces la voz me respondió del cielo por 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     260 
 

segunda vez: Lo que Dios limpió, no lo llames tú común.   
(10) Y esto se hizo tres veces, y volvió todo a ser llevado 
arriba al cielo. (11) Y he aquí, luego llegaron tres hombres 
a la casa donde yo estaba, enviados a mí desde Cesárea.   
(12) Y el Espíritu me dijo que fuese con ellos sin dudar. 
Fueron también conmigo estos seis hermanos, y entraron 
en casa de un varón, (13) quien nos contó cómo había visto 
en su casa un ángel, que se puso en pie y le dijo: Envía 
hombres a Jope, y haz venir a Simón, el que tiene por 
sobrenombre Pedro; (14) él te hablará palabras por las 
cuales serás salvo tú, y toda tu casa. (15) Y cuando 
comencé a hablar, cayó el Espíritu Santo sobre ellos 
también como sobre nosotros al principio. (16) Entonces 
me acordé de lo dicho por el Señor, cuando dijo: Juan 
ciertamente bautizó en agua, mas vosotros seréis 
bautizados con el Espíritu Santo. (17) Si Dios, pues, les 
concedió también el mismo don que a nosotros que 
hemos creído en el Señor Jesucristo, ¿Quién era yo que 
pudiese estorbar a Dios? En este discurso, Pedro se limita 
a un cuidadoso relato de los incidentes mencionados en el 
capítulo anterior que fueron objeto de su propia 
observación, y a la conclusión que deduce de ellos.  

 

         Su argumento es que después de ver la visión, oír la 
voz y recibir la orden del Espíritu de ir con los hombres 
enviados por él, entró debidamente en la casa del hombre; 
y que cuando vio que los Gentiles a quienes había 
comenzado a dirigirse fueron bautizados en el Espíritu 
Santo, no pudo resistir a Dios.  

 

           Con esta última observación, tomada en su conexión 
histórica, ciertamente quiso decir que habría estado 
resistiendo a Dios si se hubiera negado a bautizar a las 
personas, o si hubiera hecho una diferencia en otros 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     261 
 

 
 

aspectos entre ellos y los Judíos. No menciona el acto de 
bautizarlos, tampoco lo habían mencionado los 
reprochadores. Este último sólo había mencionado la falta 
de entrar en casa de los Gentiles y comer con ellos, dejando 
fuera la falta mucho más grave de bautizarlos, porque si lo 
primero estaba mal, mucho peor lo segundo. Este era un 
caso en el que lo menor incluía lo mayor. En su respuesta, 
Pedro justificó en términos expresos el entrar en la casa y, 
por una implicación necesaria, el acto de bautizarlos.  

 

           V. 18. Los hechos relatados por Pedro tuvieron el 
mismo efecto en la mente de los objetores que tuvieron en 
la mente de Pedro. (18) Entonces, oídas estas cosas, 
callaron, y glorificaron a Dios, diciendo: ¡De manera que 
también a los gentiles ha dado Dios arrepentimiento para 
vida!. En lugar de ser intolerantes, como a veces se dice que 
lo eran, estos hermanos Judíos, que hasta entonces no 
habían sido instruidos sobre la relación de las personas 
incircuncisas con la Iglesia de Dios, aceptaron la verdad tan 
pronto como la oyeron: y no la aceptaron murmurando, 
como hombres que se ven forzados a aceptarla, sino 
gozosamente, como hombres que se alegran de ser liberados 
de una convicción que les había causado ansiedad.  

 

         No sólo “guardaron silencio”, sino que glorificaron a 
Dios” por lo que habían aprendido. 

 

         En esta sección de la historia tenemos un ejemplo 
sorprendente de una de las formas en que los apóstoles 
fueron guiados a toda la verdad, según la promesa del 
Señor (Jn. 16:13). Pedro no sabía en virtud de su inspiración 
que los incircuncisos debían ser admitidos al bautismo; ni 
los otros apóstoles, después que Pedro hubo bautizado a 
algunos incircuncisos, supieron por su inspiración que 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     262 
 

había hecho lo correcto. Por supuesto, el Espíritu Santo 
podría haber iluminado todas sus mentes internamente 
sobre este tema como sobre cualquier otro; pero optó, en 
lugar de esto, por adoptar un método diferente.  
 

        Mediante visiones dirigidas a sus ojos, una voz 
dirigida a su oído, mensajes que le fueron enviados por 
mandato de un ángel, reforzados por un solo mandato del 
Espíritu Santo, Pedro fue guiado a esta nueva verdad; y por 
un relato verbal de lo mismo a sus hermanos, estos últimos 
fueron traídos a la misma luz.  

 

         Estos últimos ciertamente estaban convencidos por los 
mismos hechos que convencieron a Pedro; la única 
diferencia es que los hechos llegaron a Pedro a través de la 
observación directa, mientras que la forma en la que 
llegaron a los demás fue a través de las palabras con las que 
Pedro los relató.  

 

         Precisamente de esta forma el poder de todos los 
hechos de la Escritura llega a la mente y al corazón de los 
hombres de hoy, y de esta manera el Espíritu Santo obra en 
nosotros a través de la palabra. 

 

SECCIÓN IV ― LA IGLESIA FUNDADA EN 
ANTIOQUÍA, Y OTRA PERSECUCIÓN EN 

JERUSALÉN 

(11:19 – 12:25) 
 

1. El Comienzo de la Obra en Antioquía, 19-21 
 

        Vers. 19-21. Nuestro autor, siguiendo el plan de esta 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     263 
 

 
 

parte de su obra, vuelve ahora una vez más a la dispersión 
de la Iglesia de Jerusalén, y examina rápidamente otra 
sección del amplio campo que tiene ante él. (19) Ahora 
bien, los que habían sido esparcidos a causa de la 
persecución que hubo con motivo de Esteban, pasaron 
hasta Fenicia, Chipre y Antioquía, no hablando a nadie la 
palabra, sino sólo a los judíos. (20) Pero había entre ellos 
unos varones de Chipre y de Cirene, los cuales, cuando 
entraron en Antioquía, hablaron también a los griegos, 
anunciando el evangelio del Señor Jesús. (21) Y la mano 
del Señor estaba con ellos, y gran número creyó y se 
convirtió al Señor. De estos versículos aprendemos que 
mientras Felipe predicaba en Samaria, Saulo en Damasco y 
Arabia, y Pedro, poco después, en todas las partes de Judea, 
Samaria y Galilea, otros hermanos evangelizaban entre los 
Judíos hasta Fenicia, al norte de la Isla de Chipre, y la 
famosa ciudad de Antioquía, siendo esta última su punto 
más lejano en esa dirección.  

 

        Al predicar “no hablando a nadie la palabra, sino sólo 

a los judíos”, estos hermanos estaban siguiendo el ejemplo 
de los apóstoles, hasta que Pedro abrió la puerta a los 
Gentiles, como se describe en la última sección.  

 

         La declaración de que algunos de estos, cuando 
llegaron a Antioquía, predicaron también a los Griegos, 
limita esta última predicación, en cuanto a los lugares 
mencionados, a Antioquía. No fue hasta que llegaron a 
Antioquía que comenzaron a predicar a los Griegos. Parece 
también que estos hombres llegaron a Antioquía en un 
período más tardío que los que hablaban sólo con los 
Judíos.  

 

         Está claramente implícito que algo había ocurrido en 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     264 
 

el intervalo para provocar este cambio; y como la última 
serie anterior de eventos mencionados por Lucas está 
relacionada con el bautismo de los Gentiles por Pedro, 
parece haber deseado que sus lectores dedujeran que este 
último evento precedió a la predicación a los Griegos en 
Antioquía. Esta probabilidad se reduce casi a la certeza 
cuando observamos la cronología de estos eventos.  

 

          Está bien comprobado que la muerte de Herodes, 
mencionada en el capítulo doce, ocurrió en el año 44 D.C.; 
y aprendemos de nuestro presente capítulo que Bernabé y 
Saulo trabajaron juntos en Antioquía un año entero antes 
de ese evento (V. 26).  

 

         Bernabé llevó a Saulo a Antioquía, pues, en el año 43; 
y las declaraciones de los versículos 22-25 a continuación 
implican que el primero no había estado muchos meses en 
Antioquía antes de que fuera por Saulo; en consecuencia, 
Bernabé debe haber sido enviado desde Jerusalén no antes 
de la última parte del año 42.  

 

        Pero fue enviado tan pronto como los hermanos en 
Jerusalén se enteraron del éxito de la predicación en 
Antioquía; y en consecuencia debemos concluir que la 
última parte de esta predicación, la de los Griegos, no había 
tenido lugar antes de la primera parte del año 42, o la última 
del 41; y como el bautismo de Cornelio ocurrió en el 40 o 
41, este evento precedió a la predicación a los Griegos en 
Antioquía.1  

 

        De este modo, la conclusión que sugiere naturalmente 
el orden de la narración de Lucas es la que establece la inv-  

 
         

 

 

                   1    Vea la Cronología de Hechos, Pág.28   
 
 
 
 
 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     265 
 

 
 

estigación más minuciosa, que los Gentiles incircuncisos no 
fueron bautizados hasta que Pedro les abrió la puerta en 
Cesárea. Pero mientras la obra de Pedro abrió el camino, 
esta obra en Antioquía fue la primera invasión vigorosa del 
mundo Gentil por parte de las fuerzas avanzadas del 
ejército del Señor.  

 

         La predicación en Fenicia aquí mencionada, sugiere el 
origen de las Iglesias que se encontraron allí 
posteriormente; (cf. 15:3; 22:3, 4; 27:3) y el hecho de que los 
primeros predicadores que hablaron a los Griegos en 
Antioquía fueran de Chipre y Cirene sugiere la 
probabilidad de que primero habría hecho predicación en 
sus propios hogares, antes de ir a estas misiones 
extranjeras. Para esto ellos tuvieron mucho tiempo para 
hacerlo, en los cinco o seis años que habían pasado desde la 
muerte de Esteban. Es posible, como muchos han sugerido, 
que Simón de Cirene, quien llevó la cruz de Jesús parte del 
camino al Gólgota, fuera uno de estos predicadores 
cireneos.  

 

          En las palabras, “un gran número al Señor y se 

convirtió” tenemos un reconocimiento del hecho de que 
volverse al Señor es un acto diferente de creer, y posterior 
a el. Como en Hechos 3:19, donde volverse al Señor sigue al 
arrepentimiento, la referencia específica es al bautismo, que 
es el acto del cambio. Una expresión equivalente, empleada 
en otros lugares, sería, “creyeron y fueron bautizados”. 
(18:8). 

 

2. Bernabé es Enviado a Antioquía, 22-24 
 

       Vers. 22-24. Jerusalén seguía siendo el centro y base 
de operaciones, siendo el cuartel general de los apóstoles. 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     266 
 

Esta vigilaba todos los movimientos de los otros 
predicadores y enviaba ayuda o consejo según las 
circunstancias.  

 

        Incluso cuando no había apóstoles presentes en la 
Iglesia madre, sin duda hicieron provisión para tal 
supervisión por parte de otras personas competentes. (22) 
Llegó la noticia de estas cosas a oídos de la iglesia que 
estaba en Jerusalén; y enviaron a Bernabé que fuese a 
Antioquía. (23) Este, cuando llegó, y vio la gracia de Dios, 
se regocijó, y exhortó a todos a que con propósito de 
corazón permaneciesen fieles al Señor. (24) Porque era 
varón bueno, y lleno del Espíritu Santo y de fe. Y una gran 
multitud fue agregada al Señor. No es frecuente que Lucas 
pronuncie un elogio sobre las personas de las que habla, 
como lo hace aquí sobre Bernabé; pero era conveniente que 
la selección de este último para esta importante misión se 
justificara por la mención de las nobles cualidades que 
llevaron a la elección.  

 

          El propósito de su misión puede conocerse sólo por la 
obra que hizo en Antioquía; y de esto aprendemos que era 
algo diferente de la misión de Pedro y Juan a Samaria. No 
fue para impartir dones espirituales milagrosos, porque 
Bernabé no tenía el poder de impartir; sino hacer aquello 
por lo que Bernabé era famoso, y de su superioridad de la 
que había derivado su nombre actual ― exhortar a los 
hermanos a ser fieles al Señor. Los hermanos en Jerusalén 
sabían bien la necesidad de tal exhortación a los jóvenes 
discípulos, y enviaron con ese propósito a su mejor 
exhortador. Obsérvese también que mientras exhortaba a 
los hermanos, muchos que no eran hermanos se 
convirtieron en tales. Una vez que los hombres están 
convencidos de que Jesús es el Cristo, con mucha frecuencia 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     267 
 

 
 

son llevados al arrepentimiento y a la obediencia al 
escuchar las exhortaciones dirigidas a los discípulos. 

 

3. Bernabé Trae a Saulo a Antioquía, 25, 26 

 

       Vers. 25, 26. Parece que Bernabé estuvo poco tiempo 
ocupado en estas labores, cuando sintió la necesidad de una 
ayuda más eficaz que la de sus predecesores, si es que aún 
estaban presentes, y por razones que no se expresan en el 
texto sus pensamientos se volvieron hacia Saulo, el antiguo 
perseguidor, de quien se había hecho amigo en Jerusalén. 
Todo lo que sabía de la obra de Saulo desde que los 
hermanos de Jerusalén lo habían enviado a Tarso era el 
informe que había llegado a Jerusalén: “Aquel que en otro 
tiempo nos perseguía, ahora predica la fe que en otro 
tiempo asolaba” (Gál. 1:23) a menos que hubiera oído más 
desde que llegó a Antioquía, lo cual es bastante probable. 
En cualquier caso, de todos los hombres que estaban a su 
alcance, Saulo fue su elección para la obra que ahora se 
estaba   abriendo   en  esta  gran ciudad,1  y  de  este  modo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

             1   No puedo introducir a la ciudad de Antioquía al lector que no esté familiarizado con su 

historia tan bien como citando la siguiente descripción gráfica de Farrar: “La reina de Oriente, la tercera 

metrópolis del mundo, esta vasta ciudad de quizás quinientas mil almas no debe ser juzgada por la 
actual ciudad de Antakieh disminuida, encogida y destrozada por un terremoto de hoy. No era una mera 
ciudad oriental, con techos planos y calles estrechas y sucias, sino una capital Griega, enriquecida y 
engrandecida por la magnificencia Romana. Está situada en el punto de unión entre las cadenas del 
Líbano y Tauro. Su posición natural en la ladera norte del monte Silpio, con un río navegable, el ancho 
e histórico río Orontes, fluyendo a sus pies, era a la vez imponente y hermoso. Los meandros del río 
enriquecían toda la planicie boscosa, y como la ciudad estaba a dieciséis millas de la costa, las brisas 
marinas daban salud y frescor. Estas ventajas naturales se habían visto incrementadas en gran medida 
por la genialidad del arte antiguo. Construida por los Seléucidas como residencia real de su dinastía, su 

amplio circuito de muchas millas estaba rodeado por muros de asombrosa altura y espesor, que habían 
sido construidos a través de barrancos y sobre cumbres montañosas con una concepción tan atrevida 
como para darle a la ciudad el aspecto de estar defendida por sus propias montañas circundantes, como 
si estos gigantescos baluartes no fueran más que sus muros naturales. El palacio de los reyes de Siria 
estaba en una isla formada por un cauce artificial del río. A lo largo de toda la ciudad, desde la puerta 
Dorada o Daphne en el oeste, corría durante casi cinco millas un gran corso, adornado con árboles, 
columnatas y estatuas. Originalmente construido por el Nicador de los Seléucidas, fue continuado por 
Herodes el Grande, quien, a la vez para satisfacer su pasión por la arquitectura y recompensar al pueblo 
por su buena voluntad hacia los Judíos, la había pavimentada en dos millas y media con bloques de 

mármol blanco. Amplios puentes cruzaban el río y sus diversos afluentes; baños, basílicas, villas, teatros 
agrupados en eminencias sobre niveles planos, y eclipsadas por pintorescas agrescas, dieron a la ciudad 
un esplendor digno de su fama inferior solamente en grandeza de Alejandría y Roma”. 

 
 
 
 
 
 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     268 
 

leemos: (25) Después fue Bernabé a Tarso para buscar a 
Saulo; y hallándole, le trajo a Antioquía. (26) Y se 
congregaron todo un año con la iglesia; y enseñaron a 
mucha gente; y a los discípulos se les llamó cristianos por 
primera vez en Antioquía.  

  

         El trabajo conjunto de dos hombres como ellos 
durante todo un año, en una comunidad a la que ya se había 
introducido favorablemente el evangelio, no podían dejar 
de dar grandes resultados; y los resultados finales estaban 
mucho más allá de cualquier esperanza que pudieran haber 
albergado; porque ahora estaban erigiendo en la segunda 
capital del mundo Cristiano, de donde fueron enviadas no 
mucho después las misiones más fructíferas de la era 
apostólica.   

 

        El nuevo nombre que se originó aquí y ahora demostró 
ser el nombre más potente que jamás se haya aplicado a un 
cuerpo de hombres.             

 

        La cuestión de quién la originó, si Bernabé y Saulo, o 
los discípulos de Antioquía, o los incrédulos de Antioquía, 
ha ocasionado más discusión de la que justifica su 
importancia. A un lector inexperto del Griego podría 
parecerle que el pasaje debería traducirse, “estaban 
reunidos con la iglesia, y enseñaban a mucha gente, y 
llamaron cristianos a los discípulos primero en Antioquía”, 
representando así a Bernabé y Saulo como los autores del 
nombre; pero esta interpretación está condenada, y la de 
nuestro texto está justificada por el juicio casi unánime de 
los eruditos.  

 

         Llamar a los seguidores de Cristo, Cristianos es tan 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     269 
 

 
 

obviamente apropiado y natural que se le podría haber 
ocurrido a casi cualquier persona familiarizada con el 
idioma Griego y esto hace que sea difícil decidir si fue dado 
por incrédulos o por los mismos discípulos.  
 

        A favor de la primera suposición está el hecho de que 
cuerpos de hombres muy comúnmente reciben los nombres 
por los cuales son permanentemente conocidos por los 
demás; pero la suposición adoptada por muchos, que este 
nombre fue dado por los enemigos de la fe en burla, es 
infundada, como está muy claro por la consideración de 
que no hay nada en ella menospreciando o usada 
despectivamente.  

 

           Es precisamente un nombre que podrían haber 
adoptado varios amigos serios y dignos de la causa, si 
hubieran estado reunidos en consejo sobre el tema. Para su 
aprobación divina, no necesitamos otra seguridad que la 
que se encuentra en su aceptación por los apóstoles. Es verdad, 
que en las únicas apariciones posteriores en el Nuevo 
Testamento, aparece como el nombre por el cual los 
discípulos fueron llamados, en lugar por el cual se llamaron 
así mismos; 1 pero es natural que en las epístolas, que son 
todas dirigidas a los Cristianos, se empleen normalmente 
otros títulos más íntimos.2 

 

4. Bernabé Y Saulo son Enviados a Judea, 27-30 
 

      Vers. 27-30. Así como el labrador cambia anualmente 
el trabajo de labranza por el de recoger su cosecha, así  

 

 

 

         
 

 

          1   Vea Hechos 26: 28, donde se encuentra en los labios del rey Agripa II; 1 
Pedro 4:16, donde Pedro lo usa como el nombre bajo el cual los discípulos fueron 
perseguidos.  
      2   Para una discusión sobre el significado y el valor de los nombres para 
los seguidores de Cristo, Véase Excurso. 
 
 
 
 
 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     270 
 

Bernabé y Saulo, después de un año de trabajo predicando 
y enseñando, dejaron a un lado ese trabajo por un tiempo, 
para llevar algunos de los frutos de la benevolencia que 
habían cultivado para los que sufrían en otro país. (27) En 
aquellos días unos profetas descendieron de Jerusalén A 
Antioquía. (28) Y levantándose uno de ellos, llamado 
Agabo, daba a entender por el Espíritu, que vendría una 
gran hambre en toda la tierra habitada; la cual sucedió en 
tiempo de Claudio. (29) Entonces los discípulos, cada uno 
conforme a lo que tenían, determinaron enviar socorro a 
los hermanos que habitaban en Judea. (30) lo cual en 
efecto hicieron, enviándolo a los ancianos por mano de 
Bernabé y Saulo.  

 

         Esta es la primera mención del don de profecía entre 
los discípulos, pero Agabo y sus compañeros parecen haber 
sido ya bien conocidos como profetas, lo que demuestra 
que su don había sido ejercido previamente.  

 

       La conducta de los hermanos en Antioquía muestra 
también que las profecías pronunciadas por estos profetas 
fueron implícitamente creídas; porque no esperaron hasta 
que la hambruna pronosticada realmente se hubiera 
desatado, sino que hicieron provisión para ella con 
anticipación.  

 

         Esta pronta acción de su parte, parece haber sido 
espontánea, y no haber surgido de las exhortaciones de 
Bernabé y Saulo, es tanto más a su favor, por la 
consideración de que la hambruna se extendería sobre su 
propio país y el mundo en general, así como sobre Judea.  

 

        Si se hubieran caracterizado por el egoísmo de nuestra 



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     271 
 

 
 

época, habrían dicho: Veamos primero cuán severa será la 
hambruna para nosotros y nuestros vecinos inmediatos; y 
luego, si tenemos algo de sobra, lo enviaremos a nuestros 
hermanos más lejanos.  
            

          No se entregaron a tales parlamentaciones egoístas; 
pero, sabiendo que en la abarrotada población de Judea, 
donde había más pobreza en el mejor de los casos que en la 
región alrededor de Antioquía, que se había enriquecido 
con el comercio exterior, una hambruna sería más 
angustiosa que aquí, determinaron de inmediato correr el 
riesgo por sí mismos, y asegurarse a toda costa de aliviar a 
sus hermanos más pobres.  

 

          Está claro que entendieron la maravillosa 
benevolencia de la Iglesia de Jerusalén, no como un 
estallido fanático del comunismo, sino como un ejemplo a 
imitar en circunstancias similares por todos los Cristianos.  

 

         Bernabé y Saulo bien podían darse el lujo de 
suspender por unas pocas semanas su trabajo de 
predicación y enseñanza con el propósito de promover una 
empresa benévola como la que el mundo rara vez o nunca 
había presenciado antes. No hay predicación tan elocuente 
como la que surge desde la benevolencia de todo corazón.  

  

           La forma en que se menciona aquí a los ancianos de 
las Iglesias de Judea, sin que se haya informado 
previamente de su nombramiento, muestra el carácter 
elíptico de la narración de Lucas, y resulta de la 
circunstancia de que escribió después de que las Iglesias se 
habían organizado por completo, y todos los funcionarios 
y sus deberes se habían vuelto bien conocidos.  



Capítulo 11                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     272 
 

        Los ancianos, siendo los gobernantes de las 
congregaciones, eran las personas apropiadas para recibir 
los dones y velar por su adecuada distribución entre los 
necesitados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5. Jacobo es Decapitado y Pedro es Encarcelado, 
12:1-11 

 

         Vers. 1, 2.  El historiador no sigue a Bernabé y Saulo 
en su recorrido por las Iglesias de Judea, sino que, 
dejándolos en este trabajo, se dirige a Jerusalén e introduce 
un episodio emocionante sobre los asuntos que entonces 
ocurrían en esa ciudad. (1) En aquel mismo tiempo el rey 
Herodes echó mano a algunos de la iglesia para 
maltratarlos (2) y mató a espada a Jacobo, hermano de 
Juan. Las persecuciones que hemos notado hasta ahora 
fueron conducidas por partidarios religiosos en Jerusalén, 
sin la ayuda de los gobernantes civiles; pero aquí hay una 
en el que el príncipe reinante es el líder, mientras que los 
viejos enemigos de la verdad están trabajando detrás de la 
cortina, si es que lo hacen. Este Herodes era homónimo de 
Agripa, el célebre ministro de Augusto César cuya vida 
escrita por Tácito es una de las más nobles de los clásicos 
Latinos, y comúnmente se le llamaba Agripa. Era nieto de 
Herodes quien ordenó que los niños de Belén fueron 
sacrificados, y sobrino de Herodes el tetrarca que ordenó 
que Juan el Bautista fuera decapitado.  

 

          Creció en Roma, donde malgastó la fortuna que había 
heredado en extravagancias principescas; pero mientras lo 
hacía contrajo intimidad con Cayo César, más tarde el 
notorio emperador Calígula. Cuando este último subió al 
trono tras la muerte de Tiberio, elevó a su amigo Agripa a 
un pequeño reino compuesto por parte de los dominios de 
su abuelo, que posteriormente fue ampliado por Claudio 
hasta abarcar todo el territorio gobernado por el primer 
Herodes. Ahora estaba en el zenit de su poder y vivía en la 
máxima magnificencia.1 No hay indicios de la excitante 
causa de este asesinato; y son tantas las causas que la han 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     274 
 

podido instigar, que es vano conjeturar acerca de ella. Un 
tema más provechoso para la reflexión es el hecho 
singularísimo de que Dios pudo librar tan pronto del 
mundo y de la Iglesia a uno de los apóstoles, cuando sólo 
tenía doce; porque esta muerte ocurrió sólo unos diez años 
después de la muerte de Jesús. Seguramente Jacobo había 
realizado sólo una parte muy pequeña de la obra que le 
había sido asignada a él y a sus compañeros apóstoles en la 
gran comisión, cuando Dios permitió que su vida fuera 
repentina y cruelmente cortada. Cuán sorprendente 
ilustración del dicho tan repetido, que los caminos de Dios 
no son como los nuestros. Y cuán claramente debe haber 
recordado Jacobo, cuando le colocaron la cabeza en el 
bloque, lo que Jesús había predicho de sí mismo y de su 
hermano Juan en una ocasión memorable cuando su 
ambición los superó. En ese momento comprendió mejor 
que entonces lo que era sentarse a la diestra de Jesús en Su 
reino (Mat.20:20-28). 
 

         La muerte de Jacobo, el primer apóstol que sufrió el 
martirio, debe haber sido una fuente de dolor indescriptible 
para la Iglesia en Jerusalén; y para un historiador no 
inspirado habría proporcionado materia para muchas 
páginas de escritura elocuente: ¿Qué pensaremos, 
entonces, de Lucas como escritor, que dispone de ella en 
una oración de siete palabras en Griego, representada por 
once en Inglés (y nueve en Español -ARP)? Seguramente 
hay una indicación aquí de alguna restricción sobrenatural 
de los impulsos del autor y solo se explica por su 
inspiración. 
 

        Vers. 3-5.  Un hombre que se compromete a una 
empresa malvada con frecuencia se vuelve tímido por la  

 
         
 

           1  Para un relato completo y más interesante de su carrera, vea 
Antigüedades de los Judíos por Josefo, XVIII., XIX. 
 
 
 
 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     275 
 

 
 

conciencia cuando se le deja solo; pero cuando es aplaudido 
por la multitud, se anima a seguir adelante en su loca 
carrera. Agripa pudo haber vacilado cuando derramó la 
sangre de un apóstol ― un crimen que ninguno de los 
perseguidores anteriores en Jerusalén se había atrevido a 
perpetrar; pero cuando la gente lo aplaudió, él no dudó 
más. (3) Y viendo que esto había agradado a los judíos, 
procedió a prender también a Pedro. Eran entonces los 
días de los panes sin levadura. (4) Y habiendo tomado 
preso, le puso en la cárcel, entregándole a cuatro grupos 
de cuatro soldados cada uno, para que le custodiasen; y se 
proponía sacarle al pueblo después de la pascua. (5) Así 
que Pedro estaba custodiado en la cárcel; pero la iglesia 
hacía sin cesar oración a Dios por él. Evidentemente, el rey 
buscaba la destrucción de la Iglesia en Jerusalén, como lo 
habían hecho antes los Fariseos, bajo el liderazgo de Saulo; 
pero, en contraste con su método, trató de lograr su 
propósito decapitando a los líderes, en lugar de perseguir a 
los miembros. Sin duda se felicitó por la sabiduría del 
nuevo método, cuando logró matar a un apóstol y encerrar, 
a otro, listo para la ejecución, al principal de todos ellos.  

 

          Debe haber oído hablar de un encarcelamiento 
anterior de los doce, y de su escape de la prisión en la noche 
sin el conocimiento de los guardias (vv. 17-23); así que 
decidió mejorar el método de confinamiento entonces 
adoptado, tal como el método general de persecución.  

 

         No contento con encerrar a Pedro en una prisión cuya 
puerta exterior era de hierro (v. 10), añadió una guardia de 
dieciséis soldados, a quien a algunos colocó frente a la 
puerta (v.6) y otros en dos distintos puntos entre la puerta 
y la celda en la que Pedro estaba encarcelado (v.10). 
Finalmente, para asegurarse doblemente, lo hizo atar con 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     276 
 

dos cadenas a dos soldados, entre los cuales él dormía (6). 
Tomadas todas estas precauciones, sin duda dijo a los 
principales sacerdotes: Les enseñaré como se guarda a un 
prisionero. Que se me escape de las manos, si puede. 

 

          En la oración ferviente que la Iglesia estaba haciendo 
ahora por Pedro, los hermanos estaban siguiendo el 
ejemplo de los mismos apóstoles en el momento de su 
primera persecución (4: 23-30). Tenemos razones para creer 
que no estaban orando por su liberación; porque bien 
sabían que sin intervención milagrosa esto era imposible; y 
como Dios no había rescatado así a Jacobo, no tenían razón 
para creer que rescataría a Pedro. Además, cuando fue 
puesto en libertad, como vemos a continuación (vv. 13-15), 
estaban tan lejos de esperarlo o desearlo, que al principio 
no pudieron creerlo, como lo habrían estado dispuestos a 
hacer si hubieran estado orando para ello.  

 

          Era muy natural bajo las circunstancias que su 
petición a Dios tomara una dirección diferente; porque, 
recordando cómo Pedro había vacilado una vez ante la 
presencia de un peligro inminente, y esperando 
plenamente que ahora tendría que enfrentarse al obstáculo, 
tenían buenas razones para orar para que su fe y valor no 
le fallara en la crisis final, sino que, como en los casos de 
Esteban y Jacobo, como podemos suponer, él pudiera 
glorificar al Señor con una muerte triunfante. 

 

         Vers. 6-11. El tiempo pasó en doloroso suspenso hasta 
la última noche de la semana de la Pascua, y esta noche fue 
para los hermanos la más dolorosa de todas; pero aunque 
Pedro sin duda esperaba morir a la mañana siguiente, 
parece haber dormido tan profundamente como los soldados 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     277 
 

 
 

a los que estaba encadenado. (6) Y cuando Herodes le iba 

a sacar, aquella misma noche estaba Pedro durmiendo 

entre dos soldados, sujeto con dos cadenas, y los guardas 

delante de la puerta custodiaban la cárcel. (7) Y he aquí 

que se presentó un ángel del Señor, y una luz 

resplandeció en la cárcel; y tocado a Pedro en el costado, 

le despertó, diciendo: Levántate pronto. Y las cadenas se 

le cayeron de las manos. (8) Le dijo el ángel: Cíñete, y átate 

las sandalias. Y lo hizo así. Y le dijo: Envuélvete en tu 

manto, y sígueme. (9) Y saliendo, le seguía; pero no sabía 

que era verdad lo que hacía el ángel, sino que pensaba 

que veía una visión. (10) Habiendo pasado la primera y la 

segunda guardia, llegaron a la puerta de hierro que daba 

a la ciudad, la cual se les abrió por sí misma; y salidos, 

pasaron una calle, y luego el ángel se apartó de él. (11) 

Entonces Pedro, volviendo en sí, dijo: Ahora entiendo 

verdaderamente que el Señor ha enviado su ángel, y me 

ha librado de la mano de Herodes, y de todo lo que el 

pueblo de los judíos esperaba. No es de extrañar que 
Pedro pensara que estaba soñando mientras se estaba 
logrando esta liberación, o que requirió ver la luna 1 y las 
estrellas sobre él, y las casas a su alrededor, para 
convencerlo de que en realidad estaba fuera de la prisión. 
Ningún milagro más complicado o más inesperado se había 
obrado. 
 

6. Pedro Abandona la Ciudad, Y los Guardias son 
Asesinados, 12-19 

 

       Vers. 12-16. Después de volver en sí, Pedro no tardó 
en decidir qué hacer. Ya sea porque la casa de María era la 
más cercana entre las casas  de  los  discípulos,  o  por  el  

 

 

         
 

          
 

            1  Como el cordero pascual se comía en el tiempo de la luna llena, siendo 
la noche entre los días catorce y quince del mes lunar, y como esta liberación 
ocurrió en la séptima noche después, la luna estaba justo una semana después 
de la llena; y como esta era la estación seca, era casi seguro que era visible. 
 
 
 
 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     278 
 

carácter bien conocido de sus compañeros, o por ambas 
cosas, fue inmediatamente allí.  (12) Y habiendo 
considerado esto, llegó a casa de María la madre de Juan 
el que tenía por sobrenombre Marcos, donde muchos 
estaban reunidos orando. (13) Cuando llamó Pedro a la 
puerta 1 del patio, salió a escuchar una muchacha2 llamada 
Rode, (14) la cual, cuando reconoció la voz de Pedro, de 
gozo no abrió la puerta, sino que corriendo adentro, dio 
la nueva de que Pedro estaba a la puerta. (15) Y ellos le 
dijeron: Estas loca. Pero ella aseguraba que así era. 
Entonces ellos decían: ¡Es su ángel¡ (16) Mas Pedro 
persistía en llamar; y cuando abrieron y le vieron, se 
quedaron atónitos. María no sólo fue madre de Marcos, sin 
duda el Marcos del segundo Evangelio, sino también tía de 
Bernabé (Col.4:10). Aparentemente era una viuda en 
buenas circunstancias económicas, y su casa cómoda era un 
lugar de descanso para los hermanos de la Iglesia.  

 

          Los muchos que estaban reunidos allí esa noche no 
eran de ninguna manera toda la Iglesia, como suponen 
algunos escritores; porque la Iglesia era en ese momento 
demasiado numerosa para ser reunida en una sola 
residencia privada. Esta fue probablemente una de las 
muchas casas en las que los hermanos se reunían para orar 
en lo que se suponía que era la última noche de la vida de 
Pedro.  

 

         Pocas noches más solemnes habían experimentado los  

 

 

 

 

         
 

 

         1  “La puerta del patio”, aunque una expresión poco significativa para 
nosotros, es estrictamente exacta como se emplea aquí; porque la entrada a las 
casas grandes en Palestina es a través de grandes portones plegables, lo 
suficientemente anchos para que pasaran animales cargados, mientras que, para 
la entrada de personas cuando el portón grande estaba cerrado, había una puerta 
pequeña a través de uno de los pliegues del portón, lo suficientemente grande 
como para admitir la entrada de una persona a la vez.  
 
       2   La palabra Griega, _____, aquí traducida como "sirvienta", comúnmente 
significa una joven esclava. Ya sea esclava o sirvienta, Rode parece haber estado 
en total simpatía por los ocupantes de la casa con respecto a Pedro. 
 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     279 
 

 
 

hermanos de esa Iglesia con frecuencia perseguida. La falta 
de voluntad de los que estaban en la casa de María para 
creer las palabras de Rode, y su asombro cuando vieron a 
Pedro con sus propios ojos, eran naturales dadas las 
circunstancias; y sin duda la misma incredulidad fue 
manifestada por otros grupos de hermanos en la ciudad, a 
medida que la noticia les fue llegando gradualmente 
durante el resto de la noche, y temprano a la mañana 
siguiente. El pensamiento, antes de que lo vieran, de que 
debe ser su ángel, se basa en la suposición de que todo 
hombre tiene un ángel, lo cual es una idea Escritural 
verdadera; (cf. Mat.18:10; Heb.1:14) y que este ángel a veces 
puede asumir la voz y la apariencia personal de su pupilo, 
lo que sin duda es una superstición. 

 

          V.17. La liberación de Pedro por el ángel fue una clara 
indicación de que era la voluntad de Dios que él huyera de 
sus enemigos, y sus planes para este fin se formaron 
rápidamente. Su visita a la casa de María fue con el 
propósito de aliviar la ansiedad de sus hermanos; pero era 
necesario el mayor secreto para evitar que sus planes se 
frustraran, por lo que su estancia en la casa de María fue 
sólo momentánea (v.17) Pero él, haciéndoles con la mano 
señal de que callasen, les contó cómo el Señor le había 
sacado de la cárcel. Y dijo: Haced saber esto a Jacobo y a 
los hermanos. Y salió, y se fue a otro lugar. El silencio era 
necesario para evitar despertar a algunos vecinos, que 
podrían enterarse de lo que estaba pasando e informar a las 
autoridades. Jacobo, y los hermanos en general, debían ser 
informados de la liberación, a fin de que su ansiedad por 
Pedro, tanto ahora como en el día siguiente, se disipara.  

 

        La forma en que se menciona a Jacobo muestra que él, 
desde la muerte del anciano Jacobo, y en ausencia de Pedro, 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     280 
 

era el hombre principal de la Iglesia. Lo más probable es 
que no se tratara de Jacobo, uno de los hijos de Alfeo, y uno 
de los doce, sino de Jacobo, el hermano del Señor.1 El “otro 
lugar” al que ahora fue Pedro era sin duda algún otro lugar 
que no fuera Jerusalén; porque en Jerusalén le sería muy 
difícil esconderse con seguridad. Deliberadamente evitó 
decirles a los hermanos adónde iba, para que pudieran 
decir con verdad, si les preguntaban, que no sabían; y de 
ninguna manera es seguro que Lucas supiera dónde estaba 
cuando escribió esta narración. Cuando Pedro apareció de 
nuevo en Jerusalén, sin duda hubo gran curiosidad entre 
amigos y enemigos por saber dónde había estado 
escondido; pero incluso entonces la prudencia puede haber 

sugerido que debería guardarse para sí mismo el secreto. 

 

         Vers.18, 19. Naturalmente, la luz de la mañana trajo 
gran confusión a los soldados; primero a los dos entre 
quienes había estado encadenado, y después a todos ellos. 
Herodes también estaba sorprendido y molesto. Aprendió 
que no tenía más habilidad para mantener encarcelados a 
los apóstoles que la que tenían los principales sacerdotes 
antes que él. (18) Luego que fue de día, hubo no poco 
alboroto entre los soldados sobre qué había sido de 
Pedro. (19) Mas Herodes, habiéndole buscado sin 
hallarle, después de interrogar a los guardas, ordenó 
llevarlos a la muerte. Después descendió de Judea a 
Cesárea y se quedo allí. De acuerdo a la letra estricta de la 
ley militar  Romana,  la  ejecución  de los soldados era una  

 

 

 

 

 

         
 

 

          

            1    Él es Jacobo que estaba asociado con Pedro en Jerusalén en el momento 
de la primera visita de Pablo a la ciudad después de su conversión (Gál. 1:19): y 
también con Pedro y Juan, como indicaría el contexto en Gálatas, en la 
conferencia sobre la circuncisión (Cap. I2:9); y en este momento, intermedio entre 
los dos, es una presunción correcta que tenemos al mismo Jacobo. Del apóstol 
Jacobo, Hechos no nos proporciona información después de la primera 
dispersión de la Iglesia de Jerusalén. 
 
 
 
 
 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     281 
 

 
 

necesidad. Cuando se examinó a los que estaban parados 
frente a la puerta, podemos ver que la única respuesta que 
podían dar era: Mantuvimos nuestra vigilia toda la noche, 
permanecimos despiertos y nadie entró ni salió por esa 
puerta. Cuando llamaron al hombre que guardaba la llave 
de la puerta de hierro, dijo con verdad que no se le había 
escapado de la mano ni la habían puesto en la cerradura.  

 

          Los dos guardias que se encontraban entre la puerta 
exterior y la celda de Pedro estaban seguros de que nadie 
había pasado junto a ellos durante la noche; y los dos a 
quienes Pedro había sido encadenado sólo pudieron decir: 
Cuando nos fuimos a dormir él estaba aquí con las cadenas 
bien aseguradas, y cuando despertamos se había ido; y eso 
es todo lo que sabemos.  

 

          Por supuesto, ninguna de estas afirmaciones podría 
ser cierta a menos que se haya obrado un estupendo 
milagro; y no había absolutamente otra alternativa que 
admitir el milagro, o sostener que todos los soldados habían 
conspirado juntos para liberar voluntariamente al 
prisionero.  

 

         Ningún hombre en su sano juicio podía aceptar la 
última alternativa del dilema, ya que los soldados sabían 
perfectamente que sus vidas pagarían la pérdida de tal 
liberación. Es imposible creer que Herodes dudara de la 
realidad de lo que parece entonces el milagro, o de la 
veracidad de los soldados; pero estaba decidido a no admitir 
el milagro, y prefirió deliberadamente asesinar a dieciséis 
hombres inocentes. No había un solo hombre en Jerusalén 
que pudiera dudar del verdadero estado del caso cuando 
los hechos se conocieron.  



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     282 
 

           No es de extrañar que el desdichado asesino 
abandonara pronto la escena de tan repugnante crimen y se 
estableciera en Cesárea como su lugar de residencia.   

 

7. La Muerte de Herodes, y el Regreso de Bernabé 
y Saulo, 20-25. 

 

       Vers.20-23. Nuestro autor continúa la historia de este 
príncipe asesino hasta su final. (20) Y Herodes estaba 
enojado contra los de Tiro y de Sidón; pero ellos vinieron 
de acuerdo ante él, y sobornando a Blasto, que era 
camarero mayor del rey, pedían paz, porque su territorio 
era abastecido por el del rey. (21) Y un día señalado, 
Herodes, vestido de ropas reales, se sentó en el tribunal y 
les arengó. (22) Y el pueblo aclamaba gritando: ¡Voz de 
Dios, y no de hombre! (23) Al momento un ángel del 
Señor le hirió, por cuanto no dio la gloria a Dios; y expiró 
comido de gusanos. La dependencia de Tiro y Sidón del 
país de Herodes para la alimentación no era absoluta; 
porque su propio territorio producía algo de grano, y 
Egipto no estaba muy lejos; pero el territorio de Fenicia era 
sólo una estrecha cadena montañosa a lo largo de la costa, 
del todo insuficiente para el sostenimiento de estas dos 
grandes ciudades, y era mucho más barato traer el 
suministro adicional del país contiguo al suyo que de 
Egipto; así que, como cuestión de política pública, la paz 
con los primeros era muy deseada.  

 

         Parece que los que vinieron a Cesárea para asegurar 
esta paz no fueron un pequeño cuerpo de embajadores, sino 
una gran multitud de ciudadanos. Probablemente fue por 
soborno que hicieron a Blasto el chambelán (tesorero) su 
amigo, y puede ser que a través de él parte del dinero 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     283 
 

 
 

llegara al rey.  Josefo, que da un relato más detallado de la 
muerte de Herodes, dice que la ocasión de esta oración, 
aquí llamada “un día señalado”, era una fiesta que 
Herodes estaba celebrando en honor de Claudio César; y 
que el atavío real con el que estaba vestido Herodes era un 
manto tejido enteramente de plata, que brillaba al sol de la 
mañana.  

 

         También dice que Herodes fue atacado con violentos 
dolores en las entrañas, y que estuvo cinco días en gran 
tortura. Su relato, aunque contiene varios detalles además 
de los que da Lucas, y omite algunos de los que da Lucas, 
no contiene nada incompatible con lo que aquí se dice.1 De 
este modo, el justo juicio de Dios, que generalmente se 
reserva para el estado futuro, se mostró en este mundo, 
como una advertencia para los hombres malvados y un 
estímulo para los que hacen el bien. 

 

         V. 24. Fue inevitable que esta muerte providencial de 
Herodes, tan poco tiempo después de los asesinatos que 
había cometido en Jerusalén, afectara seriamente la mente 
del público. No nos sorprende, por lo tanto, cuando Lucas 
añade: (24) Pero la palabra del Señor crecía y se 

multiplicaba. Creció en la reverencia con que la gente la 
consideraba, y se multiplicó en el aumento de sus 
convertidos a la verdad. Otro complot formidable y 
audazmente ejecutado para destruir la fe en Cristo no hizo 
más que promoverla entre el pueblo, como lo habían hecho 
todos los demás. 

 

         V. 25. El relato que acabamos de repasar, de la muerte 
de Jacobo, el encarcelamiento de Pedro y la muerte misera- 

 
 

          

           1 Antigüedades de los Judíos, XIX.8. 
 
 
 
 
 



Capítulo 12                                  Nuevo Comentario sobre Hechos     284 
 

ble de Herodes, se intercala entre la llegada de Bernabé y 
Saulo en su misión a los santos pobres, y su regreso a 
Antioquía; y el autor parece querer decir con este arreglo 
que estos eventos ocurrieron en este intervalo. No se dice si 
Bernabé y Saulo fueron a Jerusalén para asistir a la pascua 
que se estaba celebrando mientras Pedro estaba en prisión; 
y lo más probable es que, por el peligro inminente, se 
mantuvieran alejados.  

 

         Pero después de que Herodes salió de la ciudad, este 
peligro disminuyó, por lo que antes de su regreso a 
Antioquía entraron en la ciudad, aunque no es probable 
que encontraran allí ni a Pedro ni a ninguno de los otros 
apóstoles. (25) Y Bernabé y Saulo, cumplido su servicio, 
volvieron de Jerusalén, llevando también consigo a Juan, 
el que tenía por sobrenombre Marcos. Aquí se nos 
presenta por primera vez al hijo de María, a cuya casa fue 
Pedro cuando el ángel lo liberó de la prisión. Sin duda él 
estaba en su casa aquella noche memorable; era el hijo de 
Pedro en el Evangelio; (1 Ped.5:13) y debe haber estado muy 
profundamente impresionado por los eventos de esa 
pascua. El Evangelio que escribió después no proporciona 
nada de su historia personal, pero nos volveremos a 
encontrar con él más de una vez en esta narración. Al 
regresar a Antioquía, Bernabé y Saulo tenían noticias muy 
sorprendentes que contar, además de su informe sobre la 
misión a la que habían sido enviados.  

 

        Aquí llega a su fin la segunda parte de los Hechos, y 
con ella el relato de Lucas sobre la difusión general del 
evangelio. A partir de este punto, su narración se limita a 
ciertos hechos destacados de la carrera del apóstol Pablo y 
asume el carácter de una biografía. 



 

 

EXCURSO A 
 

LA CONEXIÓN DEL BAUTISMO CON EL 
PERDÓN DE LOS PECADOS 

 

          La idea de cualquier conexión entre el bautismo y el 
perdón de los pecados es repulsiva para muchos 
protestantes de la época actual. Este estado de ánimo se 
debe en gran medida, me veo obligado a creer, a un 
concepto erróneo de la naturaleza del perdón de los 
pecados. Este último se confunde con un cambio del 
corazón, y se supone que es una renovación del alma 
efectuada por la acción directa del Espíritu Santo. Se 
considera como una experiencia interior, una cuestión de 
conciencia; y se enseña a los hombres a buscar dentro de sí 
mismos la evidencia de ello, y a encontrar esa evidencia en 
el estado de gozo que inmediatamente le sigue. A quien 
tenga este concepto del perdón de los pecados y del medio 
por el cual se produce, necesariamente le parecerá absurdo 
suponer que de alguna manera depende del bautismo, a 
menos que, como los Romanistas, atribuyamos al bautismo 
algún tipo de poder mágico para efectuar un cambio en el 
alma. Pero este concepto del perdón de los pecados es 
erróneo. No se encuentra en el Nuevo Testamento. Por el 
contrario, el perdón de los pecados se distingue claramente 
de ese cambio dentro del cual llamamos comúnmente un 
cambio de corazón. Este último cambio tiene lugar en el 
arrepentimiento; porque en el curso del arrepentimiento el 
amor hacia el pecado es removido, interviene el dolor por 
el pecado, brota el amor por la justicia, y hay una profunda 
resolución de no pecar más.  

 

        Pero el arrepentimiento se distingue constantemente 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     286 
 

 

en las Escrituras del perdón de los pecados, y se asume 
constantemente como consecuente del primero, no incluido 
en el. Esto se ve en la frecuencia de la expresión 
“arrepentimiento y el perdón de los pecados”. También se 
ve en expresiones como estas: “El bautismo de 
arrepentimiento para perdón de los pecados” (Mar.1:4; 
Luc.3:3); “Arrepentíos, y bautícese cada uno de vosotros en 
el nombre de Jesucristo para perdón de los pecados” 
(Hech.2:38). Aquí no sólo hay una distinción muy marcada 
entre los dos, sino que el perdón de los pecados es más clara 
establecido como posterior al arrepentimiento. 

 

            Este concepto erróneo se corrige aún más, y se 
resalta la idea verdadera, al observar el significado de la 
palabra traducida remisión (ἄφεσις). Tal como se define en 
los Léxicos, significa, principalmente, “liberar, como de 
servidumbre, de prisión, etc. En segundo lugar, cuando se 
relaciona con los pecados, significa perdón, perdón de los 
pecados (propiamente, el dejarlos ir, como si no se hubieran 
cometido), remisión de su pena” 1. Se usa en su sentido 
principal en la cita de la Septuaginta, Luc. 4:18, 19, donde 
aparece dos veces en el sentido de liberación o liberación de 
los cautivos. Se usa en su sentido secundario en todo el 
resto del Nuevo Testamento, y en un lugar (Mar.3:29, “no 
tiene jamás perdón”), el término perdón es su única 
traducción admisible en Inglés. Pero el perdón, no es un 
acto que tenga lugar en el alma de la persona culpable; tiene 
lugar dentro de la mente de la persona que perdona, y no 
puede ser conocido por la persona perdonada excepto por 
algún medio de comunicación. Esto es obviamente 
verdadero cuando un hombre perdona a otro; y cuando es 
Dios  quien  perdona,  es  un  acto  de  la  mente  divina  en  

 
      

        1 Grimm. Greek Lexicon of the New Testament; Vea Tambien Richard 
Trench, Synonyms of the New Testament 129-132). 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     287 
 

 
 

referencia  con  el  pecador,  y  no  un  cambio  dentro  del 
del pecador mismo. Además, es un acto que, por su propia 
naturaleza, no puede tener lugar hasta que ya haya 
ocurrido dentro del pecador tal cambio de corazón y de 
propósito tal que pueda hacer Dios, incluso sobre la base de 
la expiación en Cristo, conceda el perdón. En otras palabras, 
todo el cambio interior que el pecador debe experimentar, 
debe tener lugar antes de que el pecado pueda ser 
perdonado. Siendo esto verdadero, se elimina la aparente 
absurdidad de conectar perdón de los pecados de alguna 
manera con el bautismo, y queda abierta la cuestión de si, 
además de la fe y el arrepentimiento, Dios también requiere 
el bautismo antes del perdón. Para la mente de la mayoría 
de los Protestantes actuales, el mero anuncio de esta 
cuestión plantea la objeción de que la justificación es solo 
por la fe, y que la posibilidad de que el bautismo sea un 
requisito previo queda excluida por este hecho.   

 

          Pero aunque que la justificación, que implica el 
perdón de los pecados, depende indudablemente de la fe 
como condición, en ninguna parte se dice ni se da a 
entender que depende únicamente de la fe; es decir, sobre 
la fe aparte de las manifestaciones externas de la fe. Si se 
retiene la justificación hasta que la fe se manifieste en 
alguna acción externa, el pecador aún es justificado por la 
fe, pero es por la fe en acción, a diferencia de la fe como un 
mero estado mental. Abraham es el ejemplo típico de 
justificación por la fe; sin embargo, lo que acabamos de 
decir es verdadero de el, tal como lo expone el apóstol 
Santiago. Él dice: “¿No fue justificado por las obras 
Abraham nuestro padre, cuando ofreció a su hijo Isaac 
sobre el altar? ¿No ves que la fe actuó juntamente con sus 
obras, y que la fe se perfeccionó por las obras? Y se cumplió 
la Escritura que dice: Abraham creyó a Dios, y le fue 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     288 
 

 

contado por justicia, y fue llamado amigo de Dios” (2:21-
23). Aquí el apóstol, en lugar de ver una inconsistencia 
entre la justificación por la fe y la justificación por la fe 
manifestada en un acto de fe, sostiene que lo último en el 
caso de Abraham es el cumplimiento del primero. En otras 
palabras, la declaración de las Escrituras de que Abraham 
creyó a Dios, y le fue contado por justicia, se realizó cuando 
Abraham, por la fe, ofreció a su hijo sobre el altar. 
Precisamente de la misma manera, y en perfecta armonía 
con la justificación por la fe, un hombre puede ser 
justificado por la fe cuando, como un acto de fe, es 
bautizado. La cuestión sigue abierta, entonces, si este es el 
hecho en el caso.  

 

          Se objeta además que algunas afirmaciones relativas 
a la fe, no incluidas en las que la conectan con la 
justificación, excluyen la posibilidad de que el perdón esté 
conectado con el bautismo. Por ejemplo: “Porque de tal 
manera amó Dios al mundo, que ha dado a su Hijo 
unigénito, para que todo aquel que en él cree, no se pierda, 
mas tenga vida eterna” (Jn. 3:16); y, “El que cree en el Hijo 
tiene vida eterna” (v.36). Aquí se afirma claramente que el 
creyente está en posesión de la vida eterna; pero sigue 
siendo una cuestión abierta si esto se afirma del creyente 
obediente, o del creyente que aún no ha manifestado su fe 
por la acción; si, para usar la fraseología de Santiago, es la 
fe perfeccionada por las obras de la fe, o la fe todavía 
silenciosa en el alma. Esta cuestión debe ser determinada, 
no por declaraciones generales como estas, sino por 
declaraciones específicas en cuanto a las condiciones en las 
que se ofrece el perdón de los pecados.  

     

         El objetor persistente tiene aún otro conjunto de textos 
que, para él, excluyen la conexión de la que hablamos, 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     289 
 

 
 

textos en los que se afirma la justificación de la fe sin las 
obras de la ley. Por ejemplo: “Concluimos, pues, que el 
hombre es justificado por la fe sin las obras de la ley” 
(Rom.3:28). Pero por obras de la ley en este lugar Pablo se 
refiere a tales actos de obediencia a la ley que justificarían a 
un hombre sobre la base de la inocencia, y lo harían 
independiente de la gracia manifestada en el perdón. Ahora 
bien, los actos de fe, como la ofrenda de Isaac en el altar, no 
pertenecen a esta categoría. Por el contrario, este acto de 
Abraham, visto a la luz de la ley, habría sido un crimen. Lo 
mismo es verdadero del acto de Rahab al recibir a los espías 
y protegerlos, que Santiago especifica como el acto por el 
cual fue justificada (Sant. 2:25). Este acto, visto a la luz de la 
ley, fue traición, mientras que el de Abraham fue asesinato. 
Ahora bien, el bautismo es ciertamente un acto de fe, que 
deriva su propiedad de un mandato positivo; y no una obra 
de ley en el sentido que Pablo le da a esa expresión; en 
consecuencia, se le puede requerir a un creyente que se 
bautice antes de ser perdonado, y sin embargo, la 
justificación puede ser aparte de las “obras de la ley”.  
 

          Se supone que toda conexión entre el bautismo y el 
perdón de los pecados queda excluida por otro motivo más, 
el hecho de que la salvación es un asunto de gracia y no de 
obras: “Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y 
esto no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para 
que nadie se gloríe” (Efe. 2:8, 9). Pero aquí también, como 
en la epístola a los Romanos, las obras excluidas de la base 
de la salvación son obras de perfecta obediencia, por las 
cuales, si alguno las hubiera realizado, se salvaría en base 
al mérito. Esto excluiría la gracia. Pero el perdón de los 
pecados es en su misma naturaleza una gracia otorgada, y 
no una deuda pagada; y ya sea que se conceda bajo ciertas 
condiciones o sin ninguna condición, sigue siendo un 
asunto de gracia.  



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     290 
 

 

           Sólo que en el caso de que las obras realizadas sean 
de tal naturaleza que la persona que las realiza merezca la 
salvación, puede excluirse la gracia; y en ese caso no habría 
perdón, porque no habría pecados que perdonar. Así pues, 
si Dios ha considerado conveniente requerir que el creyente 
sea bautizado antes de perdonarlo, el perdón no es menos 
una cuestión de gracia que si no hiciera tal requisito. 
Cuando un juez estatal perdona a un criminal, a nadie se le 
ocurre decir que no es un acto de gracia porque el criminal 
está obligado, como condición, a firmar un compromiso de 
no volver a cometer su delito; y si se tratare de un caso de 
robo, y el juez exigiera la restitución de los bienes robados 
como condición del perdón, a nadie se le ocurriría negar 
que el perdón fue un acto de gracia. Viendo ahora que una 
conexión entre el bautismo y el perdón de los pecados no 
está excluida por ninguna de las declaraciones doctrinales 
de las Escrituras, que tan comúnmente se ha supuesto que 
tienen esta fuerza, estamos en libertad de examinar sin 
prejuicio aquellos pasajes de las Escrituras que parecen 
declarar tal conexión y determinar, si es posible, cuál es esa 
conexión. Primero, entonces, examinamos algunos pasajes 
que enseñan claramente que el perdón de los pecados sigue 
al bautismo en orden de tiempo.  

 

         El primero de ellos es la conocida respuesta de Pedro, 
en su sermón de Pentecostés, a la pregunta: “Varones 
hermano, ¿Qué haremos?” (Hech.2:37). Es el más 
importante, porque es la primera vez que Pedro, haciendo 
uso de las llaves que le habían sido confiadas (Mat. 16:19), 
abrió las puertas del reino a los creyentes declarando lo que 
debían hacer para ser admitidos. Él dijo: “Arrepentíos, y 
bautícese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo 
para perdón de los pecados; y recibiréis el don del Espíritu 
Santo” (v.38). Aquí, como hemos señalado en el comentario 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     291 
 

 
 

bajo este pasaje, ya sea que la preposición se traduzca a, o 
para, o con el fin de, el perdón de los pecados se coloca 
inequívocamente después del arrepentimiento y el 
bautismo. No hay palabras que puedan hacer esto más 
seguro. Marcos y Lucas afirman precisamente la misma 
conexión en términos casi idénticos con referencia al 
bautismo de Juan. Ambos dicen que Juan predicó “el 
bautismo de arrepentimiento para el perdón de los 
pecados” (Mar. 1:4; Luc.3:3). Aquí el bautismo de Juan se 
llama el “bautismo de arrepentimiento”, porque el 
arrepentimiento era el único requisito previo requerido a un 
Judío creyente. Si el bautismo instituido por Cristo se 
distinguiera de el por un epíteto correspondiente, este 
último se denominaría bautismo de fe; no porque la fe sea 
el único prerrequisito previo, sino que es el más prominente 
en la predicación de los apóstoles. Que este bautismo de 
arrepentimiento fue “para el perdón de los pecados”, indica 
inequívocamente que el perdón es posterior a el en el orden 
del tiempo.  

 

         En todos estos pasajes, sin embargo, si se usa 
estrictamente la preposición “para”, el bautismo se 
contempla como llevando a la persona bautizada al perdón, 
y no se supone ningún lapso de tiempo entre el bautismo y 
aquello a lo que lleva a la persona. Por lo tanto, cuando 
hablamos del perdón después del bautismo, queremos 
decir que sigue inmediatamente. El mandamiento de 
Ananías a Saulo enseña la misma cosa. Las palabras 
“Levántate y bautízate, y lava tus pecados, invocando su 
nombre” (Hech.22:16), claramente implica que sus pecados 
fueron lavados (una metáfora para el perdón de los 
pecados) como un resultado inmediato del bautismo. Estos 
son todos los pasajes en los que se mencionan los pecados 
en conexión inmediata con el bautismo, y se unen para 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     292 
 

 

mostrar que el perdón de los primeros es una consecuencia 
inmediata del segundo.  

 

         En otra clase de pasajes se establece la misma verdad 
por implicación. Pablo hace la declaración, y la reitera, de 
que somos bautizados en Cristo: “¿O no sabéis que todos 
los que hemos sido bautizados en Cristo Jesús, hemos sido 
bautizados en su muerte?” (Rom.6:3); “porque todos los 
que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo estáis 
revestidos” (Gál.3:27). Ahora bien, cuando un hombre está 
en Cristo, sus pecados ciertamente son perdonados, y antes 
de que él esté en Cristo ciertamente no son perdonados. Son 
perdonados al pasar a Cristo, y una parte del proceso por 
el cual uno pasa a Cristo es el acto del bautismo; y se sigue 
que, como no está en Cristo hasta que es bautizado, hasta 
que no es bautizado no es perdonado. Las palabras de 
nuestro Señor en la comisión apostólica justifican la misma 
inferencia: “Por tanto, id, y haced discípulos a todas las 
naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, 
y del Espíritu Santo” (Mat.28:19). El hombre que todavía no 
ha entrado en la relación expresada por las palabras, “en el 
nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo” todavía 
está en una condición no perdonada cualquiera que sea su 
creencia y sus emociones; y esta relación se establece tan 
pronto como todos sus pecados son perdonados; pero entra 
en esta relación en el acto del bautismo, es bautizado en 
ella, y se deduce que sus pecados son perdonados en 
conexión con su bautismo.  

        

        Todavía otra clase de pasajes presenta hechos que 
implican la misma relación entre el bautismo y el perdón. 
Pertenece a la naturaleza del perdón impartir gozo a la 
persona perdonada, y es un asunto de experiencia 
universal que la conciencia de los pecados no perdonados 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     293 
 

 
 

es una carga para el alma. Si, pues, al rastrear las 
experiencias de los hombres cuya conversión a Cristo se 
describe en el Nuevo Testamento, encontraremos que se 
regocijaron antes de ser bautizados, esto sería evidencia de 
que el perdón de los pecados precede al bautismo. Por otro 
lado, si encontramos este regocijo uniformemente después 
del bautismo, debemos aceptar la conclusión opuesta. 
Ahora bien, no hay ningún caso registrado de lo segundo; 
por el contrario, en cada instancia de la mención de este 
regocijo, viene después del bautismo. Por ejemplo, fue 
después de ser bautizado que el eunuco siguió “gozoso” su 
camino; mientras antes del bautismo estaba en un estado de 
ansiedad y perplejidad (Hech.8:34-40). Antes que Saulo 
fuera bautizado y hasta el momento en que Ananías le 
indicó levantarse y ser bautizado y lavar sus pecados, él 
estaba en gran agonía de su alma y no había comido ni 
bebido por tres días; tan pronto como fue bautizado, su 
alma se tranquilizó, “Y habiendo tomado alimento, recobró 
fuerzas” (9:9-19). De la misma manera, el carcelero de Filipo 
estaba en estaba angustiado y perplejo antes de su 
bautismo, pero después de ser bautizado, llevó a Pablo y 
Silas a su casa y les puso comida, “y se regocijó con toda su 
casa de haber creído en Dios” (16:30-34).  

 

         Una cuarta clase de pasajes enseña la misma doctrina 
por la manera en que conectan el bautismo con la salvación. 
La salvación en Cristo consiste esencialmente en el perdón 
de los pecados; porque sólo cuando el alma es redimida de 
los pecados por el poder de Cristo obrando en el interior, y 
la culpa del pecado removida por el perdón, puede un 
hombre estar en un estado de salvación. Si, entonces, 
cuando se habla de la salvación y el bautismo juntos, es en 
cierto modo para indicar que no hay conexión entre ellos, 
esto podría obligarnos a reexaminar los pasajes ya 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     294 
 

 

observados, para ver si por alguna posibilidad los 
habíamos mal interpretado. O si en tales pasajes 
encontramos que se habla de la salvación como si 
precediera al bautismo, esto podría exigir un reexamen 
similar. Pero no se encuentra que exista ninguna de estas 
condiciones; el reverso es uniformemente el orden que 
encontramos. En la comisión leemos “El que creyere y fuera 
bautizado, será salvo” (Mar.16:16). Aquí la salvación es 
colocada después del bautismo, y es ciertamente la 
salvación que consiste en el perdón de pecados; porque la 
salvación final depende mucho más que creer y ser 
bautizado. En la epístola a Tito leemos: “Pero cuando se 
manifestó la bondad de Dios nuestro Salvador, y su amor 
para con los hombres, nos salvó, no por obras de justicia, 
que nosotros hubiéramos hecho, sino por su misericordia, 
por medio del lavamiento de regeneración y la renovación 
del Espíritu Santo, que cual derramó sobre nosotros 
abundantemente por Jesucristo nuestro Salvador, para que, 
justificados por su gracia, viniésemos a ser herederos 
conforme a la esperanza de la vida eterna” (3:4-7).  
 

         Aquí, por el lavamiento (literalmente, lavatorio) de la 
regeneración, el apóstol se refiere al bautismo, el cual es 
llamado así porque es una especie de lavamiento 
relacionado con el proceso de regeneración; y se afirma que 
por esto y por la renovación del Espíritu Santo (la obra 
interior del Espíritu que precede al bautismo) somos salvos. 
Al mismo tiempo, para que nadie pueda pensar en ningún 
tipo de mérito como la base de esta salvación, dice que esta 
salvación no se concede por algo que hayamos hecho antes 
en el camino de la justicia, sino solo por la misericordia de 
Dios. Además, identifica la salvación de la que así se habla 
con la justificación, mediante la cláusula añadida, “para 
que justificados por su gracia, viniésemos a ser herederos 
conforme a la esperanza de la vida eterna”. De nuevo 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     295 
 

 
 

leemos en la primera epístola de Pedro que “ocho fueron 
salvadas por agua; El bautismo que corresponde a esto 
ahora nos salva (no quitando las inmundicias de la carne, 
sino como la aspiración de una buena conciencia hacia 
Dios) por la resurrección de Jesucristo” (1 Ped. 3:21). Aquí, 
la negación de desechar las inmundicias de la carne está 
dirigida contra un concepto erróneo Judío, y para nosotros 
su significado es obvio. La cláusula traducida, “sino como 
la aspiración de una buena conciencia” es manifiestamente 
oscura; pero cualquiera que sea su significado, deja intacto 
el hecho previamente establecido, que el agua ahora, en una 
verdadera semejanza a la del diluvio, nos salva en el 
bautismo; y si el bautismo salva en cualquier sentido, debe 
preceder a la salvación y traer al pecador a ella. 

 

           Finalmente, la conexión en cuestión está implícita en 
el comentario de nuestro Señor a Nicodemo en cuanto a las 
condiciones para entrar en el reino de Dios: “El que no 
naciere de agua y del Espíritu, no puede entrar en el reino 
de Dios” (Jn.3:3). Todos los eruditos Cristianos antiguos, y 
todos los expositores más capaces de los tiempos 
modernos, están de acuerdo en declarar a una voz que por 
el término agua Jesús aquí se refiere al bautismo. El Dr. Wall, 
en su historia del Bautismo Infantil, dice: “No hay un solo 
escritor Cristiano de la antigüedad, en cualquier idioma, 
que no entienda que el nuevo nacimiento del agua se refiere 
al bautismo; y si no se entiende así, es difícil dar cuenta de 
cómo una persona nace del agua, más que nace de la 
madera” (Vol.1:110). Alford testifica: “Todos los 
expositores mejores y más profundos han reconocido la 
coexistencia de los dos, el agua y el Espíritu” (Comentario, 
Ibíd,); y en el mismo sentido dice el Dr. Westcott: “Todas las 
interpretaciones que tratan el término agua aquí como 
simplemente figurativo y descriptivo del poder limpiador 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     296 
 

 

del Espíritu, son esencialmente defectuosas, ya que 
también se oponen a toda tradición antigua” (Comentario, 
sobre Juan, Ibíd,). 

 

         En otra parte de sus notas sobre el pasaje, Alford va 
aún más lejos en la dirección de estas afirmaciones, y 
también da el significado del versículo, con estas palabras: 
“No puede haber duda, sobre cualquier interpretación 
honesta de las palabras, de que nacer del agua se refiere a 
la señal o signo externo del bautismo ― nacer del Espíritu, 
a la cosa significada, o la gracia interna del Espíritu Santo. 
Todos los intentos de deshacerse de estos dos hechos claros 
han surgido de prejuicios doctrinales, por lo que las 
opiniones de los expositores han sido distorsionadas”.  

 

         Podemos dejar de lado, por lo tanto, como 
excepcionales y sectarias, todas las interpretaciones que 
eliminan de este pasaje su obvia alusión al bautismo, y 
estamos justificados al decir que, según el juicio conjunto 
de eruditos imparciales de todas las Iglesias, Jesús aquí 
quiso decir que, excepto un hombre experimenta la obra 
interior del Espíritu Santo, y es bautizado, no puede entrar 
en el reino de Dios. Ahora bien, antes de que un hombre 
esté en el reino de Dios, sus pecados no son perdonados; y 
cuando sus pecados son perdonados, ya no es un 
extranjero, sino un ciudadano de ese reino. Por cualquier 
proceso, entonces, entra en ese reino, por eso o en eso 
obtiene el perdón de los pecados; pero ese proceso es el 
nacimiento del agua y del Espíritu, de ninguno solo, sino 
de ambos; y por eso obtiene el perdón no antes, sino cuando 
es bautizado. No es más que un eco de estas palabras de 
nuestro Señor, cuando Pablo dice que nos salvó “por el 
lavamiento de la regeneración y por la renovación en el 
Espíritu Santo” (Tito 3:5). Estas evidencias establecen, tan 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     297 
 

 
 

claramente como se puede establecer cualquier hecho, una 
conexión inmediata entre el bautismo y el perdón de los 
pecados, y muestran con igual claridad que el acto divino 
de perdonar los pecados tiene lugar cuando el pecador, en 
cuyo corazón el Espíritu Santo ha obrado fe y 
arrepentimiento, es bautizado en Cristo.  

 

         Aquí podríamos llevar esta discusión a su fin, pero por 
el hecho de que muchos suponen que esta es una doctrina 
herética, sin el apoyo de la erudición de épocas pasadas o 
presentes. Para desengañar al lector de esta impresión, 
procedemos a mostrar cómo han sido consideradas estas 
evidencias por los hombres eruditos. En primer lugar, sobre 
ella se une la voz de la antigüedad, como sobre el 
significado de “nacer del agua y del Espíritu”. Prueba 
suficiente de ello, sin citar a autores individuales, se 
encuentra en el hecho de que el artículo sobre el tema en el 
Credo de Nicea, adoptado a principios del siglo IV sin una 
voz disidente, declara: “Creemos en un bautismo para el 
perdón de los pecados”. También es un hecho bien 
conocido que la Iglesia Griega, la Armenia y la Católica 
Romana todavía enseñan y siempre han enseñado esta 
doctrina, con la idea adicional y no bíblica de que el 
bautismo, independientemente de la fe y el 
arrepentimiento, quita el pecado original en el caso de los 
infantes. De hecho, el bautismo de infantes debe su origen 
a esta concepción equivocada. El proceso es trazado por 
Neander en el siguiente pasaje bien conocido:  
“Pero cuando, ahora, por un lado, la doctrina de la 
corrupción y la culpa, que se adhieren a la naturaleza 
humana como consecuencia de la primera transgresión, fue 
reducida a una forma más precisa y sistemática y por otra 
parte, por no distinguir debidamente entre lo exterior y lo 
interior en el bautismo (el bautismo por agua y el bautismo 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     298 
 

 

por el Espíritu), el error se estableció más firmemente de 
que sin el bautismo exterior nadie podía ser librado de esa 
culpa inherente, podía ser salvado del castigo eterno que lo 
amenazaba, o ser elevado a la vida eterna; y cuando la 
noción de influencia mágica, un encanto relacionado con el 
sacramento, fue ganando terreno continuamente, se 
desarrolló finalmente la teoría de la necesidad 
incondicional del bautismo infantil. Alrededor de la mitad 
del siglo III, esta teoría fue generalmente admitida en la 
Iglesia del Norte de África”. 

                   

           Entre las pruebas que ofrece de la veracidad de esta 
representación, se encuentra un extracto de Cipriano 
(Epístola 59), en el que el escritor defiende el bautismo de 
los niños inmediatamente después de su nacimiento, y 
cierra con estas palabras: “Pero si aún el principal de los 
pecadores, que han sido sumamente culpable delante de 
Dios, reciben el perdón de los pecados al llegar a la fe, y 
nadie está excluido del bautismo y de la gracia, ¿Cuánto 
menos debe ser retenido el niño, el cual, siendo recién 
nacido, no puede haber pecado, sino que sólo ha traído 
consigo, por su descendencia de Adán, la infección de la 
antigua muerte; y que puede obtener más fácilmente el 
perdón de los pecados, porque que los pecados que le son 
perdonados no son los suyos propios, sino los de alguien 
más?” (Historia de la Iglesia, I: 313, 314). La desafortunada 
circunstancia de que esta doctrina del bautismo para el 
perdón de los pecados, enseñada universalmente en la 
Iglesia antigua, fue así corrompida por la Iglesia de la edad 
oscura, fue sin duda la causa de una reacción contra ella 
entre los líderes de la Reforma Protestante; sin embargo, 
Lutero y Calvino, aunque repudiaron la doctrina tal como 
la enseñaba Roma y no la adoptaron en su forma original, 
tropezaron con ella en su exposición de varios pasajes de la 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     299 
 

 
 

Escritura en los que se enseña claramente. De este modo, 
Lutero, comentando sobre las palabras (Gál.3:27). “porque 
todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo 
estáis revestidos” hace estas observaciones: “Este viejo 
hombre debe ser despojado de todas sus obras, para que los 
hijos de Adán podamos ser hechos hijos de Dios. Esto no se 
hace cambiando de ropa, ni por ninguna ley u obra, sino 
por un nuevo nacimiento, y por la renovación del hombre 
interior; lo cual se hace en el bautismo, como dice Pablo: 
“porque todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de 
Cristo estáis revestidos” (Gál.3:27). Por tanto, vestirse de 
Cristo según el evangelio no es vestirse con la ley ni con las 
obras, sino con un don incomparable; es decir, con el 
perdón de los pecados, la justicia, la paz, la consolación, el 
gozo del espíritu, la salvación, la vida y Cristo mismo. Esto 
debe notarse diligentemente, debido a los espíritus 
afectuosos y fantásticos, que desfiguran la majestad del 
bautismo y hablan mal de el. Pablo, por el contrario, lo 
encomia y lo expone con títulos honoríficos, llamándolo “el 
lavamiento del nuevo nacimiento, la renovación del 
Espíritu Santo” (Tito 3:5). Y aquí también dice que todos los 
bautizados se han revestido de Cristo. Como si dijera: 
Vosotros sois llevados de la ley a un nuevo nacimiento, que 
se obra en el bautismo. Por tanto, ya no estáis bajo la ley, 
sino que estáis vestidos con un vestido nuevo; es decir, con 
la justicia de Cristo. Por tanto, el bautismo es algo de gran 
fuerza y eficacia” (Comentario de Lutero sobre Gálatas).  

 

          En estos extractos, Lutero confirma las opiniones 
expresadas anteriormente, no solo sobre el pasaje que tiene 
inmediatamente a la mano, sino también sobre el 
comentario de nuestro Señor sobre el nuevo nacimiento, y 
el de Pablo con respecto al lavamiento de la regeneración. 
Y todo esto viene de él, quien es el primer autor de la 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     300 
 

 

doctrina moderna de la justificación por la fe sola.   

 

           Juan Calvino se expresa en el mismo sentido, y trae a 
la vista un número aún mayor de los pasajes que he citado 
anteriormente. Él dice: “Del bautismo nuestra fe obtiene 
tres ventajas, que requieren ser consideradas claramente. 
La primera es, que tal como nos la propone el Señor, es un 
símbolo y señal de nuestra purificación; o, para expresar mi 
significado más plenamente, se asemeja a un instrumento 
legal debidamente atestiguado, por el cual nos asegura que 
todos nuestros pecados son cancelados y borrados de modo 
que nunca aparecerán a su vista, ni vendrán a su memoria, 
ni nos serán imputados, porque Él manda a todos los que 
creen sean bautizados para el perdón de sus pecados. Por 
lo tanto, todos los que han imaginado que el bautismo no 
es más que una marca o señal por la cual profesamos 
nuestra religión ante los hombres, como soldados llevando 
la insignia de su soberano como una marca de su profesión, 
no han considerado lo que es principal en el bautismo, que 
es que debemos recibirlo con esta promesa: “El que creyere 
y fuere bautizado, será salvo” (Mar.16:16).  
 

         En este sentido, se debe entender lo que dice Pablo, 
que Cristo “santifica y purifica la Iglesia en el lavamiento 
del agua por la palabra” (Efe. 5:26); y en otro lugar que 
según su misericordia nos salva, “por el lavamiento de la 
regeneración, y la renovación del Espíritu Santo” (Tito 3:5); 
y por Pedro, que “el bautismo ahora nos salva” (1 Ped. 
3:21)”1. A partir de este extracto, el lector puede ver de 
simple vista que Calvino entiende que todos los pasajes 
citados en su tratado tienen el mismo significado que les he 
atribuido; y el hecho de que estas interpretaciones sean  

 

 

        
             

               1  Institutos de Calvino, B. IV.15, 1, 2. Concepto similares son expresados 
en las fracciones 3, y 4. El inconsistentemente representa los pecados de Cornelio 
siendo perdonados antes de ser bautizado. 
 
 
 
 
 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     301 
 

 
 

dadas por un teólogo que no las aplicó consistentemente en 
su sistema, les da mayor peso porque demuestra que no son 
el resultado de la presunción doctrinal, sino de la sencillez 
y claridad con que son expresados en los pasajes mismos.  

 

          Es bien sabido, también, que otro gran reformador de 
tiempos más recientes, John Wesley, cayó sobre esta 
doctrina en el curso de sus estudios exegéticos, aunque no 
constituía parte de su sistema. Él dice: “El bautismo 
administrado a los verdaderos penitentes, es a la vez un 
medio y un sello de perdón. En la Iglesia primitiva, Dios no 
concedía ordinariamente el perdón a nadie, a menos que 
fuera por este medio” (Notas sobre el N. T., p. 350). Para no 
multiplicar innecesariamente las evidencias de este tipo, 
pasamos por alto las declaraciones de muchos otros 
eruditos eminentes de las Iglesias Ortodoxas, y añadimos 
algunas de escritores de nuestra época, eminentes por su 
conocimiento y su habilidad exegética.  

 

         H. B. Hackett, uno de los eruditos y comentaristas más 
eminentes de la Iglesia Bautista de América, al comentar 
Hechos 2: 38, dice: “para perdón de los pecados, nos 
conectamos naturalmente con los dos verbos anteriores. La 
cláusula establece el motivo o el objeto que debe inducirlos 
a arrepentirse y ser bautizados. Hace cumplir toda la 
exhortación, ninguna parte de ella excluye a la otra” Esta 
cláusula establece el motivo o el objeto que debían 
inducirlos a arrepentirse y bautizarse. Refuerza toda la 
exhortación, ninguna parte de ella con exclusión de la otra” 
Sobre Hechos 22:16, dice: “Y lava tus pecados”. ― es decir, 
Esta cláusula declara un resultado del bautismo, en un 
lenguaje derivado de la naturaleza de esa ordenanza. Este 
responde al anterior “para perdón de los pecados” ― esto es, 
someterse al rito para ser perdonado”. Testimonio más 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     302 
 

 

claro o más explícito de la doctrina sostenida en este 
excurso no podría ser pronunciado. 

 

          El Dr. Jacobson, Obispo de Chester y autor de las 
notas sobre Hechos en El Comentario The Speaker, bajo Hech. 
22:16 cita con aprobación las palabras de Waterland: “El 
bautismo fue finalmente su gran absolución [de Pablo], su 
patente de perdón, su instrumento de justificación 
otorgado desde lo alto; ni fue justificado hasta que recibió 
ese sello divino, ya que sus pecados estuvieron sobre él 
hasta aquella misma hora”. El Dr. J. A. Alexander, de 
Princeton, escribe: “Toda la frase, para (o hacia) el perdón 
de los pecados, describe esto como el fin al que se refería la 
multitud, y que, por lo tanto, debe contemplarse en la 
respuesta”. Nuevamente: “El fin benéfico al que condujo 
todo esto fue el perdón de los pecados” (Comentario sobre 
Hechos 2:38). Lechler, autor de Comentario sobre Hechos in 
Acts in Langes Bible Work, dice en 2:38: “El apóstol promete 
a los que se arrepientan y reciban el bautismo, (1) El perdón 
de los pecados, y (2) el don del Espíritu Santo”. Bajo 22: 16, 
dice: “Tenemos aquí un noble testimonio del valor que la 
Iglesia apostólica pura asignaba al santo bautismo. No era 
una mera ceremonia externa, sino un medio de gracia para 
lavar los pecados, y fue la primera entrada verdadera a la 
Iglesia de Jesús”. El Dr. Gloag (Presbiteriano), dice en su 
Comentario, bajo 2:16: “El bautismo en el adulto, excepto 
en el caso peculiar de nuestro Señor, iba acompañado de la 
confesión del pecado, y era señal de su perdón; por eso se 
llama bautismo para el perdón de los pecados” (Hech.2: 38). 
Plumptre, después de citar las palabras de Ananías a Pablo, 
dice: “Muestran que para el apóstol el bautismo no era un 
acto formal o ceremonial, sino que iba unido al 
arrepentimiento y, acompañado de la fe supuesta, traía 
consigo la seguridad de un perdón verdadero. En el 



Excurso A                                   Nuevo Comentario sobre Hechos     303 
 

 
 

lenguaje de San Pablo en cuanto al lavado (o baño) de la 
regeneración (Tito 3: 5), podemos rastrear su continua 
adhesión a la idea que le habían enseñado de esta misma 
manera en su primera admisión a la Iglesia de Cristo” 
(Comentario sobre Hechos, 22:16). Finalmente citamos el 
testimonio de dos eminentes filólogos. Meyer dice bajo 
Hech.2:38: “εις denota el objeto del bautismo, que es la 
admisión de la culpa contraída en el estado antes de 
μετανοία” Grimm, en su gran Léxico Griego del N. T., define 
εις ἄφεσιν ἁμαρτιων, Hech.2: 38, “para obtener el perdón de 
los pecados” (βαπτιξω II. b. aa.).  

 

         Estas citas son abundantes para mostrar que no hemos 
malinterpretado los pasajes en cuestión; y muestran 
claramente que tenemos razón al rechazar la traducción de 
la Revised Version, “hacia el perdón de pecados”, y retener 
la de la American Version, “para perdón de pecados”. 1   

 

             El propósito de Pedro en la expresión no era indicar el 
mero hecho de que el bautismo trae a uno al perdón, sino 
declarar la bendición para el logro de la cual sus oyentes 
debían ser bautizados. En otras palabras, establece un 
motivo para el acto. En muchos otros pasajes, la Revised 
Version está sujeta a la misma crítica en su interpretación 
de la preposición εις. Podríamos añadir muchos más 
testimonios si fuera necesario. Muestran que la conexión 
entre el bautismo y la remisión de los pecados por la que 
luchamos es una de las doctrinas más universalmente 
reconocidas del Nuevo Testamento. 

 

          

 

           

        
             

             1  Nuestras versiones Castellanas no presentan esta ligera variante en la 
preposición de las palabras “hacia” (R. V.)  o “para” (A.V) el perdón de los 
pecados en Hechos 2:38. Las versiones Inglesas recientes (NASB, KJV, RSV, etc.) 
tampoco presentan esta variante. Thayer tiene una extensa nota con respecto a 

la preposición εις “denotando un lugar de entrada en o en dirección o límite: a, 
hacia, para, entre” (Greek-English Lexicon on the N. T. 183-186). – El Traductor, 
ARP. 
 
 
 
 
 



Excurso A                                    Nuevo Comentario sobre Hechos     304 
 

 

          Hemos ocupado tanto espacio con su presentación, 
por el deseo de restaurar esta solemnísima ordenanza de 
nuestro Señor al lugar que ocupó en la Iglesia primitiva, y 
de llevar a la práctica los puntos de vista de su significado 
tan claramente expresados por los eruditos de todas las 
escuelas y edades. Ha sido común, en estos últimos días, 
desacreditar la doctrina, conectada sobre cómo debe estar 
con la acción correcta del bautismo, debido a las 
consecuencias que se le atribuyen con referencia a la 
salvación de millares de personas piadosas en épocas 
pasadas que no han sido realmente bautizados; pero tales 
consecuencias, ya sean reales o imaginarias, no pueden 
alterar la verdad de las Escrituras, mientras que su 
consideración tiende a sesgar nuestro juicio y a ocultarnos 
la verdad. 

 

          Es parte de la sabiduría aceptar sin vacilar la verdad 
tal como la descubrimos, sabiendo que seremos juzgados 
en el gran día según la medida de luz que tengamos o 
podamos tener; y que si nuestros antepasados se salvaron 
por el descuido de algún deber que ignoraban, nosotros no 
podemos esperar ser salvos por el descuido de ningún 
deber que se nos señale claramente. La acción correcta del 
bautismo está ganando rápidamente reconocimiento entre 
las mentes serias de nuestro tiempo; esforcémonos por 
restaurar también su diseño correcto, y así podemos 
silenciar a esos “espíritus afectuosos y fantásticos”, como 
los llama Lutero, “que van a desfigurar la majestad del 
bautismo, y hablan perversamente de el”. 

 

         

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 


