UN NUEVO COMENTARIO

g (0N

TRLREEET e
e P _nw« < " J

- ten < 2 Ha
-

Comerilarios (Kiblicos &1 Exposilan







Un Nuevo
Comentario sobre
Hechos

Volumen 1

Por J. W. McGarvey

Profesor de Historia Sagrada en el Colegio de la Biblia,
Autor de “Un Comentario sobre Mateo y Marcos”,
“Tierras de la Biblia”,y “Evidencias del Cristianismo”.

~g) Q-

1892

Originalmente escrito en 1863

Gospel Light Publishing Company
Delight, Arkansas



Foto de la Portada por Eyal Asaf, Fotografo Aéreo
de Israel: El area del Templo vista desde el extremo
Sur del Monte de los Olivos

ISBN 0-89916-000-X

Impreso en los Estados Unidos de América



Prefacio por el Autor

La composicion de mi primer Comentario sobre el
libro de los Hechos se inici6 cuando tenia unos treinta
afnos, y la obra se publicé unos cuatro afios mas tarde. La
mayor parte de la escritura se hizo en medio de las
distracciones de los dos primeros afios de nuestra era civil,
y el volumen se publicé en el otofio de 1863, cuando los
pensamientos de los hombres se apartaron de la religion y
se dirigieron a los acontecimientos de la poderosa lucha.

La publicacion de wun Comentario en tales
circunstancias se consider6 tan arriesgada que no se llevo
a cabo hasta que se puso a prueba la demanda por tal libro
mediante una convocatoria previa de suscriptores. La
respuesta a este llamado fue inesperadamente alentadora
y el volumen se public6 en la forma econémica que se ha
mantenido desde entonces.

La venta de la obra antigua, aunque nunca muy
grande, ha sido continua desde el momento de su
publicacion hasta la hora presente; y el autor ha recibido
de vez en cuando las mas gratificantes garantias del bien
que ha hecho, tanto al proporcionar la instruccion



4

necesaria a muchos jovenes predicadores, como al ensefiar
a muchas otras almas fervientes “mds exactamente el
camino del Sefior” (Hech.18:26). Alentado por estas
palabras, pero haciéndome cada vez mas consciente cada
afio de los defectos de la obra, he sentido un deseo muy
viviente de llevarla a un estado superior de excelencia
antes de que termine la carrera de mi vida.

Seria verdaderamente un ingrato si no estuviera muy
agradecido ahora por la bondadosa providencia que ha
prolongado mi vida y me ha dado la fuerza necesaria para
cumplir en algtin grado este deseo de mi corazoén.

Durante los veintinueve anos transcurridos, me
enorgullezco de estar mucho mejor preparado para
escribir un Comentario sobre este precioso libro; porque
no s6lo he experimentado el crecimiento mental que es
comdn a los hombres de habitos estudiosos, sino que
durante veintisiete de esos afios he dado instruccién
anualmente sobre cada versiculo del libro a la clase del
altimo afio en el Colegio de la Biblia.

Al mismo tiempo, se han importado de las escuelas
racionalistas de Alemania, y han surgido en nuestro
propio pais y en Gran Bretafa, cuestiones de vital
importancia, pertenecientes tanto a la confiabilidad de esta
narracién como a los fundamentos de la fe misma, que
eran desconocidos para mi hace treinta afios.

Las cuestiones deben necesariamente ser discutidas
en un Comentario sobre los Hechos que se adapte a las
necesidades de los estudiantes actuales. Al tratar de
resolver estos nuevos problemas, los amigos de la Biblia
no han sido menos diligentes que sus enemigos al



presentarlos, y el resultado es una extensa literatura que
no existia cuando se imprimié mi primer Comentario. No
sOlo eso, sino que se han completado los trabajos de toda
una vida de Tischendorf y Tregells sobre el texto Griego,
asi como los de Wescott y Hort que entonces apenas
habian comenzado y ahora tenemos por primera vez
desde los primeros siglos de nuestra era un texto
corregido en el cual leer estos escritos invaluables.

La Version Revisada también ha llegado a mi
socorro, ahorrdndome la necesidad de corregir mi propia
revision de la Versiéon Autorizada que fue la base de mi
trabajo anterior.

Haciendo uso de todas estas nuevas y mejores
investigaciones, he producido una obra que es mucho mas
que una edicion nueva y mejorada de mi primer
Comentario, y que me veo obligado a llamarlo mi Nuevo
Comentario sobre los Hechos.

Es nuevo en casi todo menos en la forma. En cuanto a
esto, he encontrado la forma antigua, que permite leer el
libro, no como se lee un diccionario, sino continuamente
como se hace con otros libros, tan ventajosa en muchos
aspectos, que la he conservado con ligeras modificaciones.

Mi edad avanzada y las muchas llamadas del deber
que parecen reclamar el resto de mi vida activa, me
recuerdan que este es muy probablemente el ultimo
esfuerzo que haré para mejorar una obra que muchos de
mis amigos han expresado como la mis til de todos mis
escritos; y ahora encomiendo este trabajo de mis manos y
cerebro al destino que le espera en el futuro, en el que me



6

sobrevivira en este mundo. El Sefior, a cuyo servicio lo he
escrito, lo tratara segtin sus méritos.

— El Autor

Lexington, Kentucky, 1892.



Primera Edicion en Espafiol
por Armando Ramirez
(Enero 2023).

Sitio Web para la Publicacion Electronica de este
Comentario:

http://www.elexpositorpublica.com

Todas las Citas de la Biblia vienen de la Version
Castellana Reina-Valera 1960 a menos que se
indique lo Contrario.

PUBLICACIONl;g\
EL EXPOSITOR

kfpooo tov Aoyoo

1 de Mayo # 214
Entre Hidalgo y Tamaulipas
Valle Hermoso, Tamps. 87500
México E-Mail:
Armandokattan70@gmail.com

\\ www. elexpositorpublica. corg/



http://www.elexpositorpublica.com/

Prefacio del Traductor al Espafiol

Se considera a J. W. McGarvey (1829-1911) ser uno de
los mas activos e influyentes obreros pertenecientes a la
segunda generaciéon de Cristianos comprometidos en la
restauracion del modelo Nuevo Testamentario de la
Iglesia primitiva tal como fue establecida y dirigida en el
primer siglo en la antigua Jerusalén.

Como un estudiante del Colegio Betania (1847-50)
fundado en 1840 por Alejandro Campbell en Bethany,
West Virginia. McGarvey tuvo como profesores al mismo
Alejandro Campbell, K. W. Pendleton, y Robert
Richardson entre otros.

Su busqueda por el estudio profundo y sus
habilidades por la predicaciéon publica pronto fueron
pulidas bajo el liderazgo de sus maestros y su propia
energia por buscar la verdad y proclamarla. Su primer
esfuerzo en la predicacion la efectué en Dover, Missouri
en 1853. Donde también comenzaron sus debates con
pastores Presbiterianos, Metodistas y Universalistas. Sus
contemporaneos dicen que debatia con una gran claridad
del lenguaje, proposiciones bien establecidas y
argumentos respaldados en las Escrituras. Fue en esta
misma ciudad donde comenzé a escribir para las revistas
mas populares de su época como American Christian
Review editada por Benjamin Franklin, Millenial Harbinger
por Alejandro Campbell y Lard’s Quartely por Moses Lard.

En 1865 fue invitado a unirse al Colegio de la Biblia
en Lexington, Kentucky para ensefiar Historia Sagrada y
Estudios Biblicos y permanecié ahi por los préximos 46



afios sirviendo como Presidente del Colegio los tltimos 16
afnos hasta su vejez.

McGarvey produjo Comentarios que hasta el dia de
hoy son considerados clasicos y ampliamente consultados
por Cristianos de todas las pasadas generaciones. Su
primer gran Comentario sobre Hechos lo publico
originalmente en 1863. Una revision y ampliaciéon la
desarroll6 en 1892 con una mas elaborada distribucién de
secciones, temas y discusiones bajo el titulo: Un Nuevo
Comentario sobre Hechos. Sobre esta tltima edicion hemos
trabajado en la version en Espafiol con el permiso
amablemente concedido el pasado 23 de Noviembre de
2022 a un servidor para una publicacién electrénica y una
ediciéon impresa limitada concedida por el hermano Brent
Alexander de la compafiia de libros Gospel Light Publishing
de Delight, Arkansas.

Serd publicado en 2 Volamenes en Espariol siendo
este el primero. En Inglés viene en un solo volumen de
pasta dura por Gospel Light. Hay muchisimos buenos
puntos observatorios a lo largo del libro de McGarvey que
capturardn su atencién y reforzaran el conocimiento
basico que generalmente tenemos de este tratado
inspirado de Lucas.

Una lista adicional de otros destacados libros escritos
en Inglés por McGarvey incluyen: Un Tratado sobre el
Ancianado (1870), Un Comentario sobre Mateo y Marcos
(1875), Las Tierras de la Biblia (1881), Ewvidencias del
Cristianismo (1886), Jestis y Jonds (1896), La Autoricidad del
Libro de Deuteronomio (1902), El Evangelio Cuatriple: Una
Armonia de los Cuatro Evangelios (1914), Un Comentario sobre
Tesalonicenses, Corintios, Gdlatas y Romanos (1916) junto a
Phillip Pendleton. Entre una diversidad de tratados y un



10

libro de Sermones. De esta amplia mina de tesoros,
creemos que hemos elegido la obra que maés le caracteriz6
y que mas tiempo invirtié (mas de 30 afos dedicados si
contamos los 3 afios que paso6 redactandolo la primera vez
(1863) a la composicion de su gran Comentario sobre
Hechos.

Su erudicién ampliamente conocida y respetada por
sus contemporaneos fue siempre acompafiada por sus
convicciones de lo que crey6 ser la verdad. Al menos 3
veces retir6 su membrecia de congregaciones que
introducian el instrumento musical (el 6rgano) en la
adoracién. Se opuso a la participaciéon de un Cristiano en
la guerra civil, predicé por igual a blancos como a negros,
aunque aprobd y promovié la Sociedad misionera como
un medio para evangelizar al mundo.

En un tributo hecho en su memoria uno de sus
bidgrafos escribié: “Creia en la inspiraciéon verbal de la
Biblia y prometi6é defender la Biblia en las buenas y en las
malas. Creia que Isaias era Isaias, que Jonas era Jonas, que
hubo un gran pez, y la asna de Balaam hablaba Hebreo tan
bien como su amo. McGarvey fue un predicador facil de
escuchar y dificil de olvidar”.

Estoy agradecido y complacido por poner en
circulaciéon en nuestro idioma un libro cldsico como este,
producido por un Cristiano capaz en la segunda mitad del
siglo 18, que seguira iluminando el entendimiento de los
Cristianos del siglo 21.

— El Traductor y Publicador al Espafiol
Armando Ramirez
(Enero de 2023)
Correo Electroénico:
Armandokattan70@gmail.com


mailto:Armandokattan70@gmail.com

Tabla de Contenidos:

Prefacio del Autor .........cevueeueeevennnccncnnenne 3
Prefacio del Traductor..........ccceovuvevnnnnee. 8
Tabla de Contenidos............ccueeennnl11
INntroduccion .........ececeeeennuccncnensensncnncnnens 13
Capitulo T....ucviererenenencncncncsnccncnenns 43
Capitulo 2 .....ceieririnencnccnccncncnnns 61
Capitulo 3.......coeeeveririniniirinenensacncnnens 91
Capitulo4....ccccevvvieviivniriniinnnnnne .. 109
Capitulo 5....cccevvvvviiiiiiiiiiiniinnan 125
Capitulo 6.....cccvvveviniinnieniinnnne.... 145
Capitulo 7....cocevvvviiiiiii i i i 159
Capitulo 8....cccevvvviiiiiniiniinnie e 175
Capitulo 9 ....covvvieviiiniiiii i 205
Capitulo 10 .1
Capitulo 11.. B Ao
Capitulo 12273
EXCUISO....eviviiiiiiiiiiiiiiiiii i e een 0. 285



12



Introduccién

I. Hechos de los Apostoles es un libro muy
descuidado. Asilo fue en los tiempos de Cris6stomo, quien
vivio en el siglo V, y quien dijo: “Hay muchos que ni
siquiera saben que existe este libro, o que puedan declarar
el nombre del autor”. Es asi hasta el presente; y miles van
a otros libros de la Biblia para encontrar lo que es la
ensefianza distintiva de este. La razén de esto es
encontrada en el hecho que antes del tiempo de
Crisostomo, la Iglesia se habia apartado de su ensefianza
distintiva, y hasta el dia de hoy no ha vuelto a ella.

Es una dolorosa conciencia de este hecho lo que llev6
al presente escritor, hace mas de treinta afios, a emprender
un Comentario popular sobre el libro; y, aunque ahora no
estd tan descuidado como antes, todavia necesita
enfatizarse mds prominentemente ante la atencién de esta
época. La nueva atencion que se le ha prestado a este libro
inspirado dentro de nuestra propia generaciéon es
principalmente el resultado de los ataques hechos a su
credibilidad por parte de los racionalistas; y esto puede
resultar el medio providencial de llamar de nuevo a los
hombres a volver esa clara comprension de sus
ensefianzas, y a la fiel observancia de ellas, que caracterizé
a la Iglesia primitiva.

II. EL TITULO. “Los Hechos de los Apoéstoles” hace
suponer al lector principiante que trata de todos o casi todos
los hechos de todos los apodstoles; cuando que en realidad
trata s6lo de unos pocos de ellos, y de casi ninguno de los
hechos de la mayoria.

1 Homilias sobre Hechos |.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 14

Omitiendo los dos articulos definidos obtenemos el
titulo: Hechos de los Apostoles, que responde bien al
contenido, representando algunos de los hechos de algunos
de los apostoles, sin sefialar el nimero de ninguno de los
dos. Este es el mismo titulo que lleva el libro en uno de los
dos Manuscritos mas antiguos que existen. (B), mientras
que en el otro (El Sinaitico) se escribe simplemente, Hechos.
El titulo sin duda se le dio después de que el libro dejara las
manos de su autor; porque los escritores de aquella época
no acostumbraban poner titulos a sus libros; pero seria
dificil inventar un titulo mejor que el que hemos adoptado.

III. SU AUTOR. Este libro nos llega sin una
expresion externa de su autoria; pero en su oracién inicial
estd dirigido a uno llamado Tedfilo, y afirma ser de la
pluma de alguien que habia escrito un tratado anterior
sobre la carrera de Jesus, dirigido a la misma persona. Este
tratado anterior es nuestro tercer Evangelio, y se le
atribuye a Lucas. Esta afirmacién de una autoria comun se
ve confirmada por la uniformidad de estilo que impregna
los dos libros.! Toda la evidencia, por lo tanto, que tiende
a probar que Lucas escribi6 nuestro tercer Evangelio tiene
la misma fuerza en la prueba de que él escribi6 el libro de
los Hechos. Mientras que los escritores incrédulos en
general niegan que haya escrito alguno, todos admiten que
el mismo autor escribié ambos.

En el transcurso del escrito aprendemos, por el uso del
pronombre “en conexién con grandes secciones de la
narracion,? que el autor afirma haber sido compafero de
viaje del ap6stol Pablo durante gran parte de su ministerio,

1 “No menos de cincuenta palabras son comunes a los dos libros que no se
encuentran en ninguna otra parte del Nuevo Testamento” (Plumptre, Int. I.).

2 A partir del Capitulo 16:11, cuando Pablo estuvo por primera vez en Troas,
ocurre a intervalos cortos en la narracién hasta el final.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 15

y que han estado con él durante su primer encarcelamiento
en Roma (Hech.28:16). Estas indicaciones apuntan
exclusivamente a aquel a quien Pablo denomina “Lucas, el
médico amado” (Col.4:14); porque estuvo con Pablo en el
encarcelamiento en Roma, como se desprende de los
saludos enviados por él en las epistolas a los Colosenses y
a Filemon, ambas escritas en ese encarcelamiento; y el
autor se distingue en Hechos de todos los demas
compafieros habituales de Pablo. El es asi distinguido en el
relato de la compafiia que comenzo6 con Pablo en su tltimo
viaje a Jerusalén (20: 4-6); porque alli se menciona que
Sopater, Aristarco, Segundo, Gayo, Timoteo, Tiquico y
Tréfimo fueron antes que Pablo a Troas, y alli nos
esperaron a “nosotros”, es decir, al escritor y a Pablo.
Como entonces el escritor no era ninguno de estos, y sin
embargo viajo con Pablo en esta visita a Jerusalén, y de alli
a Roma, podemos identificarlo nada menos que con Lucas.
Es cierto que algunos otros ademas de Lucas estaban con
Pablo cuando se escribieron las dos epistolas que acabamos
de mencionar, pero ninguno de ellos viaj6é con Pablo como
lo hizo el autor.!

La prueba interna de la autoria de cualquier
documento escrito tiene una presuncién a su favor, como
la de una escritura o un testamento cuando se encuentran
en debida forma; y se mantiene firme ante el tribunal de la
ley y de la razén hasta que sea anulada por pruebas mas
solidas de fuentes externas. Para descartar esta prueba de
que Lucas es el autor de los Hechos, debemos encontrar
algin escritor competente para testificar, que la
contradiga. No solo eso, sino que, como el libro
ciertamente fue escrito por alguien, la cuestiéon de la

1 Las personas nombradas son Aristarco, Jesus llamado Justo, Marcos,
Epafras, Lucas, Demas (Col.4:10-14; Fil.23, 24).



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 16

autoria se encuentra entre Lucas y algtn otro escritor; y el
testimonio adverso, para ser concluyente, debe nombrar a
ese otro escritor. Pero no se pretende que exista tal prueba.
No solamente el libro no se acredita por nombre a ningtin
otro autor conocido, pero no se pretende que haya ninguna
prueba externa de que Lucas no sea su autor. Por el
contrario, los dos primeros escritores de la antigtiedad
cuyas obras se han conservado y que mencionan este libro
por su nombre, declaran que Lucas es su autor. Uno de
ellos es Ireneo, quien naci6 en las cercanias de Esmirna en
la primera mitad del siglo Segundo, lleg6 a ser anciano en
la Iglesia de Lyon, Francia, en el afio 170, y muri6 a fines
de ese siglo. En su nifiez conocié a Policarpo, quien estaba
relacionado con varios de los apdstoles, y por lo tanto, él
no podia estar equivocado en cuanto a este asunto.! El otro
es el autor del Canon Muratoriano, escrito por la misma
época, que hace la misma afirmaciéon.?2 Tal prueba con
respecto a la autoria de cualquier libro de tipo secular no
seria puesta en duda por ningtn erudito; porque en
realidad hay menos evidencia que esta de la autoria de casi
todos los libros seculares de la antigtiedad.

Siendo tal la prueba interna, y la prueba externa mas
temprana del origen del libro, encontramos, como
deberiamos esperar encontrar, rastros de su existencia a lo
largo del periodo que media entre el tiempo de su
composicion y los dias de los autores recién mencionados.

Retrocediendo desde esta ultima fecha, Hechos se
encuentra en las dos traducciones del Nuevo Testamento

1 Contra Herejes, IIl.14.1.

2 Las palabras son: “Los hechos de todos los apdstoles estan escritos en un
libro, Lucas relata los acontecimientos de los que fue testigo ocular a Tedfilo”. La
declaracién es inexacta, pero es explicita en cuanto a la autoria.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 17

hechas hacia el afio 150, una de ellas al Latin y la otra al
Sirfaco. El primero, la antigua version Latina, circul6 en la
provincia Romana de Africa, y la segunda, La Peshita
Siriaca, en Siria, al norte de Palestina. Que el libro haya
sido asi traducido muestra que habia existido previamente
en Griego lo suficiente como para atribuirse a una fuente
inspirada, y esto en un tiempo en que los ancianos en las
Iglesias recordaban todo hasta los dias de los apdstoles.
Encontramos, también, que Policarpo, mencionado
anteriormente como contemporéaneo de los apoéstoles, hace
citas de Hechos.! Esta cadena de evidencias es demasiado
fuerte para romperla. Ha resistido la tension de los ataques
de los incrédulos en todo el pasado, y sin duda seguird
haciéndolo en el futuro.

IV. LAS FUENTES DE INFORMACION DEL
AUTOR. Si bien el uso de la primera persona en los pasajes
en los que aparece demuestra que el autor estuvo presente
en las escenas que alli se describen, no implica que
estuviera presente solo en estas. Es posible que él haya
hablado de la compafia de Pablo en tercera persona
cuando é] mismo estaba presente. Cuando estaba presente,
su fuente de informacion era, por supuesto, su propia
observacion personal, y esto cubre no solo los llamados
pasajes “nosotros”, sino, con toda probabilidad, algunos
otros. Para casi todo el resto, incluido el relato del discurso
y el martirio de Esteban, tuvo a Pablo como informante; y
en cuanto a aquellos eventos con los cuales Pablo no tenia
conexion, él tuvo la oportunidad de conversar con aquellos
que lo tenian—con Felipe, por ejemplo, acerca de las
labores de este taltimo en Samaria y Filistea; y con Pedro y
Jacobo el hermano del Sefior, por todas las cosas en que

1 En el primer capitulo de su epistola a los Filipenses, cita el sermén de
Pedro sobre Pentecostés las palabras, “a quien Dios resucité de los muertos,
suelto los dolores de la muerte” cf. Hech.2:24.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 18

participaron. El hecho de que algunos Hebraismos
caractericen sus primeros capitulos ha llevado a algunos
eruditos a suponer que empleé documentos escritos hasta
cierto punto, y esto no es del todo improbable. No debemos
olvidar, ademads, que disfrut6é casi con certeza del don
milagroso del Espiritu Santo por la imposicién de manos
apostolicas; y esto, si bien puede no haber suprimido la
necesidad de una investigacion cuidadosa, debe haberlo
quiado en sus selecciones y lo guardd de aceptar
informacién errénea.

V. SU CREDIBILIDAD. La cuestion de la
credibilidad del libro se resuelve por la naturaleza del tema
en dos — su credibilidad, primero, en cuanto a los hechos
registrados; y segundo, en cuanto a los discursos relatados.
El primero se basa en tres motivos sustanciales. En primer
lugar, el libro nos llega de la mano de un escritor en
posesion del primer grado de credibilidad segun los
canones de la critica historica; es decir, fue contempordineo
de los hechos que relata, y, en la medida en que no fue
testigo ocular de ellos, los obtuvo de los que si lo fueron.
Tal escritor, sin censura, posee el mas alto grado de
credibilidad conocido en la historia secular. En segundo
lugar, los hechos que relata corresponden en muchos
detalles importantes con las declaraciones de otros
escritores competentes de la época en que él vivio, y cuyos
credos y nacionalidades eran hostiles a los suyos. Esto
aumenta en gran medida la fuerza de la evidencia basada
en el fundamento mencionado en primer lugar. En tercer
lugar, el libro contiene muchos puntos de acuerdo
incidental con las reconocidas epistolas del apéstol Pablo,
que no pueden explicarse excepto sino en la suposiciéon de
que él y Pablo dan un relato veraz de estos eventos. Para
una exhibicién un algo elaborada de las especificaciones



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 19

bajo los dos ultimos encabezados, se remite al lector al
volumen Hora Paulina escrito por William Paley, la gran
obra maestra sobre el tema, y a Las Evidencias del
Cristianismo, Parte Tercera del autor, que presenta algunos
puntos de la evidencia omitida por Paley. El motivo
principal por el que se ha cuestionado la credibilidad de
los Hechos es, sin duda, el hecho de que contiene tantos
relatos de milagros; pero esta objecién solo la plantean los
racionalistas, que rechazan todos esos relatos, dondequiera
que se encuentren, sin considerarlos dignos de
investigacion. Todas las objeciones especiales, basadas en
pasajes particulares del libro, serdn notadas en el curso del
comentario.

En cuanto a los discursos en Hechos, se ha dicho que,
en ausencia de cualquier método de escritura abreviada,
era imposible preservarlos tal como fueron pronunciados;
y se ha acusado que ciertas caracteristicas del estilo de
escritura de Lucas que contienen prueban que él los
compuso y los puso en boca de los supuestos oradores.
Pero estas dos objeciones son respondidas por la
consideracién con respecto a la primera, que todos estos
discursos son obviamente solo epitomes de los originales,
muy abreviados, tal como pudieron ser recordados y
relatados por los oradores, o incluso por sus oyentes; y que,
con respecto a las marcas del estilo peculiar de Lucas,
pueden explicarse en parte por la participacion que él tom6
en la abreviacion de ellos, y en parte por el hecho de que
algunos de ellos, habiendo sido pronunciados en Arameo,
fueron traducidas por Lucas, y recibieron de este modo la
impresion de su estilo. Ademds, ha sido claramente
demostrado por eruditos que se han tomado la molestia de
escudrifiar la fraseologia de estos discursos y compararlos
con las epistolas de los oradores, que en los discursos de



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 20

cada orador que ha dejado epistolas se encuentran algunas
de las caracteristicas de su propio estilo.! En realidad, pues,
los discursos tienen precisamente las caracteristicas que
habria que esperar que tuvieran si se originaron y nos
llegaron como la narracion nos obliga a suponer.

VI. SUS DIVISIONES. Como todos los demas
historiadores tempranos, Lucas recorre su narraciéon de
principio a fin sin una marca o nota que indique las
divisiones de su tema; pero aunque no hay nada dirigido
al ojo con el propésito de marcar las divisiones, estan
hechas y son inconfundibles. Nadie puede leer el libro sin
observar dos grandes divisiones, la primera de las cuales
podria llamarse una historia general de la Iglesia hasta la
muerte de Herodes (12:23-25); y el segundo, que se
extiende hasta el final del libro, podria llamarse un relato
de las labores del apdstol Pablo. En consecuencia, muchos
escritores tratan el libro como si estuviera dividido solo en
estas dos partes. Pero cada una de estas contiene divisiones
que se distinguen lo suficiente entre si y de longitud
suficiente para ser también partes separadas. La carrera de
Pablo, por ejemplo, se divide en el relato de sus viajes de
predicacion entre los Gentiles, desde que fue apartado para
esta obra (13:1-3), hasta su dltima visita a Jerusalén al final
de su tercer viaje (21:16); y el relato de sus cinco afios de
prisiéon, que ocupa el resto del libro. La historia general
también se divide en dos partes bien diferenciadas, la
primera de las cuales termina en 8:4, trata exclusivamente
de la Iglesia en Jerusalén, y el resto, desde el capitulo 8:5
hasta 12:25, del esparcimiento del evangelio en Judea,
Samaria y las regiones a su alrededor. Por lo tanto,

1 Numerosas especificaciones se dan en la /ntroduccién a los Hechos escrito
por Alford, Sec. Il., y La Introduccion a Hechos por Canon Cook en el Speaker’s
Commentary



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 21

prefiero, una distribucién de cuatro partes, de acuerdo a
estas cuatro grandes divisiones hechas por el autor.

Cada una de estas partes se subdivide en secciones,
cada una de las cuales trata un tema especial bajo el titulo
general. Estas deben distinguirse por los capitulos en
nuestros Nuevos Testamentos impresos, y lo serian si la
divisién en capitulos se hubiera hecho sobre principios
cientificos; pero como los capitulos son arbitrarios, con
frecuencia separando secciones naturales y, por lo tanto,
provocando confusién, he distribuido el texto en sus
secciones naturales y he empleado las divisiones de
capitulos solo por conveniencia de referencia. También,
con el propdsito de mostrar atin mas claramente a la vista
del lector las divisiones del autor de su tema, he separado
el texto en parrafos, y he afiadido a cada uno su propio
encabezamiento. Estas divisiones, con sus titulos y
subtitulos, son realmente partes del Comentario, ya que
ayudan a mostrar al lector el plan del autor; y un estudio
cuidadoso de ellas en conexién con las observaciones
hechas sobre los detalles de la narraciéon permitira al
estudiante formarse una opinién mucho maés elevada de la
suele formarse de la habilidad literaria del autor.

VIL SU DISENO. Entre los eruditos creyentes y los
racionalistas hay una diferencia radical con respecto al
proposito principal por el cual se escribi6 el libro de los
Hechos. F. C. Baur, en comtn con todos sus seguidores de
la escuela de Tiibingen, asume que Pedro era el lider de
aquellos Judaizantes que estaban en continuo antagonismo
con Pablo, estando los otros apéstoles también en plena
simpatia con Pedro; que este antagonismo fue incesante a
lo largo de la vida de los apostoles; y que Hechos fue



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 22

escrito a fines del primer siglo, o un poco mas tarde,
porque “Tenemos asi el propodsito deliberado de hacer
parecer que tal antagonismo nunca habia existido”.

Baur dice: “Nos vemos obligados a pensar que el
objetivo inmediato por el que se escribié Hechos era trazar
un paralelo entre los dos apdstoles, en el que Pedro deberia
aparecer en Paulino, y Pablo en caracter Petrino. Incluso
con respecto a las hazafas y las fortunas de los dos
hombres, encontramos una notable coincidencia. No hay
ningtn tipo de milagro atribuido a Pedro en la primera
parte de la obra que no encuentre su contrapartida en la
segunda. Es atin mas sorprendente observar cémo en la
doctrina de sus discursos, y en su modo de actuar como
apostoles, no sélo estdn de acuerdo unos con otros, sino
que parecen haber cambiado de partes”. 1 Esta vision del
disefio del autor hace que el libro sea completamente falso,
y una refutacién suficiente de él se encuentra en lo que
hemos dicho anteriormente en cuanto a su autoria y su
credibilidad. Podemos agregar aqui, que el paralelo entre
Pablo y Pedro, que realmente existe, no apoya la teoria,
porque se explica completamente en la suposiciéon de que
toda la historia es veraz. Si Pedro y Pablo tenian el poder
de curar enfermedades, deben haber curado las
enfermedades que las encontraron entre la gente, y por lo
tanto deben haber curado algunas de las mismas clases de
enfermedades. Si predicaron el mismo evangelio, deben
haber expresado muchas de las mismas ideas,
especialmente si predicaron, como deben haber hecho, a
muchas personas en el mismo estado de &nimo y que
necesitaban la misma instruccién. Si fueron perseguidos,
deben haber sufrido por igual las aflicciones que los
hombres comunmente infligen a aquellos a quienes

1 Historia de la [glesia, 1:133



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 23

persiguen; y si fueron guiados por el mismo Espiritu, deben
haber estado de acuerdo entre si. Por lo tanto, la teoria,
entonces, como el razonamiento en el que se apoya, son
fantasiosos y falsos.

Si bien los creyentes necesariamente deben rechazar la
teoria radical que acabamos de exponer, difieren mucho
entre ellos en cuanto al disefio principal del escritor. Las
opiniones sobre este punto son casi tan numerosas como
los comentaristas. No intentaremos nombrarlos: basta
decir que casi todos implican el error de no distinguir entre
lo que el autor ha hecho y el disefio por el cual lo hizo. Lo
que ha hecho es escribir un muy breve relato del origen y
progreso de la Iglesia en Jerusalén, hasta su dispersion bajo
la persecucion que se suscité por motivo de Esteban; de los
hombres y métodos por los cuales se establecieron Iglesias
en los distritos circundantes, incluido el bautismo de los
Gentiles; de los viajes de predicaciéon de Pablo entre los
distritos de Asia Menor, Macedonia y Grecia, incluido el
origen y solucion parcial de una controversia con respecto
a la relacién de los Gentiles convertidos a la ley de Moisés;
y finalmente, del encarcelamiento de Pablo, que comenz6
en Jerusalén y terminé en Roma. Esto es lo que ha hecho; y
su proposito al hacerlo es determinarlo mediante una
inspeccion del tema que ha introducido en las diferentes
partes de su narracion. Sin duda, como otros historiadores,
tenia mas de un propdsito a la vista, uno de los cuales
puede considerarse como principal y los otros como
subordinados; y debemos distinguirlos por la cantidad
relativa de atencion que ha prestado a cada uno. Ese debe
ser el proposito principal al que dedica la mayor parte del
espacio, y al que las declaraciones sobre otros asuntos
mantienen una relacién subordinada. Ahora bien, la mayor
parte del libro consiste en relatos detallados de



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 24

conversiones a Cristo, y de intentos fallidos de las mismas.
Si extraemos del libro todos los relatos de este tipo, junto
con los hechos e incidentes preparatorios y consecuentes
de cada uno, habremos agotado casi por completo el
contenido del libro.

El primer capitulo nos muestra como los apodstoles
fueron preparados para la obra de convertir a los hombres;
el segundo da cuenta de la conversion de los tres mil; el
tercero relata la conversiéon de muchos otros, seguido del
arresto y juicio de Pedro y Juan como consecuencia de estas
conversiones; todas las persecuciones en los siguientes
cuatro capitulos surgieron de la oposicion a estas
conversiones; los capitulos octavo, noveno y décimo estan
dedicados a las conversiones de los Samaritanos, el
Eunuco, Saulo de Tarso y Cornelio; el undécimo,
principalmente al establecimiento de la Iglesia en
Antioquia por el bautismo de Judios y Gentiles alli; el
duodécimo es un episodio que muestra la benevolencia de
los nuevos conversos y otra persecucién en Jerusalén; el
decimotercero y el decimocuarto dan los sermones y las
conversiones sobre el viaje de Pablo con Bernabé; el
decimoquinto  describe la controversia sobre la
circuncision que surgié de las conversiones en el primer
viaje de Pablo; el decimosexto presenta principalmente los
incidentes que condujeron a las conversiones de Lidia y el
Carcelero de Filipos, y que se relacionaron
inmediatamente con ellas; el decimoséptimo, las
conversiones en Tesalonica y Berea, seguidas de un
esfuerzo casi infructuoso con el mismo fin en Atenas; el
decimoctavo, las conversiones en Corinto, comprendiendo
un afio y medio; el decimonoveno, las muchas
conversiones seguidas por la persecuciéon en Efeso; el
vigésimo, el dltimo viaje de Pablo a Jerusalén, seguido de



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 25

su arresto y sus vanos intentos de convertir a la turba en
Jerusalén, Félix, Festo y Agripa; y su viaje a Roma, donde
intenta en vano convertir a los lideres de los Judios
incrédulos en esa ciudad. Indudablemente, entonces, el
proposito principal del escritor fue exponer a sus lectores
una multitud de casos de conversion bajo la obra de
apostoles y hombres apostdlicos, para que podamos saber
como se llevo a cabo esta obra, la principal obra por la cual
Jests murio6 y los apdstoles fueron comisionados. Los casos
registrados representan todos los diferentes grados de la
sociedad humana, desde campesinos idoélatras hasta
sacerdotes, proconsules y reyes. Representan todos los
grados de cultura intelectual y religiosa; todas las
ocupaciones comunes de la vida; y todos los paises y todas
lenguas del mundo entonces conocido; mostrando asi la
adaptacion del anico sistema de vida y salvacién a todos
los habitantes de la tierra.

La historia de un caso de conversiéon abarca dos clases
distintas de hechos; primero, las agencias e instrumentos
empleados para efectuarlo; y segundo, los cambios
operados en el tema de la misma. En la basqueda de su
disefio principal, por lo tanto, el autor se vio obligado a
designar  especificamente todas estas agencias,
instrumentos y cambios. Lo hace para que sus lectores
puedan saber qué agentes se emplean y como trabajan; qué
instrumentos se utilizan y como se aplican; y qué cambios
tienen lugar en una conversion Escritural. Los hombres se
instruyen con mas éxito y se mueven mas facilmente con el
ejemplo que con el precepto; y de acuerdo con esta
caracteristica bien conocida de nuestra naturaleza, muchos
maestros religiosos dependen mucho mdés, en sus
esfuerzos por la conversion de los pecadores, de
“experiencias” bien contadas que de la predicacion directa



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 26

de la palabra. Este método fue anticipado por el Sefior al
darnos el libro de Hechos.

Los casos aqui registrados tienen esta superioridad
sobre todos los que ahora ocurren, en el sentido de que
fueron dirigidos por ensefianza infalible, y que fueron
seleccionados por una sabiduria infalible de entre los miles
que habian ocurrido, debido a su peculiar idoneidad para
un lugar en el registro inspirado. Si, entonces, las
conversiones modernas concuerdan con éstas, deben ser
correctas; si no lo hacen, deben estar equivocadas en esa
medida. El hombre que se propone guiar a otros por el
camino de la salvacién tiene el deber de guiarlos por estos
modelos; y el hombre que se supone ser como un
verdadero converso a Cristo puede probar su experiencia
comparandola con éstas.

Si se pregunta, ;Por qué no podemos tomar como
modelo las conversiones que ocurrieron bajo las antiguas
dispensaciones, o bajo el ministerio personal de Jests? La
respuesta es que no vivimos bajo la ley de Moisés, o bajo el
ministerio personal de Jests, sino bajo el ministerio del
Espiritu Santo. Puesto que Jests, justo antes de Su
ascension, encomend6 todos los asuntos de Su reino en la
tierra en manos de doce hombres, para ser guiados por el
Espiritu Santo, que descendi6 poco después de Su
ascension, todo lo que podemos saber de los presentes
términos del perdéon debe aprenderse a través de la
enseflanza y el ejemplo de estos hombres. Si las
condiciones del perdén, por lo tanto, bajo cualquier
dispensacion precedente, difieren en algtin aspecto de las
establecidas y ejemplificadas en Hechos, en todos los
puntos de diferencia estamos obligados por lo dltimo y



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 27

liberados de lo primero. Estudiar correctamente el libro de
los Hechos es estudiarlo con suprema referencia a este
tema; y por esta razén nunca se pierde de vista este tema
en las siguientes paginas.

Si este libro ha sido descuidado en el pasado, ha sido
descuidado sobre todo, como hemos sefialado
anteriormente en referencia a esta, su ensehanza mis
distintiva. Por ignorancia de esto, miles de evangelistas
estan acostumbrados a referir a los pecadores para recibir
instrucciéon sobre el tema de la conversiéon con maés
frecuencia al libro de los Salmos que a los Hechos de los
Apostoles. Por lo tanto, es una demanda de esta era, una
era intensamente misionera, que entendamos mejor este
libro de todos en la Biblia que esta dedicado a este tema
trascendentemente importante.

El agente principal en la realizacion de estas
conversiones, y en la direccion de todas las labores de los
apostoles, fue el Espiritu Santo; y sin duda es un propésito
secundario, si no coordinado, del autor, mostrar cémo se
ejercio este poder divino en cumplimiento de la repetida
promesa de nuestro Sefior. El libro tiene su punto de
partida en la comisién apostdlica (1:2); pero a los apdstoles
se les instruy6 que no comenzaran su obra sefialada hasta
que el Espiritu Santo viniera sobre ellos (1:4); y de este
modo, el cuerpo principal del libro comienza con un relato
del descenso del Espiritu, y de principio a fin presenta las
labores de los apostoles y evangelistas como si fueran
dirigidas constantemente por el Espiritu que moraba en
ellos. Nuestro Sefior habia dicho a sus discipulos, antes de
su partida: “Os conviene que yo me vaya; porque si no me
fuera, el Consolador no vendria a vosotros; mas si me



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 28

z 17

tuere, os lo enviaré” (Jn. 16:7). “Atn tengo muchas cosas
que deciros, pero ahora no las podéis sobrellevar. Pero
cuando venga el Espiritu de la verdad, él os guiard a toda
la verdad” (vrs. 12, 13). El relato de la partida del primero
de estos guias celestiales se encuentra en la introduccién
de Hechos (1:9-11), y el cuerpo del libro expone la obra
prometida del segundo. Si, entonces, podemos denominar
correctamente los relatos combinados de los cuatro
evangelistas como el Evangelio de Cristo, podemos con
igual propiedad, como sugiere Plumptre,! denominar a
Hechos como el Evangelio del Espiritu Santo.

Para llevar a cabo su propoésito principal con respecto
a las conversiones y la direccién del Espiritu Santo, fue
necesario que Lucas hiciera selecciones de los numerosos
eventos que ocurrieron en los treinta arios cubiertos por su
narraciéon, y el plan sobre el cual se hicieron estas
selecciones trae a la vista otro de sus disefios subordinados.
Evidentemente, se propuso exponer las labores de Pablo de
manera mas completa que las de todos los demas hombres;
probablemente porque, si bien también servirian a su
propoésito principal, al mismo tiempo tenia un mejor
conocimiento personal con ellos.

Pero presentar estos eventos solamente hubiera sido
presentarlos sin su conexién histérica en el pasado, y en
consecuencia se vio obligado a comenzar con aquellos
eventos que precedieron al ministerio de Pablo y
prepararon el camino para él. Como Pedro fue el lider en
todos estos eventos anteriores, era natural que figurara de
manera mds prominente en esa parte de la narracion; y
puesto que habia muchos Judaizantes en el momento de la

1 Handy Commentary, Introduction, IV.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 29

composicion del libro, que estaban ocupados propagando
el informe de que la ensefianza de Pablo era antagénica en
algunos aspectos a la de Pedro, era un recurso sabio refutar
este informe falso e injurioso seleccionando tales acciones
y palabras de los dos que demostrarian su perfecto
acuerdo. Esto explica ademas esa fase de la narracion
mencionada anteriormente que ha sido aprovechada por

los racionalistas como base para negar la credibilidad del
libro.

Cuando indagamos en el caradcter especial de las
selecciones hechas en conexidon con la obra de Pedro,
descubrimos otro disefio subordinado, el de dar
brevemente la fortuna de la Iglesia madre en Jerusalén, y
luego los medios secundarios por los cuales el evangelio
fue llevado a pueblos que habitaban junto a Palestina. Al
mismo tiempo, tanto en esta parte como en la que tiene a
Pablo como figura central, el escritor logra otro propésito
muy importante, el de exponer el método apostdlico para
organizar las congregaciones individuales de los creyentes.
Otros propositos subordinados podrian sefialarse si
estuviéramos dispuestos a agotar este tema; pero estos son
suficientes para mostrar que el plan del autor era
sistemético, bien estudiado y de largo alcance. Ningtn
libro de la Biblia da mejores pruebas de una previsiéon
minuciosa de su método y materia con referencia a los
propositos en la mente del escritor.

VIII. SU FECHA. F. C. Baur y todos los racionalistas
de la escuela de Tiibingen, fijan la composicién del Libro
de los Hechos en una fecha demasiado tardia para que
Lucas haya sido su autor. Para ello no tienen mas razén
que las exigencias de su teoria respecto al designio del



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 30

autor, que hemos expuesto brevemente anteriormente
(VII); pero como la teoria es incuestionablemente falsa, la
conclusion basada en ella no merece una seria
consideracién. Algunos escritores que son mds
conservadores, pero que hasta cierto punto estan bajo la
influencia racionalista, lo fechan no antes del afo 70 D. C.1
La razén principal para asignarle esta fecha tardia es el
supuesto hecho de que el evangelio de Lucas fue escrito
después de la caida de Jerusalén; y fundamento de esta
suposicion es la suposicion adicional de que la profecia de
la destruccion de Jerusalén, citada por Jestis en Luc. 21:20-
25, fue escrita después del evento. Pero como tales
suposiciones no pueden tener ningin peso con los
hombres que creen en la realidad de la profecia milagrosa,
estamos justificados en dejar de lado sin previo aviso la
conclusion que se basa en ella.

Los escritores conservadores en general, guiados por
las indicaciones que se encuentran en el mismo libro, se
unen en asignarle la fecha de la dltima circunstancia
mencionada en el libro.2 Esta circunstancia es la
continuacién del encarcelamiento de Pablo en Roma por
“dos afios enteros”. El hecho de que la narracién termine
aqui sin decirle al lector si Pablo fue liberado o condenado
a muerte, se considera una prueba concluyente de que
ninguna de las dos cosas habia sucedido cuando se escribié
la dltima palabra del libro. Esta prueba se fortalece
grandemente cuando la consideramos en conexién con el
curso de la narracion en los ultimos cuatro capitulos. En el
capitulo 25, el escritor da cuenta de la apelaciéon de Pablo a

1 Meyer, Introduction, Vea lll; Lechler, /ntroduction, Secc. Il; Weiss, Life of
Christ, 1:88.

2 Gloag. Introduction, Sec. V; Canon Cook; Speaker's Commentary,
Introduction to Acts, Sec. X; Alford, /ntroduction, Sec. |V; Hackett, /ntroduction
Sec. V.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 31

César, que interrumpi6 su juicio ante Festo, y que condujo
a todos los procedimientos posteriores. Fue en
consecuencia de esta apelacion que Festo, desconcertado a
sobre qué informe deberia enviar al Emperador con el
prisionero, llevé la atencién de Agripa sobre el caso, y
también llev6 al propio Pablo ante este joven rey (25:12, 26,
27). Fue enviado al viaje descrito en el capitulo veintisiete
en cumplimiento de la ley que rige el derecho de apelacién;
Pablo fue reanimado cuando la vida de él y sus
compafieros del barco estaban al borde de la desesperacion
en medio de la tormenta por el mensaje divino: “No temas,
Pablo; debes comparecer ante César” (27: 24); su apelacion
a César fue el tema de la primera conversacion que
mantuvo con los Judios en la ciudad de Roma (28: 17-19);
y estuvo en prision dos afios enteros en espera de su juicio.
Ahora bien, si su juicio ante César tuvo lugar cuando se
completé este libro, ya sea que haya resultado en
absolucién o en condena, es inexplicable que el libro se
cerrara sin una palabra sobre el tema.

No se trataria de una mera omisién como muchas otras
que sabemos que se produjeron en el transcurso de la
narraciéon - la omisién de asuntos cuya mencién no
requeria el contexto histérico — sino la omisién del hecho
culminante al que conduciria una larga serie de
acontecimientos previamente mencionados, y sobre los
cuales el escritor habia despertado deliberadamente la
curiosidad de su lector. Seria como un drama en el que se
excita el interés mas profundo por la continuacién del
drama, pero que se cierra justo en el momento en que la
continuacién habria sido la siguiente y la dltima cosa en
presenciar. O, mas concretamente, seria como la historia
de un juicio célebre, que presentaria el arresto del
prisionero, su transporte desde un pais lejano al lugar del



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 32

juicio, los incidentes de un largo encarcelamiento que
condujo al mismo dia del juicio, y luego cerrarlo sin una
palabra sobre el juicio en si. Tal narracion nunca fue escrita,
a menos que fuera una historia ficticia que se cerraba de
este modo con el propdsito mismo de tentar a sus lectores.
Tal cierre a una historia tan seria y veraz seria inaudito.
Nuestra tnica inferencia racional, entonces, es que Lucas
escribi6 la dltima oracién de este libro justo al final de los
dos afios completos que menciona, y antes de que el caso
de Pablo hubiera sido juzgado por el emperador.

Se ha hecho un intento de romper la fuerza de este
razonamiento suponiendo que Lucas pudo haber tenido la
intencion de escribir otro libro, y tal como dej6 incompleto
el relato de la ascension de Jests al final de su Evangelio, y
luego lo completé dando otros detalles al comienzo del
libro de los Hechos, de igual modo, pretendia hacerlo con
el relato del juicio de Pablo.! Pero no hay el menor
fundamento para la suposiciéon de que Lucas tuviera tal
intencion. Se intenta explicar un hecho que admite una
explicacién sin ella. Ademads, el supuesto caso no es un
paralelo; porque en el Evangelio de Lucas si mencioné la
ascension, de la cual dio un relato mas completo en su
proximo libro; pero aqui no dice una palabra sobre el
resultado del juicio de Pablo, aunque podria haberlo hecho
en una sola linea. El dispone de la muerte del apéstol
Jacobo en siete palabras en Griego (12: 2), y ciertamente
podria haber agregado otras tantas palabras para decirnos
que Pablo fue absuelto, o que fue condenado; y luego, si
tenia otro libro en contemplacién, podria haber reservado
en el un relato méas completo.

1 Meyer, Introduction, Sec. lll, siguiendo varios racionalistas y criticos
Alemanes.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 33

Antes de dejar este tema, es conveniente decir que
Ireneo, quien escribié en la segunda mitad del siglo
segundo, dice que Lucas escribié su Evangelio después de
la muerte de los apdstoles Pedro y Pablo; 1 pero la
evidencia interna mencionada anteriormente supera esta
evidencia tradicional, y adquiere un peso atn mayor
cuando consideramos que bajo esta suposicién el autor no
sOlo omiti6 decir el resultado de la apelacion de Pablo ante
el César, sino que también omitié mencionar dos eventos
inmediatamente conectados con su historia, que fueron las
mas alarmantes y angustiantes de todas las calamidades
que sucedieron a la Iglesia apostdlica, la ejecucién en Roma
de estos dos prominentes apoéstoles.

IX. SU CRONOLOGIA. Con la excepcién de algunas
secciones en la Segunda Parte, en la que el autor comienza
desde la dispersion de la Iglesia de Jerusalén para seguir al
predicador o predicadores que llevaron el evangelio a
cierto distrito, y luego, regresa al mismo punto para seguir
a otro, todo el asunto en Hechos esta organizado en un
orden cronolégico y, sin embargo, el autor no da notas
conectadas de tiempo a partir de las cuales podamos
distinguir el tiempo total ocupado por los eventos, o el
tiempo cubierto por cualquier parte del libro excepto la
tltima. En esta ultima parte es explicito en cuanto al
tiempo, afirmando que Pablo fue arrestado en Jerusalén en
una fiesta de Pentecostés; que estuvo en prisiéon desde
entonces dos afios hasta el ascenso al trono de Festo; que
en el otono siguiente fue enviado por Festo a Roma,
llegando a esa ciudad en la primavera siguiente; y que
permanecié preso en Roma dos afios enteros (Hech.22:16;
cf.24:27; 27:1; 9; 28:11-16, 30). De este modo, tenemos casi
cinco afios ocupados con esta porcion de la historia, y como

1 Contra Herejes, IIl.1.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 34

es un hecho bien establecido que Festo fue enviado a Judea
en el afio 60 1 vemos que el arresto de Pablo dos afios antes
fue en Pentecostés del 58; que su partida a Roma fue en el
otofio del 60; que lleg6 a Roma en la primavera del 61; y
que la narracién se cierra en la primavera del 63. Como las
epistolas tituladas Efesios, Colosenses, Filemén vy
Filipenses, fueron escritas durante este encarcelamiento
(Efe.3:1; 4:1; Fil.1:12, 13; 4:22; Col.4:10, 18; Film.1, 9, 10, 23).
llevan la fecha 61-62.

Si comenzamos con el arresto de Pablo en Jerusalén,
Pentecostés del afio 58, y contamos hacia atrds, podemos
recorrer una cierta distancia solamente a la luz de las
declaraciones de Lucas, y ain més lejos con la ayuda de las
declaraciones de Pablo. En el viaje por el que lleg6 a Roma,
pasoé en Filipos los dias anteriores de la fiesta de los panes
sin levadura (20: 6), y lleg6 alli directamente desde Grecia,
donde habia permanecido tres meses (20:1-6). Estos deben
haber sido los tres meses de invierno, ya que fueron
seguidos por el viaje a Filipos a principios de la primavera.
Aqui, entonces, hemos llegado al invierno del 57-58; y
como Romanos fue escrito en visperas de partir de Grecia
en el mismo viaje (Rom. 15: 25, 26, cf. Hech. 24:17), su fecha
es a principios del 58. Gélatas muestra evidencia interna de
haber sido escrito casi al mismo tiempo. 2

Como Pablo fue directamente de Macedonia a Grecia,
debe haber pasado el otofio en el primer pais; y como les

1 Creo que es claramente establecido por las pruebas de Conybeare y
Howson, Apéndice Il, nota C, contra los conceptos de Meyer, /ntroduction to Acts,
Sec. IV.

2 Esto se ve en la similitud del tema que constituye el argumento principal
de las dos epistolas, es decir, la justificaciéon por la fe, junto con la alusién de
Pablo (Gal.1:6) a la brevedad del tiempo desde que habia estado en Galacia, un
poco mas de tres afios.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 35

dice a los Corintios que tenia la intencién de permanecer
en Efeso hasta Pentecostés, y pasar en Corinto el préximo
invierno, también debe haber pasado el verano en
Macedonia (1 Cor. 16: 5-8). Este fue el verano del 57, y como
escribi6 la Segunda de Corintios en Macedonia (2 Cor. 1:12;
7:5), esta debe ser la fecha de esa epistola. Pero él escribi6
Primera de Corintios en Efeso poco antes de Pentecostés
del mismo afio (I Cor. 16:8), y en consecuencia esta es la
fecha de esa epistola, y también es el afio en que
terminaron sus labores en Efeso. El habia estado alli dos
afos y tres meses (19:8-10), y por lo tanto comenzoé su
trabajo alli a principios de 54.

Desde este punto hacia atrds no tenemos cifras de
conexién, pero podemos recorrer por conjetura una corta
distancia con un buen grado de probabilidad. Como Pablo,
en su ultimo viaje de regreso a Antioquia, dej6 una obra en
Efeso y dejo alli a Priscila Aquila con el propésito de
asegurar su ayuda a su regreso (18:19-21), es casi seguro
que en su regreso pas6é muy rapidamente por los distritos
que estdn entre Antioquia y Efeso, cubriendo el viaje
mucho menos de un afio, si es asi, comenzo su tercer viaje
en 53, habiendo cerrado su segundo viaje a mediados, o en
la primera mitad de ese afio. Pero al cerrar el segundo viaje
vino directo desde Corinto, un viaje de una o dos semanas;
y en Corinto se habia quedado dieciocho meses (18:11).
Esto nos vuelve de vuelta a principios del afio 52, o finales
del 51, para el comienzo de sus labores en Corinto. Por este
tiempo escribi6 las dos epistolas a los Tesalonicenses.! Si,

1 Esto se comprueba comparando lo que se dice de la llegada de Timoteo
y Silas a Corinto, Hechos 18: 5, con 1 Tes. 3:3-6, que muestra que Timoteo habia
sido enviado de regreso a Tesal6nica desde Atenas, y habia regresado a Pablo
en Corinto cuando se escribié la primera epistola; y la igualdad de la condicion
de la Iglesia de Tesalonica, junto con la presencia continua de Silas con Pablo,
que no estaba con él después de que sali6 de Corinto, muestra que la Segunda
de Tesalonicenses se escribié poco después. Véase 2 Tes. 1-4.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 36

ahora, permitimos un poco menos de dos afios para los
eventos del segundo viaje hasta Corinto, establecemos el
comienzo de ese viaje a principios del 50; y como ese viaje
se inici6 casi inmediatamente después de la conferencia en
Jerusalén sobre la circuncision, establecemos el comienzo
del afio 50 como la fecha probable de ese evento.

En este punto, algunas de las figuras de Pablo vienen
en nuestra ayuda. Afirma en Galatas (1:18) que tres afios
después de su conversion fue de Damasco a Jerusalén, y
que después de catorce afios (2:1) fue alli de nuevo con
Bernabé a la conferencia. Ahora bien, si estos dos periodos
deben entenderse como consecutivos, es decir, diecisiete
anos desde su conversién a la conferencia, la conferencia
no podria haber sido en el afio 50 sin lanzar la conversion
de Pablo hacia el 33, el afio anterior a la fundacién de la
Iglesia. Pero si contamos los tres afios y los catorce afios a
partir de su conversion, lo cual concuerda mejor con el
argumento del primer capitulo de Galatas, entonces
catorce afios atras del 50 establece su conversion en el afio
36, el segundo afio después de la fundacién de la Iglesia, y
esto estd bastante en armonia con el curso de los
acontecimientos en los primeros ocho capitulos de Hechos.

1 La mayoria de los cronistas datan la muerte de nuestro Sefior y la
fundacion de la Iglesia en el afio 33; pero me veo obligado, después de mucha
reflexion, a creer que ocurrié en el 34. Jesus fue bautizado, segun Lucas (3:24),
cuando tenia unos treinta afios de edad, y por lo tanto entré casi inmediatamente
en su trigésimo primero afio. Si murié a los treinta y tres afos, el ministerio
puede haber durado solo un poco mas de dos afios. Nuestro Unico medio de
determinar cuanto dur6 es observando el niUmero de pascuas que ocurrieron
durante su ministerio segun las declaraciones de Juan, el Unico escritor que
presta atencién a este asunto. La que se menciona en el segundo capitulo de
Juan es el primera de ellas, y probablemente ocurri6 casi o cerca de seis meses
después del bautismo de Jesus. Si la fiesta mencionada, pero no nombrada, en
el 5:1 era una pascua, el tiempo total del ministerio desde la primera pascua fue
de tres anos; porque ciertamente pas6é el tiempo de una de las otras
mencionadas en 6: 4, lo que haria dos afios, y vivi6 hasta la siguiente,
mencionada en 12:1, lo que hace tres afios. La Unica cuestién discutible, si nos



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 37

Con la conversion de Pablo en el afio 36 como nuevo punto
de partida, su primera visita a Jerusalén después, tres afios
después, y su partida a Tarso, se establecen en el afio 39, y
las labores de Felipe en Samaria, junto con el bautismo de
Eunuco, en el intervalo entre 36 y 39. 2 A continuacién,
antes de estas cifras, tenemos una fecha establecida por
Josefo. De él sabemos que Agripa muri6 en el 44 3 y esto
fue mientras Bernabé y Pablo estaban ocupados en su
visita de benevolencia en las Iglesias de Judea (11:29; 12:25)

basamos en el testimonio de Juan, si la fiesta de 5:1 era una Pascua u alguna
otra fiesta. Si argumentamos que no puede ser una Pascua, porque Juan la llama
simplemente “una fiesta” sin especificarla, también podemos argumentar por el
mismo hecho que no puede haber sido la fiesta de Pentecostés, o la de los
Tabernaculos, o la de la Dedicacion; porque nombra estas tres fiestas en otros
lugares. Pero debe haber sido una de las cuatro fiestas, porque los Judios no
tenian otras. Si fuera el Pentecostés, los Tabernaculos o la Dedicacién después de
la supuesta Pascua, esto no haria ninguna diferencia en cuanto a la duracién total
del ministerio; porque tendriamos la Pascua en cuestion pasada en silencio, y el
espacio entre la Pascua del cap. 2 y la del cap. 6 todavia serian dos afios enteros.
La suposiciéon adoptada por aquellos que hacen que todo el ministerio dure dos
afios después de la primera Pascua es que la fiesta del 5:1 era la fiesta de la
Dedicacion que sigui6 a la Pascua del cap. 2. Pero esto requiere una
interpretacion forzada del comentario de Jests a sus discipulos en Juan 4:35:
“¢No decis vosotros: Aun faltan cuatro meses para que llegue la siega?".

La implicacion natural en esta pregunta es que en el momento en que se
propuso, la préoxima cosecha seria dentro de cuatro meses; y como la cosecha en
Palestina comienza a fines de Abril, la observacion se hizo a fines de Diciembre o
principios de Enero. Si es asi, lo mas probable es que la fiesta de la Dedicacion
de ese afio ya haya pasado, porque ocurri6é el dia quince del décimo mes, que
nunca fue posterior al dia cinco de nuestro Enero ni anterior al cinco de Diciembre.
Incluso si ese fue uno de los afios en que esta fiesta cayé tarde en nuestro
calendario, es casi imposible que fuera la fiesta de Juan 5:1; porque si lo fue,
Jesus hizo este viaje a Galilea solo para regresar inmediatamente a Jerusalén, y
esto en pleno invierno. Por estas razones pienso que la fiesta del 5:1 era una
Pascua, y que por lo tanto el ministerio de JeslUs dur6é mas de tres afios, y terminé
en el aho 34.

2 Al describir estas labores entre su relato de la dispersion de la Iglesia y el
regreso de Pablo a Jerusalén, Lucas evidentemente quiere decir que ocurrieron
en este intervalo.

3 El nos informa (Antigiiedades, XIX.; 4:4, cf. V. 1; VIII:2) que poco después
de que Claudio subi6 al trono en el 41 D.C,, y por lo tanto la muerte de Agripa,
tres afios después, debe haber sido en el 44.



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 38

Pero antes de iniciar esta visita, estos dos hermanos habian
pasado un afio entero en Antioquia (11:26), y esto
determina tanto la llegada de Pablo a esa ciudad en el afio
43, como la duracién de su estancia en Siria y Cilicia del 39
al 43, un periodo de unos cuatro afios. Durante este
periodo ocurrieron las labores de Pedro registradas en los
capitulos noveno y décimo de los Hechos, y la fundacién
de la Iglesia de Antioquia. Podemos rastrear la cronologia
de estos con un buen grado de probabilidad. Se nos dice
que después que Pablo fue expulsado de Jerusalén, la
Iglesia en toda Judea, Samaria y Galilea tenian paz, y que
Pedro fue “a todos”, es decir, por todos los de estos tres
distritos, hasta que finalmente descendi6 a Lida, de donde
fue llamado a Jope; y que alli permanecié “muchos dias”
(9:32-43).

Ahora bien, parece bastante irrazonable suponer que
todos estos trabajos y viajes de Pedro ocuparon menos de
un afio, y es mas probable que comprendieron dos. Si
adoptamos la primera estimacion, su llamado desde Jope a
Cesarea para bautizar a los Gentiles fue en el afio 40; y si
fue la segunda, fue en el 41. Esta tultima ha sido adoptada
como la fecha correcta por la mayoria de los Comentaristas.
No puede estar lejos de ser correcto; y muestra que los
apostoles continuaron limitando su predicacion a los
circuncisos durante siete anos, del 34 al 41.

La fecha de fundacion de la Iglesia de Antioquia se
puede aproximar mediante un cdlculo similar. Tan pronto
como los hermanos en Jerusalén se enteraron del bautismo
de los Griegos alli, enviaron a Bernabé (11:22). Esto no
puede haber sido muchas semanas después del evento, y
Bernabé aparentemente permanecié alli por poco tiempo



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 39

antes de ir a Tarso y llevar a Pablo a Antioquia. Pero este
altimo evento, como hemos visto arriba, fue en el 43; y
consecuentemente la fundacién de la Iglesia no pudo haber
sido antes que algtn tiempo en el 42. De este modo, vemos
que el bautismo de los Griegos en Antioquia comenzé
algunos meses después del bautismo de la casa de
Cornelio, tal como el curso de la narracién en Hechos nos
llevaria naturalmente a suponer.

Los resultados obtenidos por esta linea de
investigacion en zigzag, el tinico tipo de linea que nuestras
figuras separadas mnos permiten seguir, pueden
organizarse por conveniencia de la siguiente forma,
colocando un punto de interrogacién después de aquellas
techas que dependen en gran medida de la conjetura.

=

El Primer Pentecostés, Mayo 34.

2. La Dispersion de la Iglesia en Jerusalén, y la
conversion de Saulo, 36

3. El Regreso de Pablo a Jerusalén después de su
conversion, 39.

4. Las Labores de Felipe en Samaria, y el bautismo del
Eunuco, entre el 36 y 39.

5. El Bautismo de la familia de Cornelio, 42 ?

6. La Fundacién de la Iglesia en Antioquia, 417

7. Las Primeras labores de Bernabé y Pablo juntos en
Antioquia, 43.

8. Bernabé y Saulo envidos a Judea con viveres, la
muerte de Jacobo, el encarcelamiento de Pedro, la
muerte de Herodes, 44.

9. La conferencia sobre la Circuncision, 50?

10. El Primer Viaje de Pablo a los Gentiles, entre el 44 y el

50, cinco afios entre los afios 44 y 50, cinco afios sin una



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 40

estadia en Antioquia antes de comenzar, y una estadia
en Antioquia justo antes de la conferencia. El viaje
probablemente ocup6 casi cuatro afios.

11. El Segundo Viaje de Pablo, 50 al 53, incluyendo
dieciocho meses, cerca de la mitad del tiempo en
Corinto, Ahi él escribi6é 1y 2 de Tesalonicenses.

12. El Tercer Viaje de Pablo, 53-58, incluyendo dos afios y
tres meses en Efeso, su estancia mas prolongada que
en cualquier otro lugar. En este viaje, €l escribié 1y 2
de Corintios en el 57, y Gélatas y Romanos a principios
del 58.

13. Del 58 al 63, su encarcelamiento, comenzando en
Jerusalén en el 58, continuando en Cesarea del 58 al 60,
en el viaje a Roma del otofio del 60 a la primavera del
61, y en Roma del 61 al 63. En estos dos afios, él
escribi6 Efesios, Colosenses, Filemon, Filipenses, y
también Hebreos, si es que él escribi6 esta ultima
epistola (cf.Heb.13:18, 19).

Meyer, en su Commentary on Acts (Introduccién), da
una tabla que presenta las cronologias de treinta y tres
autores, antiguos y modernos, incluyendo s6lo uno de los
muchos autores Ingleses que han escrito sobre el tema. No
hay dos de estos que estén completamente de acuerdo
entre si, sin embargo, todos se aproximan tanto al acuerdo
que muy pocos de ellos difieren mas de dos arios en un
punto de las cifras dadas anteriormente. Por lo tanto, este
es un enfoque lo suficientemente cercano a la verdad
exacta en el caso para responder a todos los propédsitos
précticos, especialmente porque Lucas muestra con su casi
total desprecio por la cronologia que no bas6 en ella el
valor de sus hechos.

X. LITERATURA. Seria facil copiar una lista de todos



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 41

los libros, antiguos y modernos, que se han escrito para la
aclaracion del libro de Hechos; pero creo que es suficiente
nombrar aqui los que he encontrado mads dutiles en mis
propios estudios. Cuando escribi mi antiguo Comentario,
s6lo tenia a la mano constantemente los Comentarios sobre
el Texto Original por Bloomfield, Olshausen y Hackett, y los
Comentarios populares de J. A. Alexander, Albert Barnes
y algunas de las obras Inglesas mds antiguas que ahora
estdn obsoletos. También utilice constantemente el
volumen Life and Epistles of Paul de Conybeare y Howson,
que en ese entonces era un trabajo nuevo, y siendo el
primero de su tipo, fue como una nueva revelaciéon para
todos los que nunca habian estudiado Hechos a la luz de
las Epistolas de Pablo.

En la preparacion del presente Comentario, he contado
con la asistencia adicional de las siguientes obras:

1. COMENTARIOS: Alford’s, Meyer’s, Gloag’s,
Lechler’s (en Lange’s Bible Work), Jacobson’s (en Speaker’s
Commentary), Plumptre (un volumen del Handy
Commentary), Stokes (un volumen de Expositor’s Bible), y
Lumby’s (un volumen de La Biblia de Cambridge para
Escuelas y Universidades). De estos, he encontrado el de
Meyer el més elaborado e instructivo en exégesis
gramatical;, mientras que los de Alford y Plumptre han
demostrado ser los mas ttiles en otros aspectos.

2. VIDAS DE PABLO: La Vida y Obra de Pablo de
Farrar ha vivificado el cuadro trazado con tanta precisiéon
por Conybeare y Howson, mientras que las obras
individuales de C. F. Baur y Ernest Renan, han servido
para sefialar las aproximaciones del enemigo, para que



Introduccion Nuevo Comentario sobre Hechos 42

podamos proteger al estudiante de forma mads segura
contra él.

3. OTRAS OBRAS: He encontrado una utilidad
similar a la daltima mencionada, en la obra infiel de Baur
sobre la Historia de la Iglesia Cristiana en los tres primeros
Siglos, en la obra de Zeller sobre los Hechos, y en la obra
anénima Inglesa titulada Supernatural Religion.

Ademas de la informacién derivada de los libros que
he mencionado, también hice la viaje por Palestina en el
afio 1879 y visité puntos de interés Biblico en Asia Menor
y Grecia. Viajé mucho mas por Palestina y vi mas lugares
apartados que cualquier otro Estadounidense cuyos
escritos conozco; y lo hice con el distante propésito de
capacitarme mejor para hablar y escribir sobre temas que
son iluminados por un conocimiento exacto del pais.



PRIMERA PARTE

EI ORIGEN, PROGRESO Y DISPERSION DE LA
IGLESIA EN JERUSALEN

(1:1 — 8:4)

SECCION | — DECLARACIONES
INTRODUCTORIAS

(1:1-26)
1. El Punto de Inicio de la Narracion

Vers. 1, 2. Lucas establece el punto de inicio de esta
narracion en el dia en que terminé su relato de Jests. (1)
“En el primer tratado, oh Teoéfilo, hablé acerca de todas
las cosas que Jestis comenzd 1 a hacer y a ensenar, (2) hasta
el dia en que fue recibido arriba,? después de haber dado
mandamientos por el Espiritu Santo a los apdstoles que
habia escogido;” Este es el punto de inicio
cronolégicamente adecuado, porque el presente tratado es
una continuacioén de la historia iniciada en el primero; y el
mandamiento dado “el dia en que fue recibido arriba”,
que no puede ser otro que la Comisiéon Apostélica, es
l6gicamente el punto de partida correcto, porque de el
derivaron los apdstoles su autoridad para los actos que iban
a ser registrados. Durante el ministerio personal de Jests,

1 “Comenzé a hacer y ensefar”. Es una expresiéon idiomatica en la que
“comenzd” es superflua en Inglés. Diriamos, “hizo y ensefié”. Para otros ejemplos
de esta expresion, vea Mr. 6:2; 13:5; Luc. 3:8; 11:26; 13:25; 14:9, 29; Jn. 13:5.
Es un error suponer que en estd expresion se alude a los actos personales y
ensefianzas de Cristo como un mero comienzo de que contindo haciendo y
ensefiando después de Su ascension.

2 En esta traduccion del versiculo 2 se sigue el orden exacto de las clausulas
en el Griego, y la conexién entre el dia de la ascensién y el mandamiento



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 44

no autorizé a nadie a predicarlo como el Cristo; por el
contrario, prohibi6 a sus ap6stoles hacerlo (Mat.16:20; 17:9)
El fue sin duda movido a esto por la consideracién de sus
conceptos inadecuados del Mesias, su incomprension de la
naturaleza de su reino y su imperfecta aprehension de
mucho de lo que les habifa ensefiado. Todavia eran
incapaces de exponer correctamente sus afirmaciones. En
la noche de la traicién les informé que en poco tiempo les
seria dado el Espiritu Santo para guiarlos a toda la verdad,
y que entonces esta restriccion seria eliminada.

Finalmente, “hasta el dia en que fue recibido arriba”
El dijo como Lucas habia escrito antes, “Asi esta escrito, y
asi fue necesario que el Cristo padeciese, y resucitase de los
muertos al tercer dia; y que se predicase en su nombre el
arrepentimiento y el perdén de pecados en todas las
naciones, comenzando desde Jerusalén” (Luc.24:46, 47), y
como Marcos habia escrito, “Id por todo el mundo y
predicad el evangelio a toda criatura. El que creyere y fuere
bautizado, sera salvo;, mas el que no creyere, serd
condenado” (Mar.16:15, 16). Encontraremos que esta
comision es la clave de toda la narracién que tenemos ante
nosotros; que los Hechos de los apéstoles aqui registrados
son la contraparte de sus términos, y la mejor exposicion
de su significado.

V. 3. Como los apostoles pronto aparecerdn en la
narracion dando testimonio de la resurreccién de Jests,
nuestro autor da a continuacion una declaracion
compendiosa de sus cualificaciones para este testimonio:
(v.3) “a quienes también, después de haber padecido, se

entregado en ese dia es expresado como aparece en el original. En ese mismo
tiempo las palabras después “hasta e/ dia” en la version A. V y la R. V. pero no
representadas por las palabras correspondientes en el original, son evitadas, y el
participio, évtel\dpevog tiene su correcta traduccion.



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 45

presenté vivo con muchas pruebas indubitables,
apareciéndoseles durante cuarenta dias y hablandoles
acerca del reino de Dios”. En el capitulo final de la
narracion anterior (evangelio de Lucas) se habian dado
varias de estas pruebas, y no se repiten aqui. Sin embargo,
aprendemos aqui un hecho no relacionado alli, que el
tiempo desde la resurreccion hasta la ascension fue de
cuarenta dias. Esta declaracién ha sido tratada por criticos
hostiles como una ocurrencia tardia por parte de Lucas,
sosteniendo que en su narracion anterior Lucas representa
a Jesus ascendiendo al cielo el mismo dia en que resucité
de entre los muertos.! La verdad es que en el primer relato
se describe una entrevista que ocurri6 el dia de la
resurreccion, y otra el dia de la ascension, sin tener en
cuenta el hecho que hubo un intervalo entre ellas;
(Luc.24:43, 44-51) mientras que aqui se afirma claramente
que hubo un intervalo de cuarenta difas. La dltima
declaracion sirve al propésito de una explicacion; pero no
es una contradiccion.

Vers. 4, 5. El relato de la demora de los apdstoles en
Jerusalén después de recibir su comision, y también para
determinar mas definitivamente el momento en que debian
comenzar su trabajo, el historiador cita a continuaciéon una
parte de la conversaciéon que tuvo lugar en el dia de la
ascension: (4) “Y estando juntos, les mandé que no se
fueran de Jerusalén, sino que esperasen la promesa del
Padre, la cual, les dijo, oisteis de mi. (5) Porque Juan
ciertamente bautiz6 con agua, mas vosotros seréis
bautizados con el Espiritu Santo dentro de no muchos
dias”. Este mandamiento ha sido confundido por los
Comentaristas con el mandamiento mencionado
anteriormente (2); pero, como hemos visto, ese
mandamiento es la comisién, mientras que esto no es mas

1 Renan, Apdstoles, 20; Meyer, Ibid.,



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 46

que una limitacién de la comisién en cuanto a su tiempo y
lugar de comienzo. La “promesa del Padre”, que habian
oido de él, es la promesa del Espiritu Santo que les habia
hecho la noche de la traicién. Sobre el significado de la
expresion “bautizados en el Espiritu Santo”, véase adelante
en 2:4. La alusioén al bautismo de Juan probablemente fue
sugerida por el bien recordado comentario de Juan: “Yo a
la verdad os bautizo en agua; pero viene uno més poderoso
que yo, de quien no soy digno de desatar la correa de su
calzado; él os bautizard en Espiritu Santo y fuego”
(Luc.3:16).

2. La Promesa Final del Espiritu Santo, 6-8

V. 6. Cuando Jesis muri6, toda esperanza de que
estableceria el reino esperado expir6 por un tiempo; pero
desde Su resurreccion habia hablado mucho a los
discipulos acerca del reino (versiculo 3), y habia dicho,
segin lo informado por Mateo, “Toda potestad me es dada
en el cielo y en la tierra” (Mat.28:18), y a partir de tales
observaciones, los apostoles habian comenzado a creer que
el reino que El no habia podido establecer antes de su
muerte, atn lo estableceria después de su resurreccion.
Lucas revela este reavivamiento de esperanza en su
siguiente declaracion: (6) “Entonces los que se habian
reunido le preguntaron, diciendo: Sefior, ;restaurards el
reino a Israel en este tiempo?”. La forma de su pregunta
“;restauraréas el reino a Israel?” muestra que ellos todavia
conservaban su antigua idea errénea, que el reino de Cristo
seria una restauracion del antiguo reino de David y no una
institucién nueva y diferente.

La pregunta también muestra inequivocamente que
su reino atin no habia sido inaugurado; porque si lo hubiera
sido, es inconcebible que estos hombres, que eran sus



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 47

principales funcionarios ejecutivos en la tierra, no supieran
nada del hecho; y es igualmente inconcebible que, si lo
hubiera sido, Jests no habria corregido rapidamente un
error tan flagrante por parte de los discipulos. De hecho,
nada, sino un concepto erréneo casi tan grave como el de
los doce con respecto a la naturaleza del reino podria haber
originado el pensamiento entretenido por algunos en los
tiempos modernos, que el reino de Cristo se habia
establecido antes de este tiempo.

Todos los argumentos en apoyo de esta idea, y todas
las interpretaciones de pasajes especiales a su favor, por
muy plausibles que sean, son descartados por la
consideracion decisiva de que este reino no podria ser
inaugurado hasta que el Rey fuera coronado en el cielo.
Esto ocurrié después de la ascensioén (Fil.2:8-11; Heb.2:9) y
Su primer acto administrativo en la tierra fue el de enviar el
Espiritu Santo sobre los apodstoles en el préximo
Pentecostés (Hech.2:32,33).

Vers. 7, 8. Ahora, retémenos la respuesta a la pregunta
que acabamos de considerar: (7). “Y les dijo: No os toca a
vosotros saber los tiempos o las sazones, que el Padre
puso en su sola potestad; (8) pero recibiréis poder, cuando
haya venido sobre vosotros el Espiritu Santo, y me seréis
testigos en Jerusalén, en toda Judea, en Samaria, y hasta
lo altimo de la tierra”. La respuesta sugiere que los tiempos
y sazones de los propoésitos de Dios se mantienen mas en
reserva que los propdsitos mismos; y esto estd en armonia
con la caracteristica conocida de la profecia, que se ocupa
mas de hechos y la sucesion de eventos que de fechas o
periodos definidos. No era importante para ellos saber el
tiempo en que se estableceria el reino; pero era de suma
importancia que recibieran el poder necesario para la parte



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 48

que iban a tomar en su comienzo y progreso; por lo que la
respuesta se refiere principalmente a esto tltimo. El poder
prometido, y su obra como testigos, estan tan conectados
entre si que indican que se entiende el poder de ser testigos
eficaces.

Esto, como sabemos por el testimonio que dieron
después, no fue simplemente para decir lo que ellos habian
visto y oido, lo que podrian haber hecho sin ayuda de sus
poderes; sino incluia la capacidad de recordar todo lo que
les habia dicho en sus afios de ministerio; y para testificar
acerca de Su exaltacion en el cielo, Su voluntad con respecto
a todos los asuntos espirituales en la tierra, y sus tratos
futuros con hombres y &ngeles. Este poder iba a ser
conferido como se habia prometido anteriormente,
(Luc.24:48) y como ahora les asegura una vez mads, por el
Espiritu Santo iban a recibir “dentro de no muchos dias”.

El orden de las localidades en las que les dice que den
testimonio no fue el resultado de la parcialidad de los
Judios y Samaritanos sobre los Gentiles; ni tampoco fue
meramente para cumplir la prediccién de que asi debe ser;
Una razén, sugerida por los Comentaristas en general, para
comenzar en Jerusalén, fue que pudiera ser vindicado en la
misma ciudad en la que fue condenado; pero la razén
principal era sin duda esta: La parte més devota del pueblo
Judio, la parte que habia quedado mas favorablemente
impresionada por la predicacion preparatoria de Juan y
Jests, siempre se reunia en Jerusalén con motivo de las
grandes fiestas anuales, y por lo tanto se podia comenzar
alli con mayor éxito que en cualquier otro lugar. Junto a
estos, los habitantes de los distritos rurales de Judea
estaban mejor preparados por la predicacién anterior;
luego el Samaritano, que habia visto algunos de los



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 49

milagros de Jests; y por tltimo, los Gentiles. De este modo,
la regla del éxito se convirtié en su guia de un lugar a otro,
y se convirtié6 en costumbre, incluso en paises paganos,
predicar “primero a los Judios, y luego a los Gentiles”. El
resultado justifico la regla, ya que el triunfo maés
importante que logré el evangelio fue en Jerusalén, y el
acercamiento mas exitoso a los Gentiles en todos los paises
fue a través de la Sinagoga Judia.

3. La Ascension de Jesus, 9-11

V. 9. Habiendo completado ahora su anterior breve
relato de la ultima entrevista de Jests y sus discipulos,
Lucas dice: (v.9) “Y habiendo dicho estas cosas, viéndolo
ellos, fue alzado, y le recibié una nube que le oculté de
sus 0jos”. Aprendemos del registro anterior de Lucas sobre
la ascension, del cual este es un suplemento, que Jests
estaba en el acto de bendecirlos con las manos levantadas,
cuando se separ6 de ellos y fue llevado a lo alto (Luc.24:50,
51). La nube formaba un fondo que hacia muy nitido el
contorno de su persona mientras estaba a la vista, y de
repente lo oculté de la vista cuando entr6 en su seno. Por
lo tanto, todas las circunstancias de esta salida tan
adecuada estan calculadas para descartar la sospecha de
engafio o ilusién 6ptica.

Algunos escritores escépticos han afirmado que
debido al silencio de Mateo y Juan en referencia a la
ascension, quienes fueron testigos oculares de ella si
realmente ocurrid, mientras que solo Lucas y Marcos la
mencionan y que no estuvieron presentes, es motivo para
sospechar que estos tltimos obtuvieron su informacién de
fuentes impuras. Que el testimonio de Marcos y Lucas, sin
embargo, es creible, se hace evidente a todos los que creen
en la resurreccion de Jests simplemente preguntando:



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 50

¢Qué paso con el cuerpo después de que resucité? Incluso
si ninguno de los historiadores hubiera descrito la
ascension, atin deberfamos concluir que en algtin momento
y de alguna manera tuvo lugar. Debe observarse, también,
que, si bien Juan no lo menciona, cita una conversaciéon
entre Jests y Maria Magdalena que lo implica. El le dijo a
ella, “No me toques; porque ain no he subido a mi Padre”
(Jn.20:17).

Quizés fue omitida por Mateo y Juan porque ambos
cierran sus narraciones con escenas en Galilea, muy lejos de
Jerusalén; y mencionadas por Marcos y Lucas porque
concluyen la parte anterior de sus relatos en Jerusalén y en
el dia tuvo lugar la ascension. De este modo, la asociacion
del pensamiento que tan frecuentemente gobierna las
inserciones y omisiones pudo haber tenido su influencia
natural en ellos. Finalmente, en cuanto a Lucas, habia una
razén especial por la que debia mencionarla, que se
encuentra en el hecho de que los discursos y discusiones
que estd a punto de registrar tenfan una referencia
constante a Cristo ascendido y glorificado, y era muy
apropiado que su introduccién mencionara el hecho de la
ascension.

Vers.10, 11. No sélo la ascension de Jesus al cielo, sino
también su futura venida para emitir un juicio, iba a ser un
tema destacado en la narracion venidera, de ahi la
introduccion aqui de otro hecho que Lucas habia omitido
en su registro anterior: “Y estando ellos con los ojos
puestos en el cielo, entre tanto que él se iba, he aqui se
pusieron junto a ellos dos varones con vestiduras
blancas, los cuales también les dijeron: Varones galileos,
JPor qué estais mirando al cielo? Este mismo Jests que
ha sido tomado de vosotros al cielo, asi vendra como la
habéis visto ir al cielo”. La venida repentina, la aparicion



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 51

y las palabras de estos “dos varones con vestiduras
blancas”, se combinaron para mostrar que eran angeles,
como el autor quiere que creamos. Afirman no sélo que
Jestis vendra de nuevo, sino que vendrd de la misma
manera que los apdstoles lo habian visto partir; es decir,
visible y corporalmente.

4. La Espera en Jerusalén, 12-14

V.12. Ante la reprension de los dngeles, los discipulos
apartaron la mirada de la nube y abandonaron el lugar:
“Entonces volvieron a Jerusalén desde el monte que se
Ilama del Olivar, el cual esta cerca de Jerusalén, camino
de un dia de reposo”. La ascensién tuvo lugar cerca de
Betania, (Luc.24:50) que estaba a casi dos millas de
Jerusalén, (Jn.11:18). (Esto es equivalente a 3 kilémetros 218
metros - ARP) y en la ladera oriental del monte. Es el lado
mas cercano del monte, o mejor dicho, la cumbre del
mismo, que estd a una distancia de un dia de reposo, o sea,
a siete octavos de una milla de la ciudad. (equivalente a 1
kilémetro 407 metros - ARP). Aprendemos de la narracion
anterior de Lucas que regresaron a Jerusalén “con gran
gozo” (Luc.24:52). Su tristeza al separarse del Sefior se
convirti6 en alegria al pensar en volverlo a ver.

V.13. “y entrados, subieron al aposento alto, donde
moraban Pedro y Jacobo, Juan, Andrés, Felipe, Tomas,
Bartolomé, Mateo, Jacobo hijo de Alfeo, Simdn el Zelote
y Judas hermano de Jacobo”. Esta nueva enumeracién de
los once encuentra muy apropiadamente su lugar aqui,
porque muestra que todos aquellos a quienes se les dio la
comision estaban en sus puestos, listos para comenzar su
obra sefialada, y esperando tunicamente el poder
prometido de lo alto.



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 52

V. 14. La forma en que estos hombres pasaron el
tiempo de su espera, un intervalo de diez dias,! fue tal
como deberiamos esperar: (14) “Todos éstos perseveraban
unanimes en oracién y ruego, con las mujeres, y con
Maria la madre de Jests, y con sus hermanos”. El lugar de
esta oracion y stplica no era principalmente el “aposento
alto, donde moraban”, sino el templo; porque aprendemos
de la narracién anterior de Lucas que “y estaban siempre
en el templo, alabando y bendiciendo a Dios” (Luc.24:53).

Esta es la tltima vez que la madre de Jests aparece
en la historia del Nuevo Testamento. El hecho de que ella
haya regresado con los discipulos a Jerusalén, y se haya
quedado con ellos en lugar de retomar su residencia en
Nazaret, indica que Juan fue fiel a la peticién agonizante de
Jests, y la estaba cuidando como a su propia madre, ya que
su madre natural aun vivia (Mat.27:56). Aunque la
prominencia que se da aqui a su nombre muestra que los
apostoles la consideraban con gran respeto, sin embargo, la
forma en que Lucas habla de ella muestra que él no tenia
ninguna idea del homenaje que le rendirian en épocas
posteriores una Iglesia id6latra.

Las llamadas “las mujeres”, que también estaban en
esta compania de adoradores, eran las que habian venido
con Jesus desde Galilea; (Luc.23:49) y se mencionan de esta
manera informal porque serian recordadas por alguien
que, como Teofilo, habia leido el tratado anterior.

Ellas también habian regresado de sus hogares en
Galilea para esperar con los doce la venida de la “promesa
del Padre”. Elhecho de que los hermanos de Jesus

1 Desde “la mafiana después del Sabado” de la semana de la Pascua hasta
el Pentecostés fueron cincuenta dias (Lev.23:15, 16), y cuarenta de estos dias
habian transcurrido cuando la ascensién tuvo lugar.



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 53

estuvieran en la compafiia es prueba de que un gran cambio
se habia producido en ellos desde que su hermano divino
habia terminado sus labores en Galilea: porque entonces no
creian en él, (Jn.7:1-5) pero ahora creen, y se les identifica
muy cercanamente con los apéstoles. Qué evidencia
especial habifa provocado este cambio, o simplemente
cuando habia tenido lugar, no tenemos forma de
determinarlo.

5. El Lugar de Judas Suplido, 15-26

Vers. 15-19. El siguiente incidente es introducido con
estas palabras: (15) “En aquellos dias Pedro se levant6 en
medio de los hermanos (y los reunidos eran como ciento
veinte en namero), y dijo: (16) Varones hermanos, era
necesario que se cumpliese la Escritura en que el Espiritu
Santo hablé antes por boca de David acerca de Judas, que
fue guia de los que prendieron a Jests, (17) y era contado
con nosotros, y tenia parte en este ministerio. (18) Este,
pues, con el salario de su iniquidad adquirié un campo,
y cayendo de cabeza, se reventd por la mitad, y todas sus
entrafias se derramaron. (19) Y fue notorio a todos los
habitantes de Jerusalén, de tal manera que aquel campo
se llama en su propia lengua, Acéldama, que quiere decir,
Campo de sangre”. La declaracion entre paréntesis de que
el numero total era de unos ciento veinte, no debe
entenderse en el sentido de que estos eran todos los
discipulos que Jests tenia entonces, sino sdlo los que
estaban ahi y estaban reunidos; porque Pablo dice que
Jests fue visto después de alli después de Su resurreccion
por mas de quinientos hermanos a la vez (1 Cor.15:6). Los
ciento veinte eran probablemente todos los que en ese
momento residian en Jerusalén.

La altima parte del paréntesis que describe el destino
de Judas es, indudablemente, el lenguaje de Lucas, y esta



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 54

tan estrechamente conectado con la primera parte que
indica la misma autoria para ambos. La certeza de que es
de Lucas surge del uso de la expresion, “su propia lengua”;
mientras que Pedro habria dicho, “nuestra lengua”; y de la
traduccion de la palabra Hebrea Acéldama al Griego, lo
que Pedro no habria hecho al dirigirse, como lo hizo, a una
audiencia de Hebreos. El paréntesis fue insertado para
hacer comprensibles a los lectores de Lucas las alusiones
de Pedro a Judas, que, aunque perfectamente inteligibles
sin el paréntesis para los oyentes de Pedro, no lo serian
para los lectores de Lucas.

Pero, aunque este paréntesis sirve muy bien a su
propdsito obvio, presenta tres puntos de aparente conflicto
con el relato de Mateo sobre el destino de Judas. Primero,
dice que cay6 de cabeza y se partio en dos, mientras que
Mateo dice que se ahorcd; Segundo, lo representa obteniendo
un campo con la recompensa de la iniquidad, mientras que
Mateo representa a los principales sacerdotes comprando el
campo con el mismo dinero; Tercero, deriva el nombre
Acéldama de las circunstancias de que Judas cay6 alli y se
hizo pedazos, mientras que Mateo lo deriva de las
circunstancias de que el campo fue comprado con el dinero
de sangre (Mat.27:3-8). En cuanto al primero, los dos
relatos estan en perfecta armonia; porque si se ahorco, o fue
derribado, o cay6; y Lucas dice que se cayd. Si cayd y se
partié en pedazos, debe haber caido desde una distancia
considerable; o cuando cay6, su abdomen debe haber
estado en una condicién algo deteriorada; o ambas cosas
pueden haber sido ciertas. El hecho que se colgara y
permaneciera suspendido hasta que cay6, proporciona
ambas condiciones, y explica plenamente su rompimiento
en pedazos. Ademdas si intentamos explicar su
rompimiento en pedazos en cualquier otra hipétesis, nos
resulta muy dificil imaginar una que sea adecuada.



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 55

Los dos relatos, entonces, no s6lo son armoniosos,
sino que el de Lucas es apoyado por el de Mateo. En cuanto
al Segundo punto, si Judas devolvié el dinero como lo
describe Mateo, y si los sacerdotes compraron con ese
dinero el campo del alfarero, entonces ese campo era
realmente propiedad de Judas, y podria haber sido
reclamado por sus herederos; porque fue comprado con
dinero que le pertenecia; y Lucas podria decir con verdad
que Judas obtuvo el campo. En Tercer lugar, si el campo
fue comprado con el dinero de sangre, o si Judas cay¢ alli
y se rompié en pedazos, el campo podria haber derivado
sunombre de cualquiera de las dos circunstancias, y mucho
mas podria haberlo derivado de ambas.

La probabilidad es que el terreno se haya vuelto
comparativamente inatil por las excavaciones que el
alfarero habia hecho en busca de la arcilla para la alfareria;
y cuando, ademas de esto, se encontré salpicado con el
contenido de los cuencos putrefactos de un traidor que se
habia ahorcado alli, era un lugar tan horrible que el
propietario se alegré de venderlo por una bagatela, y esto
permitié que los sacerdotes lo compraran por las treinta
piezas de plata, que ascendian probablemente a unos
dieciséis dolares. Ningtn otro terreno lo suficientemente
grande para un pequefio cementerio podria haber sido
comprado cerca del muro de Jerusalén por una suma tan
pequena. Estaba destinado al entierro de extranjeros
demasiado pobres para permitirse un sepulcro excavado
en la roca. Los pobres, ya fueran Judios o Gentiles, eran
enterrados en la tierra.

V. 20. El historiador retoma ahora el relato del
discurso de Pedro, que habia interrumpido con un
paréntesis. En las observaciones ya citadas, Pedro habia
basado la accién que estaba a punto de proponer en una



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 56

profecia pronunciada por David, y habia declarado, como
fundamento de la acciéon que iba a realizarse, el hecho de
que Judas habia sido contado entre ellos, y tenia “parte en
este ministerio”. Ahora cita la profecia a la que se alude:
(20) “Porque esta escrito en el libro de los Salmos: Sea
hecha desierta su habitacién, Y no haya quién more en
ella; y Tome otro su oficio 1”. Estos dos pasajes, el primero
del Salmo 69:25 y el segundo del Salmo 109:8, no tienen
ninguna referencia especifica a Judas en su contexto
original. Ellas ocurren en medio de las maldiciones
pronunciadas, no por David, sino, como dice
explicitamente Pedro, por el Espiritu Santo a través de la
boca de David (16) con respecto a hombres impios en
general que persiguen a los siervos de Dios.

Pero si es apropiado que las habitaciones de tales en
general sean desoladas, y que cualquier oficio que tuvieran
sea dado a otros; fue preminentemente asi en el caso de
Judas; y  fue correcto decir que estas palabras fueron
escritas de él como una entre muchas. Esto fue sin duda el
significado de Pedro, porque podia ver tan claramente
como nosotros el objetivo general de la denuncia.

Vers.21,22. Es importante observar aqui que la
cuestiéon sobre la que estd discutiendo Pedro no es el
nombramiento original de un apdstol, sino la seleccién de
un hombre para suceder a un apostol. Por tanto, los

1 La palabra émoxomv traducida aqui como “oficio” en la Version
Revisada y “obispo” en la Versiéon Americana se cita de la Septuaginta, y su
equivalente etimolégico exacto en Inglés es superintendente. A qué tipo
particular de supervision se refiere el Salmo del que se cita, el contexto alli no lo
indica; pero que en los tiempos del Salmista no tenia el significado que ahora se
le da a la palabra obispado en Inglés, es absolutamente seguro, porque tal oficio
no existia entonces. A falta de un conocimiento definitivo en cuanto el obispado
a la que originalmente se hizo referencia, es probable que el término genérico
oficio sea aqui la mejor forma de representar la palabra, especialmente como es
traducida en los Salmos de la que es hecha la cita. Vea méas sobre el uso de la
palabra en el Nuevo Testamento bajo el Capitulo 20:28.



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 57

requisitos que se declaran necesarios para una elecciéon son
los que debe poseer cualquiera que aspire a ser sucesor de
un apostol. Los declara en la siguiente frase: (21) “Es
necesario, pues, que de estos hombres que han estado
junto con nosotros todo el tiempo que el Sefor Jests
entraba y salia entre nosotros, (22) comenzando desde el
bautismo de Juan hasta el dia en que de entre nosotros
fue recibido arriba, uno sea hecho testigo con nosotros,
de su resurreccion”. No habiendo ningtin otro caso en el
Nuevo Testamento de la seleccién de un sucesor de un
apostol, esta es nuestra #inica guia biblica sobre el tema; y
debemos concluir que todos los que desde entonces han
pretendido ser sucesores de los apdstoles, pero que no
estuvieron con el Sefior en su ministerio personal, carecen
de una calificacion esencial para el cargo. La razén obvia
para limitar la elecciéon a los que habian estado con los
apostoles desde el principio es que sélo ellos serian testigos
completamente competentes de la identidad de Jesus
cuando lo vieran después de Su resurreccion. De este
modo, Pedro, al igual que Pablo en su primera epistola a
los Corintios (9:1), hace que sea una caracteristica esencial
de un apostol ser testigo de la resurreccién de Jesus.

Ver.23-26. (23) “Y sefialaron a dos: A José, llamado
Barsabas, que tenia por sobrenombre Justo, y a Matias.
(24) Y orando, dijeron: T4, Sefor, que conoces los
corazones de todos, muestra cual de estos dos has
escogido, (25) para que tome la parte de este ministerio y
apostolado, de que cay6 Judas por transgresion, para irse
a su propio lugar. Y les echaron suertes, y la suerte cay6
sobre Matias; y fue contado con los once apdstoles”.
Debe observarse que los discipulos no eligieron a Matias
por si mismos, sino que, habiendo presentado primero a las
dos personas entre las que debia hacerse la eleccion, oraron
al Sefior para que les mostrara a cuél El habia elegido, y



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 58

luego echaron suertes, entendiendo que aquel sobre quien
cayera la suerte era la eleccién del Sefior. Esto muestra que
creian en una providencia de Dios tan especial que incluye,
en las cosas que ella determina, hasta el echar suertes — de
todas las cosas aparentemente las mas accidentales. Si se
pregunta por qué limitaron la eleccién del Sefior a dos
personas, la respuesta obvia, es que estos eran los nicos

dos que poseian todos los requisitos establecidos por
Pedro.

La oracién ofrecida en esta ocasiéon en un modelo en
su género. Los que oran tenian un solo objeto por el cual se
inclinaron ante el Sefior, y a la representacion adecuada de
esto limitan sus palabras. No repiten un pensamiento, ni lo
elaboran mas alla del punto o la perspicacia. Su peticion se
refiere tanto a las cualidades espirituales como
intelectuales de dos personas, y se dirigen muy
apropiadamente al Sefior como kapdwoyvdota, el conocedor
del corazon. Ellos no oran, “Muéstranos cudl elegiras, o has
escogido”; como si hubiera necesidad de reflexionar con el
Sefor; sino, “muestra cual de estos dos has escogido”.
Describen el cargo que desean que el Sefior llene, como “Ia
parte en este ministerio y apostolado de que cayé Judas por
transgresion, para irse a su propio lugar”. Habia estado en un
lugar del que se habia demostrado ser indigno, y ahora no
dudan en decir que se ha ido a su propio lugar, el lugar al
que van los hipdcritas después de la muerte. Una oracion
tan breve en una ocasién tan importante seria dificilmente
considerada como una oracién en lo absoluto en esta época
tan voluble; y una que expresa tan claramente el destino de
un hombre muerto seria considerado como poco caritativo;
(Porque quien se atreveria a insinuar, en este tiempo, que
cualquier pecador muerto se ha ido a su propio lugar?

Dado que esta transaccion ocurrié antes de la



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 59

inspiracion de los apéstoles, y debido a que Pedro basa su
autoridad para ello, no en ningtin mandato de Jesus, sino
en lo que algunos criticos consideran citas irrelevantes de
los Salmos, algunos han sostenido que esta decision no era
completamente autorizada, y que Matias no era por lo
tanto un apostol verdadero. Pero la declaraciéon de Lucas,
“fue contado con los once apéstoles”, fue escrita mucho
después de la inspiraciéon de los doce, y expresa su juicio
final en el caso. Ademds, a partir de este momento, la
compafia de los apdstoles ya no se denomina “los once”
sino “los doce”, (Hech.2:14; 4:2) lo que indica que, desde el
momento del nombramiento, Matias se consideraba uno de
los miembros. Obsérvese, también, que la omisiéon de
Pedro de citar la autoridad de Jests para el nombramiento
de ninguna manera es prueba de que no tenian su
autoridad.

Entre las cosas concernientes al reino de las que habia
hablado durante los cuarenta dias (3), ésta pudo haber sido
una (es decir, la autoridad para el nombramiento de un
nuevo apostol— ARP) por lo que sabemos; y Pedro pudo
haber omitido mencionarla porque ya era bien conocido
por todos los discipulos, aunque ellos habian fallado en
observar la profecia de los Salmos que también la
anunciaba. Finalmente, la promesa de que los doce
apostoles se sentarian en doce tronos, juzgando a las doce
tribus, (Mat.19:28) requeria que se llenara el lugar vacante;
e incluso esto puede haber sido mencionado en alguna
ocasiéon anterior, y por lo tanto se omiti6 ahora. El
apostolado de Pablo fue uno especial para los Gentiles.

El autor ha completado ahora sus declaraciones
introductorias. Ha demostrado que su narracién parte de
la comisién dado el dia de la ascension; que a los apostoles
se les aseguro en ese dia un pronto bautismo en el Espiritu



Capitulo 1 Nuevo Comentario sobre Hechos 60

Santo, que les daria pleno poder para testificar de Jesus;
que fueron testigos de su ascension al cielo desde donde
enviarfa el Espiritu prometido; que los once originales
estaban todos en sus puestos después de la ascension,
esperando la promesa; y que se habia llenado el lugar
vacante del traidor con un sucesor adecuado. Todo estaba
ahora listo, y la siguiente seccion de la historia comienza
con el advenimiento del Espiritu esperado.



SECCION Il — LA IGLESIA ESTABLECIDA EN
JERUSALEN

(2:1-47)
1. Los Apéstoles son llenos del Espiritu Santo (1-4)

Vers. 1-4. El autor entra ahora en el cuerpo principal
de su obra describiendo el advenimiento prometido del
Espiritu Santo: (1) Cuando llegd el dia de Pentecostés,
estaban todos undnimes juntos. (2) Y de repente vino del
cielo un estruendo como de un viento recio que soplaba,
el cual llené toda la casa donde estaban sentados; (3) y se
les aparecieron lenguas repartidas, como de fuego,
asentandose sobre cada uno de ellos. (4) Y fueron llenos
del Espiritu Santo, y comenzaron a hablar en otras
lenguas, segin el Espiritu les daba que hablasen. El dia
de Pentecostés fue el quincuagésimo dia después del
sdbado de la semana de la Pascua; y como la cuenta
comenzaba el dia después del sabado, también terminaba
el mismo dia de la semana, o sea, nuestro domingo.1

1 Los Comentaristas en general, engaiiados por Josefo, representan los
cincuenta dias contados desde “el segundo dia de los panes sin levadura, que es
el decimosexto dia del mes” (Antigliedades, 11.10.5). Si esto fuera correcto, el
primero de los cincuenta, y en consecuencia el Ultimo, podria caer en cualquier dia
de la semana. Pero la clausula de promulgacion de la ley dice lo siguiente: “Y
contaréis desde el dia en que sigue el dia de reposo, desde el dia en que ofrecisteis
la gavilla de la ofrenda mecida; siete semanas cumplidas seran. Hasta el dia
siguiente del sétimo dia de reposo contaréis cincuenta dias; entonces ofreceréis el
nuevo grano a Jehova” (Lev.23:15, 16). Este lenguaje no es facil de malinterpretar;
porque si incluso en la primera clausula, las palabras "desde la mafiana después
del sdbado" podrian interpretarse en el sentido desde el dia siguiente al primer dia
de los panes sin levadura, la Ultima parte de la oracién excluye tal construccion;
porque la cuenta debia ser “hasta el dia siguiente del séptimo sabado”, y la palabra
sabado aqui sin duda significa un sdbado semanal; y si el quincuagésimo dia fue el
dia siguiente al dia de reposo semanal, entonces el primero también debe haber
sido el dia siguiente al dia de reposo semanal. Eso fue probado ademas por los
términos de la ley, estableciendo el dia de ofrecer la gavilla de la ofrenda mecida:
"Y el sacerdote mecera la gavilla delante de Jehova, para que sedis aceptos; el dia
siguiente del dia de reposo la mecerd” (Lev.23:11). El primer dia de los panes sin



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 62

Debido a las siete semanas que mediaban entre ella y
el sabado de la Pascua, en el Antiguo Testamento se le
llamaba “la fiesta de las semanas”; 1 al haber ocurrido la
siega del trigo en ese intervalo, se llamaba “la fiesta de la
siega”; 2 y a causa de la ofrenda que le es peculiar, se le
llamo “el dia de las primicias” 3. Pero después de que el
idioma Griego se dio a conocer en Palestina, a consecuencia
de la conquista de Asia por parte de Alejandro, adquiri6 el
nombre de Pentecostés (quincuagésimo), por ser el dia
quincuagésimo. Se celebraba, segtin el ritual Mosaico, con
el servicio especial de ofrecer los primeros frutos de la
cosecha del trigo en forma de pan.? Esta era una de las tres
fiestas anuales en los que todos los varones Judios debian
estar presentes. La condenacién y muerte de Jestas habia
ocurrido durante uno de estos, y el siguiente fue elegido
mas apropiadamente como la ocasién para Su vindicacion
y para la inauguraciéon de Su reino en la tierra. El dia
también era apropiado por ser el dia de la semana en el que
resucité de entre los muertos.

Las personas aqui reunidas y llenas del Espiritu
Santo no eran, como muchos han supuesto, los ciento
veinte discipulos mencionados entre paréntesis en el
capitulo anterior, sino los doce apoéstoles. Esto se asegura
por la conexién gramatical entre el primer versiculo del
capitulo y el altimo del anterior. En su conjunto, se le como
sigue: “Y les echaron suertes, y la suerte cay6 sobre Matias
Y fue contado con los once ap6stoles. Cuando lleg6 el dia
de Pentecostés, estaban todos undnimes juntos”?

sin levadura, aunque en el no se debia hacer “ningun trabajo servil”’, nunca se
llama sabado. En cuanto al testimonio de Josefo sobre el tema, debemos
recordar que, aunque afirma haber sido de ascendencia sacerdotal, nunca fue
consagrado como sacerdote, escribié su obra Antigliedades muchos afios
después de la caida del templo y el cese de sus solemnidades, y su conocimiento
de tales temas dependia de sus lecturas del Antiguo Testamento, en las que no
tenia ventaja sobre los eruditos modernos. Aqui, como en muchos otros lugares,
él ha malinterpretado el texto.

1 Deut.16:10. 2 Ex. 23:16. 3 Num.28:26. 4Lev.23:15-21; Num.28:26-
31.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 63

La casa en la que los apdstoles estaban sentados
cuando el Espiritu descendi6 sobre ellos no era el aposento
alto en el que moraban, sino algin departamento del
templo; porque, como aprendemos del tratado anterior de
Lucas, los apdstoles durante estos dias “estaban siempre en
el templo, alabando y bendiciendo a Dios” (Luc.24:52) es
decir, continuamente alli durante las horas en que el templo
estaba abierto. El departamento superior era su lugar de
alojamiento.!

Las lenguas como de fuego que eran visibles sobre las
cabezas de los apostoles fueron simbolos de las lenguas
audibles en las que inmediatamente comenzaron a hablar;
y agregaron mucho al esplendor de la escena, que pronto
capto la atenciéon de la multitud reunida. La declaracién de
que las lenguas “se les aparecieron” no pretende excluir
como testigos de ello a los que fueron reunidos, sino que
sefiala el hecho de que los apoéstoles estaban solos cuando
el fenémeno aparecié por primera vez.

Cuando los apéstoles fueron llenos del Espiritu Santo
y comenzaron a hablar segin el Espiritu les daba que
hablase, la promesa de un bautismo en el Espiritu Santo y
el poder de la alto fue cumplido. El poder tuvo efecto en sus
mentes, y su presencia se manifesté exteriormente al hablar
en idiomas que nunca habian aprendido.?

1 La suposicién presentada por primera vez por Criséstomo, y adoptada muy
generalmente por los Comentaristas mas recientes, de que todos los ciento veinte
estaban incluidos, y la opinién propuesta en los tiempos modernos (vea Alford
Ibid.)), de que todos los discipulos de Jests que habian venido a la fiesta fueron
incluidos, estan completamente sin apoyo en el contexto; y la Unica razén plausible
dada para cualquiera de los dos es el lenguaje universal empleado en la siguiente
cita de Joel: “Y después de esto derramaré de mi Espiritu sobre toda carne, y
profetizaran vuestros hijos y vuestras hijas; vuestros ancianos sofiaran suefios, y
vuestros jovenes veran visiones” (Joel 2:28). Pero es obvio a simple vista que estas
palabras no se cumplieron todas en aquella ocasién. Ninguno de los presentes
estaba viendo visiones o sofiando suefios. Aqui hubo sélo un comienzo de un
cumplimiento que luego se prolongé hasta que todo se cumplié segun lo predicho
por Joel.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 64

El milagro interno y mental fue demostrado por lo
externo y lo fisico. La promesa, “Porque no sois vosotros los
que hablais, sino el Espiritu de vuestro Padre que habla en
vosotros” (Mat.10:20) se cumpli6 en su sentido mas literal;
porque las mismas palabras que pronunciaron les fueron
suplidas inmediatamente por el Espiritu. No se
preocuparon por cémo o qué decir, ni tampoco

premeditaron. Literalmente les fue dado en esa hora lo que
debian hablar.

Tal poder nunca antes habia sido otorgado a los
hombres. Fue el bautismo en el Espiritu Santo; no de los
cuerpos, como el bautismo de Juan en agua, sino de sus
espiritus. No fue un bautismo literal, porque este acto no
debe afirmarse de la conexion entre espiritu y espiritu; pero
la palabra bautismo se usa metaféricamente. Asi como el

1 En oposicién a esta conclusion, Alford dice: “Ciertamente Lucas no habria
usado esta palabra (“toda la casa”) de un departamento en el templo, o del templo
mismo, sin mas explicacion” (Véase también Meyer /bid.)). Pero ya se habia dado
suficiente explicacion con la declaracion de que los apostoles estaban
“continuamente en el templo”; y, aunque Alford dice que esta declaracién no
puede aplicarse aqui, ho da una buena razén para la afirmacion, e insistimos en
que si puede y lo hace. Un aposento alto en una casa particular no podria haber
proporcionado espacio para la asamblea que presenci6 este fenébmeno; mientras
que uno de los muchos departamentos en el atrio del templo, con un lado abierto
a toda el area del atrio, habria sido perfectamente adecuado para la ocasion.

2 Con respecto al significado del autor aqui, la siguiente declaracion enfatica
de Alford debe adoptarse de todo corazén: “No puede haber ninguna duda en
ninguna mente sin prejuicios, que el hecho que esta narracién nos presenta es
que los discipulos comenzaron a hablar en varios idiomas, es decir: los idiomas
de las naciones enumeradas a continuacion, y quizas otros. Todos los intentos de
evadir esto estan relacionados con algin forzamiento del texto, o con alguna
explicacion rebuscada e indefendible”. Admitir con Meyer (Com. /bid.,), que este
es el sentido del autor, y luego decir: “La comunicacién repentina de una facilidad
para hablar idiomas extranjeros no es l6gicamente posible ni psicolégica y
moralmente concebible”, no es solo negar la confiabilidad del autor, y por lo tanto
desacreditar todos sus relatos de milagros, pero es negar que el Espiritu pueda
actuar milagrosamente en las mentes de los hombres. El lector que tenga
curiosidad por conocer los muchos intentos absurdos que se han hecho para
explicar este milagro, encontrard una descripcion suficiente de ellos en el
Comentario de Meyer sobre este pasaje.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 65

cuerpo, cuando es bautizado en agua, se hunde debajo de
su superficie y es completamente abrumado, de igual modo
sus espiritus estaban completamente bajo el control del sus
espiritus estaban completamente bajo el control del Espiritu
Santo, siendo sus propias palabras las del Espiritu y no las
de ellos. La metafora se justifica por el poder sus espiritus
estaban completamente bajo el control del Espiritu Santo,
siendo sus propias palabras las del Espiritu y no las de ellos.
La metafora se justifica por el poder absoluto que el Espiritu
divino ejercia sobre sus espiritus. absoluto que el Espiritu
divino ejercia sobre sus espiritus. Tal no es el caso con las
influencias ordinarias del Espiritu. Por consiguientes, estos
no deben ser denominados bautismos en el Espiritu.l

2. El Efecto en las Multitudes (5-13)

Vers. 5-13. Si tratamos de concebir algtin método por
el cual la inspiracién milagrosa de un grupo de hombres
pueda demostrarse inmediatamente a una audiencia, sin
duda no podremos pensar en otro que no sea el empleado
en esta ocasion - el de hablar inteligiblemente las
maravillosas obras de Dios en una variedad de lenguas
desconocidas para los oradores. Esto muestra lo apropiado
del milagro particular obrado aqui, e incluso la necesidad
del mismo para la conviccion inmediata de los oyentes. Tal
exhibicién podria estar disponible para su propoésito solo
en presencia de personas familiarizadas con los idiomas
hablados; pero la presente ocasion supli6 esta condicién, y
a esto el autor se dirige a continuacién: (5) Moraban
entonces en Jerusalén judios, varones piadosos, de todas
las naciones bajo el cielo. (6) Y hecho este estruendo, se
junté la multitud; y estaban confusos, porque cada uno
les oia hablar en su propia lengua. (7) Y estaban aténitos
y maravillados, diciendo: Mirad, ;no son galileos todos
estos que hablan? (8) ;Cémo, pues, les oimos nosotros



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 66

hablar cada uno en nuestra lengua en la que hemos
nacido? (9) Partos, medos, elamitas, y los que habitamos
en Mesopotamia, en Judea, en Capadocia, en el Ponto y
en Asia, (10) en Frigia y Panfilia, en Egipto y en las
regiones de Africa mas alla de Cirene, y romanos aqui
residentes, tantos judios como prosélitos, (11) cretenses y
arabes, les oimos hablar en nuestras lenguas las
maravillas de Dios. (12) Y estaban todos atdonitos y
perplejos, diciéndose unos a otros: ;Qué quiere decir
esto? (13) Mas otros, burlandose, decian: Estan llenos de
mosto. Las lenguas nativas de estos Judios eran las de los
paises enumerados en los que nacieron; sin embargo, a
todos, o casi todos, sus padres les habian ensefiado el
dialecto local de Judea; porque tal era la costumbre de los
Judios de aquella época. Esto les permitié entender las
lenguas habladas por los ap6stoles y conocer la realidad
del milagro.

Nunca antes se habia presenciado un milagro como
este, y el autor agota su vocabulario en el intento de
describir su efecto en los oyentes. El dice: “Estaban
confusos”, “aténitos”, “maravillados”, “perplejos”, y
“diciéndose unos a otros: ;Qué significa esto?” Sobre esta
cuestion se centraron sus pensamientos cuando tuvieron
tiempo de pensar; y muestra que reconocieron la
naturaleza milagrosa del fenémeno, pero no pudieron
determinar lo que significaba; es decir, con qué propdsito se
realiz6 el milagro. No sabian nada de los hombres que
hablaban, excepto que eran Galileos. Su pregunta, sin
embargo, era la misma que el milagro pretendia provocar,
y el discurso que siguié proveyo la respuesta.

Los burladores que dijeron, “Estan llenos de mosto”
(“vino nuevo” —KJV, RSV) eran hombres irreverentes, que
no entendian mas de una de las lenguas habladas, y asi



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 67

confundian el resto con declaraciones necias; o fueron tan
excesivamente irreverentes como para burlarse de lo que
llen6é de asombro a todos los demas. Su burla recibi6 la
debida atencion en el discurso que siguiod.

3. El Sermén de Pedro (14-40)
l.
El Milagro Explicado, 14-21

Vers. 14-21. (14) Entonces Pedro, poniéndose en pie
con los once, alzd la voz y les hablé diciendo: Varones
judios, y todos los que habitais en Jerusalén, esto os sea
notorio, y oid mis palabras. (15) Porque éstos no estin
ebrios, como vosotros suponéis, puesto que es la hora
tercera del dia; (16) Mas esto es lo dicho por el profeta
Joel: (17) Y en los postreros dias, dice Dios, Derramaré 1
de mi Espiritu sobre toda carne, Y vuestros hijos y
vuestras hijas profetizaran; Vuestros jovenes veran
visiones, Y vuestros ancianos sofaran suefios; (18) Y de
cierto sobre mis siervos y sobre mis siervas en aquellos
dias Derramaré de mi Espiritu, y profetizaran. (19) Y daré
prodigios arriba en el cielo, Y sefiales abajo en la tierra,
Sangre y fuego y vapor de humo; (20) El sol se convertira
en tinieblas, Y la luna en sangre, Antes que venga el dia
del Sefior, Grande y manifiesto; (21) Y todo aquel que
invocare el nombre del Sefior, sera salvo. Pedro habia
escuchado lo que dijeron los burladores, y aunque

1 El uso que se ha hecho de la expresion “derramar” en relacion con la
controversia sobre el bautismo (Alexander On Acts, /bid.) es una muestra de celo
partidista que es digno de mencién solo porque se hace figurar en las discusiones
sobre el tema por hombres de poco discernimiento. Se usa figurativamente para
el envio del Espiritu Santo, ya que no se puede usar literalmente de una persona.
La mision del Espiritu asi designada y el bautismo en el Espiritu son dos conceptos
distintos, y el término con el que se expresa el primero no puede tener ninguna
relacion posible con el significado del término con el que se expresa el segundo.
Ademas, el término bautismo también se usa figurativamente en la conexién.
Expresa el poder que el Espiritu ejercié sobre la mente de los apoéstoles después
de haber entrado en ellos; mientras que el término derramar (¢kxe®) expresa el
acto de Cristo al enviar el Espiritu desde el cielo.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 68

provino de unos pocos, hablé de ello como si expresara el
sentimiento de la multitud. Esto tenia la ventaja de evitar
una cuestion personal con los habian hecho el comentario,
mientras que estaba calculado para despertar el disgusto
de quienes habian tomado el asunto en serio.

Su respuesta no fue una refutacion completa de la
acusacion, porque los hombres podrian estar intoxicados a
cualquier hora del dia; pero la hora temprana hacian muy
improbable que estuvieran bajo la influencia del vino,
mientras que el resto de su discurso se basé en demostrar
la falsedad de la acusacion.

La primera parte de la cita de Joel, versiculos 17 y 18,
es empleada por Pedro para responder a la pregunta de la
multitud: “;Qué quiere decir esto?” y la respuesta fue
concluyente. Si hubiera atribuido el hablar en lenguas al
ingenio de él mismo y de sus compafieros, o a cualquier
otra cosa que no fuera el poder divino, sus oyentes no
podrian haber aceptado su explicacién; porque sabian que
s6lo el poder divino podia capacitar a los hombres para
hablar asi. Por lo tanto, cuando lo atribuy6 al Espiritu de
Dios, no pudieron sino ver que tenia razén; y cuando cité
el pasaje del profeta que obviamente se cumpli6 ante sus
0jos, no pudieron sino ver que los milagros estaban
predeterminados en la mente de Dios.

También pudieron ver que la profecia implicaba
mucho mdas de lo que estaban presenciando en ese
momento; porque contemplaba un derramamiento del
Espiritu Santo, no s6lo sobre los hombres que estaban
delante de ellos, sino sobre “toda carne”, tal como haria
que hombres y mujeres profetizaran, vieran visiones y
sofiaran suefios. Todo excepto lo primero estaba atn por
cumplirse, pero todo se cumpli6 en el curso de los



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 69

acontecimientos que el autor procederd a registrar. Por
“toda carne” se entiende obviamente no sobre todo ser
humano, sino personas de todas las nacionalidades.

El resto de la cita de Joel, versiculo 19, 20, no tiene
relacion con el argumento de Pedro, pero probablemente
se hizo para completar la conexién de lo que exigia su
argumento. El grande y manifiesto dia al que se refiere se
ha entendido de diversas maneras; algunos refiriéndose a
la destrucciéon de Jerusalén, algunos al dia del juicio, y
algunos incluso al mismo dia de Pentecostés, “Todo aquel
que invocare el nombre del Serior sera salvo”, parece
identificarlo con el dia del juicio; porque sélo se escapard
de los terrores de ese dia invocando el nombre del Sefior.
No debemos entender que el mero acto de invocar el
nombre del Sefior salvard, sino la invocacién al Sefior que
acompafia la fe y la obediencia sin las cuales toda
invocacion es vana.

Hasta ahora, en su discurso Pedro se ha limitado a
probar su inspiracion y la de sus compafneros. Esta fue una
preparacion necesaria para lo que seguiria, porque sus
oyentes solo de esta manera podrian estar preparados para
recibir con confianza implicita lo que tenia que decir de
Jests.

Si hubiera cerrado su discurso en este punto, se
habrian convencido (es decir, la parte reflexiva de ellos) de
que estaban escuchando a un hombre inspirado; pero no
habrian aprendido més acerca de Jests, o acerca de la
salvacion a través de él, de lo que sabian antes. Pero ahora
se completa la introduccién del discurso; el camino esta
preparado para la presentaciéon del tema principal, y él
procede inmediatamente a anunciar la proposicion para lo
cual todo lo que habia dicho era sélo introductorio.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 70

Il.
Jesls es Proclamado como Cristo y Sefior, 22-32

(a) Su Resurreccion Declarada, 22-24

Vers. 22-24. Es imposible para nosotros, a esta
distancia de espacio y tiempo, darnos cuenta, excepto en un
grado débil, del efecto en las mentes tan excitadas del
proximo anuncio hecho por Pedro: (22) Varones israelitas,
oid estas palabras: Jesus nazareno, varon aprobado por
Dios entre vosotros con las maravillas, prodigios y
seflales que Dios hizo entre vosotros por medio de él,
como vosotros mismos sabéis; (23) a éste, entregado por el
determinado consejo y anticipado conocimiento de Dios,
perdisteis y matasteis por manos de inicuos,
crucificindole; (24) al cual Dios le levantd, sueltos los
dolores de la muerte, por cuanto era imposible que fuese
retenido por ella. Llenos de asombro como ya lo estaban
los oyentes, por una manifestacion visible y audible del
Espiritu de Dios, ven ahora que todo este asombroso
fenémeno esta subordinado al nombre de aquel Nazareno
a quien habian despreciado y crucificado. Esta condena se
les impone en una sentencia repleta de una serie de hechos

1 Por los tres términos, obras milagros (Suvapeig), prodigios (tépata) y
sefiales (onueia), Pedro no significa tres clases de acciones, sino emplea tres
términos para describir los mismos fenémenos. Se refiere a los milagros de Jesus,
que fueron obras poderosas, o poderes, porque obraron por el poder inmediato
de Dios; prodigios, porque suscitaban asombro en los que los presenciaban;
sefiales, porque significaban la aprobacion de Dios a lo que JesUs ensefiaba en
relaciéon con ellas.

2 El original, (GvOu®V), significa en este lugar, como se indica en el margen
de la version R. V., no hombres que son violadores de la ley, sino hombres que
no estan bajo la ley, es decir, Gentiles, cf. 1 Corintios 9:21.

3 En la expresién, “desatado los dolores de la muerte” (tag ®Sivag tou
Bavatov), los dolores de la muerte se consideran en sentido figurado como
ataduras que retienen a la victima de la muerte en confinamiento hasta que son
desatadas. Ambos términos se usan figurativamente, y no es el propoésito de
Pedro insinuar que Jesus sufri6 dolores después de morir. Pero para otro
concepto del significado, véase Alford y Meyer.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 71

calculados para hacerlos tambalearse y tambalearse como
una baja rdpida sucesion de fuertes golpes. En un suspiro
se les recuerdan los maravillosos milagros y sefiales que
Jestis habia obrado entre ellos; ellos son responsabilizados
de saber que esto es cierto; se les informa que fue de
acuerdo con el propésito predeterminado de Dios que fue
entregado en su poder, y no por su propia impotencia; y se
les dice audazmente que Dios lo habia resucitado de entre
los muertos, siendo imposible que un ser como El sea
retenido permanentemente entre los muertos.

Jamas labios mortales anunciaron en tan breve
espacio tantos hechos de importancia tan terribles para los
oyentes. Podriamos desafiar al mundo a encontrar un
paralelo en los discursos de sus oradores o las
declamaciones de sus poetas. No hay un semejante rayo en
todas las cargas de los profetas de Israel, o entre las voces
que resuenan a través del Apocalipsis. Es el primer anuncio
publico al mundo de un Redentor resucitado y glorificado.

(b) La Resurreccion de Cristo Predicha por David, 25-
31

Vers. 25-28. Dos de los actos declarados en este
anuncio requerian prueba; los otros no requerian ninguna.
Que Jestis habia sido aprobado por Dios por medio de
milagros, y que lo habian matado por manos de los inicuos
Romanos, eran hechos bien conocidos por los oyentes; pero
que Jests les ha sido entregado de acuerdo con un
proposito predeterminado de Dios, era una novedad para
ellos; y que Dios lo habia resucitado de entre los muertos,
no creian; Por lo tanto, estas dos ultimas afirmaciones
necesitaban prueba, y Pedro procede a dar la prueba de
manera tanto formal como concluyente. Cita primero el
pasaje en el que David habia predicho muy claramente la
resurreccion de alguien de entre los muertos, hablando en



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 72

primera persona, como si se refiriera a si mismo. (25)
Porque David dice de él; Veia al Sefior siempre delante
de mi; Porque esta a mi diestra, no seré conmovido. (26)
Por lo cual mi corazén se alegré, y se goz6é mi lengua, Y
aun mi carne descansara en esperanza; (27) Porque no
dejaras mi alma en el Hades, Ni permitiras que tu Santo
vea corrupcion. (28) Mi hiciste conocer los caminos de la
vida; Me llenaras de gozo con tu presencia.

Solo una parte de esta cita en lo que se refiere a la
resurreccion se adapta al propoésito especial del apostol, y
la porcion anterior (versiculos 25, 26) sirve para presentarla
en forma concretada. Las palabras, “No dejards mi alma en
el hades” afirman un regreso del alma del estado
desencarnado; 1 mientras que las palabras “Ni permitiras
que tu Santo vea corrupcién” afirman que el cuerpo seria
reanimado por el retorno del alma, antes de que la
corrupcion se asentara. Las palabras afiadidas, “Me hiciste
conocer los caminos de la vida; Me llenaras de gozo con tu
presencia”’, se refieren primero al conocimiento de este
tema impartido antes de la muerte, y en segundo lugar a la
alegria del resucitado de entre los muertos al contemplar el
rostro de Dios.

Que este pasaje predice la resurreccion de alguna
persona de entre los muertos previa a la corrupcién de su
cuerpo, es innegable; y la tinica pregunta entre Pedro y sus
oyentes era, ;De quién habla David? Como utiliza la

1 Hades es una palabra Griega transferida al Inglés porque nuestro idioma
no tiene una palabra nativa que la represente exactamente. Se compone de
privado & y idewv ver, y significa literalmente /o invisible; pero en el uso se aplica
exclusivamente a la morada invisible de los espiritus humanos sin cuerpo. Si no
tuviéramos otra prueba de este significado, nuestro texto, combinado con el
comentario de Pedro, en el versiculo 31 a continuacién, lo aclararia. Mientras que
el cuerpo de Jesus estaba en la tumba, su alma estaba en el Hades y, sin embargo,
estaba en el Paraiso, como aprendemos de su declaracién al ladrén moribundo
(Lucas 23:43). Esto muestra que para los justos el Hades es un lugar de dulce
reposo.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 73

primera persona, y por lo tanto parece hablar de si mismo,
fue necesario que Pedro, para desarrollar su argumento,
mostrara que se refiere a alguna otra persona, y esa persona
es el Cristo. Esto procede a hacerlo.

Vers. 29-31. (29) Varones hermanos, se puede decir
libremente del patriarca David, que murié6 y fue
sepultado, y su sepulcro esta con nosotros hasta el dia de
hoy. (30) Pero siendo profeta, y sabiendo que con
juramento Dios le habia jurado de que su descendencia,
en cuanto a la carne, levantaria al Cristo para que se
sentase en su rostro, (31) viéndolo antes, hablo de la
resurreccion de Cristo, que su alma no fue dejada en el
Hades, ni que su carne vio corrupcion. Era bien sabido por
los Judios, como lo es por todos los intérpretes de los
Salmos proféticos, que David habla habitualmente en
primera persona cuando profetiza del Cristo; y en cualquier
caso dado, si se aclara que no habla de si mismo, la
conclusion es que habla del Cristo. Esta es la fuerza del
argumento de Pedro, y probé a sus oyentes Judios lo que
él se dispuso a probar, que el Cristo, de acuerdo con un
proposito predeterminado y expreso de Dios, sufriria la
muerte y resucitaria rdpidamente de entre los muertos.
También corrigié su concepcion de un reinado terrenal de
Cristo, y les mostr6 que El se sentaria en el trono de David
después de Su resurreccion, y no antes de Su muerte.

(c) La Resurreccion de Jesus Atestiguada por los Doce,
32

V. 32. Hasta aqui en su argumento el orador ha
probado que el Cristo iba a ser entregado a la muerte, y que
iba a resucitar de entre los muertos para sentarse en Su
trono; pero todavia tiene que probar que esto era
verdadero de Jests. Esto lo prueba ahora por el testimonio



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 74

de si mismo y de los once que estaban con él: (32) A este
Jestis resucitéo Dios, de lo cual todos nosotros somos
testigos. Es probable que esto sea solo la sustancia de lo
que dijo sobre este punto, y que entr6 en los detalles del
testimonio. Como los testigos eran personalmente
desconocidos para la multitud, su testimonio como simples
hombres podria haber tenido poco peso entre sus oyentes;
pero hablaban como hombres llenos del Espiritu de Dios, y
esto para los hombres de educacion Judia era garantia
suficiente de que lo que decian era ciertamente verdadero.
En consecuencia, el hecho ahora establecido por este
testimonio, tomado en conexién con lo que acabamos de
aprender del Salmo, de que el Cristo iba a sufrir y resucitar
de entre los muertos como Jesus habia sufrido y resucitado,
probd mas alla de toda duda que Jesus era el Cristo. Por lo
tanto, asi debi6 parecerle a todo oyente reflexivo.

(d) Jesus Exaltado al Trono de Dios, 33-35

V. 33. Para sustentar la proposicion de que el Cristo
resucitaria de esta manera para sentarse en el trono de
David (versiculos 30, 31), era necesario que Pedro trazara
su progreso mas alla de la resurreccién, y mostrara que
realmente habia sido exaltado al trono. Esto lo hace con
estas palabras: (33) Asi que, exaltado por la diestra de
Dios, y habiendo recibido del Padre la promesa del
Espiritu Santo, ha derramado esto que vosotros veis y ois.
Su prueba no es la mencionada en el capitulo introductorio
de los Hechos, que él y sus compafieros habian visto a Jests
ascender al cielo (1:9-10); porque esto habria sido en vano,
ya que sus 0jos no lo siguieron mas alla de la nube que lo
recibi6 fuera de su vista; sino es lo que sus oyentes estaban
presenciando con sus propios ojos y oidos, el hecho de que
él y sus compafieros hablaban como el Espiritu Santo les
daba que hablasen, mientras las lenguas de fuego se
asentaban sobre sus cabezas.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 75

Al decir que Jesus habia sido exaltado por la diestra
de Dios, Pedro habl6 lo que ni él ni ningin otro mortal
podia hacer sino por la revelacion directa; pero a medida
que la revelacion directa se manifestaba ante el pueblo,
quedo claro que el testimonio dado era del mismo Espiritu
Santo, que acababa de descender del cielo donde Ia
exaltaciéon habia tenido lugar. Aqui habia un testimonio
que ningan hombre sensato entre los Judios podria pensar
en cuestionar.

Vers. 34, 35. Un punto mas se establece, no como
prueba adicional de que Jesas habia sido exaltado, sino
para mostrar que lo que ahora se probé acerca de El fue
predicho del Cristo, y se completard este argumento
inimitable: (34) Porque David ! no subid a los cielos; pero
él mismo dice: Dijo el Sefior a mi sefior: Siéntate a mi
diestra, (35) Hasta que ponga a tus enemigos por estado
de mis pies. Los mismos Fariseos admitieron que en este
pasaje David se referia a Cristo; y habian estado muy
perplejos en las consecuencias de esta admisién en una
conversacion memorable con Jests (Mat.22:43, 44); pero
Pedro, sin dar nada por sentado, guarda la aplicacion,
como lo habia hecho con la cita anterior de David, al
sefialar que David mismo no habia ascendido al cielo, y por
lo tanto no podia estar hablando de si mismo con estas
palabras. Admitido esto, la tinica alternativa era, como en
el otro caso, que se referia al Cristo; porque ciertamente
David no llamaria a ningtin otro su Sefior.

1 Al citar aqui el Salmo 110:1 escrito por David, Pedro por el Espiritu Santo
sigue el ejemplo de Jesus, quien hizo lo mismo, y quien también declara que
David dijo esto “en el Espiritu” (Mateo 22:43, 44). Este testimonio explicito de
la autoria literaria Davidica de ese Salmo no puede descartarse afirmando que
fue, en labios de Jesus o de Pedro, un mero acomodo a una opinién incorrecta
entonces vigente entre los Judios; porque el argumento en ambos casos se basa
en que David fue es escritor, y es falacioso si este no es un hecho. Tampoco
puede considerarse como un error por parte de Jesis o Pedro; pues esto seria
acusarlos de un razonamiento falaz basado en premisas asumidas en la
ignorancia. Seria una negacion del conocimiento sobrenatural por parte de Jesus,
y de la inspiracién por parte de Pedro.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 76

(e) La Conclusién Légica, 36

V. 36. Habiendo ahora establecido con evidencias
indiscutibles las dos afirmaciones hechas en su anuncio de
apertura que se necesitaban pruebas; primero, que Jests
habia sido entregado a sus enemigos por el determinado
consejo y previo conocimiento de Dios; y segundo, que
Dios lo habia resucitado de entre los muertos; y habiendo
ido mas alla de su primer anuncio al probar que Dios lo
habia exaltado y lo habia sentado a Su propia diestra en el
cielo, Pedro ahora anuncia su conclusion final en estos
términos seguros y sorprendentes: (36) Sepa, pues,
ciertisimamente toda la casa de Israel, que a este Jesus a
quien vosotros crucificasteis, Dios le ha hecho Sefior y
Cristo. Lo habia hecho Sefior al hacerlo sentar en el propio
trono de Dios, para gobernar sobre angeles y hombres; y
lo habia hecho Cristo al hacerlo sentar en el trono de David
segtin la promesa. Era el trono de Dios, porque era el trono
del dominio universal; y era el trono de David, porque era
la descendencia lineal de David lo que hacia de Jests el rey
legitimo. De esta conclusion, los oyentes Judios de Pedro
aprendieron que, contrariamente a su concepcién
anterior, el Cristo prometido jno se sentaria en un trono
terrenal, por glorioso que fuera, sino en el trono del
universo!

El Pueblo Exhortado a Salvarse, 37-40

V.37. Como ya hemos observado, hasta el momento
en que Pedro se levanté para dirigirse a la audiencia,
aunque se habia producido el bautismo del Espiritu Santo
y se habian presenciado sus efectos en los sujetos del
mismo, no se habia producido ningin cambio en la mente



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 77

de personas en referencia a Jests, ni experimentaron otra
emocion que asombro y confusion. El cambio deseado en
referencia a Cristo no se efectué hasta que Pedro hablo; y
todo el poder a realizarse que residia en el bautismo en el
Espiritu se manifesté mediante las palabras que el Espiritu
hizo que Pedro hablara. El primer efecto visible se describe
con estas palabras: (37) Al oir esto, se compungieron de
corazon, y dijeron a Pedro y a los otros apdstoles: Varones
hermanos, ;qué haremos?. En esta exclamacion, ellos
confesaron tacitamente su creencia en lo que Pedro habia
predicado; y la afirmacién de que fueron traspasados hasta
el corazén muestra que sentfan profundamente el
remordimiento que los hechos que ahora crefan pretendian
inspirar. Desde que Pedro comenz6 a hablar se produjo un
cambio tanto en sus convicciones como en sus
sentimientos. Ahora ellos creen que Jesus es el Cristo, y son
compungidos en el corazén con el pensamiento de que lo
han asesinado. Todo este efecto Lucas lo atribuye, como
vemos que se debe ser trazado, a lo que habian oido: “Al
oir esto, se compungieron de corazén”. Esto ejemplifica la
ensefianza de Pablo, que “la fe es (“viene” - KJV) por el oir,
y el oir, por la palabra de Dios” (Rom.10:14-17).

V. 38. La pregunta, “;Qué haremos?” tuvo referencia
a como podian estos hombres culpables escapar de las
consecuencias de su crimen; y aunque la idea de la
salvacion de sus pecados en general apenas podria haber
tenido un lugar en sus mentes, la verdadera fuerza de su
pregunta estaria bien expresada por la pregunta completa:
¢ Qué debemos hacer para ser salvos? Esta es la primera vez
bajo el reinado de Cristo que se plante6 esta pregunta
trascendental y, por supuesto, la primera vez que recibio
una respuesta. Cualquiera que haya sido la respuesta
adecuada bajo cualquier dispensacion anterior, o en
cualquier tiempo anterior en la historia del mundo, la



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 78

respuesta dada por Pedro en este dia de Pentecostés, el dia
en que comenzd el reinado de Cristo en la tierra, es la
verdadera e infalible respuesta para todos los que
preguntan en todo el tiempo posterior. (38) Pedro les dijo:
Arrepentios,! y bauticese cada uno de vosotros en el
nombre de Jesucristo para 2 perdén de los pecados; y
recibiréis el don del Espiritu Santo. Debe observarse que
en larespuesta a la pregunta, ;qué haremos? Se les dice que
hagan dos cosas; primero, arrepentirse; y segundo, ser
bautizados en el nombre de Jesucristo. Si Pedro se hubiera
detenido aqui, las personas habria aprendido su deber
inmediato, y nosotros también habriamos aprendido que el
deber inmediato de los hombres compungidos de corazén
por un sentimiento de culpa es arrepentirse y bautizarse;
también sabriamos que esto es lo que debemos hacer para
ser librados de nuestra culpa. Pero Pedro no se detuvo con
los dos mandamientos; consideré adecuado declarar
especificamente las bendiciones que seguirfan al
cumplimiento de ellas.

A las personas se le dijo que se arrepintiera y se
bauticen “para perdén de los pecados”. Esto indica mas
especificamente lo que se habria entendido al conectar la
pregunta con su respuesta, como acabamos de afirmar.
Hace que sea doblemente cierto que el perdén de los
pecados sigue al bautismo y, por lo tanto, debe ser
esperado (el perdén de los pecados) por los bautizados.
Esto es igualmente cierto si la traduccién correcta es, como
en la Version Revisada, “para perdén de los pecados”,

1 Que a estas personas se les mand6 que se arrepintieran después de
haber sido “compungidos en el corazén” por el poder del Espiritu a través de la
verdad predicada, y fueron tan penetrados por un sentimiento de culpa como
para clamar: “;Hermanos, ;qué haremos?” muestra claramente que el
arrepentimiento no es un mero do/or por el pecado, sino un cambio que le sigue.
Para una definicion mas detallada, consulte la nota en el Capitulo 3:19.

2 Para una justificacion de esta desviaciéon de la Version Revisada, y para
una declaraciéon completa de la conexion entre el bautismo y la remision de los
pecados, véase Excurso A.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 79

porque si somos bautizados “para” perdoén, el perdén sigue
al bautismo y el bautismo nos lleva a el. El perdén de los
pecados, la remisién de los pecados y el perdéon son
términos sinénimos y expresan la necesidad principal del
alma humana en sus circunstancias terrenales mas
favorables. El rebelde contra el gobierno de Dios, aunque
deponga las armas y se convierta en sabdito leal, no puede
tener ninguna esperanza sin el perdén del pasado; y
después de haber sido perdonado, mientras lucha
humildemente en el servicio de Dios, se reconoce todavia
culpable de defectos por los cuales queda corto en la
recompensa final a menos que sea perdonado una y otra
vez. La cuestion de las condiciones del perdén, por lo tanto,
se divide en dos; una con referencia al pecador que atin no
ha sido perdonado, y la otra al santo que puede haber caido
en pecado. Fue la primera clase la que plante6 la pregunta
a Pedro, y s6lo a ellos se aplica su respuesta.

La segunda bendicién prometida sobre la condicién
del arrepentimiento y el bautismo es el “don del Espiritu
Santo”. Con esto no refiere al don milagroso que acababa
de ser otorgado a los ap6stoles; porque sabemos por la
historia posterior que este don no fue otorgado a todos los
que se arrepintieron y fueron bautizados, sino solo a unos
pocos hermanos de prominencia en las diversas
congregaciones. La expresion significa el Espiritu Santo
como un don; y la referencia es a esa morada del Espiritu
Santo por la cual producimos los frutos del Espiritu, y sin
la cual no somos de Cristo. De esta promesa Pedro habla
mas plenamente en la siguiente oracién de este sermon.

V. 39 (39) Porque para vosotros es la promesa, y para
vuestros hijos, y para todos los que estin lejos; para
cuantos el Seiior nuestro Dios llamare. Como se trata de
una promesa condicional, condicionada al arrepentimiento



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 80

y al bautismo, los hijos mencionados no pueden ser otros
que los que se arrepientan y sean bautizados. Esta
promesa, por lo tanto, no puede entenderse refiriéndose a
nifios pequenos. Ademas, la promesa es para aquellos a
quienes el Sefior “llamare”, y El llama solo a aquellos que
pueden oir y creer. Podemos sefialar que la universalidad
de esta promesa, aunque muy clara para nosotros que la
leemos a la luz de las revelaciones posteriores, Pedro y los
otros apostoles entendieron que incluia a los Gentiles solo
en la medida en que pudieran ser circuncidados. Este es un
ejemplo entre muchos en los que hombres inspirados, al
hablar las palabras que el Espiritu les dio, no
comprendieron adecuadamente su significado.

V.40. Al concluir su informe del sermén de Pedro, el
autor nos informa indirectamente que s6lo ha dado un
resumen del mismo: (40) Y con otras muchas palabras
testificaba y les exhortaba, diciendo: Sed salvos de esta
perversa generacion. El término “testificaba” se refiere a la
parte argumentativa del discurso; y el término,
“exhortaba” a la parte oratoria. Este altimo, naturalmente,
siguid su declaracion de las condiciones del perdén, y se
resume en las palabras: “Sed salvos de esta perversa
generaciéon”. Ellos debian salvarse al cumplir con las
condiciones de salvaciéon que se acaban de establecer;
porque la salvacién del pecado se realiza en el perdén de
los pecados; 1 y la referencia a estas condiciones era

1 °Sed salvos de esta (en la que ahora vive) perversa generacion al separarse
de ellos por el petavolav y el bautismo” — Meyer. En oposicion a esto, Alford
dice: “Los mandamientos de los Apostoles se traducen incorrectamente en la
American Version, “Salvense a ustedes mismos”. Es estrictamente pasivo — Sed
salvos — “déjanos salvar”, “Permitan que Dios los salve por medio de nosotros”.
Pero el asombroso esfuerzo que hace este ingenioso intérprete para extraer del
precepto el significado que le asigna, delata la debilidad del intento. La palabra
original esta en modo imperativo, 00Onte y como expresa el mandato, “Sed
salvos”, requiere que el acto de salvar sea hecho por las personas a las que se
dirige y, por lo tanto, se expresa correctamente con los términos, “Sed salvos”



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 81

demasiado obvia para ser malinterpretada.

Esta exhortacion debe haber impedido que
cualquiera concibiera la idea expresada con tanta
frecuencia por los evangelistas modernos, que un pecador
no puede hacer nada para salvarse. Si bien es cierto que el
pecador no puede hacer nada para procurar o merecer su
propia salvacién, o para perdonar sus propios pecados,
debe hacer lo que se prescribe como método para aceptar la
salvacion que se le proporciona y se le ofrece. En esta
medida se salva a si mismo. Ser salvo de esa generacion era
ser salvo del destino que aguardaba a esa generacion en el
mundo eterno, debido a que podemos ser salvos de un
barco que se hunde al escapar de su destino. Si el lector
revisa cuidadosamente este discurso, con referencia a su
plan como sermén y la conducciéon de su linea de
argumentacion, él encontrara que cumple con la regla de la
homilética tan estrictamente como si Pedro hubiera sido
entrenado en esta ciencia moderna; y que su logica es
impecable de principio a fin. Esto no pudo haber sido el
resultado de la educaciéon o entrenamiento de Pedro;
porque él no tenia instrucciéon previa que pudiera haberlo
cualificado para un trabajo extemporaneo de este caracter;
sino debe atribuirse al poder guiador del Espiritu Santo,
dandole, segtin la promesa, (Luc.21:15) “pero yo te daré
palabra y sabiduria, la cual no podran resistir ni
contradecir todos los que se opongan”.

3. El Efecto del Sermén, y el Progreso
de la Iglesia (41-47)

V. 41. Los oyentes que habian sido tan compungidos
de corazén como para exclamar: “Hermanos, ;qué
haremos?” se sorprendieron dichosamente de encontrar



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 82

los términos del perdén tan fAciles; y actuaron con la
debida prontitud: (41) Asi que, los que recibieron su
palabra fueron bautizados; y se afladieron aquel dia como
tres mil personas. Recibieron su palabra en el sentido de
que la creyeron verdadera y la adoptaron como regla de
accion.

Incontables veces se ha insistido, y tantas veces
refutado, que tres mil hombres no podrian haber sido
bautizados (sumergidos) durante el resto de ese dia, y con
el suministro de agua accesible en Jerusalén. Es cierto que
no hay ningtn arroyo en las cercanias de la ciudad, y nunca
lo ha habido, adecuado para ese propdsito; pero desde un
tiempo muy anterior al nacimiento de Jesus, la ciudad ha
sido abastecida de estanques artificiales en los que se podia
administrar la ordenanza incluso a tal multitud. En la
actualidad, la tnica de ellas que permanece
completamente adecuada para el propésito, y que ha sido
utilizada en los tiempos modernos por los misioneros, es el
estanque de Silog, situado en el valle inmediatamente al sur
del recinto del templo. Tiene cincuenta pies (15.24 Mts.) de
largo, tiene un ancho promedio de unos dieciséis pies (4.87
Mts.) y esta rodeada con mamposteria hasta una altura de
unos dieciocho pies. En su esquina suroeste, donde el muro
no se eleva tan alto, un tramo de escalones de piedra, de
cuatro pies de ancho, desciende hasta el fondo del mismo.
El agua entra por el extremo norte, siendo conducida por
un conducto subterrdneo desde el Estanque de la Virgen,
un manantial perenne, y escapa por el extremo opuesto a
través dos orificios, uno en el fondo, y el otro a unos tres o
cuatro pies por encima del fondo. Cuando el primero esta
cerrado, como suele ocurrir, el agua se encuentra a la
profundidad més adecuada para el bautismo.

El estanque que ahora se llama Alto Gihén, situado



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 83

aproximadamente a media milla al oeste de la puerta de
Jaffa, es en la actualidad el siguiente lugar mas adecuado.
Tiene trescientos dieciséis pies de largo, (96.31 Mts.)
doscientos dieciocho de ancho (66.44 Mts.) y una
profundidad media de unos veinte pies (20.10 Mts.) Es
abastecido por un drenaje superficial y ahora rara vez est4
lleno. Estuvo provisto de amplios escalones en cada
esquina, que descendian hasta el fondo, ahora en un estado
de ruina; y cuando el agua estaba a una profundidad
adecuada, brindaba facilidades para bautizar a una
multitud como la que se bautizé en Pentecostés. Pero el
mas adecuado de todos los estanques antiguos es el que
ahora los europeos llaman Bajo Gihon, pero los nativos lo
llaman el Estanque del Sultan, debido a su tamafio. Se
formé mediante la construcciéon de una inmensa presa a
través del valle que se encuentra debajo del muro
occidental del monte Sion, para retener el agua que fluye
por el valle, y otro muro, quinientos noventa y dos pies més
arriba en el valle, para respaldar la tierra en ese extremo.

Los lados y el fondo de este estanque consisten en la
roca inclinada del valle, y ésta, en el lado préximo a la
ciudad, se encuentra en repisas de dos a tres pies de
espesor, con una superficie expuesta en muchos lugares de
ocho a diez pies de ancho. En estas repisas, a cualquier
profundidad del agua, podia pararse un gran niimero de
administradores, muchos mas que los doce apostoles, y
bautizar a la vez sin interferir unos con otros. El enlucido
dique inferior del estanque tenia tres pulgadas y media de
espesor, pero ahora esta tan roto que el agua se derrama
libremente y el estanque esta vacio en la estacion seca; pero
cuando esta presa estuvo en buen estado de conservacion,
nadie acostumbrado a bautizar pensaria en recurrir a
ningun otro lugar de la ciudad. De hecho, rara vez se puede
encontrar un baptisterio mejor en cualquier lugar. Desde



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 84

que el conocimiento de estas instalaciones para bautizar en
la antigua Jerusalén se ha difundido en el extranjero por los
escritos de exploradores dentro de nuestra propia
generacion, se ha vuelto inexcusable que cualquier persona
inteligente plantee la objecion que hemos estado
considerando.

En cuanto a la cuestion del tiempo para el bautismo
de tantas personas, cualquiera que haga el calculo
matematico, sin el cual es ocioso ofrecer la objecion, puede
ver que hubo la mayor abundancia de tiempo. El sermén
de Pedro comenzé a las nueve en punto, y podemos
suponer con seguridad que los procedimientos en el
templo terminaron tan temprano como el mediodia. Esto
permite seis horas para que el bautismo se completara ese
dia, como afirma el texto. Es un trabajo muy deliberado
para un administrador bautizar a una persona en un
minuto; y si se para en un solo lugar, como suele ser el caso
cuando se va a bautizar a un gran nimero, y hace que los
candidatos entren y salgan en una linea continua, el trabajo
se puede hacer en la mitad de este tiempo.

Pero, en promedio de sesenta por hora, doce hombres
podian bautizar setecientos veinte en una hora, y tres mil
en cuatro horas y cuarto. Este simple calculo muestra cuan
ociosa es la objecion, y prueba que los que la enfatizan
mucho nunca la han considerado debidamente.

No satisfechos con las dos objeciones a la inmersiéon
de los tres mil de las que ahora hemos analizado, muchos
criticos insisten en que “el acceso a las aguas mds preciadas
para la poblacion de una gran ciudad, no se habria
permitido a tal multitud” 1. Esta objecién revela ignorancia
del disefio de estas piscinas y del uso que se hace de ellas.

1 El Obispo de Chester (Speaker’s Commentary, /bid.).



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 85

Incluso en la actualidad, cuando el agua es mucho mas
escasa que en la antigiiedad, se utilizan libremente como
piscinas para bafiarse, y su agua nunca se emplea para
beber o para fines culinarios.

Bautizar en ellas no redujo la cantidad ni perjudicé la
calidad del agua para ninguno de los propdésitos para los
que se utiliz6. La multitud que escuché a Pedro podia
acudir a ellos para el bautismo precisamente con la misma
libertad con la que los creyentes acuden ahora a los arroyos
y estanques en las inmediaciones de cualquiera de nuestras
ciudades o pueblos Estadunidenses. Es de esperar que
haya llegado el dia en que esta objecion no se escucharé
mas entre los hombres de inteligencia promedio.?

Antes de dejar este versiculo, debemos observar que
los tres mil dieron dos pasos distintos; fueron bautizados, y
luego, como un proceso distinto, fueron agregados al
numero anterior de creyentes. La adicion consistié sin
duda en alguna forma de reconocimiento publico, por el
cual fueron reconocidos como miembros de la Iglesia. Como
la forma no esta especificada, no es autoritativa; y los
creyentes ahora en libertad de adoptar cualquier forma que
parezca apropiada y en armonia con la sencillez del
evangelio.

V. 42. Estos jovenes discipulos que ahora han sido
bautizados el mismo dia en que se convirtieron en
creyentes, tenian muchos objetos subordinados de fe con
los que debian familiarizarse, y muchos deberes atn
desconocidos en los cuales ser instruidos.

2 Y sin embargo, en el volumen de The Expositor’s Bible on Acts, el
autor, G. T. Stokes, D. D., hace esta afirmacion: “En el dia de Pentecostés era
claramente imposible sumergir a tres mil personas en la ciudad de Jerusalén”
(P4g.143). Podemos amablemente suponer que el autor nunca se ha
familiarizado con el suministro de agua de Jerusalén.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 86

Al dar cuenta de estos asuntos Lucas es mucho mas
breve, adhiriéndose estrictamente al propésito principal de
su narraciéon, el de dar el progreso y los medios de
conversion, en lugar de los de edificaciéon e instruccién.
Cierra esta seccion de la historia con una breve resefia del
orden establecido en la nueva Iglesia, mencionando
primero sus actos de culto publico: (42) Y perseveraban en
la doctrina de los apéstoles, en la comunién unos con
otros, en el partimiento del pan y en las oraciones. Los
apostoles eran todavia los tinicos maestros, y al ensefiar a
los discipulos estaban ejecutando la parte de su comision
que requeria que enseflaran a aquellos a quienes
bautizaban todas las cosas que Jests habia mandado
(Mat.28:19, 20).

El mandato que hizo su deber de ensefar, también
que fuera el deber de los discipulos aprender de ellos y
acatar sus ensefianzas; y que los dos lados hicieron ambas
cosas se afirma al decir: “Perseveraban en la doctrina de los
apostoles”.

La comunién en la que continuaron fue su
participacion conjunta en los privilegios religiosos. El
término original kowwvig se usa a veces para las
contribuciones hechas para los pobres; pero si bien esta es
una de las formas en que se manifiesta la comunion, la
palabra no suele limitarse a este sentido.

Usualmente ocurre en conexiones tales como las
siguientes: “Fuisteis llamados a la comunién con su Hijo
Jesucristo” (1 Cor.1:9); “el favor de nuestro Sefior
Jesucristo, el amor de Dios y la comunién del Espiritu
Santo sean con vosotros” (2 Cor.13:14) “y verdaderamente
nuestra comunién es con el Padre, y con su Hijo Jesucristo”
(1 Jn.1:3); “tenemos comunién unos con otros” (1 Jn.1:7).



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 87

Tenemos comunién con Dios, porque somos hechos
participes de la naturaleza divina al escapar de la
corrupciéon que hay en el mundo a causa de la
concupiscencia. Tenemos comunién con su Hijo, por los
lazos que su vida y sufrimiento han establecido entre El y
nosotros; y con el Espiritu Santo, porque participamos de
la fuerza y la iluminacion que El imparte, y porque El mora
en nosotros.

Tenemos comunién unos con otros, por la
participacion mutua en el afecto y los buenos oficios de los
demas. El término también se usa con referencia a la Cena
del Sefior “la copa de bendicién que bendecimos, ;no es la
comunién de la sangre de Cristo? El pan que partimos, jno
es la comunion del cuerpo de Cristo?” (1 Cor.10:16) Esta
comunién es nuestra participacion conjunta en los
beneficios del cuerpo partido y la sangre derramada de
Cristo. En todos estos detalles, los primeros discipulos
continuaron firmemente en la comunion.

El partimiento del pan y las oraciones, en las que
también continuaron con firmeza, son el partimiento del
pan emblematico, o la observancia de la cena del Sefior, y
las oraciones publicas en la congregacion.

No se indica aqui la frecuencia con que se partia el pan;
pero sin duda fue la misma observancia sermanal de esta
ordenanza la que mas tarde encontramos en existencia en
congregaciones distantes (Hech.20:7; 1 Cor.11:20). Esto, asi
como el ntimero y el caracter de las oraciones ofrecidas en
las reuniones, era tan bien conocido por Teéfilo que no es
necesario dar detalles.

V. 43. Junto a esta breve nota del servicio puablico de la
Iglesia, echamos un vistazo al efecto de las escenas recién



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 88

descritas en el comentario circundante: Y sobrevino temor
a toda persona; y muchas maravillas y sefiales eran
hechas por lo apdstoles. Este temor no era el que se asocia
con la aversiéon; porque aprendemos mas abajo (47) que
muchos se afladian diariamente a la Iglesia.

Era ese solemne asombro que los milagros inspiran
naturalmente, mezclado con una profunda reverencia por
una comunidad universalmente caracterizada por una
vida santa.

Vers. 44, 45. A continuaciéon se nos presenta una
notable  exhibicion de  comunién = mencionada
anteriormente: (44) Todos los que habian creido estaban
juntos, y tenian en comun todas las cosas; (45) y vendian
sus propiedades y sus bienes, y lo repartian a todos segtn
la necesidad de cada uno. Esta conducta contrastaba
marcadamente con el abandono de los pobres que entonces
era comun entre los Judios, en violaciéon de su propia ley, y
que era universal entre los Gentiles. Nunca antes se habia
visto algo asi en la tierra. Para una descripciéon mas
completa de esto, véanse los comentarios en el Capitulo
4:32, mas adelante.

Vers. 46,47. La historia posterior de la Iglesia durante
un corto tiempo se condensa en esta breve declaracion: (46)
Y perseverando undnimes cada dia en el templo, y
partiendo el pan en las casas, comian juntos con alegriay
sencillez de corazén, (47) alabando a Dios, y teniendo
favor con todo el pueblo. Y el Sefor afiadia cada dia a la
iglesia los que habian de ser salvos. Esto muestra
claramente que el templo era el lugar de reuniones diarias
de la Iglesia. Sus atrios estaban abiertos en todo momento;
todos los Judios tenian tan libre acceso a ellos como a las
calles de la ciudad; e incluso los Gentiles tenian libre acceso
al atrio exterior, que por este motivo se llamaba el atrio de



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 89

los Gentiles.! Ningtin otro lugar dentro de las murallas de
la ciudad podria haber dado cabida a la reunién de tales
multitudes.

El partimiento del pan mencionado aqui no es el
mismo que el mencionado anteriormente en el versiculo 42;
porque aqui la referencia es a pan por alimento, como se ve
en la clausula calificativa, “comian con alegria y sencillez
de corazon”.

Que tuvieran “favor con todo el pueblo”, era una
consecuencia natural de la vida admirable que llevaban.
Los sacerdotes y escribas habian recibido tal conmocién
por el repentino ascenso de la Iglesia que atin no estaban
preparados para una oposicion abierta a ella.

La declaracion de que “el Sefior anadia cada dia los
habian de ser salvos”, significa que habia adiciones diarias
a la Iglesia, y que los que se afiadian a diario se salvaban a
diario.

La dltima expresion no significa que estuvieran
meramente en el camino de la salvacién; sino que eran
salvos. Fueron salvos en el sentido en que Pedro habia
exhortado a los de Pentecostés a “sed salvos”.

La palabra salvar significa hacer seguro; y un hombre
queda a salvo de todos sus pecados pasados cuando son
perdonados. El no puede salvarse de ellos de ninguna otra
manera. En este sentido se salvaban los que se afiadian
diariamente. Pablo usa la palabra en el mismo sentido
cuando dice: “nos salvd, no por obras de justicia que
nosotros hubiéramos hecho, sino por su misericordia, por

1 Vea més sobre el uso del templo bajo los comentarios de 3:11; 5:12,
20, 25, 42.



Capitulo 2 Nuevo Comentario sobre Hechos 90

el lavamiento de la regeneracion y por la renovacién en el
Espiritu Santo” (Tito 3:5).

El hecho de que fueran los salvos quienes fueron
afadidos a la Iglesia, justifica la conclusiéon de que sdlo
aquellos que son salvos, o cuyos pecados son perdonados,
tienen derecho a ser miembros de la Iglesia. Condena la
préactica de recibir personas en la Iglesia “como medio de
gracia”, es decir, como medio para buscar el perdén; y
también condena la recepciéon de nifios que adn son
incapaces de cumplir con las condiciones en las que se
ofrece el perdén.



SECCION III — EL PROGRESO DE LA IGLESIA
Y SU PRIMERA PERSECUSION

(3:1- 4:31)
1. Un Hombre Cojo es Sanado por Pedro (3:1-11)

Vers. 1-10. Hasta ahora, las labores de los apdstoles
habian tenido un éxito ininterrumpido y sorprendente.
Ahora se nos presenta una serie de conflictos, en los que se
alternan el éxito y la aparente derrota en la historia de la
Iglesia de Jerusalén. El templo sigue siendo el lugar de
reunién y se convierte en el lugar del conflicto. (1) Pedro y
Juan subian juntos al templo a la hora novena, la de la
oracion. (2) Y era traido un hombre cojo de nacimiento, a
quien ponian cada dia a la puerta del templo que se llama
la Hermosa, para que pidiese limosna de los que entraban
en el templo. (3) Este, cuando vio a Pedro y a Juan que
iban a entrar en el templo, les rogaba que le diesen
limosna. (4) Pedro, con Juan, fijando en él los ojos, le dijo:
Miranos. (5) Entonces €l estuvo atento, esperando recibir
de ellos algo. (6) Mas Pedro dijo: No tengo plata ni oro,
pero lo que tengo te doy; en el nombre de Jesucristo de
Nazaret, levantate y anda. (7) Y tomandole por la mano
derecha le levant6; y al momento se le afirmaron los pies
y tobillos; (8) y saltando, se puso en pie y anduvo; y entr6
con ellos al templo, andando, y saltando, y alabando a
Dios. (9) Y todo el pueblo le vio andar y alabar a Dios. (10)
Y le reconocian que era el que se sentaba a pedir limosna
a la puerta del templo la Hermosa; y se llenaron de
asombro y espanto por lo que le habia sucedido. Este
milagro es una de los muchas sefales y prodigios
mencionados anteriormente en el capitulo 2:43, realizados
dia tras dia por los apostoles; y se selecciona para una



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 92

mencion particular debido a las consecuencias que le
siguieron. Las circunstancias que lo acompafaron fueron
calculadas para que atrajera una atencién inusual. La
Puerta Hermosa era sin duda el paso favorito hacia el atrio
del templo; y como el hombre de esta sanidad se colocaba
alli todos los dias, él era bien conocido por todos los que
frecuentaban el templo. La curiosidad natural de los
benevolentes acerca de las aflicciones de aquellos a quienes
ellos ayudaban también habia llevado al conocimiento
general de que habia sido un lisiado desde su nacimiento.

Ademas, el tiempo de la sanidad era cuando una
multitud de personas piadosas estaban entrando en el
templo para la oracion de la tarde, a la hora del incienso de
la tarde, 1y no podian sino notar los saltos y los gritos del
hombre que habia sido sanado. Al ser testigos de su éxtasis
y verlo sujetado de Pedro y de Juan, nadie necesitd
preguntar el significado de su conducta, pues todos vieron
de inmediato que habia sido sanado por los apoéstoles, y
todos se quedaron mirando aténitos, olvidando las
oraciones por la que se habian reunido.

V. 11. Probablemente era la intencién de Pedro y Juan
ir con el pueblo a la corte Judia y participar en la oraciéon
con ellos mientras se quemaba el incienso en el templo, pero
la conducta del lisiado y la del pueblo combinadas produjo
un cambio diferente. (11) Y teniendo asidos a Pedro y a
Juan el cojo que habia sido sanado, todo el pueblo,
atonito, concurrié a ellos al portico que se llama de
Salomon.

1 Las horas de quemar incienso en el templo eran la tercera y la novena hora;
y aprendemos del ejemplo de las personas en el tiempo de la vision de Zacarias
(Lucas 1:10) que era la costumbre de las personas piadosas en la ciudad reunirse
alrededor del templo y orar mientras se quemaba el incienso.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 93

La estructura que aqui se llama “pértico” era una
columnata construida a lo largo de la cara interior del muro
que rodeaba el patio exterior. Consistia, segin Josefo, en
filas de columnas de piedra de veintisiete pies de altura,
con un techo de cedro que descansaba sobre ellas y sobre la
pared, de modo que constituia un portico cubierto, con su
lado interior abierto hacia el templo. En el lado oriental del
patio habia dos filas de estas columnas, haciendo ese
portico de sesenta pies de profundidad y tan largo como el
muro, que Josefo estima en un estadio, por su medida
exacta hoy es mil quinientos treinta pies. En el extremo sur,
que ahora mide novecientos veintidés pies, habia cuatro
tilas de columnas, haciendo tres caminos o pasajes entre
ellas, cada una de treinta pies de profundidad, y en
consecuencia la profundidad de este portico era de noventa
pies.! Estos inmensos porticos cubiertos, o claustros, como
los llama Josefo, servian como proteccion del sol en el
verano y de la lluvia en el invierno. Contenian espacio
suficiente para la gran multitud de discipulos cuando se
reunian en una sola masa; y también para muchas
reuniones separadas de grandes ntimeros para escuchar a
diferentes predicadores hablando al mismo tiempo. Los
doce apostoles podrian estar predicando en ellos a la misma
hora, cada uno a una gran audiencia, y sin embargo estar lo
suficientemente separados para evitar la confusion del
sonido. En cudl de estos porticos se llevé a cabo la presente
reunién no podemos decirlo, porque no se nos informa de
cudl de estos se distingui6 con el nombre de “el portico de
Salomon”, siendo este por supuesto un titulo honorifico.

2. El Segundo Sermén de Pedro
L.
Introduccién: El Milagro Explicado, 12-16

1 Josefo (Antigiiedades XV.3.5)



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 94

Vers. 12-15. La admiracion de la multitud se dirigi6
hacia Pedro y Juan, y el primero vio que atribuian la
sanidad mas bien a algo extraordinario en ellos que al
poder de Su Maestro. Aprovecha esta circunstancia y
dedica la introducciéon de su sermén a encauzar sus
pensamientos por el cauce correcto. (12) Viendo esto
Pedro, respondi6 al pueblo: Varones israelitas, ;por qué
os maravillais de esto? ;o por que ponéis los ojos en
nosotros, como si por nuestro propio poder o piedad
hubiéramos hecho andar a éste? (13) El Dios de Abraham,
de Isaac y de Jacob, el Dios de nuestros padres, ha
glorificado a su Hijo Jests, a quien vosotros entregasteis
y negasteis delante de Pilato, cuando éste habia resuelto
ponerle en libertad. (14) Mas vosotros negasteis al Santo
y al Justo, y pedisteis que se os diese un homicida, (15) y
matasteis al Autor 1de la vida, a quien Dios ha resucitado
de los muertos, de lo cual nosotros somos testigos. En este
pasaje los apostoles hacen en sustancia el mismo anuncio
acerca de Jests con el que introdujo el tema principal de su
primer discurso. El estilo antitético adoptado en esta
ocasion dio a su anuncio una fuerza atin mayor que antes, si
lo consideramos con referencia al efecto sobre las
conciencias de sus oyentes. El hecho de que el Dios de sus
padres habia glorificado a Jests se contrasta con el hecho

1 La palabra apynyov traducida aqui Principe tanto en A.V. como en R.V.,
puede tener este significado solo en el sentido primario de /ider. También significa
autor u originador, y asi se traduce en la R. V., en Hebreos 5:9; 12:2, “autor de
eterna salvacion”, “autor”y consumador de nuestra fe”. En esos lugares no podia
traducirse principe. Sus Unicas otras dos apariciones en el N. T. estan en este
lugar y en un discurso posterior de Pedro, v. 31. En Ultima instancia, “principe y
Salvador”, no es una traduccién tan buena como “lider y Salvador” porque la
mente es apta para asociar con principe la concepcién de la realeza, que no esta
sugerida por la palabra original. Hay la misma objecién a “principe” en el pasaje
que tenemos ante nosotros, y la objecion adicional, que la expresion “principe de
vida”, no transmite una idea distinta, y ciertamente no es la idea correcta. Pedro
esta contrastando el acto de matar a Jests con el hecho de que El es el autor de
la vida. Por estas razones no he dudado en apartarme de la R. V. en este caso.
Véase Grimm de Thayer; Meyer, /bid., y Speaker’'s Commentary /bid.,



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 95

de que lo habian entregado a la muerte; su negativa a
dejarlo en libertad, con el deseo de Pilato de dejarlo ir; su
rechazo de uno que era santo y justo, con la exigencia de
que se les soltara a un asesino; y el hecho de que lo
mataron, con el hecho de que El era el autor de la vida.
Estos cuatro puntos de contraste forman los pasos de un
climax.

A quien el Dios de vuestros padres glorificd, ustedes
lo entregaron a muerte. Su criminalidad en esto se ve
agravada por la consideracion de que cuando el
gobernante pagano de su nacién lo declaré inocente y
propuso liberarlo, ustedes protestaron en contra de ello.
Incluso esto no expresa la enormidad de su culpa, porque
ustedes mismos sabian que El era un hombre santo y justo,
y prefirieron la liberacién de uno a quien sabian que era un
asesino. Finalmente, al asesinarlo, hicieron morir al mismo
autor de la vida, su propia vida y la vida de todos los
hombres; y aunque le dieron muerte, ha resucitado de entre
los muertos. Un climax mas grandioso, o una combinaciéon
mas feliz de climax y antitesis, no se encuentra a con
frecuencia, si es que se encuentra, en la literatura. Tenemos
razones para creer (vea abajo en el versiculo 17) que el
efecto sobre esta multitud fue abrumador. Los hechos
expuestos en el discurso eran innegables, excepto la
resurreccion, y de esto Pedro declara que él mismo y Juan
son testigos.

V.16. Mediante el anuncio precedente, Pedro
introdujo solo en parte el tema de su discurso. Avanzé
hasta la resurreccién, pero no llegé a toda la verdad con
respecto a la glorificacién de Jestis. Ahora completa su
introduccién, y al mismo tiempo demuestra la realidad de
la resurreccion y glorificacion de Jesus, afiadiendo: (16) Y



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 96

por la fe en su nombre, a éste, que vosotros veis y
conocéis, le ha confirmado su nombre; y la fe que es por
él ha dado a éste esta completa sanidad en presencia de
todos vosotros. Aqui estd una de esas repeticiones
comunes a los oradores extemporaneos, con la intencién de
dar mayor énfasis al pensamiento principal, y al mismo
tiempo prevenir un probable malentendido.

Para que el uso peculiar que se hace del nombre de
Jestis induzca a algunos de la multitud entusiasmada a
pensar que habia algtin encanto en el mero nombre, un
error en el que cayeron después ciertos Judios en Efeso
(Hech.19:13-17) Pedro es particular en decir que fue por fe
en Su nombre que se habia obrado el milagro. Debemos
notar, también, que la fe que habia efectuado la sanidad no
era la del lisiado; porque es evidente por el relato de la
sanidad (versiculos 4-8) que antes de efectuarse, él cojo no
tenia fe en lo absoluto. Cuando Pedro le dijo: “Miranos”, el
hombre miré hacia arriba, esperando recibir limosna. E
incluso cuando Pedro le dijo que en el nombre de Jesucristo
que caminara, él no hizo ningiin intento de moverse hasta
que Pedro lo tom6 de la mano y lo levanté.

No mostro fe ni en Jests, ni en el poder sanador de los
apostoles, hasta que se encontré6 capaz de pararse y
caminar. La fe, entonces, era la de Pedro; y esto concuerda
con lo que aprendemos en los Evangelios, que la
realizacion de un milagro por parte de los que poseen
dones espirituales dependia siempre de su fe. Pedro recibi6
poder para caminar sobre el agua; pero cuando su fe vacil6,
comenz6 a hundirse, y Jesus le dijo: “jHombre de poca fe!
(Por qué dudaste?” (Mateo 14:31). Cuando nueve de los
apostoles en una ocasién memorable, trataron de echar



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 97

fuera un demonio y fallaron, Jests explicé el fracaso
diciendo que fue debido a su poca fe (Mateo 17:20). Fue s6lo
la “oracion de fe” la que podia sanar a los enfermos (Sant.
5:15).

Puede ser bueno observar aqui, que si bien la fe era
necesaria de parte de alguien a quien se le habian
impartido poderes milagrosos, para poder obrar un
milagro en particular, ninguna fe permiti6 jamas obrar un
milagro a quien semejantes poderes no se le habian
impartido. La nocién, por lo tanto, que ha existido en
algunas mentes de vez en cuando desde el periodo
apostolico, de que si nuestra fe fuera lo suficientemente
fuerte también podriamos obrar milagros, tiene tan poco
fundamento en las Escrituras como lo tiene en la
experiencia.

II.

El Perdon de los Pecados Ofrecido A través de Cristo,
17-21

Vers. 17, 18. En este punto del discurso hay una
marcada carga en el tono y la manera de Pedro. Ha hecho
una terrible acusaciéon a los oyentes, exponiendo su
criminalidad en términos implacables; pero ahora suaviza
su tono y atenda su falta, influido sin duda por una
perceptible expresion de dolor en sus semblantes. (17) Mas
ahora, hermanos, sé que por ignorancia lo habéis hecho,
como también vuestros gobernantes. (18) Pero Dios ha
cumplido asi lo que habia antes anunciado por boca de
todos sus profetas, que su Cristo habia de padecer. El
hecho que actuaran en la ignorancia era una atenuacién de
su crimen, pero no los hacia inocentes. El hecho declarado



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 98

en conexion con esto, que en su maltrato a Jesus, Dios
estaba cumpliendo lo que habia declarado a través de los
profetas que debia hacerse, no es facilmente reconciliado
por la filosofia humana con la afirmacién de su
culpabilidad. Una vez antes, Pedro habia puesto en
yuxtaposicion  estos dos  hechos aparentemente
contradictorios, la soberania de Dios y el libre albedrio del
hombre, cuando dijo: “entregado por el determinado
consejo y anticipado conocimiento de Dios, prendisteis y
matasteis por manos de inicuos” (2:23).

Que Dios habia predeterminado la muerte de Jests, no
se puede negar sin contradecir tanto a los profetas como a
los apostoles; y que los que lo mataron obraron
perversamente al hacer lo que Dios habia determinado que
se hiciera, afirma Pedro, y tres mil de los participantes en
Pentecostés, junto con muchos en esta ocasion, lo
admitieron. Si alguien puede formular una teoria mediante
la cual estos dos hechos puedan reconciliarse
filoso6ficamente, la aceptaremos si podemos entenderla;
pero a menos que ambos hechos inalterados tengan un
lugar en la teoria, debe ser rechazada. Mientras tanto, es
bueno seguir el ejemplo de Pedro, quien pone los dos
hechos uno al lado del otro, apelando a los profetas para la
prueba del uno, y a las conciencias de sus oyentes para la
prueba del otro, y no parece darse cuenta de que se ha
involucrado en la mas minima dificultad. Es una locura
escalar donde estamos seguros de caer.

Vers. 19-21. Habiendo demostrado ahora Ila
resurreccion y glorificacion de Jestis, junto con la
criminalidad de aquellos que lo habian condenado, el
apostol ofrece a continuacion el perdén a sus oyentes en los



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 99

términos prescritos en la comision. (19) Asi que,
arrepentios y convertios, para que sean borrados vuestros
pecados; para que vengan de la presencia del Sefior
tiempos de refrigerio, (20) y él envié a Jesucristo, que os
fue antes anunciado; (21) a quien de cierto es necesario
que el cielo reciba hasta los tiempos de la restauracion de
todas las cosas, de que hablé Dios por boca de sus santos
profetas que han sido desde tiempo antiguo. Aqui, como
en su declaracién anterior de las condiciones del perdén, el
apostol no hace mencién de la fe; pero, habiendo trabajado
desde el comienzo de este discurso para convencer a sus
oyentes, su mandamiento de arrepentirse lleva la
suposicion de que ellos crefan. Un mandamiento basado en
un argumento o en un testimonio implica siempre la
suficiencia de la prueba y asume que el oyente estad
convencido. Ademas, Pedro sabia que nadie se arrepentiria
por su mandamiento si no crefa en lo que habia dicho. En
todos los puntos de vista del caso, entonces procedié con
naturalidad y seguridad al omitir la mencion de Ia fe.

En el mandamiento, “Arrepentios y convertios”,
palabra “convertios” expresa algo que debe hacerse
después del arrepentimiento, y algo diferente del
arrepentimiento; porque no seria apropiado afadir el
mandamiento “Convertios”, si su significado ya se hubiera
expresado en el mandamiento “Arrepentios”. Para una
comprensiéon adecuada de las condiciones del perdon
prescritas aqui, debemos determinar la importancia exacta
de estos dos términos.

El concepto mas predominante del arrepentimiento es
la tristeza piadosa por el pecado; pero segtin Pablo, la
tristeza piadosa por el pecado estd relacionado con el
arrepentimiento como causa para el efecto. “La tristeza que



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 100

es segun Dios”, dice, “produce arrepentimiento para
salvacion, de que no hay que arrepentirse.” Dice ademas
a los Corintios: “Ahora me gozo, no porque haydis sido
contristados, sino porque fuisteis contristados para
arrepentimiento” (2 Cor.7:8-10). Estas observaciones
muestran que es la tristeza segtin Dios (es decir, la tristeza
piadosa) es lo que lleva a los hombres al arrepentimiento; y
lo ultimo implica que puede haber dolor por el pecado sin
arrepentimiento. La misma distincién esta implicita en
ordenar a los que en Pentecostés que ya estaban
“compungidos de corazén” que se arrepintieran. Se ilustra
en el caso de Judas, que experiment6 el dolor mas intenso
por el pecado; pero en Ilugar de producir el
arrepentimiento, lo llev¢ al suicidio.

El hecho asi aclarado de que el arrepentimiento es el
resultado de la tristeza piadosa segtun Dios por el pecado,
ha llevado a algunos criticos a suponer y ensefiar que el
arrepentimiento significa reforma de vida, dado que esto es
el resultado del dolor en cuestion.? Pero aunque la reforma
resulta de la tristeza por el pecado, las Escrituras
proporcionan evidencia clara de que se distingue del
arrepentimiento. Confundir los dos términos convertiria el
pasaje que tenemos ante nosotros en una pieza de
tautologia; porque cuando Pedro dice: “Arrepentios y
convertios”, la idea de reforma esta involucrada en la
palabra convertios; y si arrepentirse significaba reformar,
entonces el mandamiento no seria mas que reformar y
reformar. Juan Bautista, al demandar al pueblo que
“produzca frutos dignos de arrepentimiento”, distinguio
entre el arrepentimiento y las obras de una vida reformada,
refiriéndose a estos tilltimos como los frutos de los primeros.

1 Primeramente propuesto por el Dr. George Campbell en sus Notes on the
Four Gospels.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 101

Para él la reforma es fruto del arrepentimiento, y no
su equivalente. Cuando Jests habla de arrepentirse siete
veces al dia, ciertamente quiere decir algo diferente a la
reforma; para esto requeriria mas tiempo. Nuevamente,
cuando Pedro requiri6 que los del Pentecostés se
arrepintieran y fueran bautizados, si por arrepentimiento
hubiera querido decir reforma, les habria dado tiempo para
reformarse antes de bautizarlos, en lugar de bautizarlos
inmediatamente. Finalmente, el término original algunas
veces se usa en relaciéon con las preposiciones que no son
adecuadas para la idea de reforma. Por ejemplo, en 2
Corintios 12:21 se dice, “... quizas tenga que llorar por
muchos de los que antes han pecado, y no se han
arrepentido de la inmundicia y fornicacién y lascivia que
han cometido”.

Los hombres no se reforman de sus malas acciones;
y la preposiciéon 1 original en este caso no admitira una
traduccion que se adapte al término reforma. Viendo ahora
que el arrepentimiento es el resultado del tristeza por el
pecado y conduce a la reformacién de vida, no podemos
tener mas dificultad en determinar lo que es; porque el
tnico resultado de la tristeza por el pecado que conduce a
la reformacién es un cambio de la voluntad con respecto al
pecado. El significado principal de la palabra Griega
petdvolav es un cambio de mentalidad; y en este sentido se
usa cuando dice que para Esat “no hubo oportunidad para
el arrepentimiento, aunque la procuré con lagrimas” (Heb.
12:17).

Cuando busc6é hubo un cambio en la mente de su
padre con referencia a la bendicién ya otorgada a Jacob.

1 Es £711 con el dativo.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 102

Aqui el cambio deseado no fue un cambio del pecado;
porque Isaac no habia cometido pecado al otorgar la
bendicién a Jacob; en consecuencia, la palabra en este caso
debe traducirse, no arrepentimiento, sino cambio de mente.
Si el cambio de voluntad designado por la palabra no es el
resultado de la tristeza por el pecado, sino de algunas
consideraciones de mera conveniencia, no es el
arrepentimiento requerido; y sino llega a la reformacion de
vida por parte del penitente, no alcanza las bendiciones
aqui prometidas por Pedro. El arrepentimiento, pues,
plenamente definido, es un cambio de la voluntad provocado
por la tristeza por el pecado, y que conduce a una
reformacion de la vida.

Ahora podemos percibir mas claramente que antes
que en el mandamiento, “Arrepentios y convertios”, se
requieren dos cambios distintos, que ocurren en el orden de
las palabras. Al comentar sobre este ultimo como se
presenta en la versiéon King James, el Sr. Barnes dice: “Esta
expresion (convertirse) transmite una idea que no se
encuentra en absoluto en el original. Transmite la idea de
pasividad - convertirse, como si fueran a ceder a alguna
influencia extrafia a la que ahora estaban resistiendo. Pero
la idea de ser pasivos en esto no se transmite en la palabra
original. La palabra propiamente significa “dar la vuelta -
volver a un camino del que uno se ha extraviado; y luego
alejarse de los pecados, o abandonarlos”.l Esta
interpretacion no fue disputada por eruditos competentes
mientras la version antigua estuvo vigente, y ahora que la
Version Revisada la ha sellado con su autoridad, apenas
serd cuestionada por algunos.? El término denota un
cambio de conducta. Pero un cambio de conducta tiene un

1 Notas, /bid., 2 En esta visién no se encuentran los términos convertiry
convertido, debido a que la palabra original se traducen en todas partes como
“un giro o vuelta”. Esta mejor interpretacion deberia promover una mejor
comprension de un tema importante.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 103

comienzo; y se dice correctamente que una persona se
convierte cuando hace el primer acto hacia una vida mejor.
Ahora bien, sucede que un acto se le ordenaba
uniformemente al creyente penitente como el primer acto de
obediencia a Cristo, es decir, ser bautizados. Esto lo
entendieron los presentes oyentes de Pedro, porque habia
sido proclamado desde Pentecostés en adelante, y lo habian
visto observado todos los dias. Por lo tanto, cuando
escucharon el mandamiento “ Arrepentios y convertios”, no
pudieron sino entender que debian convertirse al ser
bautizados, entrando asi en una vida nueva y mejor. El
bautismo, fue por lo tanto, un acto de la conversion.

Podemos llegar a la misma conclusiéon por otro curso
de razonamiento. El mandamiento, “Convertios”, ocupa la
misma posicién entre el arrepentimiento y la perdén de los
pecados que el mandamiento, “Sed bautizados”, en el
discurso anterior de Pedro. Luego dijo: “Arrepentios y
bauticese cada uno para perdén de los pecados”; ahora
dice: “Arrepentios y convertios, para que sean borrados
vuestros pecados”.

No es necesario sefialar que borrar los pecados es una
expresion metafdrica de su perdén, comparandose el perdon
con borrar de una tablilla de cera lo que estaba escrito en
ella. Ahora bien, cuando los oyentes de Pedro le oyeron
mandarles que se arrepintieran y se convirtiesen para
recibir la misma bendicién por la cual les habia mandado
anteriormente que se arrepintieran y fueran bautizados, no
pudieron sino entender que la palabra genérica convertirse
se usaba con referencia especifica al bautismo; y esto, no
porque las dos palabras signifiquen lo mismo, sino porque
los hombres se convirtieron al ser bautizados. Esta es la
doctrina del pasaje.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 104

Aunque que el mandamiento de arrepentirse y
convertirse tenia como propdsito principal que sus pecados
pudieran ser borrados, se mencionan otras dos
consecuencias como incentivo adicional para el
cumplimiento; primero, “para que vengan de la presencia
del Sefior tiempos de refrigerio”; y segundo, para que “él
envie a Jesucristo que os fue antes anunciado”. Los
“tiempos de refrigerio” se colocan aqui donde se colocé “el
don del Espiritu Santo” en el primer discurso, y la
referencia es al refrigerio del alma efectuado por los gozos
del Espiritu Santo.

El envio de Cristo a ellos se refiere sin duda a su
venida final; y dependia de la obediencia, como podemos
saber por declaraciones posteriores, aunque los oyentes de
Pedro no podian saberlo en ese momento, en la forma
general que una cierta cantidad de obra en la salvacion de
los hombres debia cumplirse antes de su venida.

Esto estd indicado por la observacion calificativa, “a
quien de cierto es necesario que el cielo reciba hasta los
tiempos de la restauracion de todas las cosas de que habl6
Dios por boca de sus santos profetas que han sido desde
tiempo antiguo”. Es dificil determinar el significado exacto
de la palabra restauracion en este lugar; pero esta limitada
por la expresién, “todas las cosas de que hablé Dios por
boca de sus profetas” y en consecuencia consiste en el
cumplimiento de las profecias del Antiguo Testamento; y la
observacion da la seguridad de que Jests no volvera hasta
que todas estas profecias se hayan cumplido. Es bastante
comun que aquellos tedricos que creen en la salvacion final
de todos los hombres citen este pasaje incorrectamente al
omitir la dltima cldusula, citando “la restauracién de todas



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 105

las cosas” y haciendo que signifique la restauracion a la
pureza y felicidad primitivas de todas las cosas y de todos
los hombres. Esto es manejar la palabra de Dios con engafio.

III

Estas Cosas son Asuntos de Profecia y Promesa, 22-26

Ver. 22, 23. Independientemente de lo que pudiera
probarse en relaciéon con la resurreccion de la glorificacion
de Jests, un Judio no estarfa dispuesto a aceptarlo como el
Mesias prometido a menos que la prueba contuviera
evidencia de que los hechos fueron objeto de profecia.

Con este fin, y también con el proposito de advertir a
sus oyentes para que no rechacen lo que habian oido, Pedro
introduce a continuaciéon una conocida profecia hecha por
Moisés: (22) Porque Moisés dijo a los padres; El Sefior
vuestro Dios os levantara profeta de entre vuestros
hermanos, como a mi; a él oiréis en todas las cosas que os
hablé. (23) y toda alma que no oiga a aquel profeta, sera
desarraigada del pueblo. Que Pedro tenia razén al aplicar
esta profecia a Jesus, era perfectamente obvio para todos los
que creian en lo que habia dicho anteriormente; porque si
lo que habia dicho de Jests era verdad, la semejanza de la
que dependia la aplicaciéon se encontraba en Jests, y en
nadie maés.

Moisés se distinguié de todos los demés profetas en
que era un libertador y un legislador. Los otros profetas
fueron empleados para hacer cumplir la ley que Moisés dio,
pero no en anadirle nada ni en dejarla de lado. Jests, sin
embargo, fue como Moisés, en que también vino como un
libertador, proponiendo una liberacién mucho mads gloriosa



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 106

que la de Moisés, y también promulg6 leyes para un nuevo
gobierno de los hombres. Esto probé que El solo era el
profeta del que hablé Moisés, y mostr6 a la audiencia que
al obedecer a Jesus estarian obedeciendo a Moisés, mientras
que al rechazarlo incurririan en la maldicién que Moisés
pronuncio.

V. 24. No contento con aportar el testimonio de
Moisés, Pedro le afiade la autoridad conjunta de todos los
profetas. (24) Y todos los profetas desde Samuel en
adelante, cuantos han hablado, también han anunciado
estos dias. Esta declaraciéon debe entenderse sélo de
aquellos profetas cuyas profecias estan registradas en el
Antiguo Testamento: porque so6lo a estos podia apelar
Pedro ante sus oyentes.

Se utilizan los términos universales de la observacion,
como era comun entre los oradores y escritores Judios,
solamente en un sentido general; porque no se puede
afirmar absolutamente que todos los profetas hayan
hablado explicitamente de “estos dias”; pero esto era
verdadero de los profetas en general, y Pedro fecha el
comienzo de la serie desde Samuel, no porque el mismo
Samuel hablara de estos dias, sino porque la sucesion
constante comenzo6 con éL

Es muy probable que en la entrega real del discurso,
del cual Lucas casi con certeza nos ha dado solo un epitome,
como lo hizo con el primer discurso, Pedro cité muchas de
estas profecias y dejo clara su aplicacién a sus oyentes. El
argumento del discurso estd ahora completo, y una vez mas
se prueba que Jesus es el Mesias prometido y el Hijo de Dios
glorificado.



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 107

Vers. 25, 26. Habiendo completado su argumento,
Pedro luego hace un llamamiento a sus oyentes basado en
su veneracion por los padres de su nacion, y por el pacto
que habian heredado. (25) Vosotros sois los hijos de los
profetas, y del pacto que Dios hizo con nuestros padres,
diciendo a Abraham: En tu simiente seran benditas todas
las familias de la tierra. (26) A vosotros primeramente,
Dios, habiendo levantado a su Hijo, lo envid para que os
bendijese, a fin de que cada uno se convierta de su
maldad. Este fue un tierno llamado a los sentimientos
nacionales, hecho mas efectivo por la informacién de que la
bendiciéon que se les ofrecia en Cristo era la misma
bendicién contemplada en la bien conocida promesa a
Abraham, y que a ellos primero, por su relacién con los
profetas y a Abraham, Dios habia enviado a su Hijo
resucitado para bendecirlos antes de visitar al resto de la
humanidad.

Aqui tenemos una interpretacion autorizada de la
promesa hecha a Abraham. Se cumple, segtin Pedro, al
apartar a los hombres vivientes de sus iniquidades. Sélo
aquellos que se apartan de sus iniquidades son los
recipientes de la bendicién prometida; y el hecho de que
todos los linajes de la tierra serian bendecidos no afecta esta
conclusién, excepto extendiendo su aplicacion a aquellos
entre todos los linajes que se arrepientan de sus
iniquidades. Para los oyentes de Pedro, esta observacion
concluyente no tnicamente transmitié esta exhortacion
sino recordaba la exhortacién, “Convertios” diciéndoles
que Dios habia enviado a Jests con el propésito mismo de
convertirlos de la iniquidad.

Por una causa que aparece en el siguiente parrafo de la
narracion, este discurso de Pedro no fue llevado a su



Capitulo 3 Nuevo Comentario sobre Hechos 108

conclusiéon. Sin duda, si se le hubiera permitido
continuarlo, habria cerrado con una exhortaciéon a la
obediencia inmediata como la que cerr6 su primer sermoén.



3. Pedro y Juan Son Arrestados (4:1-4)

Vers. 1-3. Hasta ese momento, la obra de los ap6stoles
habia continuado sin interrupcién, y probablemente
comenzaron a imaginar que los antiguos enemigos de su
Sefior estaban tan completamente paralizados por los
triunfos de la verdad que habian perdido todo su celo y
valor anteriores. Pero justo en este momento de esperanza
y alegria, la calma fue seguida por una tormenta. (1)
Hablando ellos al pueblo, vinieron sobre ellos los
sacerdotes con el jefe de la guardia del templo, y los
saduceos, (2) resentidos de que se ensefiasen al pueblo, y
anunciasen en Jestus la resurreccion de entre los muertos.
(3) Y les echaron mano, y los pusieron en la carcel hasta el
dia siguiente, porque era ya tarde. Esta repentina
perturbacion de la audiencia interesada por un cuerpo de
hombres armados que se precipitaron entre ellos y
apoderandose de Pedro y Juan, fue un movimiento muy
audaz y alarmante de parte de los incrédulos.

A primera vista habriamos esperado que los fariseos,
los antiguos perseguidores de Jests, fueran los lideres en
cualquier persecucién de los apdstoles; pero aqui vemos a
los Saduceos, quienes eran comparativamente indiferentes
a las pretensiones de Jesus, tomando la iniciativa; y se
explica por el hecho de que los apdstoles ensefiaron por
medio de Jests la resurreccion de entre los muertos. Si bien
Jestis habia ensefiado la misma doctrina, y en una ocasién
la habia sostenido contra los Saduceos en un debate
especial (Mat.22:23-33), rara vez habia atacado la doctrina o
las préacticas de este grupo. Pero ahora todo el peso de la
predicacion estaba en oposicion a la negacion por parte de
los Saduceos de la resurreccion de entre los muertos; y en



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 110

cuanto a Caifas, el sumo sacerdote, que era Saduceo, la
predicacion lo afecté atin mas gravemente al considerarlo
un asesino. Estaba bien calculado despertar a ese partido a
la violencia. Al mismo tiempo, aunque los Fariseos de
ningn modo podian haber mirado con indiferencia el
triunfo de los apodstoles, aun cuando sus enemigos estaban
siendo desconcertados por la predicacion, la doctrina de la
resurreccion era algo que ellos también creian, y la tnica
objecion que tenian a la predicacién era que la resurrecciéon
era proclamada en el nombre de Jests.

Todavia estaban observando el curso de las cosas con
asombro, sin estar preparados para ninguna accién
decisiva. Habian odiado a Jests porque habia atacado sus
tradiciones y expuesto su hipocresia; atin no habian
aprendido a odiar a los ap6stoles, porque estos tltimos atin
no los habfan atacado abiertamente. Los sacerdotes que
ayudaron en su arresto pueden haber sido Saduceos, o
pueden haber sido instigados por el hecho de que esta
predicacion de Pedro, comenzando ese dia a la hora de la
oracioén de la tarde, habia desviado la mente de las personas
de los sacrificios y las oraciones habituales ante el templo.
El “capitan del templo”, que dirigia el grupo que realizaba
los arrestos, era el comandante de la guardia de los Levitas
que siempre estaba de guardia en las puertas y en otros
lugares, para mantener el orden dentro de los recintos
sagrados.l

Las personas que habia estado escuchando a Pedro
deben haber sido puestas en gran excitacion por el arresto,
y los discipulos presentes pueden haber esperado ver
recreadas las escenas asesinas que acabaron con la vida de
su Maestro; sin embargo, las palabras de Pedro no dejaron

1 Fueron primeramente establecidos bajo el nombre de porteros por
David (1 Cron.26:1-19). En Lucas 22 se alude a una de ellos.



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 111

de tener un efecto decidido, porque Lucas dice: (4) Pero
muchos de los que habian oido la palabra, creyeron; y el
nimero de los varones era como cinco mil. Fiel a la
costumbre de las naciones orientales hasta el dia de hoy, se
da aqui el nimero de hombres solos, las mujeres no se
contabilizaban. El ntmero total de creyentes de ambos
sexos debe haber superado en gran medida estas cifras. El
aumento desde el dia de Pentecostés debi6 ser muy rapido,
porque sin duda muchos de los bautizados entonces
debieron partir a sus hogares lejanos, y aun asi el aumento
habia sido de més de dos mil, sin contar las mujeres.

4. La Defensa de Pedro ante el Concilio, 5-12.

Vers. 5, 6. Habiéndose hecho el arresto a ultima hora
de la tarde (3), se pospusieron los procedimientos
adicionales hasta el dia siguiente, y Pedro y Juan tuvieron
la tranquilidad de wuna noche bajo vigilancia para
reflexionar y animarse mutuamente antes de ser llevados a
juicio. (5) Acontecio al dia siguiente, que se reunieron en
Jerusalén los gobernantes, los ancianos y los escribas. (6)
y el sumo sacerdote Anas, y Caifds y Juan y Alejandro, y
todos los que eran de la familia de los sumos sacerdotes.
Los hombres aqui llamados “gobernantes, ancianos y
escribas” constituian el cuerpo principal del tribunal
supremo de los Judios, llamado Sanedrin. Anas, a quien
Lucas, tanto aqui como en su narracién anterior, llama
sumo sacerdote, era el sumo sacerdote legitimo, pero habia
sido depuesto por Valerio Grato, el predecesor de Pilato, y
Caifés, su yerno, habia sido establecido en su lugar por el
mismo procedimiento ilegal, de modo que mientras éste
ejercia el oficio, el otro tenia derecho legitimo a el, y era
reconocido como sumo sacerdote por el pueblo. Los Juan'y
Alejandro mencionados eran hombres bien conocidos de



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 112

gran autoridad, como lo indica claramente la forma en que
se mencionan, pero no se sabe nada mas de ellos. La
asamblea fue convocada con el propésito de determinar
qué se debe hacer con Pedro y Juan.

V.7. Cuando se reuni6 el tribunal, trajeron a los
prisioneros, y el lisiado que habia sido sanado, no
queriendo que sus benefactores sufrieran sin su presencia y
simpatia, entr6 audazmente y se colocé cerca de ellos. (7) y
poniéndoles en medio, las preguntaron: ;Con qué
potestad, o en qué nombre, habéis hecho vosotros esto?
Esta no era la primera vez que Pedro y Juan estaban en
presencia de esta augusta asamblea. Cuando alzaron la
vista hacia los rostros de sus jueces y reconocieron a
muchos de ellos, no pudieron sino recordar la mafiana en
que su Maestro estaba alli atado, mientras ellos estaban en
el tribunal y miraban, llenos de terribles dudas. La caida y
las amargas ldgrimas de Pedro en aquella ocasién eran
ahora una advertencia y una fortaleza para ambos,
mientras que su posicién les recordaba algunas palabras
solemnes de Jestis que nunca habian adquirido un valor
presente hasta ahora. “Y guardaos de los hombres, porque
os entregardn a los concilios, y en sus sinagogas os
azotaran; y aun ante gobernantes y reyes seréis llevados por
causa de mi, para testimonio a ellos y a los gentiles. Mas
cuando os entreguen, no os preocupéis por como o qué
hablaréis; porque en aquella hora os sera dado lo que habéis
de hablar” (Mat.10:17-19).

Animados por estas promesas, se presentaron ahora
ante sus acusadores y jueces con un atrevimiento que para
estos ultimos era del todo inexplicable. Los prisioneros
habian sido arrestados y llevados ante el tribunal sin que se
presentaran cargos formales contra ellos, y el tribunal ahora



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 113

dependia de lo que se les pudiera extorsionar como motivo
de acusaciéon. La pregunta planteada es notable por su
vaguedad: ;Con qué poder o en nombre de qué habéis
hecho esto? ;Hacer qué? Podria haber sido la respuesta. La
pregunta no especificaba nada, y la razéon evidente es que
no habia ninguna cosa concreta cometida por Pedro y Juan
en la que ellos se atrevieron a levantar un juicio, o en lo que
podrian basar una acusacién de cometer el mal. El sumo
sacerdote astutamente formul6 una pregunta indefinida, con
la esperanza de que los acusados, en su confusion,
proporcionaran un motivo de acusacién por hablar palabras
sin cautela.

Vers.8-10. Por muy astutamente que fuera la
pregunta del concilio, ninguna podria haber servido a
Pedro para un mejor propésito. Esta pregunta le dejaba en
libertad para elegir como tema de su respuesta cualquier
cosa que hubiera hecho, y eligié de entre todo lo que habia
hecho, lo que era mas desagradable para sus jueces.
También formulé su respuesta con una referencia més
directa a los otros términos de su pregunta de lo que
deseaban o esperaban. (8) Entonces Pedro, lleno del
Espiritu Santo, les dijo: Gobernantes del pueblo, y
ancianos de Israel. (9) Puesto que hoy se nos interroga
acerca del beneficio hecho a un hombre enfermo, de qué
manera éste haya sido sanado. (10) sea notorio a todos
vosotros, y a todo el pueblo de Israel, que en el nombre
de Jesucristo de Nazaret, a quien vosotros crucificasteis y
a quien Dios resucitd de los muertos, por él este hombre
estdi en vuestra presencia sano. Esta declaracién no
necesitaba prueba, porque los jueces no podian negar, con
el hombre de pie frente a ellos, que el milagro habia sido
obrado; ni podrian ellos con ninguna plausibilidad atribuir
el hecho a cualquier otro poder o nombre que el reclamado
por el que lo realiz6. Negar que el poder era divino, hubiera



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 114

sido absurdo en la estimacién de todo el pueblo; y haber
rechazado la explicacién dada por aquellos por quienes se
ejerci6 el poder, no lo habria sido menos. La respuesta,
entonces, se reivindicé a si misma y confundié a los que
plantearon la pregunta.

Vers. 11, 12. Dandose cuenta de la ventaja que ahora
habia obtenido, Pedro la lleva atn mas al anadir: (11) Este
Jests es la piedra reprobada por vosotros los edificadores,
la cual ha venido a ser cabeza del angulo. (12) Y en ningtn
otro hay salvacién; porque no hay otro nombre bajo el
cielo, dado a los hombres, en que podamos ser salvos.
Aqui, usando las palabras de David, (Sal.118:22, 23) pone a
sus jueces y acusadores en la ridicula actitud de los
constructores que ponen los cimientos de una casa, pero
rechazan la piedra que fue cortada para la esquina, sin lo
cual no se podria cerrar el curso de los cimientos, y no se
podria construir ninguna parte del muro. Luego,
descartando la figura, declara claramente que no hay
salvacion para el hombre excepto en el nombre del mismo
Jestis a quien ellos habian crucificado. Esta declaracion es
universal; y muestra que todo ser humano que se salve, se
salvara en el nombre de Cristo. Si alguno que no le conoce
ni cree en él es salvo, de alguna manera su salvacion sera
en su nombre.

5. Una Consulta Privada, 13-17.

Vers. 13-14. En lugar de responder con evasivas o
timidamente, como se esperaba de los hombres en su
posicion social cuando se los acusaba en tal presencia, los
apostoles habian confesado sin vacilar los sentimientos que
habian estado predicando, y por los cuales habian sido
arrestados, y tuvo el efecto de silenciar a sus acusadores:



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 115

(13) Entonces viendo el denuedo de Pedro y de Juan, y
sabiendo que eran hombres sin letras y del vulgo, se
maravillaban; y les reconocian que habian estado con
Jests (14) Y viendo al hombre que habia sido sanado, que
estaba de pie con ellos, no podian decir nada en contra.
No fue hasta este momento, aparentemente, que los jueces
reconocieron a los dos apodstoles como antiguos asistentes
de Jests, aunque tal vez todos los habian visto con El
repetidas veces antes de Su muerte, y Juan era un conocido
personal de Caifas (Juan 18:15,18). Al final de las palabras
de Pedro parece haber ocurrido un silencio total por un
tiempo; porque “no podian decir nada en contra”. Ninguno
de ellos estaba listo para contradecir nada de lo que habia
dicho Pedro, o para reprenderlo por decirlo. Su vergiienza
era dolorosa.

Vers. 15, 16. El silencio se rompid6 por la propuesta de
retirar a los presos. (15) Entonces les ordenaron que
saliesen del concilio; y conferenciaban entre si, (16)
diciendo: ;Qué haremos con estos hombres? Porque de
cierto, sefial manifiesta ha sido hecha por ellos, notoria a
todos los que moran en Jerusalén, y no la podemos negar.
Esta admisién muestra que en sus procedimientos publicos
habian sido completamente hipdcritas y despiadados.
Coémo podrian ahora mirarse a la cara unos a otros, es un
rompecabezas moral. Quizas no lo hicieron; y ciertamente
no pudieron haberse permitido mirar hacia Dios.

V. 17. El motivo que los controlaba se manifiesta en la
conclusién a la que los llevaron sus deliberaciones: (17) Sin
embargo, para que no se divulgue mas entre el pueblo,
amenacémosles para que no hablen de aqui en adelante a
hombre alguno en este nombre. El hombre que hizo esta
propuesta pensé que habia resuelto un problema dificil, y



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 116

los demas estaban demasiado complacidos de encontrar
una via de escape a su actual vergilienza, como para
pronosticar con mucha astucia el éxito probable de la
medida. Era un camino seguro, aunque no muy audaz, y
como no habia obstaculo en el camino excepto la conciencia,
no dudaron en adoptarlo. Cémo se enter6 Lucas de los
detalles de esta consulta secreta, no se nos informa; pero no
es dificil de imaginar. Probablemente estaba presente
Gamaliel, el maestro de Saulo, y no es improbable que el
mismo Saulo también estuviera alli. Ademads, “una gran
compafiia de sacerdotes” quienes después se hicieron
obedientes a la fe, y una vez que se arrepintieron, no
dudarian en confesar toda la villania de su grupo.

6. Se Prohibe mas Predicacion, 18-22.

V. 18. Tan pronto como se adopté la resolucioén, se
actu6 en consecuencia. (18) Y llamandolos, les intimidaron
que en ninguna manera hablasen ni ensefiasen en el
nombre de Jests. Esta es la primera vez en la historia de la
Iglesia que se prohibi6 la predicacion; y ahora estaba
prohibida absolutamente. Si los apdstoles obedecen, no se
debe decir otra palabra por Jests en publico o en privado.
Nos estremecemos al pensar en las consecuencias si esa
orden hubiera sido obedecida.

Vers. 19, 20. Los ap6stoles, si se hubieran preocupado
por su seguridad personal, podrian haberse retirado de la
asamblea en silencio. (19) Mas Pedro y Juan respondieron
diciéndoles: Juzgad si es justo delante de Dios obedecer a
vosotros antes que a Dios. (20) porque no podemos de
dejar de decir lo que hemos visto y oido. La primera parte
de esta respuesta fue un llamado a la conciencia de los



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 117

jueces, y la ultima parte fue una confesiéon clara pero
modestamente expresada del propésito de ignorar su orden.
El silencio podria haber sido interpretado como un
acatamiento; y los ap6stoles fueron demasiado francos para
permitir que se pensara por un momento que ellos
accederian a su medida.

Vers. 21, 22. Debe haber sido una dura prueba para los
espiritus orgullosos del Sanedrin tolerar tal desafio de
hombres humildes como estos; pero un deseo de conciliar
al pueblo, mezclado con un miedo secreto, tal vez, de hacer
violencia a los hombres que poseian tal poder, retuvo su ira.
(21) Ellos entonces les amenazaron y les soltaron, no
hallando ningtin modo de castigarles, por causa del
pueblo; porque todos glorificaban a Dios por lo que se
habia hecho, (22) ya que el hombre en quien se habia
hecho este milagro de sanidad, tenia mas de cuarenta
afos. Independientemente de lo que pensara las personas
de la ensefianza de Pedro, no podian sino admirar y
aplaudir la “buena obra hecha al hombre invalido”; y el
hecho de que éste tuviera mas de cuarenta afios, lo hizo bien
conocido y objeto de la simpatia universal.

7. El Informe de los Dos Apostoles, y la Oracién de los
Doce, 23-31.

Vers. 23-30. Los apéstoles ahora se retiraron
triunfantes de la asamblea; pero no estaban inflados por su
triunfo ni se dejaron intimidar por su peligro. Parecen
haber alcanzado ese elevado equilibrio de fe y esperanza
que permite a los hombres mantener un completo dominio
de si mismos en medio de todas las vicisitudes de la vida.
El camino que siguieron de inmediato es digno de



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 118

profunda consideracion. (23) Y puestos en libertad,
vinieron a los suyos y contaron todo lo que los principales
sacerdotes y los ancianos les habian dicho. (24) Y ellos,
habiéndolo oido, alzaron unanimes la voz a Dios, y
dijeron: Soberano Sefior, ta eres el Dios que hiciste el
cielo y la tierra, el mar y todo lo que en ellos hay; (25) que
por boca de David tu siervo 1 dijiste: ;Por qué se amotinan
las gentes, Y los pueblos piensan cosas vanas? (26) Se
reunieron los reyes de la tierra, Y los principes se juntaron
en uno Contra el Sefor, y contra su Cristo. (27) Porque
verdaderamente se unieron en esta ciudad contra tu santo
Hijo Jests, a quien ungiste, Herodes y Poncio Pilato, con
los gentiles y el pueblo de Israel. (28). Para hacer cuanto
tu mano y tu consejo habian antes determinado que
sucediera. (29) Y ahora, Sefior, mira sus amenazas, y
concede a tus siervos que con todo denuedo hablen tu
palabra. (30) mientras extiendes tu mano para que se
hagan sanidades y sefiales y prodigios mediante el
nombre de tu santo Hijo Jestas. En esta oracién, como en
todas las registradas en la Biblia, encontramos una
propiedad en cada parte y una idoneidad en el todo, que
son dignas de estudio e imitacién. En una ocasién anterior
los apodstoles habian presentado ante el Sefior a dos
personas entre las cuales habia que elegir para el oficio
apostolico, de modo que se dirigieron a Dios como el
conocedor del corazén (Hech.1:24) pero ahora desean su
poder protector, y su invocacién es: “Oh Sefior, ti que
hiciste el cielo y la tierra y el mar, y todo lo que hay en ellos

1 En este pasaje, contrariamente a las opiniones de los racionalistas
modernos, los apostoles representan a David como el autor del Salmo segundo,
del cual citan, y declaran que Dios mismo por su Espiritu Santo, pronuncié estas
palabras por boca de David. Las palabras no podrian enmarcarse en una
declaracién mas explicita de ambos hechos, y la veracidad de la declaracién es
atestiguada no solo por la autoridad de los apodstoles inspirados, sino por el
cumplimiento manifiesto de las profecias del pasaje en el procedimiento que
recitan en la siguiente division de la oracion. Es vano decir que estos hombres
no entendieron la alta critica, porque aqui no hablan como meros hombres, sino
como hombres inspirados.



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 119

Su peticiéon es igualmente apropiada. Ellos pusieron el
fundamento en la palabra profética que el Sefior mismo
habia pronunciado, y que ahora se habia cumplido por
parte de Herodes, Pilato, el pueblo de Israel y los Gentiles;
y la peticién es, primero, “mira sus amenazas”; y segundo,
“Concede a tus siervos que con todo denuedo hablen tu
palabra”.

En estos dias de pasiéon y guerra, cuando es comtn que
las oraciones se llenen de suplicas por la victoria sobre
nuestros enemigos, y a veces de maldiciones a quienes
hacen la guerra contra nuestros supuestos derechos, es
muy refrescante observar el fono de esta oracién apostélica.
Estos hombres no estaban en peligro de perder algtn poder
o privilegio meramente politico; sino que se les negaba el
derecho mas preciado e indiscutible que tenian en la tierra,
y fueron amenazados de muerte si no renunciaban a el: sin
embargo, en su oracién no manifiestan ningtn espiritu
vengativo o resentido; sino oran en referencia a sus
enemigos s6lo esto: “Sefior, mira sus amenazas”, mientras
dejan que Sefior en su soberana voluntad, realice lo que le
parezca bueno ante Sus ojos. Mediante oraciones como las
que se pronuncian con frecuencia en la actualidad, los
hombres tratan de hacer que Dios participe de todas sus
airadas contiendas, como si no fuera mas que ellos mismos.
2 En lo que respecta a su propia obra, los apodstoles oran
s6lo por valor para continuarla sin tener en cuenta las
amenazas de sus enemigos; y dan a entender como esperan

1 Estos pensamientos fueron escritos por primera vez en medio del
estruendo y la confusién de nuestra gran guerra civil, cuando incluso los
hombres devotos de ambos bandos estaban fuera de si con las pasiones de la
época. La composicion de la primera edicion de este Comentario fue
interrumpida una vez por el estruendo de los cafiones en el asedio de Lexington,
Missouri, a no muchas millas de la casa del autor en 1862, y una vez por la
marcha y contramarcha de los ejércitos contendientes a través de Lexington.
Kentucky, donde vivié en 1863.



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 120

que se les de este denuedo al pedir que las sefiales y
prodigios que han atestiguado la presencia de Dios entre
ellos hasta ahora, continue atestiguandola todavia. No
pensaron en el miedo mientras tuvieran evidencia de la
presencia y aprobacién divina.

V. 31. La oracion de denuedo fue respondida de
inmediato, pero de una manera que no se esperaba. (31)
Cuando hubieron orado, el lugar en que estaban
congregados temblo; y todos fueron llenos del Espiritu
Santo, y abundante gracia era sobre todos ellos. El
temblor de la casa, acompafiado de una renovacién
consciente del poder milagroso del Espiritu Santo, les dio
el valor por lo que oraban, asegurandoles que Dios todavia
estaba con ellos.

SECCION IV — MAS PROGRESO DE LA
IGLESIA'Y UNA SEGUNDA PERSECUCION.

(4:32-5:42)
1. La Unidad y Generosidad de la Iglesia, 32-37.

Vers. 32-35. Después del relato anterior de la primera
persecucion, Lucas dirige nuestra atencién una vez maés a
la condicion interna de la Iglesia. La vida religiosa de los
discipulos estaba ahora més desarrollada que en la época a
la que se hace referencia al final del segundo capitulo, y la
descripcién entra més en detalles. (32) Y la multitud de los
que habian creido era de un corazén y un alma; y ninguno
decia ser suyo propio nada de lo que poseia, sino que
tenian todas las cosas en comfn. (33) Y con gran poder los
apostoles daban testimonio de la resurreccion del Sefior
Jestis, y abundante gracia era sobre todos ellos. (34) Asi



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 121

que no habia entre ellos ningtn necesitado; porque todos
los que poseian heredades o casas, las vendian, y traian el
precio de lo vendido. (35) y lo ponian a los pies de los
apostoles; y se repartia a cada uno segin su necesidad.
Considerando el gran ndmero de personas en esta
congregacion, y la variedad de relaciones sociales de las
que repentinamente se habian unido, es verdaderamente
notable, y bien digno de un lugar en el registro, que eran de
“un solo corazén y alma.” La Iglesia disfrutaba ahora de la
unidad por la que habia orado el Salvador (Jn.17:1, 20, 21),
y el mundo la presenciaba.

La manifestaciéon mas sorprendente de ello se vio en
ese completo hundimiento del egoismo que llev6 a todos y
cada uno a decir que las cosas que poseia no eran suyas,
sino propiedad de todos. Esto no fue el resultado de la teoria
socialista, o de las reglas establecidas para gobernar a todos
los que buscaban la admisién en la nueva sociedad; sino era
la expresion espontdnea del amor de Dios y del hombre lo
que se habia apoderado de todos los corazones. Entre las
naciones paganas de la antigliedad, se desconocia la
provision sistematica para las necesidades de los pobres; e
incluso entre los Judios, cuyas leyes hacfan amplias
provisiones para esta desafortunada clase, la benevolencia
voluntaria fue muy descuidada.

Por lo tanto, era algo nuevo bajo el sol ver a muchas
personas en una gran comunidad vendiendo
voluntariamente casas y tierras para suplir las necesidades
de los pobres que se encontraban entre ellos. No podia dejar
de tener el efecto que Lucas le atribuye en las palabras: “Y
con gran poder los apdstoles daban testimonio de la
resurreccion del Sefior Jests, y abundante gracia fue
sobre todos ellos”. El nuevo poder no estaba en el



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 122

testimonio mismo, que era una cantidad fija, la misma en
todo momento; sino en su efecto sobre el pueblo. Su efecto
fue mas poderoso que antes, porque ahora estaba
respaldado por una vida tal entre los que aceptaron el
testimonio como no se podia ver ni anticipar al principio.
La “abundante gracia” que estaba sobre todos ellos no era
la gracia de Dios, que habia estado sobre ellos
uniformemente desde el principio; sino la gracia, mas
correctamente referida aqui, es el favor del pueblo.

Con frecuencia se ha observado desde entonces que
cuando la unidad y la generosidad prevalecen en una
congregacion, la predicaciéon tiene mayor poder por su
mayor favor con las personas; mientras que, en ausencia de
unidad y generosidad, la predicacién més enérgica con
frecuencia no produce resultados visibles.

Esta Iglesia no era en esta época una comuna, ni un
club socialista, como han imaginado muchos intérpretes;
porque no habia una distribucién uniforme de la propiedad
de todos entre los miembros; tampoco la propiedad de
todos era mantenida y administrada por los apdstoles como
un comité de negocios. Por el contrario, “se repartia a cada
uno segin su necesidad”; lo que demuestra que sélo los
necesitados recibian algo, y que los que no estaban
necesitados eran los que daban. Esto se ilustra més adelante
por la conducta de Ananias y Safira (v. 1-4), y por las
circunstancias relacionadas con el nombramiento de los
siete para servir las mesas (6: 1-3). No debe suponerse,
tampoco, que estos discipulos cometieron un error en
materia de su benevolencia, que luego se vieron obligados
a corregir al actuar més racionalmente. Esta suposiciéon s6lo
puede ser adoptada por aquellos que niegan que los



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 123

apostoles fueran guiados por el Espiritu Santo al dirigir los
asuntos de la Iglesia, y que al mismo tiempo fallan en tomar
en sus mentes un concepto correcto de la benevolencia
Cristiana.

En realidad, esta Iglesia estaba sentando un ejemplo
para todas las demas Iglesias en todos los tiempos
venideros, al mostrar que la verdadera benevolencia
Cristiana requiere que no permitamos que nuestros
hermanos en la Iglesia sufran por la comida, incluso si
aquellos de nosotros que tenemos casas y tierras sélo
podemos evitarlo mediante la venta de nuestras
posesiones. En otras palabras, nos ensefia a compartir el
altimo recurso de nuestras propiedades con nuestro
hermano. Veremos mas adelante que la Iglesia en
Antioquia imité muy de cerca este noble ejemplo (11: 27-
30).

V. 36. Lucas presenta ahora un caso individual de la
generosidad antes mencionada, que sin duda introduce
debido a la subsiguiente prominencia de la persona. (36)
Entonces José, a quien los apoéstoles pusieron por
sobrenombre Bernabé (que traducido es, Hijo de
consolacidn), levita, natural de Chipre. (37) como tenia
una heredad, la vendid y trajo el precio y lo puso a los pies
de los apéstoles. “Hijo de la exhortacion” es un Hebraismo
para alguien destacado como exhortador. El nombre le fue
dado a causa de su superioridad en los discursos
exhortativos. Este es un poder mucho mads raro entre los
oradores publicos que la fuerza légica o didactica, y ha sido
muy apreciado a lo largo de toda la historia de la Iglesia.
Veremos de aqui en adelante que tuvo mucho que ver con
la formacién de la carrera posterior de este excelente
hombre.



Capitulo 4 Nuevo Comentario sobre Hechos 124

Puesto que la ley de Moisés no hizo apropiacion de
tierras para la tribu de Levi, sino que dispuso que deberia
ser sostenida por los diezmos de las otras tribus, se ha
expresado cierta sorpresa de que este levita era el duefio de
bienes raices. Pero debe recordarse que la asignacion
original de ciertas tierras a ciertas tribus, y ciertas ciudades
a los levitas, habian sido completamente destruidas por los
cautiverios Asirios y Babil6nicos, y nunca habian sido
completamente restauradas, porque eran solo remanentes
de algunas de las tribus que regresaron del cautiverio, e
incluso no se establecieron de nuevo dentro de los antiguos
limites tribales. Este estado de cosas hizo que los levitas se
las arreglaran por si mismos en gran medida, y no habia
ninguna ley, ni la habia habido nunca, que les impidiera
adquirir posesiones individuales de tierras.

También es muy probable, aunque no se afirma en el
texto, que la tierra de José estuviera en Chipre, que era su
pais natal. En la expresion, “un natural de Chipre”, el
término natural se usa, como en algunos otros pasajes
(Mar.7:26; Hech.18:2, 24) para el lugar de su ascendencia, y
no para su sangre ancestral.



2. Un Caso de Disciplina, 1-11

Vers. 1, 2. Desafortunadamente para nuestra raza,
toda excelencia en el cardcter humano tiene sus
falsificaciones, y la alabanza prodigada a los hombres de
verdadera benevolencia impulsa a veces a otros a jugar al
hipdcrita fingiendo ser mas benevolentes de lo que son. As{
resulté en el presente caso: porque la benevolencia de la
Iglesia, que era su caracteristica més noble a los ojos del
mundo, se convirtié en la ocasién de la primera corrupcion
entre sus miembros. (1) Pero cierto hombre Ananias, con
Safira su mujer, vendi6é una heredad, (2) y sustrajo del
precio, sabiéndolo también su mujer; y trayendo s6lo una
parte, la puso a los pies de los apéstoles. El lenguaje
implica lo que claramente declara la esposa de Ananias, que
esta parte fue representada como el precio total de la
posesion. Si intentamos analizar el motivo de la pareja
culpable, encontraremos que su acto fue un compromiso
entre dos deseos impios. El deseo de obtener la alabanza de
los hombres, como se habian otorgado a Bernabé y algunos
otros, impuls6 la venta y la donacion, mientras que el amor
al dinero, que todavia los dominaba demasiado, impulsé la
retencion de una parte, mientras que fingian darlo todo. La
verdadera benevolencia parece no haberlos movido.

Pero aunque indudablemente fueron gobernados por
la avaricia al retener una parte, después de todo, no fue un
exceso de avaricia; porque si esta pasion hubiera sido tan
fuerte en ellos como en muchos profesantes de la fe en la
actualidad, no habrian vendido la tierra en lo absoluto. El
hecho de que dieran una gran parte es prueba de que no
eran pecadores por encima de todos los hombres con
respecto al amor al dinero y, sin embargo, su destino se



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 126

presenta como una advertencia para todas las generaciones.

Vers. 3, 4. Nunca hubo un hombre, o una asamblea de
hombres, mds asombrado que Ananias y la congregacion
en cuya presencia habia presentado ostentosamente su
donacién, por lo que siguié: (3) Y dijo Pedro: Ananias, ;por
qué llené Satands tu corazdon para que mintieses al
Espiritu Santo, y sustrajeses del precio de la heredad? (4)
Reteniéndola, ;no se te quedaba a ti?, y vendida, ;no
estaba en tu poder? No has mentido a los hombres, sino a
Dios. En esta interrogacién que escudrifia el corazén, Pedro
une el poder de Satanas y el libre albedrio de los tentados,
tal como lo hizo en un discurso anterior sobre el libre
albedrio del hombre y la soberania de Dios. Le pregunta a
Ananias: “;Por qué llen6é Satands tu corazén para que
mintieses al Espiritu Santo?”, y al mismo tiempo: “;Por qué
has concebido esto en tu corazén?”

La existencia y la agencia del tentador se reconocen
claramente, pero no es Satanas, sino Ananias, a quien se
reprende, y se le reprende por cometer el mismo pecado
que Satanas habia cometido, mostrando que es tan culpable
como si Satands no hubiera hecho nada. La justicia de esto
se manifiesta por el hecho de que Satanas no tenia poder
sobre su corazoén sin su cooperacién. El hecho que él haya
prestado esta cooperacion, arrojé la responsabilidad sobre
él. El conocimiento de Pedro del intento de engafio fue el
resultado, no de alguna informacién humana, sino de la
percepcion impartida milagrosamente por el Espiritu Santo.
Esta conclusién es necesaria por todo el curso de la
narracioén, asi como por las palabras de Pedro acerca del
Espiritu Santo.

V. 5. Si bien la exposicion de la hipocresia de Ananias
fue una gran sorpresa para las personas presentes, no



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 127

estaban preparados, como probablemente el mismo Pedro
no lo estaba, para lo que sigui6 de inmediato. (5) Al oir
Ananias estas palabras, cay6 y expiré. Y vino un gran
temor sobre todos los que lo oyeron. No hay evidencia de
que Pedro tuviera voluntad propia en esta muerte repentina.
Parece haber sido un golpe repentino de la voluntad divina,
cuya responsabilidad no recay6 en Pedro como funcionario
de la Iglesia, sino en Dios como gobernador moral de los
hombres.

La propiedad de esto puede apreciarse si suponemos
que Ananias tuvo éxito en su empresa. Su éxito habria sido
temporal, porque el fraude, como todos los demds fraudes,
habria sido detectado tarde o temprano, y cuando llego la
deteccién habria traido consigo un serio descuento en las
mentes de las personas sobre los poderes del Espiritu Santo
morando en los apoéstoles. Saber que el Espiritu podia ser
engafiado habria socavado todo el tejido de la autoridad
apostolica y podria haber derribado la fe de muchos, si no
de todos. El intento provocé una crisis de vital importancia
y exigid tal reivindicaciéon del poder del Espiritu que no
podia ser ni equivocada ni olvidada. El efecto inmediato fue
precisamente el deseado: “Y vino gran temor sobre toda la
iglesia, y sobre todos los que oyeron estas cosas” (5:11).

V. 6. La escena era demasiado impresionante para
lamentos o ceremonias funebres innecesarias. Como
cuando Nadab y Abiu cayeron muertos a la puerta del
tabernaculo, con fuego extrafio en sus incensarios, no hubo
llanto ni demora (Lev.10:1-7). (6) y levantandose los
jovenes, lo envolvieron, y sacandolo, lo sepultaron. Esta
fue una imitacioén del entierro de los dos hijos de Aarén que
acabamos de mencionar; y como lo altimo fue ordenado
por Moisés, lo primero sin duda fue ordenado por Pedro.



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 128

Es dificilmente concebible que los jévenes de la audiencia
se hubieran sentido en libertad de hacer cualquier cosa, a
menos que fuera mandados para ir y contarle a la esposa
del difunto lo que habia sucedido, si no hubieran recibido
ordenes del apdstol. Tan natural es esta suposicion, que el
historiador nada dice en cuanto a la razén por la cual los
jovenes actuaron como lo hicieron.

V. 7. Safira no estaba presente. (7) Pasando un lapso
como de tres horas, sucedi6 que entr6 su mujer, no
sabiendo lo que habia acontecido. Cémo se le mantuvo
ignorando tanto tiempo el destino de su esposo, no se nos
informa, aunque es una circunstancia mas extraordinaria.
Habia caido muerto en una asamblea publica, habia sido
llevado para el entierro, y habian pasado tres horas, sin
embargo, su esposa entr6 en la misma asamblea sin que una
palabra llegara a sus oidos sobre el tema. Naturalmente, el
primer impulso de todos habria sido correr de inmediato y
contarle la historia, para que al menos pudiera estar
presente en el entierro de su marido. Es necesario suponer
aqui, como en el caso del acto sorpresivo de los jovenes,
alguna autoridad superior; y no es dificil ver que el mismo
Pedro, para que la complicidad de Safira en el delito
pudiera ser justamente probada y expuesta, ordené a los
discipulos presentes que le ocultaran la informacion.

Vers. 8-10. Lleg6 preparada para representar
integramente la parte acordada entre ella y su marido. (8)
Entonces Pedro le dijo: Dime, ;vendisteis en tanto la
heredad? Y ellas dijo: Si, en tanto. (9) Y Pedro le dijo: ;Por
qué conviniste en tentar al Espiritu del Sefior? He aqui a
la puerta los pies de los que han sepultado a tu marido, y
te sacaran a ti. (10) Al instante ella cay6 a los pies de él, y
expir6; cuando entraron los jévenes, la hallaron muerta; y
la sacaron, y la sepultaron junto a su marido. En su caso,



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 129

Pedro sabia lo que estaba a punto de suceder y lo declaré;
pero no hay evidencia de que su propia voluntad haya sido
ejercida para causar su muerte. Consideramos su muerte,
como la de su esposo, como un milagro obrado
independientemente del poder alojado en el apoéstol; y
parece haber sido considerado asi por las autoridades en
Jerusalén; porque cuando los apdstoles fueron llevados
después ante ellos, no se presentdé ningan cargo de
asesinato, como podria haber sido el caso si el acto se
hubiera entendido de otra manera. En la pregunta, “;Por
qué convinisteis tentar al Espiritu del Sefior?” Pedro
declara el resultado de su acuerdo, y no el objetivo del
mismo. El acto fue tentar al Espiritu, en el sentido de probar
Su poder para detectar los pensamientos de los hombres. Si
se hubiera preguntado antes a la pareja culpable si
pensaban que podian engafiar al Espiritu Santo, sin duda
habrian respondido que no, porque debian saber que tal
intento seria en vano.

Se atrevieron a intentarlo porque pensaban en los
apostoles como hombres, y no como hombres inspirados.
La prueba asi aplicada involuntariamente resulté en una
triunfal reivindicacién del poder del Espiritu como guia
interior, y las circunstancias eran tales que ningn hombre
podia atreverse a repetir el experimento.

V.11. El fracaso del complot resulté tan propicio para
la causa de Cristo como su éxito hubiera sido desastroso.
(11) Y vino gran temor sobre toda la iglesia, y sobre todos
los que oyeron estas cosas. Este temor fue provocado no
solo por el repentino y terrible destino de la pareja culpable;
sino también por la evidencia que el incidente proporcioné
del poder escudrifiador que moraba en los apodstoles. Los
discipulos tenian ahora un mejor concepto de la naturaleza
de la inspiracion apostdlica, y las masas incrédulas se



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 130

llenaron de respeto y reverencia. No debemos dejar de lado
este incidente sin observar su relaciéon en otra direccion.
Esta pieza de corrupcion estaba relacionada con la tesoreria
del Sefior; y aparte de la caracteristica que fue enfatizada
por Pedro, tiene relaciéon con nuestra vida moderna en la
Iglesia. La mentira contada por Ananias consistié en
presentar su contribucién como maés amplia en proporcion
a su capacidad de lo que realmente era.

Cada vez que un miembro de la Iglesia en Ia
actualidad hace afirmaciones exageradas de la cantidad
que esta dando, o subestima la cantidad de su riqueza, para
distinguir un grado de generosidad mads alli de lo que es
real, es culpable del pecado de Ananias y Safira; y si todos
ellos cayesen muertos en seco, habria una reduccién de las
tilas en algunos lugares. A todos los que se sientan tentados
a actuar asi se les debe advertir fielmente que el mismo Dios
que castigd a Ananias y Safira en el acto no dejara de
castigar, en su propio tiempo y lugar, a todos los que los
imiten.

3. La Prosperidad de la Iglesia Incrementada,12-16.

En este parrafo, el autor expone més plenamente los
efectos de la exposicion y el castigo de Ananias y Safira. Sus
efectos se vieron en el mayor numero de sanidades
realizadas por los apdstoles, la mayor reverencia que sentia
el pueblo por ellos y el mayor nimero de adiciones a la
Iglesia. (12) Y por mano de los apdstoles se hacian sefiales
y prodigios en el pueblo; y estaban todos unanimes en el
portico de Salomon. (13) De los demas, ninguno se atrevia
a juntarse con ellos; mas el pueblo los alababa
grandemente. (14) Y los que creian en el Sefor
aumentaban mas, gran nimero asi de hombres como de



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 131

mujeres; (15) tanto que sacaban los enfermos a las calles,
y los ponian en camas y lechos, para que al pasar Pedro, a
lo menos su sombra cayese sobre alguno de ellos. (16) Y
aun de las ciudades vecinas muchos venian a Jerusalén,
trayendo enfermos y atormentados de espiritus
inmundos; y todos eran sanados. La tltima parte de este
pasaje muestra que el mayor nimero de milagros obrados
ahora era en consecuencia, no se debié a un mayor poder
de los apostoles, sino a un mayor celo por las sanidades
entre las personas; y trajeron mayor nimero de enfermos
para ser sanados porque su fe en el poder sanador era mayor
que antes.

Muchos de estos que fueron sanados y los que los
trajeron sin duda fueron bautizados, y de este modo
comenzaron a formarse Iglesias en estas “ciudades
vecinas”. El portico de Salomén continué siendo el lugar de
reunién de los discipulos; pero ahora tanto los santos como
los pecadores se mantenian a una distancia més respetuosa
de los apostoles que antes; porque cada uno sentia su
propia indignidad y temia la posibilidad de ser herido por
algn pecado, como lo habian sido Ananias y su esposa.
Todas estas consideraciones tuvieron su efecto natural en
los pecadores, llevandolos en gran namero al
arrepentimiento y al bautismo. La mencién especial de las
mujeres aqui por primera vez es una indicacién probable
de que entre los conversos habia ahora un ntimero relativo
mayor de éstas que antes.

Generalmente, en nuestra experiencia moderna, un
gran pecado expuesto en la iglesia, como el de Ananias y
Safira, desacredita a la Iglesia por un tiempo, disminuye el
respeto que se le tiene en la comunidad, y hace todos los
esfuerzos para aumentar sus nameros inttiles. ;Por qué el



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 132

efecto en Jerusalén fue el contrario de esto? Esta es una
pregunta seria para aquellos que gobiernan en la Iglesia. Es
bastante evidente que la diferencia depende de la manera
muy diferente en que ahora se trata esa conducta
escandalosa. Si la iglesia de Jerusalén hubiera tolerado a
Ananias y Safira, reteniéndolos en su comunion después de
su exposicion, sin duda “los caminos de Sion se habrian
lamentado”, y los pecadores no se habrian vuelto al Sefior.
Pero el castigo repentino que les infligié el Sefior, y el
aborrecimiento de su hecho manifestado al enterrarlos sin
ceremonia con las ropas con que murieron, y mientras sus
cuerpos apenas estaban frios, hizo que toda la comunidad
sintiera que aqui habia un pueblo entre ellos donde el
pecado no podjia ser tolerado.

Era un lugar seguro para un hombre que necesitaba la
santa compafiia que lo ayudara en su esfuerzo por vivir una
vida santa — un lugar en el que podia esperar que todo paso
en falso fuera rdpidamente corregido, y a través del cual
podia esperar confiadamente hacer su peregrinaje a un
mundo mejor. Las personas que desean hacer un
compromiso con el pecado, y que se unen a una Iglesia
simplemente porque tienen miedo de vivir sin una
apariencia de religion, siempre evitaran tal Iglesia; pero
aquellos que son fervientes en el deseo de salvar sus almas
y hacer el bien, buscan tal Iglesia como su hogar espiritual.
¢(Cuando se vera de nuevo en la tierra la rigida disciplina
que Dios estableci6 en el principio? Respondan los pastores
del rebafio, recordando que deben dar cuenta a Dios de las
almas encomendadas a su cuidado.

4. Los Apéstoles son Encarcelados y Liberados 17-21.

Vers.17, 18. El entusiasmo que ahora prevalecia en
Jerusalén y las ciudades adyacentes, expresada en la



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 133

alabanza entusiasta de los apdstoles y en el hecho de que
muchos se convirtieron al Sefior, fue demasiado para la
ecuanimidad de los dignatarios que habian prohibido
predicar o ensefiar mds en el nombre de Jests, y los movio
a la accién nuevamente. (17) Entonces levantandose el
sumo sacerdote y todos los que estaban con él, esto es, la
secta de los saduceos, se llenaron de celos; (18) y echaron
mano a los apoéstoles y los pusieron en la carcel ptblica.
Enfurecidos por los celos contra los hombres cuya
influencia habian tratado en vano de destruir, y que ahora
eran casi adorados por el pueblo, se apoderaron no sélo de
los dos que antes habian arrestado, sino de todos sus
compafieros, decididos a ejecutar a una gran escala las
amenazas que habian proferido. La noche en prisién fue
sombria para los apdstoles, y ain mas sombria para los
miles de sus hermanos y hermanas menos valientes que
estaban afuera.

Vers. 19-21. Para los apostoles el arresto y
encarcelamiento no pudo haber sido una sorpresa, porque
sabian que el Sanedrin estaba gobernado por hombres
decididos que probablemente pondrian en ejecucién sus
amenazas; pero lo que sigui6 a la noche del
encarcelamiento debe haber sido una gran sorpresa tanto
para ellos como para toda Jerusalén. (19) Mas un angel del
Sefior, abriendo de noche las puertas de la carcel y
sacandolos, dijo: (20) Id, y puestos de pie en el templo,
anunciad al pueblo todas las palabras de esta vida (21)
Habiendo oido esto, entraron de manana en el templo, y
enseflaban. Entre tanto, vinieron el sumo sacerdote y los
que estaban con él, y convocaron al concilio y a todos los
ancianos de los hijos de Israel, y enviaron a la carcel para
que fuesen traidos. Los oyentes que se encontraron en el
templo “de mafiana” eran sin duda pocos, y probablemente
eran algunos de los hermanos que no podian dormir por la



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 134

ansiedad, y que iban alli a orar. Cuando estos primeros
adoradores entraron al templo y encontraron a los
apostoles alli, su primer impulso fue correr y difundir la
noticia; asi que los apodstoles no tuvieron que esperar
mucho antes de estar rodeados por una multitud que
escuchaba. Me imagino que los sermones que fueron
interrumpidos el dia anterior fueron renovados como si la
interrupcion hubiera sido momenténea.

5. Los Apostoles son Llevados ante el Concilio, 21-27.

Vers. 21-24. Para el sumo sacerdote y sus coadjutores,
la noche sin duda habia sido de pensamientos inquietantes;
porque sabian que por la mafiana tendrian que enfrentarse
una vez mas a los hombres que los habian desafiado y que,
en su curso de desafio, habfan ganado para su lado a una
gran multitud de las mejores personas de la ciudad y del
campo circundante. Qué hacer con ellos era una pregunta
desconcertante. (22) Pero cuando llegaron los alguaciles,
no los hallaron en la carcel; entonces volvieron y dieron
aviso, (23) diciendo: Por cierto, la carcel hemos hallado
cerrada con toda seguridad, y los guardas afuera de pie
ante las puertas; mas cuando abrimos, a nadie hallamos
dentro. (24) Cuando oyeron estas palabras el sumo
sacerdote y el jefe de la guardia del templo y los
principales sacerdotes, dudaban en qué vendria a para
aquello. La desaparicién de los prisioneros era para ellos
un misterio, pero no podian dejar de referirla a la obra del
poder milagroso del que sabian que estaban dotados los
apostoles. Para nosotros el misterio es que, frente a tales
hechos, pensaron sélo “que vendria a para aquello”, en
lugar de pensar, ;Qué hara Dios con nosotros si seguimos
luchando contra estas manifestaciones de Su poder? Lo
sorprendente es que no se dispersaron de inmediato y
trataron de ocultar el hecho de que se habian reunido.



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 135

Estaban, en realidad, asombrados por el anuncio, y por un
momento no supieron qué hacer o decir.

Vers. 25-26. Pronto se supo en el exterior de la ciudad
que el Sanedrin se habia reunido, y se entendi6é bien el
proposito de la reunién. Para entonces también algunas de
las personas que estaban con los sacerdotes se habian
enterado de lo que estaba pasando en el templo. (25) Pero
viniendo uno, les dio esta noticia: He aqui, los varones
que pusisteis en la carcel estan en el tempo, y ensefian al
pueblo (26) Entonces fue el jefe de la guardia con los
alguaciles, y los trajo sin violencia, porque temian ser
apedreados por el pueblo. Cuando lleg6 la noticia de que
los apdstoles estaban en el templo, el capitan y su banda,
habiendo sido enviados una vez antes por ellos, no
necesitaron mas 6rdenes; fueron inmediatamente por sus
prisioneros fugados. Sin duda vio en los rostros de la gente
que su tarea era peligrosa, y pudo haber visto algunas
piedras en las manos de la parte mas excitable de la
multitud; porque para la gente, que ahora entendia cémo
habian sido puestos en libertad los apdstoles, su nuevo
arresto les pareci6 un ultraje atrevido. El capitdn no trata a
los hombres como lo haria con los prisioneros que
escaparon en circunstancias ordinarias; pero los escolta con
el mayor cuidado a la presencia de la corte. Sin duda era de
la multitud de afuera de quien temia ser apedreado, y no
de los discipulos; pero no es improbable que algunos de los
nuevos conversos, que habian absorbido s6lo en parte el
espiritu del evangelio, hubieran tomado parte en la batalla
si hubiera comenzado una vez mas.

6. La Acusacion y la Defensa, 27-32.

Vers. 27-28. Ahora tenemos una descripcion viva y
grafica del juicio de los apostoles. Caifds no es tan



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 136

indefinido sobre los motivos de la acusaciéon como en el
caso de Pedro y Juan: El requerimiento con el que habian
sido despachados la vez anterior le da un punto de partida
para el presente proceso. (27) Cuando los trajeron, los
presentaron en el concilio, y el sumo sacerdote les
preguntd, (28) diciendo: ;No os mandamos estrictamente
que no ensefases en ese nombre? Y ahora habéis llenado
a Jerusalén de vuestra doctrina, y queréis echar sobre
nosotros la sangre de ese hombre. Estas palabras contienen
dos cargos especificos contra los apéstoles — desobediencia
al Sanedrin y un intento de hacer caer sobre ellos la sangre
de Jesuas. El dltimo fue el punto més delicado para los
acusadores, y su mencién aqui saca a la luz un sentimiento
secreto que los habia estado animando desde el principio.
Si se hubiera podido establecer la resurreccion de Jests sin
implicar a quienes lo condenaron en el delito de derramar
sangre inocente, es muy probable que no se hubiera
producido esta serie de intentos por suprimir la
predicaciéon. Pero esto no pudo ser; y estos hombres
desafortunados se encuentran ahora envueltos por su
crimen anterior en la necesidad de aceptar la marca de
asesinos a manos de un pueblo indignado, o reprimir y
aplastar la creencia en la resurreccion. En lugar de
retroceder en el curso de la hipocresia y el crimen en el que
habian entrado al condenar a Jesus, eligieron la mala
alternativa de sumergirse ain mds profundamente en el.

Vers.29-32. La franqueza y la intrepidez de la
respuesta de Pedro a la demanda del sumo sacerdote son
dignos del hombre y de la ocasién. (29) Respondiendo
Pedro y los apostoles, dijeron: Es necesario obedecer a
Dios antes que a los hombres. (30) El Dios de nuestros
padres levanté a Jests, a quien vosotros matasteis
colgandole en un madero 1 (31) A éste, Dios ha exaltado
con su diestra por Principe y Salvador, para dar a Israel



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 137

arrepentimiento y perdén de pecados (32) Y nosotros
somos testigos suyos de estas cosas, y también el Espiritu
Santo, el cual ha dado Dios a los que le obedecen. Del
primer cargo, el de desobedecer al Sanedrin, se declararon
culpables. Pedro y Juan habian partido de su primer juicio
con las palabras: “Juzgad si es justo delante de Dios
obedecer a vosotros antes que a Dios” (Hech.4:19); y ahora
dicen en referencia a su desobediencia: “Debemos obedecer
a Dios antes que a los hombres”. Del segundo cargo se
enfrentan reiterando aquello por lo que fueron acusados —
arrojando audazmente en los dientes de sus jueces el
terrible hecho de que era sangre inocente la que habian
derramado, y que esto fue probado por la resurrecciéon de
Jestis y su exaltacion en cielo. Y para que no duden todavia
del hecho de la resurreccion y exaltacion, Pedro repite lo
que tantas veces habia dicho antes, que él y sus comparieros
apostoles fueron testigos de lo primero, mientras que se
refiere al Espiritu Santo como testigo de lo segundo.

Este testimonio, proveniente de hombres que
acababan de ser librados milagrosamente de una prision
vigilada, sin que los guardias supieran como habia
realmente salido, y que previamente habian llenado a
Jerusalén con obras maravillosas obradas por el poder del

Espiritu Santo, no podia ser contradicho, ni sinceramente
dudado.

En la afirmacién de que Jests habia sido exaltado como
Principe y Salvador para “dar” el arrepentimiento y el
perdén de los pecados, se da a entender que tanto el
arrepentimiento como el perdén de los pecados son un don.

1 Sobre la palabra “madero” empleada aqui para la palabra cruz, vea
observaciones bajo el Cap.13:29.



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 138

Pero dar arrepentimiento no puede significar otorgarlo sin
un ejercicio de nuestra propia voluntad; porque es en si
mismo, como hemos visto antes, un acto de nuestra
voluntad. 1 Es un acto de la voluntad al que somos
conducidos por la tristeza que produce el pecado.

Dios da u otorga el arrepentimiento, no directa, sino
indirectamente, dando los motivos que conducen al
arrepentimiento. Habia muchos motivos para entristecerse
por el pecado antes que Jests fuera presentado como
Salvador; pero debe admitirse que Su muerte, resurrecciéon
y exaltacién en nuestro favor, es el gran motivo ahora,
comparado con todos los deméds que son insignificantes. Al
proporcionar este motivo, el mas grande de todos, para el
arrepentimiento, Dios le habfa dado a Israel el
arrepentimiento.

7. Los Apéstoles son Liberados de la Muerte por la
Intervencion de Gamaliel, 33-42.

Vers. 33, 34. La manera en que Pedro, como portavoz
de los ap6stoles, repiti6 en presencia del Sanedrin la ofensa
por la que habian sido arrestados, exasperé mas alla de toda
medida a los principales Saduceos, y estuvo a punto de
convertir el concilio en una turba: (33) Ellos, oyendo esto,
se enfurecian y querian matarlos. (34) Entonces
levantandose en el concilio un fariseo llamado Gamaliel,
doctor de la ley, venerado de todo el pueblo, mandé que
se sacasen fuera por un momento a los apéstoles, Los
Fariseos, como hemos visto antes, estaban menos
entusiasmados con el progreso del evangelio que los
Saduceos; y ahora que estos tltimos estaban a punto de

1 Véanse los Comentarios sobre el Arrepentimiento en el Capitulo 3:19



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 139

y ahora que estos tultimos estaban a punto de precipitar una
crisis que habria involucrado a todo el Sanedrin en un
crimen horrible, al menos un Fariseo fue lo suficientemente
frio y prudente para interponer un consejo mds sabio. La
retirada de los prisioneros, como la de Pedro y Juan antes,
fue para evitar que escucharan cualquier confesiéon que
pudiera hacerse en el curso de la discusién prevista. La
declaracion de que Gamaliel “mandé” que los apdstoles
fueran sacados de la reunién, implica que este era el
privilegio de cualquier miembro del concilio.

Vers. 35-39. Gamaliel parece haber conservado su
posicion en el suelo hasta que los oficiales hubieron
retirado a los prisioneros y cerrado las puertas, mientras los
Saduceos, con no poca impaciencia, esperaban sus
palabras. (35) y luego dijo: Varones israelitas, mirad por
vosotros lo que vais a hacer respecto a estos hombres.
(36) Porque antes de estos dias se levanté Teudas,
diciendo que era alguien. A éste se unié un nimero como
de cuatrocientos hombres; pero él fue muerto, y todos los
que le obedecian fueron dispersos y reducidos a nada.
(37) Después de éste, se levant6 Judas el galileo, en los
dias del censo, y llevé en pos de si a mucho pueblo.
Perecié también él, y todos los que le obedecian fueron
dispersados. (38) Y ahora os digo: Apartaos de estos
hombres, y dejadlos; porque si este consejo o esta obra es
de los hombres, se desvanecera; (39) mas si es de Dios, no
la podréis destruir; no seais tal vez hallados luchando
contra Dios. Ha sido acusado por criticos hostiles que el
autor de Hechos ha puesto aqui en boca de Gamaliel un
discurso que, dada la naturaleza del caso, no podria haber
pronunciado. Se sostiene que, si bien aqui se coloca a
Teudas antes que a Judas, en realidad él vivié en un periodo
posterior, un error del que Gamaliel no pudo haber sido



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 140

culpable; y ademas, que Teudas florecié doce afios después
del tiempo en que se dice que Gamaliel pronuncié este
discurso. La acusacién se basa en el hecho de que Josefo
menciona a un Teudas que florecié en un periodo posterior,
en el reinado de Claudio César, y cuya carrera fue similar a
la del Teudas aqui mencionado.? La verdad de la acusaciéon
depende de la identidad del Teudas de Josefo y el Teudas
de Lucas. Ninguno de los escritores entra en detalles que
proporcionen un terreno seguro para la suposicion de la
identidad, aunque que el propio Josefo da cabida a la
suposicion de que pudo haber mds de un Teudas, al
mencionar un gran nudmero de insurrecciones que
ocurrieron en el correcto periodo para adaptarse al
comentario de Gamaliel, sin nombrar a sus lideres.

El dice del periodo que precede a la deposicién de
Arquelao: “En ese tiempo habia otros diez mil desérdenes
en Judea, que eran como tumultos, porque un gran nimero
se puso en una postura de guerra, ya sea con la esperanza
de ganar para si mismos, o por enemistad contra los
Judios”. También dice en otro lugar: “Y ahora Judea estaba
llena de robos; y cuando las varias compafiias de los
sediciosos se lanzaron sobre cualquiera para guiarlos, era
creado inmediatamente un rey, para hacer dafio al ptblico.2
Ahora bien, que uno de estos lideres se haya llamado
Teudas no es del todo improbable, y cuando tenemos la
palabra de un escritor veraz de que lo era, es muy injusto,
en ausencia de toda evidencia contradictoria, acusarlo de
falsedad. 3

Sobre el destino de estos dos impostores, Gamaliel basa
su consejo en referencia a los ap6dstoles. Los méritos de su

1 Antigtiedades XX.V.1 2 /bid. XVI1.4.8.



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 141

consejo deben estimarse de manera diferente segun el
punto de vista desde el cual lo contemplemos. Si se
propusiera como regla general de procedimiento en
relacion a los movimientos religiosos, deberiamos
descartarlo como una pérdida de tiempo.

En lugar de esperar a ver si tal movimiento tiene
éxito, todo amante de la verdad investigara rapidamente
sus afirmaciones, si tiene alguna que merezca atencién, y
decidira sin tener en cuenta a la opinién publica o el éxito
probable. Pero Gamaliel estaba argumentando una
cuestion diferente a esta, la cuestion de si este movimiento
deberia ser reprimido por la violencia; y desde este punto de
vista su consejo fue ciertamente bueno. Suponiendo, como
éllo hizo, que el movimiento era impropio, la pregunta era:
(Deberiamos intentar aplastarlo con la violencia? ;O
suspenderemos los procedimientos contra el movimiento
hasta que comience debilitarse por si mismo, como
ciertamente lo haria si 7o es de Dios? Tal fue el sentido de
la primera parte de sus comentarios; pero al final revela una
duda sobre si se debe oponerse al movimiento en lo
absoluto; porque €l da a entender muy claramente que
puede ser de Dios, y que al luchar contra el se puede uno
encontrar luchando contra Dios.

Resulta extrafio que un hombre que era capaz, en tales
circunstancias del pensamiento sereno y el razonamiento

3 La cuestion discutida anteriormente ha estado en disputa desde el
siglo Il, cuando Celso insté por primera vez a la objecion (Origen vs. Celsus, B. I.
c. 6). Todos los incrédulos y todos los escritores semirracionalistas que piensan
que nuestros Evangelios y Hechos no fueron escritos por sus autores reputados,
tomando terreno contra Lucas; mientras que aquellos que dan pleno crédito a las
Escrituras han sostenido sustancialmente el punto de vista expuesto y defendido
anteriormente. El lector encontrara en el Comentario de Alford y en el de Meyer,
los dos lados de la controversia bien expuestos, y también los nombres de los
escritores mas destacados de ambos lados. En confirmacion de lo que he dicho
anteriormente, puedo afiadir que mientras el Teudas de Gamaliel fue seguido por
unos “cuatrocientos” hombres, quienes fueron después “dispersos”; el Teudas de



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 142

solido que caracterizan este discurso, no se hubiera ya
comprometido con una causa tan bien respaldada por
pruebas incontrovertibles. 1

Vers. 40-42. El consejo de Gamaliel tuvo el efecto de
impedir que el concilio derramara sangre; pero los
sacerdotes y los ancianos estaban demasiado exasperados
para seguir completamente su consejo. (40) Y convinieron
con él; y llamando a los apéstoles, después de azotarlos,
les intimidaron que no hablasen en el nombre de Jests, y
los pusieron en libertad. (41) Y ellos salieron de la
presencia del concilio, gozosos de haber sido tenidos por
dignos de padecer afrenta por causa del Nombre. (42) Y
todos los dias, en el templo y por las casas, no cesaban de
enseflar y predicar a Jesucristo. La ley de Moisés limitaba
el azote a cuarenta azotes, y dejaba a discreciéon de los
jueces las ofensas que se debian infligirse (Deut.25:1-3).

Segun la experiencia de Pablo, parece que era
costumbre detenerse en treinta y nueve, (2 Cor.11:24) tal
vez para evitar ir mas alla del limite de la ley por un error
de cuenta. Es probable que los apéstoles recibieran treinta
y nueve cada uno sobre la espalda desnuda. La declaracion

de Josefo “persuadi6é a una gran parte del pueblo para que llevara consigo sus
efectos y lo siguiera hasta el Jordan”; y cuando las tropas de Cuspo Fado los
atacaron, “mataron a muchos de ellos, y tomaron vivos a muchos de ellos”
(Antigiiedades, XX. V. 1). Las diferencias no se explican facilmente, excepto
suponiendo que el Teudas de Gamaliel y el Teudas de Josefo son personas
diferentes. La probabilidad de que dos de esos lideres, que vivieron en intervalos
considerables de distancia, hayan llevado el mismo nombre, esta felizmente
ilustrada por sucesos similares en nuestro propio siglo. Citamos al Profesor
Stokes: “Hubo un movimiento Irlandés en 1848 que contaba entre sus lideres
prominentes a William Smith O'Brien, y ahora (1891) hay un movimiento Irlandés
del mismo caracter, y también cuenta con un William O'Brien entre sus lideres
méas destacados. Un militar llamado Parnell encabezé un movimiento por la
derogacion de la union en 1890. Noventa afios antes otro militar Parnell renuncié
a su alto cargo antes de dar su consentimiento para la consumacién de la misma
unioén legislativa de Gran Bretafia e Irlanda” (Expositor's Bible, Hechos, Pagina
237)



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 143

de que cuando fueron puestos en libertad se fueron
“gozosos de haber sido tenidos por dignos de padecer
afrenta por causa del Nombre”, seria increible, si no
estuviera escrita en un libro como este, y escrito de hombres
como estos. Incluso tal como esta el caso, es un hecho maés
sorprendente que cualquiera de los milagros que se dice
que han obrado; sobre todo si tenemos en cuenta que esta
fue su primera experiencia de flagelacion.

Después de que Pablo habia soportado una larga y
continua lucha de aflicciones como esta, no es tan
maravilloso oirlo decir: “Me gozo en las debilidades, en
afrentas, en necesidades, en persecuciones, en angustias;
por cuanto soy débil, entonces soy fuerte” (2 Cor.12:10).
Pero que los apdstoles mayores hayan tenido una
experiencia similar la primera vez que fueron azotados es
una de las grandes exhibiciones de fe que se encuentra en
la historia apostodlica. Tal vez, el secreto de su capacidad
para regocijarse se encuentra en la consideraciéon de que
Cristo mostré confianza en su firmeza al permitirles ser
probados de esta manera, y ellos se alegraron de la oportu-
idad de probar que su confianza no estaba equivocada. La
predicacion era ahora, como antes, en el templo; porque no
se penso en excluir a los apéstoles y sus hermanos del patio

1 Christian Baur hace uso de esta consideracion para poner en duda la
realidad de los milagros precedentes. El dice: “Si todos estos milagros realmente
fueran hechos como aqui se narra, y de una manera tan auténtica que el mismo
Sanedrin no pudiera ignorarlos, ni traer nada contra ellos; si el hombre cojo de
nacimiento fue sanado por la palabra del apostol, y si los apdstoles mismos, sin
ninguna intervencién humana, fueron liberados de la prisién por un angel del
cielo, ;Como podria Gamaliel, si era un hombre como el que aqui se describe,
imparcial y reflexivo, que basaba su juicio en la experiencia, expresar tan
problematicamente como lo hace aqui, y dejar que el futuro decida si esta causa
era o no divina? (Pablo, Vol. |. 35). Si esta pregunta se le hubiera planteado al
mismo Gamaliel, sin duda lo habria confundido; porque se encontraba en ese
estado mental particular en el que los hombres son frecuentemente culpables de
la mayor inconsecuencia. No estan dispuestos a admitir conclusiones que la
evidencia les impone y, sin embargo, son demasiado honestos para negar por
completo la fuerza de la evidencia.



Capitulo 5 Nuevo Comentario sobre Hechos 144

abierto al que todos los Judios tenian derecho de acceso; y
también era diario. Celebraron, en la fraseologia
protestante moderna, una reunién continua y prolongada.
Pero no limitaron sus labores, como tantos predicadores
modernos se contentan con hacer, a la predicacién puablica:
también ensefiaron y predicaron “por las casas” (42) - una
expresion que apunta a los hogares de sus oyentes, mas que
a sus propios hogares; porque en su propia casa, si todavia
se alojaban en la misma casa, podian recibir a pocas
personas, mientras que en las casas del pueblo podian
llegar a todos los que necesitaban instruccién o conviccion.
Por lo tanto, tenemos a los apodstoles inspirados como
ejemplo de la predicacién mds directamente efectiva de
todas, la obra cara a cara, sin la cual ningtn predicador del
evangelio puede tener un éxito completo en la
evangelizacion de una comunidad.

Ahora hemos llegado al final de la primera
persecucion, y se ve claramente que resulté en un triunfo
completo para los apoéstoles. Cuando el pueblo los vio
alejarse del lugar de los azotes, regocijandose de que fueran
considerados dignos de sufrir asi por el nombre de su
Maestro, se asombrd; porque nunca antes se habia visto
algo asi en la tierra. Y cuando vieron que la predicaciéon
continuaba sin interrupcion desafiando todas las amenazas
y todos los castigos, los corazones de todos los hombres y
mujeres mds nobles, de todos los que podian admirar el
heroismo moral, se sintieron irresistiblemente atraidos hacia
Cristo cuyo amor ennoblecia de este modo a sus seguidores.



SECCION V. — MAS PROGRESO DE LA
IGLESIA, Y SU TERCERA PERSECUCION

(6:1 — 8:4)
1. Siete Varones Designados para Servir Mesas, 1-7

V. 1. Habiendo completado su relato de la segunda
persecucion, nuestro autor continta el plan de esta parte de
su obra volviendo nuestra atencién una vez mds al
progreso de la Iglesia, y luego a una tercera persecucion
que siguié. La unidad perfecta que hasta entonces habia
unido a la multitud de los discipulos estaba ahora en
peligro, aunque seria exagerado decir, con algunos
escritores, que estaba rota; y se nos presenta tanto la causa
del peligro como los pasos por los cuales se evité. (1) En
aquellos dias, como creciera el nimero de los discipulos,
hubo murmuracién de los griegos contra los hebreos, de
que las viudas de aquellos eran desatendidas en la
distribucién diaria. Por ministracién diaria se entiende la
distribucion diaria del fondo aportado por los miembros
benévolos, que se hacia “a cada uno segtn su necesidad”.
Que se hiciera diariamente, y que las viudas fueran las
principales receptoras, confirma nuestra conclusion
anterior de que no habia una igualaciéon general de la
propiedad, sino sélo una provision para los necesitados.

Los Judios Griegos, mas propiamente Helenistas, eran
Judios de origen extranjero y educaciéon Griega, llamados
asi porque adoptaron las costumbres de los Helenos o
Griegos. Como la gran multiplicacién de los discipulos hizo
impracticable que los doce, con tanto trabajo por hacer,
atendieran las necesidades de todos con igual cuidado,
muy naturalmente, las viudas de estos relativamente



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 146

extrafios en la ciudad fueron las primeras en ser ignoradas
involuntariamente.

Vers. 2-4. La unidad de corazén y alma que todavia
prevalecia en la Iglesia se manifesté por la prontitud con
que se hizo un arreglo satisfactorio para acallar el
murmullo tan pronto como se oy6. Sin duda, la necesidad
de tal arreglo fue previsto por la cabeza de la Iglesia y por
el Espiritu Santo que moraba en los apdstoles; pero esta
prevision no fue dada a los apodstoles, ni fueron movidos a
hacer el arreglo hasta que la necesidad de ella fue
manifiesta para ellos y para toda la Iglesia. De este modo,
el Espiritu los guié hacia una verdad adicional a medida que
se necesitaba una verdad adicional.

Hasta ahora los doce eran los tnicos oficiales en la
Iglesia; pero ahora; son conducidos al nombramiento de
otros. (2) Entonces los doce convocaron a la multitud de
los discipulos, y dijeron: No es justo que nosotros
dejemos la palabra de Dios, para servir mesas. (3) Buscad,
pues, hermanos, de entre vosotros a siete varones de buen
testimonio, llenos del Espiritu Santo y de sabiduria, a
quienes encarguemos de este trabajo. (4) Y nosotros
persistiremos en la oracion y en ministerio de la palabra.
La alternativa con los doce era abandonar (no del todo, pero
en alguna medida) la predicacién y ensefianza de la
palabra, para poder servir las mesas satisfactoriamente, o
entregar este ultimo asunto a otros, y entregarse por
completo a ellos. El curso correcto era demasiado obvio
para admitir vacilacién o demora.

Pareci6é bien a los apoéstoles y al Espiritu Santo que
toda la “multitud de los discipulos” participard en la
seleccion de estos oficiales, sin que los apdstoles no hicieran



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 147

mas que prescribir sus cualificaciones. Ningtn argumento
ingenioso puede evadir la conclusién de que esto da la
autoridad de un precedente apostolico para la elecciéon
popular de los oficiales de la Iglesia. De qué manera la
eleccion fue hecha por la multitud, si por votacién o por
voto de viva voz, y si con o sin nominaciones, no se nos
informa; y en consecuencia, en referencia a estos puntos,
cada congregacion se deja a su propio juicio.

Las tres calificaciones prescritas no deben escapar a
nuestra atencién. Indican qué clase de hombres son los
Unicos aptos para ser funcionarios en la Iglesia de Dios.
Debian ser hombres, primero, de “buen testimonio”; y esto
se refiere, sin duda, a su reputaciéon tanto dentro de la
Iglesia como dentro del circulo de personas imparciales
fuera de la Iglesia. En segundo lugar, debian ser “llenos del
Espiritu”.

Como hasta ahora no hemos tenido ningtn relato de
que nadie mas que los apéstoles hayan recibido poderes
milagrosos del Espiritu, no se puede entender con justicia
que el historiador se refiera, con esta expresion, a tales
poderes. Se refiere a hombres que estaban llenos del
Espiritu en cuanto a los frutos de una vida santa. Que
algunos de estos obraran milagros después, no es prueba
de que pudieran hacerlo ahora. Tercero, debian ser
hombres “llenos de sabiduria”; con lo cual se quiere decir
que deben poseer ese buen sentido préactico que permite a
los hombres manejar asuntos complicados con satisfaccion.

Vers. 5, 6. La sabiduria de la propuesta era evidente
para todos, y nadie dudé en cumplirla pronto. (5) Agradé
la propuesta a toda la multitud; y eligieron a Esteban,



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 148

varén lleno de fe y del Espiritu Santo, a Felipe, a Procoro,
a Nicanor, a Timén, a Parmenas, y a Nicolas prosélito de
Antioquia; (6) a los cuales presentaron ante los apoéstoles,
quienes, orando, les impusieron las manos. Es una notable
manifestacion de generosidad en la Iglesia en general que
todos estos son nombres Griegos, lo que indica que los
hombres fueron seleccionados del mismo grupo de donde
procedia la murmuraciéon. Era como si los Hebreos
hubieran dicho: No tenemos fines egoistas que cumplir, ni
celos de vosotros, cuyas viudas habéis sido desatendidas;
por lo tanto, dejamos todo el asunto en sus manos y
confiamos sin temor a nuestras viudas a su cuidado. Una
confianza tan generosa no podia ser traicionada excepto
por los hombres més bajos: era una continuacién de la
unidad perfecta que habia existido antes, y que la
murmuracion no habia podido interrumpir.

No se da el titulo del oficio aqui creado, y por esta
circunstancia algunos eruditos no han logrado identificarlo
con el de didcono, mencionado en el primer capitulo de
Filipenses y el tercer capitulo de la Primera Epistola a
Timoteo. Pero aunque el nombre del oficio est4 ausente, se
usan términos que muestran claramente que el oficio es el
mismo. Si la cuestién hubiera sido sobre gobernar, y los
siete hubieran sido elegidos y designados para gobernar,
ciertamente no habria duda en llamarlos gobernantes. El
caso que tenemos ante nosotros es un paralelo perfecto. La
cuestion era sobre el “&axoviav diario”l, y los siete fueron

1 La palabra Siakovog se traduce en nuestra version en Inglés por las tres
palabras, ministro, siervo y diacono. Ningun lector que no esté familiarizado con
el original podria imaginar que tres palabras Inglesas que ahora se usan en
sentidos tan diferentes podrian representar la misma palabra en el original; y, en
consecuencia, esta interpretacion conduce a la confusion. Una de las tres debe
emplearse uniformemente para dar al lector Inglés la misma oportunidad de ver
su uso que disfruta el lector Griego. El término didcono no responderia a este
propésito, porque su significado como palabra Inglesa se limita al oficio asi
designado, y seria engafioso en todos los pasajes en los que aparece el original,
excepto en dos; porque de las muchas apariciones de Siakovog se traduce



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 149

elegidos dtaxoveiv ;Por qué, entonces, dudar en llamarlos
dwaxovot? Ciertamente, el verbo diaxoveiv aqui empleado
expresado para el deber principal del oficio, es el mismo
que se traduce dos veces en nuestra version “servir como
didconos”. Indudablemente, entonces, es el oficio de
diacono el que fue creado por primera vez, y provisto de
operaciones. El principal deber para el que fueron
designados fue “servir las mesas”; y como se hace
referencia a la “ministracion diaria” y a las quejas de las
viudas desatendidas, las mesas de los pobres son
especialmente las que deben ser servidas. Pero aunque
servian estas mesas, era una consecuencia natural de tener
tal cargo que también servian la mesa del Sefior; y fue una
transicién igualmente natural que, puesto que el fondo para
los pobres estaba en sus manos, todos los demas intereses
tfinancieros de la Iglesia también estaban encomendados a
ellos.

Debido a que estos oficiales estaban encargados de los
asuntos financieros de la Iglesia, de ninguna manera se

diacono sélo en Fil. 1:1 y | Tim. 3. 8, 10. De hecho, diacono es la palabra Griega
anglicanizada, y tenemos que recurrir a un léxico Griego para conocer su
significado. La palabra ministro también seria objetable como una traduccién
uniforme, porque en el uso moderno es apropiado para los oradores publicos de
la Iglesia, mientras que la palabra original no tiene tal limitaciéon. Si la
adoptaramos, tendriamos tales interpretaciones como una interpretacién
uniforme, porque en el uso moderno es apropiado para los oradores publicos de
la Iglesia, mientras que la palabra original no tiene tal limitacion. Si la
adoptaramos, tendriamos interpretaciones como estas: “Su madre dijo a los que
servian: Haced todo lo que os dijere” (Jn. 2:5; véase también 9); “Si alguno me
sirve (ol Slakovi}), sigame; y donde yo estuviere, alli estara mi sirviente”
(6takovog)" (Jn. 12:26); “....nuestra hermana Febe, que es diaconisa de la iglesia
en Cencrea” (Rom. 16:1). Pero la palabra siervo expresaria apropiadamente la
idea en todas partes. Este es el significado preciso de la palabra, y la palabra
Latina ministro, por la cual se traduce mas cominmente en nuestra version,
significa lo mismo. Con sirviente como la traduccién uniforme, el lector Inglés
podria determinar por el contexto, como lo hace ahora el erudito Griego, si en un
pasaje determinado el sirviente era uno en el sentido oficial o en el sentido no
oficial del término. Las dos clases de oficiales, ahora llamados ancianos y
didconos, serian asi conocidos como gobernantes y siervos, su verdadera relacion.



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 150

sigue que estuvieran privados de cualquier otra utilidad
para la cual tenian capacidad y oportunidad. Dios exige el
uso de cada talento que nos ha encomendado, Por lo tanto,
encontramos a uno de los siete poco después de pararse en
la primera fila de los defensores de la fe en la misma ciudad
donde los apdstoles mismos estaban trabajando; mientras
que otro fue el primero en plantar una Iglesia entre los
Samaritanos.

Los que niegan a los didconos en la actualidad el
mismo privilegio, imponen restricciones en conflicto con
esta manifestacion de la voluntad de Dios. Solo dos de los
siete se mencionan después en Hechos, pero esto no prueba
que los demds fueran inactivos o infieles. El servicio de
todos como didconos resulté temporal; no, como algunos
suponen, porque asi fue la intencion; sino porque la Iglesia
a la que servian pronto se dispersé por los vientos, y su
ministerio ya no era necesario. Cuando la Iglesia fue
restaurada después, puede ser que algunos de ellos
regresaron a la ciudad y reanudaron los deberes de su
oficio.

El primer nombre de la lista, el de Esteban, va seguido
de las palabras “un hombre lleno de fe y del Espiritu
Santo”, y estas palabras no se repiten después de los otros
nombres; pero no hemos de entender de esto que no era
verdadero de las otras personas; porque como los apdstoles
habian prescrito esta caracteristica como una cualificaciéon
para el oficio, debemos entender las palabras, aunque no
repetidas, como aplicables a todos por igual.

Que Nicolas era un “prosélito de Antioquia”, que
significa que él era un converso del paganismo a Judaismo,
y que anteriormente habia vivido en Antioquia, muestra



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 151

muy claramente que los discipulos no albergaron ninguna
duda acerca de la recepcion en la Iglesia, e incluso acerca
de la elecciéon a oficios, de los Gentiles, siempre que
hubieran sido un circunciso. Esto debe tenerse en cuenta
cuando lleguemos a considerar las discusiones que
surgieron después acerca de la relacién de los Gentiles con
la Iglesia y con la salvacién en Cristo.

V. 7. El nombramiento de los siete para administrar
los asuntos financieros de la Iglesia dej6 a los apoéstoles,
como estaba previsto, sin nada que hacer sino predicar,
ensefar y orar; y de este modo, la obra de toda la Iglesia fue
mas eficaz que antes. (7) Y crecia la palabra del Sefior, y el
namero de los discipulos se multiplicaba grandemente en
Jerusalén; también muchos de los sacerdotes obedecian a
la fe. Esta gran multiplicaciéon de los discipulos en
Jerusalén, después de un aumento como el que hemos
notado antes, pone mas alld de nuestro poder estimar, con
alguna aproximacion a la precisién, el nimero en este
momento.

La marea del éxito ya habia llegado a su punto
maximo, y esto se sefialaba no tanto por el gran ntimero de
conversos, sino por el hecho de que entre ellos habia una
“gran compania de sacerdotes”.

La relacion peculiar que el sacerdocio mantiene con
cualquier religiéon siempre debe convertir a los sacerdotes
en los principales conservadores de las viejas formas y en
los opositores mas persistentes de los cambios
revolucionarios. Cuando empiezan a ceder, el sistema que
han defendido estd a punto de caer. Ningin hecho
previamente registrado por Lucas muestra tan
sorprendentemente el efecto del evangelio en la mente



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 152

popular en Jerusalén.

La observacion hecha con respecto a estos sacerdotes,
que “eran obedientes a la fe”, muestra que hay algo en la fe
que debe ser obedecido. Esta obediencia no sucede
creyendo; porque eso es ejercitar la fe, no obedecerla: pero
la fe en Jests como el Cristo, el Hijo de Dios, exige de
nosotros un curso de vida de acuerdo con lo que creemos;
y seguir este curso es obedecer a la fe cediendo a sus
demandas.

Esta obediencia comienza con el bautismo; y en
consecuencia, decir que los sacerdotes “fueron obedientes
ala fe” equivale a decir que fueron bautizados. Pablo, con el
mismo pensamiento en mente, declara que la gracia y el
apostolado que le fueron conferidos fueron para la
“obediencia a la fe en todas las naciones” (Rom.1:5).

Hay otra expresion en este versiculo que vale la pena
notar, debido a su singular contraste con la fraseologia que
frecuentemente se escucha en los tiempos modernos en
relacion con tales eventos. Es el dicho, en relacién con la
gran multiplicaciéon de los discipulos, y la obediencia de
muchos sacerdotes, que “la palabra de Dios crecia”. En la
actualidad, tales incidentes se introducen con frecuencia
con comentarios de este tipo: “Hubo un tiempo precioso de
gracia”; “El Sefior estaba presente en Su poder salvador”;
“Hubo un derramamiento misericordioso del Espiritu
Santo”, etc. Una desviacion tan grande de la fraseologia
biblica indica una desviacién de las ideas biblicas.

Con la idea de que la conversiéon de los pecadores es
una obra abstracta del Espiritu Santo, los hombres pueden



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 153

expresarse de esta manera; pero Lucas, que no tenia tal
concepto, vio en el aumento un aumento de la palabra de
Dios; por lo cual, quiere decir un aumento no en la cantidad
de la palabra, sino en sus efectos. La condicién méds
favorable de la Iglesia cuando ces6 la reciente
murmuracion, y la introduccién de una organizaciéon mas
perfecta, hizo que la predicacién fuera mas eficaz, y un
mayor éxito fue la consecuencia.

2. Esteban es Arrestado y Falsamente Acusado, 8-15

V. 8. La gran prosperidad de la Iglesia result6, como
ya habia sucedido en dos ocasiones anteriores, en despertar
a los incrédulos a la accién en el camino de la persecucion.
En este caso, Esteban fue seleccionado como una victima.
(8) Y Esteban, lleno de gracia y de poder, hacia grandes
prodigios y sefiales entre el pueblo. Esta es la primera
exhibiciéon de poder milagroso de alguien que no fue un
apostol. Si Esteban recibi6 el poder de hacer maravillas y
sefiales antes o después de su nombramiento como
diacono, no tenemos forma de determinarlo; tampoco el
escritor nos dice de qué manera le fue impartido. Se reserva
informacién sobre el tema de impartir dones espirituales a
un punto de la historia mas adelante (8: 14-17).

Vers. 9, 10. Las circunstancias que llevaron a esta
prominencia por parte de Felipe se indican a continuacion.
(9) Entonces se levantaron unos de la sinagoga de los
libertos,' y de los de Cirene, de Alejandria, de Ciliciay de
Asia, disputando con Esteban. (10) Pero no podian resistir
a la sabiduria y al Espiritu con que hablaba. Todos los

1 La palabra /ibertinos en nuestra versién aqui es engafiosa para el lector
inculto; y como es la palabra Latina para /ibertos, no puede haber una buena razén
para no traducirla, y por lo tanto me aparto de la R. V. aqui al traducirla como
libertos. (Tal diferencia no existe en la versiéon Castellana Reina-Valera—ARP)



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 154

partidos aqui mencionados eran Judios Helenisticos
quienes, por una inclinacién natural a congregarse en la
Ciudad Santa, tenian una sinagoga propia.l Esteban, siendo
también Helenista, sin duda habia sido miembro de esta
sinagoga antes de convertirse al Cristianismo, y por su
nueva conexion no habia perdido su membresia.
Naturalmente, cuando comenzé la defensa ptublica de la
nueva fe, no lo hizo en la sinagoga de la que ya era
miembro, y emprendié la conviccion y conversion de sus
antiguos asociados. Esto provocé el conflicto.

Los Libertos, que constituian una gran parte de los
miembros de esta sinagoga, eran Judios que habian sido
esclavos y que de un modo u otro habian obtenido su
libertad. Los otros eran de las varias ciudades y paises
mencionados, siendo por lo menos los Cilicios los
compatriotas del que seria después el apostol Pablo. El
aprendizaje Judio de la época pertenecia a los Fariseos, mas
que a los Saduceos; los fieles entre los Judios extranjeros
eran principalmente Fariseos, y eran generalmente
hombres de cierta riqueza y mucha inteligencia. En
consecuencia, ahora encontramos un nuevo lider de parte
de laIglesia y un grupo diferente de incrédulos en conflicto.
No era ahora, como en los dos conflictos anteriores, una
mera lucha entre la fuerza y la resistencia; sino fue una
lucha intelectual — una guerra de argumentos sobre la gran
cuestion del Mesianismo.

Quiza nunca, ni siquiera en la vida de Jesus, habia
habido un debate tan prolongado y tan acaloradamente
discutido entre disputadores competentes sobre la gran
cuestion del momento. Era la primera vez que los
discipulos habian medido armas con sus oponentes en una
discusion abierta. Los jovenes conversos no habian



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 155

disfrutado hasta entonces de la oportunidad de comparar
las pruebas que los habian sido convencidos con aquellas
que el saber y el ingenio podrian presentar contra ellos;
pero ahora escuchaban ambos lados, con las probabilidades
en nimeros, aprendizaje y posicién social del lado de sus
oponentes. Fue un momento critico en su experiencia, y no
se necesita una imaginacién vivida para darse cuenta de la
solicitud con la que escuchaban a Esteban y a sus enemigos.
Cualquier temor que pudieran haber abrigado al principio
pronto se disip6, ya que se hizo evidente que los
antagonistas de Esteban “no pudieron resistir la sabiduria
y al Espiritu con que hablaba”.

Vers. 11-14. Cuando los hombres cuya principal
preocupacion es reivindicarse a si mismos en lugar de la
verdad son derrotados en el debate, muy cominmente
recurren al vituperio o a la violencia. Ambos fueron
juzgados contra Esteban. Los Fariseos, que estaban a cargo
del caso, adoptaron la misma linea de politica que habian
seguido con éxito en el enjuiciamiento de Jesus. (11)
Entonces sobornaron a unos para que dijesen que le
habian oido hablar palabras blasfemas contra Moisés y
contra Dios (12) Y soliviantaron al pueblo, a los ancianos
y a los escribas; y arremetiendo, le arrebataron, y le
trajeron al concilio (13) Y pusieron testigos falsos que
decian: Este hombre no cesa de hablar palabras blasfemas
contra este lugar santo y contra la ley; (14) pues le hemos
oido decir que ese Jestis de Nazaret destruira este lugar, y
cambiara las costumbres que nos dio Moisés. Esta es la
primera vez que se representa al pueblo incitado contra los
discipulos. Hasta entonces el temor del pueblo habia
contenido la violencia de los perseguidores.

Este cambio se explica por el hecho de que los



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 156

Saduceos, que habian llevado a cabo las persecuciones
anteriores, tenian comparativamente poca influencia entre
las masas, y el hecho adicional de que se habian contentado
con oponerse a los apostoles la mera autoridad del
Sanedrin; pero ahora los Fariseos, que tenian mucha mas
influencia popular, estdn a la cabeza, y envenenan las mentes
de las personas al aprovechar ciertas declaraciones de
Esteban que sélo necesitaban ser ligeramente distorsionadas
para formar el fundamento de acusaciones muy serias. Son
lo suficientemente astutos, también, para hacer estos
cargos, no contra todo el cuerpo de los discipulos, o contra
los apostoles, quienes ahora disfrutaban de la confianza de
las masas; sino contra una sola persona que acababa de
surgir de la oscuridad.

La acusaciéon general era que habia cometido
blasfemia — un crimen castigable con la muerte segtn la
ley; blasfemia contra Moisés, al decir que Jests cambiaria las
costumbres que Moisés habia entregado; y blasfemia contra
Dios, al decir que destruiria el santo templo de Dios.

Es muy probable que Esteban, en el curso del debate,
haya citado la prediccion de Jestis de que el templo seria
destruido, pero no dijo que Jesus lo destruiria; y como sus
enemigos podian ver que la destruccion del templo
necesariamente pondria fin a los servicios del templo,
pusieron su propia inferencia en sus labios, al acusarlo de
decir que Jestis cambiaria las costumbres dadas por Moisés.

Las especificaciones eran tan casi verdaderas como
para formar un motivo plausible para la acusacién,!
mientras que la falsedad de los testigos radica en las
adiciones que hicieron a las palabras de Esteban y en
interpretar lo que dijo como una blasfemia.



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 157

Observemos aqui, que los Fariseos evitaron el error
cometido por los Saduceos, de llevar a los hombres a juicio
sin cargos definidos en su contra. Se presentaron
formalmente los cargos, se escuché deliberadamente a los
testigos en apoyo de ellos y se llam6 a Esteban para su
defensa.

V.15. Cuando el caso estuvo completamente declarado
y el testimonio de todos los testigos estuvo listo, hubo una
pausa momentanea y todos los ojos se fijaron en Esteban,
que estaba de pie ante sus acusadores. (15) Entonces todos
los que estaban sentados en el concilio, al fijar los ojos en
él, vieron su rostro como el rostro de un angel. No hay
necesidad de suponer nada sobrenatural en su apariencia.
Estaba de pie justo donde habia estado su Maestro cuando
fue condenado a muerte; fue procesado por un cargo
similar; tenia los mismos jueces; y sabia perfectamente que
el tribunal se habia reunido no para juzgarlo, sino para
condenarlo.

Sabia que habia llegado la hora suprema de su vida; y
las emociones que agitaban su alma al pensar en el pasado,
en la muerte, en el cielo, en la causa que habia querido y en
el vil asesinato que estaba a punto de perpetrarse,
necesariamente iluminaban su rostro con un resplandor
casi sobrenatural.

1 La posicion adoptada por Baur en su capitulo titulado “Esteban, el
Predecesor de Pablo”, de que Esteban consideraba el culto del templo “como algo
ya anticuado y en ruinas”, mientras que “los apéstoles siempre permanecieron
inamoviblemente fieles a su antigua adherencia al templo” carece de justificacion
en el texto, incluso si consideramos estrictamente ciertas las acusaciones
formuladas contra Esteban; porque no hay evidencia de que diferia de los apoéstoles
en creer la prediccion de Jesus acerca de la destruccion del templo, o que él
sostenia la adoracion del templo como "ya anticuada y en ruinas". (Vida y Obras
de Pablo, Vol. |. c. 2).



Capitulo 6 Nuevo Comentario sobre Hechos 158

Si sus facciones, como es muy probable, eran
naturalmente finas y expresivas, el adorno culminante de
una forma noble, no es de extrafiar que en tal momento su
rostro se compare con el de un angel.



3. El Discurso de Esteban, 7:1-53
I

La Introduccién, 1-8

Vers. 1-8 Con su resplandeciente rosto como el de un
angel, a una palabra del sumo sacerdote Esteban procede a
pronunciar uno de los discursos mas notables que se
conocen. (1) El sumo sacerdote dijo entonces: ;Es esto asi?
(2) Y él dijo: Varones hermanos y padres oid: El Dios de
la gloria apareci6 a nuestro padre Abraham, estando en
Mesopotamia, antes que morase en Haran,! (3) y le dijo:
Sal de tu tierra y de tu parentela, y ven a la tierra que yo
te mostraré. (4) 2 Entonces salio de la tierra de los caldeos
y habité en Haran; y de alli, muerto su padre, Dios le
traslado a esta tierra, en la cual vosotros habitais ahora.

1 Los racionalistas en general acusan a Esteban de cometer varios errores
histéricos en este discurso, de los cuales el primero es su representacion aqui de
que Dios dio este mandamiento a Abraham “antes que morase en Haran”,
mientras que se dice en Génesis 12:1-4 que se lo dio en Haran. Pero su lenguaje
implica que sabia lo que ocurri6 en Haran, pero deseaba declarar un hecho
adicional y antecedente. Sabiendo que Dios se aparecié a Abraham en Haran, y
sabiendo también lo que algunos de sus oyentes pasaron por alto, que Dios
también se le habia aparecido antes de ese tiempo, aqui habla de la apariciéon
anterior, siendo esta la que puso en marcha a Abraham en direccién a Canaan.
Los que dicen que estaba equivocado deben dar explicar el hecho declarado en
Gen. 11: 31, que Taré tom6 a su familia, “y salié con ellos de Ur de los caldeos,
para ir a la tierra de Canaan”. ;Qué podria haber iniciado a toda esta familia de
Semitas emprender un viaje de mas de mil millas hacia un pais ocupado por
Camitas, a menos que fuera una orden como la que finalmente llevé a Abraham
de Haran a ese mismo pais? Esteban dice que fue una orden asi; y aunque él
entendi6 la declaracion en una inferencia légica, sin otra fuente de conocimiento,
nadie puede negar que la inferencia es justa. Si se objeta que la orden, si se
hubiera dado antes, no se habria repetido en palabras tan casi idénticas,
podemos responder que la orden dada a Jonas de entrar en Ninive se expresé
casi en los mismos términos cuando se dio por primera vez que cuando se repitié
después de su experiencia en las entraiias del pez (Jonas 1:2; 3:2). Ademas, hay
una omisién importante en la cita de las palabras de Esteban en comparacion con
las de Gen.12. Omite las palabras, "y de la casa de tu padre", lo que concuerda
con el hecho de que al salir de Ur de Caldea no sali6 de la casa de su padre,
como lo hizo cuando salié de Haran.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 160

(5)Y no le dio herencia en ella, ni aun para asentar un pie;
pero le prometié que se la daria en posesion, y a su
descendencia después de él, cuando él atn no tenia hijo.
(6) Y le dijo Dios asi: Que su descendencia seria extranjera
en tierra ajena, y que los reducirian a servidumbre y los
maltratarian, por cuatrocientos afos. (7) Mas yo juzgaré,
dijo Dios, a la nacion de la cual serdn siervos; y después
de esto saldran y me serviran en este lugar. (8) Y le dio
pacto de la circuncision; y asi Abraham engendro a Isaac,
y le circuncidé al octavo dia; e Isaac a Jacob, y Jacob a los
doce patriarcas. He aqui un esbozo tranquilo, digno y muy
grafico de la historia del Génesis, desde la primera llamada
de Abraham hasta el nacimiento y circuncisiéon de los doce

2 Aqui esta el segundo error que se le imputa a Esteban. Se afirma que
Abraham nacié cuando su padre tenia setenta afos (Gén.11:26); que sali6 de
Haran cuando él mismo tenia setenta y cinco afios, lo que haria que su padre
fuera 70 Mas 75 =145; y como Taré vivié hasta los doscientos cinco (Gén. 11:32),
debid vivir 205 Mas145 = 60 afios después de que Abraham partiera de Haran,
en lugar de morir, como dice Esteban, antes de la partida de Abraham. Pero todo
este célculo depende de la correccion de las cifras de las que parte. La declaracion
del texto, Gen. 11:26, es que “Taré vivi6 setenta afios, y engendré a Abram, Nacor
y Haran”. A menos que asumamos que estos tres eran trillizos, no podemos
afirmar que Taré tenia solo setenta afios cuando nacié Abraham. Pero que no eran
trillizos, y que Nacor y Abraham eran mucho mas jévenes que Haran, es evidente
por el hecho de que la esposa de Nacor era hija de Haran, y que el hijo de Haran,
Lot, no era muchos afios mas joven que Abraham, como se desprende de la
historia posterior de los dos. Es obvio, entonces, que esta declaraciéon sobre los
nacimientos de los tres no tiene la intencion de mostrar el tiempo del nacimiento
de Abraham o Nacor, sino solo el de Haran. Es similar a la declaraciéon en Gen. 5:
32, que “Y siendo Noé de quinientos afios; engendré a Sem, Cam y Jafet”,
mientras que, al comparar las edades de Noé y Sem en el momento del diluvio,
encontramos que Noé tenia quinientos dos afios cuando nacié Sem (Gén. 3:13,
cf. 9:10). En otras palabras, el autor de Génesis, en su objetivo de extrema
brevedad, en ambos casos da la edad de un padre en el nacimiento de uno. (y
aparentemente, en ambos casos, el mayor) de sus hijos, y al hacerlo menciona los
nacimientos de los otros dos, sin querer dar la impresiéon de que todos nacieron
en un solo nacimiento. De hecho, evita esa impresion mediante otras
declaraciones en el contexto que la excluyen. Entonces se puede confiar en
Esteban cuando dice que Dios llevé a Abraham de Haran a Canaan después de la
muerte de Taré; y si es asi, entonces la edad de Taré cuando nacié Abraham era
205 Menos 75 =130 aiios. Alford objeta esta conclusion en los siguientes
términos: “Taré, en el curso de la naturaleza, engendra a su hijo Abram a los
ciento treinta afios; sin embargo, este mismo Abram considera increible que él



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 161

hijos de Jacob. Fue un relato que siempre interesaba a un
publico Judio, asi como un relato efectivo de la migraciéon
de nuestros Padres Peregrinos siempre interesa a un
publico Estadounidense. Pero, ;Qué tenia que ver con los
cargos presentados contra Esteban? y ;Por qué habria de
encontrarse en los labios de un hombre a punto de ser
condenado a muerte? Estas preguntas eran imposibles de
responder por ese momento para sus oyentes, aunque se les
deben haber ocurrido a todas las mentes. Es igualmente
imposible para nosotros responderlas, a menos que
anticipemos la secuela, lo cual no deberiamos hacer.

Il
El Caso de José, 9-16

A continuacioén, el orador relata las circunstancias que
surgieron de la venta de José, lo que condujo a la migracion
de Jacob a Egipto y a su muerte, junto con la de sus hijos,
en esa tierra extranjera. El relato es igualmente gréfico que
el anterior, y tan habilmente resumido. (9) Los patriarcas,
movidos por envidia, vendieron a José para Egipto; pero
Dios estaba con ¢él, (10) y le libr6 de todas sus
tribulaciones, y le dio gracia y sabiduria delante de
Fara6n rey de Egipto, el cual lo puso por gobernador sobre

mismo deberia engendrar un hijo a los noventa y nueve (Gén. 17: 1, 17); y sobre
el nacimiento de Isaac fuera del curso de la naturaleza, se fundamentan los méas
importantes argumentos y consecuencias de la Escritura, cf. Rom. 4: 17-21; Heb.
9: 11, 12" (Comentario, Ibid.) El erudito autor olvida que “en el curso de la
naturaleza” este mismo Abram, mucho después de los noventa y nueve afios, y
aparentemente después de la muerte de Sara, cuando tenia ciento treinta y siete,
tomé una esposa mas joven y engendré otros seis hijos, los hijos de Cetura (Gén.
25:1-3;24:1-4). La incredulidad de Abram, entonces, en lo que respecta a si
mismo (pues es evidente que se referia principalmente a Sara), dependia de algo
mas que su mera edad. Puede haber dependido en gran medida del hecho de
que ahora habia estado viviendo trece afios con una joven concubina, Agar,
desde el nacimiento de Ismael, y ella no habia dado otro hijo (17: 24, 25).



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 162

Egipto y sobre toda su casa. (11) Vino entonces hambre en
toda la tierra de Egipto y de Canaan, y grande tribulacion;
y nuestros padres no hallaban alimentos. (12) Cuando oy6
Jacob que habia trigo en Egipto, envié a nuestros padres
la primera vez. (13)Y en la segunda, José se dio a conocer
a sus hermanos, y fue manifestado a Faraén el linaje de
José. (14) Y enviando José, hizo venir a su padre Jacob, y a
toda su parentela, en ntimero de setenta y cinco personas.!
(15) Asi descendié Jacob a Egipto, donde muri6 él, y
también nuestros padres; (16) los cuales fueron
trasladados a Siquem, y puestos en el sepulcro que a
precio de dinero compré Abraham de los hijos de Hamor
en Siquem.? En esta division del discurso, el mal trato de
José por parte de sus hermanos, contrasta vividamente con
su rescate final de toda la familia del hambre; y la forma en

1 Aqui se dice que Esteban cometié su tercer error, al poner el nUmero de
la familia de Jacob en setenta y cinco, mientras que el texto de Gen. 46: 27 deja
el nimero setenta, incluidos dos que habian muerto en Canaan. Se han propuesto
muchas conjeturas para explicar esta diferencia, mientras que con frecuencia se
ha pasado por alto la Unica en la que se deberia haber pensado. Esteban, siendo
Helenista, leyé las Escrituras en la traduccion Griega, como lo hicieron todos sus
adversarios en la sinagoga extranjera, y como lo hizo la gran mayoria del pueblo
Judio, para quienes el Hebreo original era ya una lengua muerta. Su Biblia Griega,
la version de los Setenta, da precisamente el nimero de nombres que cita aqui.
Dice: “Todas las almas de la casa de Jacob que estaban con Jacob a Egipto, eran
setenta y cinco almas”; y hace los cinco adicionales, dando, en el versiculo 20, los
nombres de dos hijos de Manasés, dos de Efrain y un nieto de este ultimo. Esteban
luego dio las cifras a medida que él y sus oyentes las leian en su Biblia, y tal vez
ni él ni ellos habian notado nunca la discrepancia entre la versién y el original.

2 En esta oraciéon hay dos errores mas de los que se acusa a Esteban, y se
parecen mucho mas a los errores reales que cualquiera de los anteriores. Parece
decir que Jacob fue llevado a Siquem y sepultado, mientras que fue sepultado en
Hebrén en la cueva de Macpela; y dice claramente que Abraham compré una
tumba de los hijos de Hamor en Siquem, mientras que fue la tumba en Hebrén la
que compro, mientras que fue Jacob quien compré un terreno en Siquem. Es dificil
imaginar como Esteban pudo haber cometido estos dos errores; porque el
entierro de Jacob se hace tan prominente en Génesis, y fue asistido por una
procesion funebre tan notable, incluyendo no sélo a todos los hombres de su
propia posteridad, sino también a los ancianos de Egipto, y una gran compaiiia
de jinetes egipcios, que el relato debe haber sido muy familiar para todo Israelita,



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 163

que se cuenta la historia estuvo bien calculada para
interesar a los oyentes de Esteban; pero el uso que pretendia
hacer de los hechos relatados era un misterio para ellos, y
ninguno de los presentes podria haber estado mas concien-

y muy querido para su corazén. Asi también, la compra de la cueva en Macpela
por parte de Abraham, acompaiiada por un gran dolor por la pérdida de su
amada esposa a una edad avanzada, y por las hermosas cortesias que adornaron
tanto su propia conducta como la de sus vecinos Hititas al hacer la transferencia,
fue un evento demasiado prominente e interesante para que un Judio de alguna
inteligencia en las Escrituras, como ciertamente lo era Esteban, cometiera un
error tan grande con respecto a él. Es mucho mas probable que algin copista
temprano, sabiendo de la compra de Abraham, y sin recordar que Jacob también
hizo uno en Siquem, aqui inadvertidamente sustituyé el nombre de Abraham
donde originalmente se escribié el nombre de Jacob. Por lo tanto, estamos
obligados, por las probabilidades naturales del caso, a concluir con muchos
criticos eminentes que el nombre Abraham es un error administrativo, y no un
error cometido por Esteban. La declaracion hecha sobre el entierro de Jacob
admite otra explicaciéon. Tal como estan las dos clausulas en nuestra version, “él
murid, él mismo y nuestros padres; y fueron trasladados a Siquem”, no puede
haber duda de que “él mismo” y “padres” son sujetos comunes del verbo
“murié”, y que el pronombre “ellos” antes de “fueron llevados” se refiere a ambos
por igual. Pero no es asi en el original. La construcciéon es diferente. El verbo
traducido muri esta en el numero singular, éteAetoev, y sélo concuerda con
el mismo avtog El sustantivo plural "padres" no es el sujeto de ese verbo, sino
del plural étedetrmoav entendido. Habiendo cambiado la construccién con la
introduccién del sujeto plural, se sigue que el verbo plural petetednoav "fueron
llevados", pertenece a los padres, y no a Jacob. Las dos clausulas, correctamente
puntualizadas y con puntos suspensivos, dicen asi: “y él muri6, y murieron
nuestros padres, y fueron llevados a Siquem”. Con esta traduccién y puntuacion,
ciertamente admisibles, la contradiccion desaparece por completo; y si el pasaje
se hubiera traducido asi al principio al Inglés, no se habria pensado en una
contradiccion. La cuestion de si los “padres”, ademas de José, fueron llevados a
Siquem para ser sepultados, no puede determinarse por nada de lo dicho en el
Antiguo Testamento; porque de su lugar de sepultura nada se dice. Esteban
debe haber obtenido su informacién sobre este punto, como lo hizo con su
conocimiento de la educacion de Moisés, de alguna fuente biblica adicional.
Como los huesos de José fueron enterrados en el terreno comprado a los hijos
de Hamor (Josué 24:32), no es improbable que lo mismo sucediera con sus
hermanos. Jerénimo, que vivi6 en Palestina en el siglo IV, dice: “Los doce
patriarcas fueron enterrados no en Arbes (Hebrén), sino en Siquem”; lo que
demuestra que en su tiempo el hecho declarado por Esteban era la creencia
comun de los Judios. (Ve la cita en el Comentario Speaker’s). Que se compré una
tumba junto con el terreno comprado en Siquem, Esteban también debe haberlo
aprendido de alguna fuente distinta al Antiguo Testamento; pero no es del todo
improbable. En efecto, la posesion de un sepulcro pudo haber sido uno de los

motivos de la compra del terreno.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 164

te de esto que el propio Esteban, quien deliberadamente
mantuvo el objetivo final fuera de la vista.

i
El Caso de Moisés en Egipto, 17-37

Vers.17-29. De esta mirada a la historia de José el
orador avanza a la de Moisés; y con mano maestra esboza
tanto como para mostrar que Dios lo elevé de una manera
notable a una posiciéon de gran conocimiento y poder, y que
Moisés emprendio la liberacién de su pueblo, pero fracasé
porque se volvieron contra él. (17) Pero cuando se acercaba
el tiempo de la promesa, que Dios habia jurado a
Abraham, el pueblo crecié y se multiplicé, (18) hasta que
se levant6é en Egipto otro rey que no conocia a José. (19)
Este rey, usando de astucia con nuestro pueblo, maltrato
a nuestros padres, a fin de que expusiesen a la muerte a
sus nifos, para que no se propagasen. (20) En aquel
mismo tiempo nacié Moisés, y fue agradable a Dios; y fue
criado tres meses en casa de su padre. (21) Pero siendo
expuesto a la muerte, la hija de Faradn le recogi6 y le cri6
como a hijo suyo. (22) Y fue ensefiado Moisés en toda la
sabiduria de los egipcios; y era poderoso en sus palabras
y obras. (23) Cuando hubo cumplido la edad de cuarenta
afos, le vino al corazon el visitar a sus hermanos, los hijos
de Israel. (24) Y al ver a uno que era maltratado, lo
defendid, e hiriendo al egipcio, vengé al oprimido. (25)
Pero él pensaba que sus hermanos comprendian que Dios
les daria libertad por mano suya; mas ellos no lo habian
entendido asi. (26) Y al dia siguiente, se presenté a unos
de ellos que refiian, y los ponia en paz, diciendo: Varones,
hermanos sois jpor qué os maltratais el uno al otro? (27)
Entonces el que maltrataba a su préjimo le rechazs,
diciendo: ;Quién te ha puesto por gobernante y juez



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 165

sobre nosotros? (28) ;Quieres ti matarme, como mataste
ayer al egipcio? (29) Al oir esta palabra, Moisés huyd, y
vivid como extranjero en tierra de Madiin, donde
engendré dos hijos. Aunque después se descubri6 que este
esfuerzo de Moisés fue prematuro, los Israelitas de las
generaciones posteriores deben haber lamentado que sus
padres rechazaran de manera tan poco generosa la oferta
de liberarlos hecha por Moisés en tal sacrificio de si mismo;
porque sin duda Esteban aqui interpreta correctamente la
muerte del egipcio como una sefial para que sus
compatriotas se levanten y luchen por la libertad bajo su
liderazgo. Fue triste pensar en su falta de aprecio por tal
heroismo.

Vers.30-37. Pero Esteban tiene uso para la siguiente
seccion en la carrera de Moisés, en la que, después de ser
rechazado por sus compatriotas, procede a dibujar con el
mismo estilo gréfico. (30) Pasados cuarenta afios, un angel
se le aparecio en el desierto del monte Sinai, en llama de
fuego de una zarza. (31) Entonces Moisés, mirando, se
maravillé de la visién; y acercandose para observar, vino
a él 1a voz del Seiior: (32) Yo soy el Dios de tus padres, el
Dios de Abraham, el Dios de Isaac, y el Dios de Jacob. Y
Moisés, temblando, no se atrevia a mirar. (33) Y le dijo el
Sefior: Quita el calzado de tus pies, porque el lugar en que
estas es tierra santa. (34) Ciertamente he visto la afliccién
de mi pueblo que esta en Egipto, y he oido su gemido, y
he descendido para librarlos. Ahora, pues, ven, te enviaré
a Egipto. (35) A este Moisés, a quien habian rechazado,
diciendo: ;Quién te ha puesto por gobernante y juez?, a
éste lo envidé Dios como gobernante y libertador por mano
del angel que se le apareci6 en la zarza. (36) Este los sacé,
habiendo hecho prodigios y sefales en tierra de Egipto, y
en el Mar Rojo, y en el desierto por cuarenta afios. (37)
Este Moisés es el que dijo a los hijos de Israel: Profeta os



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 166

levantara el Sefior vuestro Dios de entre vuestros
hermanos, como a mi; a él oiréis (cf. Deut.18:15-19). En este
pasaje el orador no sélo presenta el contraste entre el
rechazo de Moisés por parte de sus hermanos, y el
nombramiento de Dios para el mismo oficio que ellos le
negaron, sino que también introduce la profecia
pronunciada por Moisés acerca del Mesias — una profecia
en la que Moisés evidentemente anticip6 la venida de un
profeta mds grande que él.

v
El Caso de Moisés en el Desierto, 38-41

Vers. 38-41. Ingrata como habia sido la conducta de
los Hebreos hacia Moisés cuando intenté por primera vez
librarlos, no tenia comparaciéon con el maltrato que le
dieron después de que los habia conducido al desierto; y a

1 La palabra aqui traducida como Iglesia, ékkAnoia, es la que generalmente
se traduce asi en el N.T., pero nunca en el AT. Como el cuerpo de los Israelitas
representados por ella siempre se llama en el Antiguo Testamento la
congregacion, o la asamblea, asi deberia haber sido aqui en el texto como lo han
dejado nuestros revisores en el margen. Esto es requerido por la uniformidad, y
hubiera evitado que algunas personas confundieran la asamblea en el desierto
con la Iglesia del Nuevo Testamento.

2 Por “el angel que le hablaba en el monte Sinai”, Esteban se refiere al
mismo angel mencionado en el versiculo 30, donde dice: “un angel se le aparecié
en el desierto del monte Sinai, en la llama de fuego en una zarza”. En el siguiente
versiculo (31) este angel es llamado El Sefior, como en Exodo es llamado tanto
Jehovéa como Dios (Ex. 3: 2, 4). Esto muestra que las manifestaciones visibles y
audibles de Dios fueron hechas a través de las personas de los angeles.

3 Los Griegos usaban el término oraculos para las comunicaciones que se
suponia que habian recibido de sus dioses. En contraste con estos, que no
procedian de ningun ser viviente, y que no eran mas que palabras vacias, las
comunicaciones recibidas por Moisés son llamadas por Esteban oraculos
vivientes, porque procedian del Dios viviente, y porque tenian dentro de si
mismos el poder de dirigir correctamente las vidas de los hombres. Tanto Pablo
como Pedro se unen a Esteban al aplicar el titulo “viva” a la palabra de Dios
(Heb. 4:12; | Ped. 1:23).



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 167

esto Esteban llama la atencion de sus oyentes: (38) Este es
aquel Moisés que estuvo en la congregacion en el desierto
con el angel que le hablaba en el monte Sinai, y con
nuestros padres, y que recibié palabras de vida que
darnos; nuestros padres, y que recibié palabras de vida
que darnos; (39) al cual nuestros padres no quisieron
obedecer, sino que le desecharon, y en sus corazones se
volvieron a Egipto, (40) cuando dijeron a Aaron: Haznos
dioses que vayan delante de nosotros; porque a este
Moisés, que nos sacd de la tierra de Egipto, no sabemos
qué le haya acontecido. (41) Entonces hicieron un becerro,
y ofrecieron sacrificio al idolo, y en las obras de sus manos
se regocijaron. La mayor flagrancia de este pecado surge
del hecho de que fue cometido inmediatamente después de
aquellas espléndidas manifestaciones de la presencia de
Dios con Moisés que el pueblo habia presenciado en Egipto,
en el Mar Rojo, en la marcha hacia el Monte Sinai, y en la
entrega de la ley desde la cima de esa montafia. Rechazaron
a Moisés después que él habia cumplido la parte principal
de su liberacién y, sin embargo, Dios lo hizo el instrumento
para completar la liberaciéon que habia comenzado.

\/
El Rechazo Final de Dios A Israel, 42, 43.

Vers. 42, 43. La siguiente divisiéon del discurso esta
aparentemente mas abreviada en el informe de Lucas que
las divisiones anteriores, y quizas el mismo Esteban entr6
menos en detalles aqui que antes. En una sola frase pasa por
alto todas las apostasias de Israel, desde la adoracion del
becerro al pie del monte Sinai, hasta el anuncio final del
cautiverio babilénico por boca del profeta Amds, a quien
cita: (42) Y Dios se apartd, y los entregé a que rindiesen



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 168

culto al ejército del cielo; como esta escrito en el libro de
los profetas: ;Acaso me ofrecisteis victimas y sacrificios
En el desierto por cuarenta afios, casa de Israel? (43) Antes
bien llevasteis el tabernaculo de Moloc, Y la estrella de
vuestro dios Renfan, Figuras que os hicisteis para
adorarlas. Os transportaré, pues, mas alla de Babilonia. 1
Con esta breve mirada al curso de Israel al rechazar a sus
lideres y libertadores divinamente designados durante un
periodo de muchos siglos, se concluye la primera divisiéon
general del discurso, como veremos. Antes de hacer la
aplicacion del mismo, pasa a un tema que estaba incluido
en su acusaciéon; porque debemos tener cuidado de
observar que nada de lo que ha dicho hasta ahora tiene
conexién alguna con los cargos bajo los cuales fue acusado.
Sus oyentes no podian mas que preguntarse qué uso
pretendia hacer de los hechos que habia narrado, y atn no
estaba listo para satisfacer su curiosidad.

1 Esteban cita aqui la version de la Septuaginta de Amés 5: 25-27, que
varia ligeramente del Hebreo. Una discusién de las variaciones pertenece mas bien
a un Comentario sobre Amoés que a uno sobre Hechos. El propoésito de Esteban en
la cita es mostrar a sus oyentes que uno de sus propios profetas habia condenado
hacia mucho tiempo a la generacion en el desierto de abandonar el servicio de
Jehova por el de varios idolos ademas del becerro que hizo Aarén; en consecuencia
de lo cual Dios los entregd entonces para que adoraran “el ejército del cielo”, y,
como consecuencia mas remota, estaba en los dias del profeta a punto de enviarlos
al cautiverio en una tierra extranjera. La pregunta, “;Acaso me ofrecisteis victimas
y sacrificios en el desierto por cuarenta afios?” se responde con la afirmacion:
“Antes bien llevasteis el tabernaculo de Moloc, y la estrella de vuestro dios
Renfan”; mostrando de esta manera, que aunque, como claramente aparece en el
Pentateuco, algunos sacrificios fueron ofrecidos en el desierto, fueron viciados
hasta el punto de que no equivalian a ninguna adoracién debido a la idolatria que
estaba entremezclada con ellos. En la expresiéon “mas alla de Babilonia”, Esteban
se aparta del texto tanto del Hebreo como de la Septuaginta, que dice “mas alla
de Damasco”. Sin duda hizo esto a proposito, porque el cambio expresaba mas
plenamente la verdadera mente de Dios en la profecia. Dios consideré adecuado,
al hablar por medio del profeta, hablar sélo de enviar al pueblo mas alla de
Damasco, que estaba a una corta distancia, cuando en realidad tenia la intencién,
como revelaron los acontecimientos posteriores, de enviarlos mucho mas lejos.
Esteban pone la palabra que expresa el pleno propésito de Dios. Sus oyentes
estaban familiarizados con los hechos y podian percibir facilmente su propésito.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 169

VI
El Tabernaculo y el Templo 44-50.

Vers. 44-50. En lugar de admitir o negar formalmente
el cargo de blasfemia contra el templo, el orador procede a
mostrar muy brevemente el verdadero valor religioso de
ese edificio. Esto lo hace aludiendo primero a la naturaleza
movil y perecedera del tabernaculo, que fue reemplazada
por el templo, y luego mostrando a partir de los profetas
que un templo hecho con manos no puede ser la verdadera
morada de Dios. (44) Tuvieron nuestros padres el
tabernaculo del testimonio en el desierto, como habia
ordenado Dios cuando dijo a Moisés que lo hiciese
conforme al modelo que habia visto. (45) El cual, recibido
a su vez por nuestros padres, lo introdujeron con Josué al
tomar posesion de la tierra de los gentiles, a los cuales
Dios arroj6 de la presencia de nuestros padres, hasta los
dias de David.! (46) Este hallo gracia delante de Dios, y
pidi6 proveer tabernaculo para el Dios de Jacob. (47) Mas
Salomon le edifico casa; (48) si bien el Altisimo no habita
en templos hechos de mano, como dice el profeta: (49) El
cielo es mi trono, Y la tierra el estrado de mis pies. ;Qué
casa me edificareis? Dice el Sefior; ;O cual es el lugar de
mi reposo? (50) ;No hizo mi mano todas estas cosas?
Envuelto en estos comentarios esta el argumento de que en
la medida en que el tabernaculo fue una vez la casa de Dios,
pero fue suplantado por el templo; y puesto que el templo,

1 Los Comentaristas estan casi igualmente divididos sobre la cuestion de
si la clausula, “hasta los dias de David”, debe estar relacionada con la expulsién
de los Cananeos, o la introduccion del tabernaculo; Alford, Meyer y Hackett
sostienen la ultima opinién, y Lechler, Gloag y Jacobson, la primera. No es
importante decidir la cuestion, porque ambos puntos de vista estan en armonia
con los hechos de la historia, y también con el tren de pensamiento de Esteban.
Nuestros traductores parecen haber sostenido este ultimo punto de vista porque
la coma que colocaron después de “padres” esta fuera de lugar si la primera es
la conexion del pensamiento.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 170

grande y antiguo como era, era infinitamente demasiado
pequeiio para contener al Dios viviente, y fue declarado por
uno de sus propios profetas que no era la verdadera
morada de Dios, no podia ser considerado una blasfemia
decir que tendria que ser dejado de lado y destruido.

Vil
La Aplicacién, 51-53.

Vers. 51-53. Esteban ahora estd preparado para
arrojar sobre sus acusadores la aplicacion oculta de los
hechos que habia expuesto en la primera divisiéon de su
discurso. La introduccién histérica habia allanado el
camino para las siguientes analogias. Tal como José, el
salvador divinamente seleccionado de sus hermanos, habia
sido vendido como esclavo por estos hermanos; tal como
Moisés, elegido divinamente para liberar a Israel de la
esclavitud, fue al principio rechazado por ellos para
convertirse en un fugitivo en Madian, pero fue enviado de
regreso por el Dios de sus padres para realmente liberarlos;
y como Moisés, que después de sacarlos de Egipto, fue
rechazado una y otra vez por ellos; y como todos los
profetas se habian encontrado con un maltrato similar; asi
que ahora, el ultimo profeta de quien Moisés y todos los
profetas posteriores habian hablado, enviado para librarlos
de una esclavitud mucho peor, habia sido rechazado y
asesinado por los hijos de esos padres perseguidores. La
fuerza de todas estas analogias es contrastada con las pocas
palabras que sigue: (51) jDuros de cerviz, e incircuncisos !
de corazon y de oidos! Vosotros que resistis siempre al
Espiritu Santo; 2 como vuestros padres, asi también
vosotros. (52) ;A cudl de los profetas no persiguieron
vuestros padres? Y mataron a los que anunciaron de
antemano la venida del Justo, de quien vosotros ahora



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 171

habéis sido entregadores y matadores; (53) vosotros que
recibisteis la ley por disposicién de angeles, y no la
guardasteis. 3 Los fuegos reprimidos que habian ardido en
el pecho de Esteban desde el comienzo de estos crueles
procedimientos, y que habian dado un brillo angelical a sus
rasgos antes de que comenzara a hablar, pero que habian
sido cuidadosamente sofocados durante el progreso de su
argumento, encontraron desahogarse, ante el asombro de
sus oyentes, en estas palabras abrasadoras y ardientes.

1 Debido al sentimiento con el que los Judios llegaron a mirar a todas las
personas incircuncisas, ellos usaron el término incircuncisos como un término de
reproche y desprecio; Moisés enfatiza su falta de elocuencia al hablar de sus
“labios incircuncisos” (Ex. 6:12, 30); y habla de Israel en la apostasia como
teniendo "corazén incircunciso” (Lev. 26:41). David denuncia a Goliat como “este
filisteo incircunciso” (I Sam. 17:26); mientras que Jeremias dice del pueblo: “sus
oidos son incircuncisos, no pueden escuchar” (Jer. 6:10); y Ezequiel habla de Elam
como “incircuncisos de corazén e incircunciso de carne” (cap. 44:7,9). Adoptando
este uso Escritural, Esteban denuncia a sus jueces en los términos que Moisés y
los profetas lanzaron contra las naciones paganas y el Israel apdstata. Ninguna
palabra podria haber sido mas severa en su estimacion, y ninguna podria haber
sido mas justa.

2 Sus padres habian resistido al Espiritu Santo, como lo muestra Esteban en
el siguiente versiculo, al perseguir a los profetas; y habian hecho lo mismo, como
lo muestra él en el versiculo 53, al perseguir a Jesus. Asi vemos que los hombres
resisten al Espiritu Santo cuando rechazan las palabras habladas por el Espiritu
Santo a través de hombres inspirados.

3 Las palabras Griegas traducidas aqui “por disposicion de angeles”, es &ig
Satayag dyyéAwv, tienen un significado muy oscuro, y por lo tanto, de dificil
traduccion. Se han hecho muchos y contradictorios intentos por los comentaristas,
pero Alford seguramente tiene razén cuando dice: “La clave para el correcto
entendimiento de ellos parece ser la expresion similar en Gal.3:19” Pudo haber
agregado, Heb.2:2. En el primer lugar se dice que “la ley fue ordenada por medio
de angeles en mano de un mediador”; y en el ultimo se refiere como “la palabra
dicha por medio de angeles” Estos pasajes muestran que segun la interpretacion
apostoélica Dios dio la ley a Moisés, no hablando en su propia persona, sino
hablando a través de angeles que envié a Moisés, y que sin duda se le aparecieron
visiblemente. Esto, entonces, es el concepto que Esteban personifica en las
palabras que tenemos ante nosotros, y aunque la traduccién de la Version
Revisada que seguimos no pone de manifiesto este pensamiento muy claramente,
es quizas la mejor traduccién que admite el original.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 172

4. Esteban es apedreado, y la Iglesia Perseguida, 7:54
-84

Vers. 54-60. La exasperacion del Sanedrin fue tan
repentina como la explosiéon de sentimiento con que
termin6 el discurso; y fue tanto mds intenso porque la
denuncia lanzada contra sus dientes no fue un mero
estallido de pasion, sino el anuncio deliberado de un juicio
justo, sostenido por su serie de analogias de las Escrituras,
cuyo significado ahora brill6 repentinamente en sus
mentes. No habian podido resistir en el debate la sabiduria
y el espiritu con los que hablé Esteban, y ahora sus
esfuerzos por condenarlo por un crimen habian retrocedido
con una fuerza terrible sobre sus propias cabezas. Su tnico
recurso era el habitual de los partidarios sin escrapulos
cuando se sentian totalmente desconcertados, y a él se
precipitaron con terrible rapidez. (54) Oyendo estas cosas,
se enfurecian en sus corazones, ! y crujian los dientes
contra él. (55) Pero Esteban, lleno del Espiritu Santo,
puestos los ojos en el cielo, vio la gloria de Dios, y a Jestis
que estaba a la diestra de Dios, (56) y dijo: He aqui, veo
los cielos abiertos, y al Hijo del Hombre que esta a la
diestra de Dios. (57) Entonces ellos, dando grandes voces,
se taparon los oidos, y arremetieron a una contra él. (58) Y
echandole fuera de la ciudad, le apedrearon; y los testigos
pusieron sus ropas 2 a los pies de un joven que se llamaba
Saulo. (59) Y apedreaban a Esteban, mientras él invocaba
y decia: Sefior Jestus, recibe mi espiritu. (60) Y puesto de
rodillas, clamé a gran voz: Sefior, no les tomes en cuenta
este pecado. Y habiendo dicho esto, durmié. (8:1) Y Saulo
consentia en su muerte.

1 Literalmente, aserrados en sus corazones. Sintieron como si sus corazones
hubieran sido cortados con los dientes asperos de una sierra, tan agudas y
asperas fueron las palabras de Esteban. El crujir literal de sus dientes hacia él fue
una consecuencia natural.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 173

Esta fue una forma extrafia de disolver un tribunal;
todo el cuerpo de setenta respetables rabinos, cuyo deber
oficial era velar por la fiel ejecucion de la ley, abandonaron
sus asientos y se precipitaron en una multitud salvaje, en
medio de horribles exteriores, a la ejecuciéon repentina de
un prisionero sin condena ni juicio.? Pero las bromas mas
extravagantes jamds jugadas en la tierra se presencian
cuando  los  hombres malvados se  oponen
intransigentemente a Dios y Su pueblo. La visiéon
presenciada por Esteban no debe entenderse como una
apertura real del cielo, de modo que el ojo humano pueda
ver més alld, sino solo como una representacion simbolica,
como las que se le concedieron a Juan en la isla de Patmos.
Fue otorgado tanto para su propio aliento en la hora de la
muerte como para el bien de amigos y enemigos en los dias
posteriores.

Las palabras de Esteban, “al Hijo del hombre que esté
a la diestra de Dios”, fueron un eco en los oidos de los
principales sacerdotes de las pronunciadas por Jestus
cuando comparecié ante ellos en el juicio. Habia por lo
menos uno en la audiencia sobre quien, tenemos razones
para creer, la impresion causada por todo este
procedimiento fue profunda y duradera. El joven Saulo
nunca lo olvidé, pero mucho tiempo después, cuando se
doblegaba bajo el peso de los afios, hizo triste mencion de

1 Los testigos tenian que comenzar el apedreamiento (Deut. 17: 7), y se
quitaron la ropa exterior para dar libre movimiento a sus brazos.

2. La objecion planteada por los criticos hostiles de que el Sanedrin no tenia
derecho a ejecutar a un criminal sin el consentimiento del gobernador Romano y
que, por lo tanto, este relato de la muerte de Esteban es increible (Baur, Life of
Paul, |. 53, 54), es impedido por la narracion misma, lo que demuestra que se
trataba de un procedimiento esencialmente ilegal. Seria igualmente sensato negar
la credibilidad de cualquier otra versién de la violencia de las turbas, sobre la
base de que no era legal. Las turbas, porque son turbas, violan la ley, pero a
menudo observan algunas de las formas de la ley, como lo hizo esta turba al pedir
a los testigos que comenzaran a apedrear.



Capitulo 7 Nuevo Comentario sobre Hechos 174

la escena. (cf. Hech.22:19, 20; 1 Tim.1:12-17). De él, como
testigo presencial, Lucas sin duda obtuvo la informacién al
respecto en la que se basd, y también su informe del
discurso de Esteban. Esta es una respuesta suficiente para
todos los que han planteado dudas sobre la viabilidad de
obtener un informe correcto del discurso.!

1 Vea a Baur, Pablo, 1.52, 55; Zeller Acts of Apostles, 1:241.



Vers. 1-4 Los Enemigos de la Iglesia ahora habian
probado en vano todos los métodos ordinarios de oponerse
a la verdad. Bajo el liderazgo de los Saduceos, primero
intentaron amenazas, luego encarcelamiento y luego
azotes. Estaban a punto de seguir con la muerte de los doce
cuando prevalecieron los consejos mas moderados de los
Fariseos, atin no exasperados, y se tuvo que recurrir a la
discusion. Pero la causa, que habia prosperado bajo el
encarcelamiento y la flagelacion de sus principales
defensores, cobré un nuevo impulso cuando se present6
ante el pueblo en debate abierto, y los Fariseos se sintieron
impulsados a seguir a los Saduceos en el uso de la violencia.
Era su propésito proceder en su sangrienta obra con las
formas de la ley; pero en un momento de frenesi perdieron
todo control y despacharon a su victima elegida con la
violencia de una turba. Una vez embarcados en esta loca
carrera, nada menos que el exterminio de la Iglesia podria
satisfacerlos. (1) En aquel dia ' hubo una gran persecucién
contra la iglesia que estaba en Jerusalén; y todos 2 fueron
esparcidos por las tierras de Judea y Samaria,? salvo los
apostoles. (2) y hombres piadosos llevaron a enterrar a
Esteban, e hicieron gran llanto sobre él. (3) Y Saulo
asolaba a la iglesia, y entrando casa por casa, arrastraba a
hombres y mujeres, y los entregaba en la carcel. (4) Pero

1 La declaracion del texto no es que toda la persecucion que se describe a
continuacién ocurri6 en “aquel dia”, sino que luego “surgi6¢”. Sin duda
transcurrieron muchos dias antes de que toda la Iglesia se dispersara.

2 Asumir con algunos (Baur, Zeller, et. al.), que solo la porciéon Helenistica
de la Iglesia fue dispersada, es contradecir sin razén los términos universales del
texto.

3 El hecho de que Samaria fuera una de las regiones a las que huyeron
estos Judios muestra que ya existia entre los Samaritanos un sentimiento hacia
los discipulos muy diferente del que sentian hacia los Judios en general.

4 La predicacion a la que aqui se hace referencia era sin duda predicacion
tanto publica como privada, en la que participaban tanto mujeres como hombres.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 176

los que fueron esparcidos iban por todas partes
anunciando el evangelio.? El dolor de los buenos en una
comunidad por la pérdida de un buen hombre es siempre
grande; pero es mas intensa cuando la muerte es provocada
por la injusticia y la violencia. No es de extrafiar, por lo
tanto, que el entierro de Esteban fuera acompafiado por un
“gran llanto” por parte de los “hombres piadosos” que
cumplieron este triste servicio de luto. Posiblemente
algunos de ellos eran no miembros de la Iglesia.

Pero aunque su muerte llené los corazones de los
discipulos con un dolor indescriptible, poseia un valor muy
grande para ellos desde otro punto de vista. Se habian
embarcado con todos los intereses, temporales y eternos, en
la causa de uno que, aunque habia demostrado ser
poderoso para librar mientras estaba presente con ellos,
habia ido mas alla del alcance de la visién y ya no mantenia
una conversacién personal con sus antiguos compafieros.

Hasta ahora, en medio de muchas lagrimas, algunos
azotes y mucha afliccion, habian encontrado satisfaccion en
su servicio; pero antes de la muerte de Esteban no se sabia
por experiencia como su nueva fe los sustentaria en la hora

de su agonia. Ahora uno de ellos habia probado la terrible
realidad.

Esteban habia muerto orando por sus asesinos y
encomendando su espiritu al Hijo del hombre, a quien vio
en vision celestial. Ningtin hombre en la actualidad puede
decir cuan grande fue la fuerza y el consuelo que vino a
todos cuando la muerte del primero que muri6é fue tan
triunfante. Fue wuna preparacion adecuada y muy
providencial para la prueba de fuego por la que todo el
cuerpo de los creyentes se vio obligado a pasar de



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 177

inmediato. Ahora podian seguir adelante en su curso
atenuado por las lagrimas sin temor ni preocupacién por lo
que estaba dentro de la tumba o mas alla de ella. Con
mucha amargura de corazén dejaron su ciudad natal y sus
hogares individuales para buscar refugio entre extrafios;
pero para muchos de ellos la amargura de la pérdida
temporal fue sin duda pequefia comparada con la de ver la
causa que amaban més de lo que la vida aparentemente les
llevé a la ruina.

Aun asi, aunque lo habian perdido todo por predicar
la palabra, iban por todas partes predicdndola. ;Y cuales
deben ser los sentimientos de los doce cuando se
encontraron solos en una gran ciudad, la congregaciéon de
muchos miles que habian reunido se dispersé y se fueron,
y ellos mismos silenciados por falta de oyentes?

Su propia vida debe haber estado en peligro
inminente; pero, suponiendo que el tiempo al que Jests
habia limitado su estancia en Jerusalén atn no habia
expirado, y estando indudablemente solicitos por el futuro
de sus muchos hermanos y hermanas que languidecian alli
en prisiéon, valientemente se mantuvieron firmes, sin
importar las consecuencias.

Que se les permitié quedarse y no fueran molestados,
puede explicarse en parte por la suposiciéon de que serian
impotentes después de la destruccién de la Iglesia, y en
parte por el recuerdo de sus milagros, especialmente su
milagroso escape de la prision. Ademds, ya no podian
predicar en publico por falta de audiencia y, por lo tanto,
parecian estar asustados y en silencio y, por lo tanto, eran
considerados inofensivos.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 178

SEGUNDA PARTE

LA ESPARCION DEL EVANGELIO EN JUDEA
Y LOS PAISES ADJUNTOS

(8:5 — 12:25)

SECCION I — LAS LABORES DE FELIPE
(8:5-40)

1. Felipe Funda una Iglesia en la Ciudad de Samaria, 5-
13.

V. 5. Entre los muchos que ahora predicaban la
palabra, el escritor primero sigue a Felipe y describe
algunas de sus labores. (5) Entonces Felipe, descendiendo
a la ciudad de Samaria, les predicaba a Cristo. Este Felipe
no era el apdstol por ese nombre, ya que se dice que los
apostoles en el versiculo 1 se quedaron en Jerusalén; pero
él era uno de los siete mencionados en 6: 5. Su oficio de
didcono habia terminado por la dispersion de la Iglesia a la
que habia servido, y ahora se convierte en evangelista, titulo
por el cual es llamado en 21: 8.

Evidentemente se convirtié en evangelista, no por
haber sido apartado formalmente para esta obra, sino por
comenzar a evangelizar bajo la fuerza de las circunstancias.
Entre los comentaristas mas antiguos hubo mucha disputa
sobre si la ciudad a la que entr6 era una ciudad de Samaria
o la ciudad de Samaria; pero ahora se admite que el articulo
definido es parte del texto Griego, y esto resuelve la
cuestion.! Era la antigua capital de las doce tribus, y



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 179

recientemente habia sido ampliada y embellecida por
Herodes el Grande.? Lucas describe primero la obra de
Felipe en Samaria, porque esta fue la primera obra exitosa
fuera de Judea, y porque, en las instrucciones dadas por
Jesus (1:8), Samaria esta al lado de Judea.

Vers. 6-12. Cuando Felipe entr6 en la ciudad de
Samaria, la mente del publico se encontraba en una
condiciéon aparentemente desfavorable para la recepcion
del evangelio. La préctica de las artes mégicas era bastante
comun entre los Judios y los Samaritanos de esa época, y las
masas de la gente de todas las naciones eran muy
supersticiosas con respecto a ellas. En este momento en
particular, la gente de Samaria estaba completamente bajo
la influencia de un mago famoso, y este obstaculo tuvo que
superarse antes de que Felipe pudiera tener esperanzas de
éxito. Se cuenta brevemente la historia del conflicto y el
triunfo. (6) Y la gente, unanime, escuchaba las cosas que
decia Felipe, oyendo y viendo las sefiales que hacia (7)
Porque de muchos que tenian espiritus inmundos, salian
éstos dando grandes voces; y muchos paraliticos y cojos
eran sanados; (8) asi que habia gran gozo en aquella
ciudad. (9) Pero habia un hombre llamado Simén, que
antes ejercia la magia en aquella ciudad, y habia
engaiiado a la gente de Samaria, haciéndose pasar por
algan grande. (10) A éste oian atentamente todos, desde el
mas pequeio hasta el mas grande, diciendo: Este es el
gran poder de Dios. (11) Y le estaban atentos, porque con
sus artes magicas les habia engafiado mucho tiempo. (12)

' Fue resuelto por la lectura (tijv mOAwv Tiig¢ Zapapeiag) en el manuscrito
Sinaitico, que, reforzando la evidencia previamente conocida de los manuscritos
Alejandrino y Vaticano, sobre balance6 toda evidencia de la omision de tfjv antes
de moAw.

2 Herodes cambi6 su nombre a Sebaste, el Griego para Augusta, en honor a
Augusto César; y aln conserva este nombre en la forma Arabe, Sebustiyeh. Para
una descripcién de sus ruinas actuales, véase Land’s of the Bible del autor, 294.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 180

Pero cuando creyeron a Felipe, que anunciaba el
evangelio del reino de Dios y en el nombre de Jesucristo,
se bautizaban hombres y mujeres. Este es otro caso de
conversion, con una descripciéon muy breve de los medios
e influencias por los cuales se produjo. La predicacién de
Felipe, como la de los apostoles el dia de Pentecostés, y la
de Jesus antes que ellos, estuvo acompafnada de milagros.

El primer efecto en la gente fue una gran alegria,
acompafada de la mas interesada atencién a las cosas que
decia Felipe (6-8). A continuacioén, se sacudieron las artes
magicas que Simén habia hecho sobre ellos y creyeron en la
predicacion de Felipe (9-12). Cuando creyeron se
bautizaron, tanto hombres como mujeres (12), y aqui
termina el breve relato. Es tan simple y directa como la
comisién bajo la cual predicaba Felipe: “El que creyere y
fuere bautizado, sera salvo” (Mar.16:16).

Este caso de conversion fue bien elegido por Lucas,
porque los sujetos de ella, hasta el momento en que Felipe
comenz6 a hablarles, estaban bajo el hechizo de un mago, y
los milagros obrados por Felipe se pusieron en comparacion
directa con los prodigios obrados por Simon.

El hecho de que el pueblo sin vacilaciéon renunciara a
su fe en Simén como el gran poder de Dios, y creyera
implicitamente en lo que hizo y ensefi6 Felipe, puede
explicarse s6lo sobre la base de que habia tal diferencia entre
los trucos de la hechiceria y los milagros, que la gente,
aunque completamente engafiada por los primeros, podia
ver claramente, cuando los dos estaban colocados uno al

1 Aqui el nombre Samaria no designa la ciudad, sino el pais de los
Samaritanos. La expresion en Griego es 10 £0vog Tiig Zapapeiag. Josefo describe
sus limites (Guerras, lll. 3, 4); y correspondian muy estrechamente a los de las
tribus de Efrain y Manasés occidental.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 181

lado del otro, que los dltimos eran divinos, y los primeros
humanos. Los trucos de la hechiceria eran, y siguen siendo,
tan inexplicables para el espectador como los primeros son
meros frucos, que no tienen otro propoésito que el de excitar
la curiosidad ociosa, y por lo tanto son indignos de Dios
como su autor; mientras que los milagros consistian en
actos de sanidad totalmente benéficos y dignos del ejercicio
del poder divino. Ademads, estos ultimos cumplian el
proposito de acreditar un mensaje de misericordia a una
raza perdida, y de este modo cumplian un propésito muy
superior en beneficencia a sus buenos efectos inmediatos
sobre los afligidos. Debido a esta distincién, los milagros,
en lugar de ser exhibiciones superiores del arte magico,
como han alegado los escépticos, se encuentran en conflicto
mortal con la magia dondequiera que ambas se encuentren.
Vea mas evidencia de esto en 13: 6-12, y 19:11-20.

V. 13. El triunfo més significativo logrado en esa
ocasion, fue aquel obrado sobre el propio Simén. Lucas le
da prominencia de una declaracién separada en estas
palabras: (13) También crey6 Simoén mismo, y habiéndose
bautizado, estaba siempre con Felipe; y viendo las sefiales
y grandes milagros que se hacian, estaba atonito. Su
asombro es prueba de lo que vio, tal como las personas, la
distincién entre los milagros y sus propios trucos de
malabarismo. El podia entender la naturaleza de estos
altimos, incluso aquellos que no sabia cémo trabajar,
debido a su propia experiencia con tales cosas; pero los
primeros eran para él, como para todos los hombres,
incomprensibles.

Sin duda fue esto lo que le hizo creer; y para evitar la
confusion en que muchos han caido con respecto a su fe,
debe observarse que las palabras, “También crey6 Simén



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 182

mismo”, no estan escritas desde el punto de vista de Felipe,
sino desde el de Lucas. Felipe pudo haber sido engafiado
por una fe fingida; pero Lucas, escribiendo mucho después
del suceso, y con todo el conocimiento que tenemos de la
carrera posterior de Simén, dice que él creyo, y esto deberia
descartar toda duda en cuanto a la realidad de su fe. Las
declaraciones hechas a continuaciéon (18-24) deben
interpretarse a la luz de este hecho. Su bautismo lo
comprometié no soélo a esta fe, sino al abandono de la
hechiceria, como de todos los demas pecados.

2. La Misién de Pedro y Felipe en Samaria, 14-17.

Vers. 14-17. Lucas presenta a continuacion un
incidente que, debido a su singularidad en la historia del
Nuevo Testamento y las especulaciones a las que ha dado
lugar, exige una consideracion muy cuidadosa: (14)
Cuando los apodstoles que estaban en Jerusalén oyeron
que Samaria habia recibido la palabra de Dios, enviaron
alla a Pedro y a Juan; (15) los cuales, habiendo venido,
oraron por ellos para que recibiesen el Espiritu Santo; (16)
porque atn no habia descendido sobre ninguno de ellos,
sino que solamente habian sido bautizados en el nombre
de Jests. (17) Entonces les imponian las manos, y recibian
el Espiritu Santo. Para una correcta comprension de este
procedimiento, debemos notar cuatro hechos que son
conspicuos: Primero, que los Samaritanos, habiendo creido
en el evangelio y siendo bautizados, fue de acuerdo a la
comision (Mar.16:16), y segtn la respuesta de Pedro en el
dia de Pentecostés (Hech. 2: 38), fueron perdonados y
entraron en posesion del “don del Espiritu Santo”.
Segundo, ellos habiendo estado en posesién de este don el
tiempo suficiente para que la noticia llegara a Jerusalén, el
cuerpo de ap6stoles se uni6 para enviarles a Pedro y Juan.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 183

Tercero, antes de la llegada de Pedro y Juan,! Tercero,
previo a la llega de Pedro y Juan, el Espiritu Santo no habia
caido con sus poderes milagrosos sobre ninguno de los
Samaritanos. En Cuarto lugar, tras la imposiciéon de manos
por parte de los dos apdstoles, precedida de la oracién, el
Espiritu Santo con sus poderes milagrosos descendié sobre
ellos.

De estos hechos podemos sacar varias conclusiones:
(1) Cualesquiera que sean los otros propdsitos que hayan
motivado la misiéon de los dos apdstoles, como confirmar la
fe de los discipulos o ayudar a Felipe en sus labores, es
bastante seguro que el propésito principal era la imparticion
del Espiritu Santo. Lo que hicieron al llegar fue ciertamente
aquello por lo que fueron: pero lo principal que hicieron fue
conferir el Espiritu Santo; por lo tanto, este era el propésito
principal de su visita.

Sin embargo, si Felipe hubiera podido conferir este
don, la misién habria sido inttil en lo que se refiere a su
objetivo principal. Esto proporciona una fuerte evidencia
de que el don milagroso del Espiritu Santo no fue otorgado
por manos humanas sino por las de los apostoles; y esta
conclusion es confirmada por la consideracién de que en el
tnico otro caso del tipo registrado en Hechos, el de los doce
en Efeso (19:1-7), el don fue otorgado por manos de un
apostol. El caso de Saulo no es una excepcion (véanse las
observaciones sobre 9:17); tampoco lo es el de Timoteo;
porque aunque se dice que este tltimo recibié un don a
través de la imposicion por manos del presbiterio (1
Tim.4:14) sin embargo, él recibi6 el don o algtn otro por la

' Que Pedro y Juan fueron “enviados” por los deméas apostoles, entra en
conflicto con la doctrina Catélica Romana de la supremacia de Pedro, al mostrar
que él estuvo sujeto a sus hermanos.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 184

imposicion de las manos de Pablo (2 Tim.1:6). De Pablo sin
duda, él recibi6 el don milagroso y de los ancianos el don
del puesto de evangelista.

(2) El hecho que estos discipulos disfrutaron del
perdén y la membrecia en la Iglesia antes de recibir el don
milagroso prueba que este don no tiene conexién con el
disfrute de ninguna de estas bendiciones; sin embargo, el
poder mistico de un ultra espiritualismo ha envuelto a
algunas grandes mentes en la confusién en cuanto a este
importante asunto. Obsérvese lo siguiente de Neander en
referencia a la condicién de los Samaritanos antes de la
visita de Pedro y Juan: “Adn no habian alcanzado la
conciencia de una comunién vital con el Cristo que
predicaba Felipe, ni la conciencia de una vida divina
personal. La morada del Espiritu era todavia algo extrafio
para ellos, conocida sélo por las operaciones maravillosas
que veian tener lugar a su alrededor”.

Esta afirmaciéon estd en conflicto directo con la
comisién y con la promesa apostélica de que aquellos que
se arrepientan y sean bautizados recibirdn el don del
Espiritu Santo. También entra en conflicto con la ensefianza
de Pablo, que la morada del Espiritu es caracteristica de
todos los que son de Cristo (Rom. 8: 9-11); porque
ciertamente aquellos que habian sido propiamente
“bautizados en el nombre de Cristo”, como lo habian sido
los Samaritanos (16), eran suyos.

(3) La declaracion, “porque atin no habia descendido
sobre ninguno de ellos, sino que solamente habian sido
bautizados en el nombre de Jestis” muestra que no habia tal
conexion entre el bautismo y el don milagroso del Espiritu,

1 Planting and Training of the Church, Ibid.,



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 185

como para que este ultimo pudiera deducirse del primero.
Este don, pues, no era comun a los discipulos, sino que sélo
lo disfrutaban aquellos a quienes se impartia
especialmente.

En vista de que este don extraordinario del Espiritu
no era necesario para la conversion y el perdéon de estas
personas, ni para la morada del Espiritu, es propio
preguntarse con qué proposito fue otorgado. Ya hemos
comentado en el capitulo 1:8, que el propésito de conferirlo
a los apostoles era capacitarlos de poder para establecer el
reino, y proporcionar un testimonio milagroso de su
misiéon. En general, los milagros estaban destinados a
indicar la aprobacién divina del procedimiento con el que
estaban relacionados; pero cuando el milagro asumié una
forma mental, también tenia la intencién de impartir a la
persona un poder mental sobrenatural. La Iglesia joven en
Samaria hasta ahora habia sido guiada por la ensefianza de
Felipe, y mas recientemente por la de Pedro y Juan; pero
estos hombres deben, al ejecutar su alta comisién, partir
pronto a otros campos de trabajo; y si, al hacerlo, hubieran
dejado la Iglesia en la condicién en que la encontraron
Pedro y Juan, habria estado sin medios para aumentar su
conocimiento de la nueva institucion, y sin nada mas que la
memoria incierta de los miembros para retener con
exactitud lo que ya habia aprendido. Para suplir este
defecto, en primer lugar, y en segundo lugar para dejar a la
Iglesia los medios de convencer a los incrédulos, se les
otorgo el don de la inspiracion.!

1 La sugerencia hecha por Alford de que otro propésito de impartir el Espiritu a los
Samaritanos era eliminar el distanciamiento entre ellos y los hermanos Judios, al mostrarles
a estos Ultimos que Dios les dio a los Samaritanos los mismos dones que a ellos mismos
apunta a una probable efecto del don; pero después de que el Sefior habia ordenado
personalmente a los apostoles que predicaran en Samaria (1:8), no es absolutamente
seguro que ningun prejuicio sobre el tema permaneciera en las mentes de los discipulos,
especialmente porque los Samaritanos eran un pueblo circuncidado.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 186

Se otorgd, podemos suponer, no a todos, tanto
hombres como mujeres, sino a un namero suficiente de
individuos elegidos. El disefio de tales dones, y la forma en
que fueron ejercidos en la congregacion, es completamente
expuesto por Pablo en 1 Cor. 12-14. Estos dones tuvieron un
proposito temporal, hasta que los hechos, la doctrina, los
mandamientos y las promesas del nuevo pacto fueron
puestos por escrito por hombres inspirados, cuando las
profecias, las lenguas y el conocimiento milagroso de
maestros individuales dieron lugar a la palabra escrita.

3. La Propuesta Malvada de Simén, 18-24.

Vers.18, 19. En los comentarios anteriores sobre el
incidente que tenemos ante nosotros, se ha asumido que el
don del Espiritu impartido fue milagroso. Esta suposicion
se justifica por el hecho de que se trataba de una
observacion para los espectadores, como se desprende de
la siguiente declaracion del texto: (18) Cuando vio Simén
que por la imposicién de las manos de los apéstoles se
daba el Espiritu Santo, les ofrecié dinero, (19) diciendo:
Dadme también a mi este poder, para que cualquiera a
quien yo impusiere las manos reciba el Espiritu Santo.
Esta propuesta muestra, al igual que la declaracion anterior
del versiculo 17, que el Espiritu no descendi6 sobre estas
personas directamente del cielo, como sobre los apdstoles el
dia de Pentecostés; sino que fue impartido a través de la
imposicién de manos, y vino de la persona de los apdstoles
en quienes el Espiritu moraba. Esta es una marca de
distincién entre el bautismo en el Espiritu y el don del
Espiritu. Vea mas comentarios en el capitulo 9:16.

Para explicar la infame propuesta de Simén, debemos
recordar su antiguo modo de vida y considerar los hébitos



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 187

mentales que gener6. Como hechicero, su negocio habia
sido aumentar su capital en el comercio comprando a otros
hechiceros el secreto de los trucos que él mismo no podia
realizar, y buscaba oportunidades para hacer tales
compras. Cuando vio que los apéstoles impartian a los
hombres el poder de obrar verdaderos milagros,
inmediatamente percibié que aqui habia una oportunidad
de beneficio mucho mayor que la que habia abandonado.
Su avaricia dominante, mezclada con una pasién por el
aplauso popular, pasién que también habian cultivado en
sus habitos anteriores, lo incit6 a hacer la propuesta; y el
efecto cegador de estas pasiones le impidi6 ver la maldad
de ofrecer dinero por este poder o de intentar vendérselo a
otros.

Vers.20-23. Nada podria ser mds aborrecible para un
apostol que tal propuesta. Despert6 el espiritu impulsivo
de Pedro, y su respuesta esta marcada por su caracteristica
vehemencia. (20) Entonces Pedro le dijo: Tu dinero
perezca contigo, porque has pensado que el don de Dios
se obtiene con dinero. (21) No tienes ta parte ni suerte ene
este asunto, porque t corazén no es recto delante de Dios.
(22) Arrepiéntete, pues, de esta tu maldad, y ruega a Dios,
si quizas te sea perdonado el pensamiento de tu corazon;
(23) porque en hiel de amargura y en prision de maldad
veo que estas. Esta descripcion de la condicién espiritual
de Simon es explicita y enfatica. La “hiel de amargura” es
una expresion contundente de la miseria de su condicién; y
“el vinculo de la iniquidad”, por el dominio bajo el cual la
iniquidad lo sostenia. Su corazén no era recto delante de
Dios, y estaba en camino a la perdicion.

La declaracién, “Ta no tienes parte ni suerte en este
asunto”, no debe limitarse al asunto de impartir el Espiritu,



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 188

como se desprende de la razén dada: “porque tu corazén
no es recto delante de Dios”. Si su corazén hubiera sido
recto delante de Dios, todavia no habria tenido parte ni
suerte en la imparticion del Espiritu Santo. La referencia es
a todo el tema en cuestion,! en el cual una persona bautizada
tendria una parte si su corazén fuera recto.

Muchos han interpretado la condicién de indigencia y
miseria de Simén como prueba de que habia sido un
hipécrita desde el principio. Si esta inferencia es justificable,
depende de la cuestiéon de si la conversion implica una
renovacioén tan completa que los viejos habitos mentales
son erradicados por completo, para nunca mas ejercer de
nuevo su poder. Si esto es cierto, entonces ciertamente
Simén no era un verdadero converso. Pero si, como
ensefian tanto las Escrituras como la experiencia, el hecho
de que un pecador se vuelva a Dios deja sus pasiones atn
dentro de él en un estado latente, listas para activarse bajo
la tentacién, debe admitirse que Simén pudo haber sido un
creyente verdaderamente penitente cuando fue bautizado;
y puesto que Lucas dice, con todos los hechos delante de él,
que él si crey6 (13), no debemos negar este testimonio
inspirado. El desafortunado se habia convertido en un hijo
de Dios, pero atin era un nirio; y tanto mas débil por la
degradacion a que habia sido reducida su naturaleza moral
antes de su conversion. Por lo tanto, fue presa ficil de la
tentacién, acudiendo a él en su antigua forma, y de una
manera inesperada. Cay6, como muchos hombres todavia
caen, cuando una antigua pasiéon dormida se despierta
repentinamente. Pedro, por tanto, no le dice como a un
hombre de mundo alarmado: “ Arrepiéntete y bautizate”;

1 Las palabras Griegas son v t® AOy® toUTo literalmente traducidas en
esta palabra, como en el margen de R. V. 'pero tal es la latitud que el uso
atribuyé a la palabra AO0yog, que la traduccién, en este asunto, expresa
correctamente el significado en este caso.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 189

sino, como a un discipulo pecador, “arrepiéntete y ruega a
Dios, si quizas te sea perdonado el pensamiento de tu
corazén”. El “quizas” indica muy claramente una duda
sobre si el perddn seria alcanzable. La duda se basaba en la
incertidumbre en la mente de Pedro, si el arrepentimiento
de tal hombre bajo tales circunstancias podria ser lo
suficientemente profundo para asegurar el perdoén. ?

V. 24. La duda indicada por el “quizas” de Pedro fue
confirmada en cierta medida por la respuesta de Simon:
(24) Respondiendo entonces Simén, dijo: Rogad vosotros
por mi al Sefior, para que nada de esto que habéis dicho
venga sobre mi. Esta respuesta muestra claramente que el
discurso mordaz de Pedro aterrorizé a Simén, pero ahi se
detiene. Se le dijo que orara por si mismo y por el perdén
de su pecado; pero en lugar de hacer esto, llama a los dos
apostoles para que oren por él, y limita su peticién a la idea
de simplemente escapar de las cosas que habian dicho.
Aqui lo deja el registro, y aunque desaparece en una
condicién més esperanzadora, no deja ninguna seguridad
del arrepentimiento final y salvacién.

De su carrera posterior, cuentan muchas tradiciones
Justino Martir, Cirilo de Jerusalén, Ireneo, Tertuliano y el
autor de los Reconocimientos de Clementino, todos
escritores del siglo II, la mayoria de ellos son ciertamente
legendarios, y ninguno de ellos del todo confiable. No es
sabio llenar la memoria con cuentos vanos sobre personajes
biblicos.

4. Otras Labores de Pedro y Juan, y Su Regreso, 25.

1 Pedro no pudo haber hecho alusién al pecado imperdonable, como han
asumido varios comentaristas (Plumptre, Alford, et. al.); porque sabia muy bien
lo que es ese pecado (Mar. 3:28-30); y sabia que Simén no lo habia cometido.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 190

V. 25. La siguiente declaracién de nuestro autor ilustra otra
fase de los trabajos en los que los apdstoles habian entrado
ahora. (25) Y ellos, habiendo testificado y hablado la
palabra de Dios, se volvieron a Jerusalén, y en muchas
poblaciones de los samaritanos anunciaron el evangelio.
La primera cldusula de esta oracion se refiere a su posterior
testimonio y discurso en la ciudad de Samaria; y la altima
a su trabajo en el camino a Jerusalén. La ruta del viaje de
Samaria a Jerusalén les llevé por Siquem, tantas veces
mencionada en el Antiguo Testamento, y por Sicar, cerca
del pozo de Jacob, donde Jests habia conversado con la
mujer de Samaria (Jn.4:39-43).

Si esa mujer todavia estaba viva, y si no habia ido ya a
Samaria para escuchar la predicacion de Felipe, ahora tenia
la oportunidad de aprender lo que Jests quiso decir con sus
desconcertantes comentarios sobre el “agua viva” (Jn. 4:10-
15). Los apostoles probablemente adoptaron una ruta
circunscrita a Jerusalén, para poder tocar otras aldeas
ademas de las de la via principal; y en cada una de ellas sin
duda permanecieron el tiempo suficiente para cosechar
algunos de los frutos de su trabajo.

5. Felipe es Enviado ante un Etiope Eunuco, 26-31.

V. 26. Cuando la congregaciéon en Samaria hubo sido
provista de dones espirituales, y suficientemente instruida
para justificar dejarla con sus propios recursos para la
edificacién, Felipe fue llamado a otro campo de trabajo. y
se nos presenta un caso de conversiéon en el que un solo
individuo es el sujeto, y los detalles se dan con inusual
plenitud. Es un caso en el que Dios es visto trazando planes,
por asi decirlo, para lograr el resultado, y podemos rastrear
claramente el método de su procedimiento.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 191

El primer paso dado en el caso fue la misién de un
angel del cielo; pero cuando el 4ngel hizo su aparicién en la
tierra, no fue, como en el caso de muchas visitas angélicas
imaginarias con tal fin, en presencia del hombre a convertir,
sino en presencia del predicador. (26) Un angel del Sefior
hablé a Felipe, diciendo: Levantate y vé hacia el sur, por
el camino que desciende de Jerusalén a Gaza, el cual es
desierto. Esto es todo lo que el dngel tiene que decir. Su
parte de la obra, que consistia simplemente en comenzar al
evangelista en la direccién de la persona a convertir, esta
cumplida; por lo que se retira de la escena.

Las palabras, “el cual es desierto” (ya sea pronunciado
por el angel, o agregado por Lucas, es irrelevante), tenian la
intencién de notar la singularidad de un predicador que es
enviado lejos de un distrito poblado a una region
deshabitada. El término desierto no debe entenderse aqui en
el sentido de un desierto estéril; porque nunca ha existido
tal desolacién entre Jerusalén y Gaza; sino en el sentido de
esa parte del camino que conduce a través de un distrito
comparativamente despoblado.! Mucho error y confusion
con respecto a este camino, se encuentra en los comentarios
mas antiguos, que fueron escritos antes de las recientes
exploraciones exhaustivas del pais; pero estos, y
especialmente los actuales estudios realizados por el Fondo
de Exploracién de Palestina de Gran Bretafia, han aclarado
el tema al mostrar que existia un camino Romano
pavimentado que iba desde Jerusalén directo a Gaza, del
que todavia se pueden ver algunos rastros, aunque la ruta,
en la parte més tosca, es ahora intransitable para vehiculos.
Este camino estd trazado en el gran mapa de Palestina
hecho a partir de las encuestas, y cualquiera que posea el

1 Que la palabra Griega, £pnuog tiene este significado, puede verse por
referencia a los siguientes pasajes: Mat. 14:15,19; Mar. 6:35, 39; In. 6
:10



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 192

mapa puede seguirlo facilmente. La distancia total de
ciudad a ciudad es de unas cincuenta millas, (80
kilometros) y la direccion desde Jerusalén es casi al
suroeste. A unas cinco o seis millas de esta tiltima ciudad,
el camino comienza a descender desde la cresta central, que
sigue hasta alli, a través de un barranco aspero y estrecho
llamado Wady el Mesarr, hasta Wady es Sunt, conocido en el
Antiguo Testamento como el valle de Ela. Después de
atravesar este valle unas pocas millas casi al sur, el camino
gira hacia el oeste y sube por otro cauce hasta el nivel de la
gran llanura Filistea, que sigue el resto del camino hasta
Gaza.

El paso por el barranco de la montafia debe ser la
parte llamada desierto, porque todo el resto del trayecto el
camino pasa en medio de aldeas, pastos y campos de
cultivo; es decir, él realiz6 el recorrido cuando el pais estaba
bien poblado. Si el camino de Felipe se cruzé con el camino
en este desierto, él viajo hacia el sur desde la ciudad de
Samaria, y paso al oeste de Jerusalén, todo en cumplimiento
de la direccién del angel.

Vers. 27, 28. Felipe obedeci6 rapidamente la voz del
angel, y tras un viaje de casi cincuenta millas lleg6 al
camino designado en la parte trasera de un carruaje. El
ocupante era el hombre en cuyo nombre habia venido, pero
aun no sabia nada de él. (27) Entonces él se levanto y fue.
Y sucedié que un etiope, eunuco, funcionario de Candace
reina de los etiopes, el cual estaba sobre todos sus tesoros,
y habia venido a Jerusalén para adorar, (28) volvia
sentado en su carro, y leyendo al profeta Isaias. Todo lo
que se dice aqui sobre este hombre, lo aprendi6é Felipe
después, y sin duda se lo comunicé a Lucas. Su condicién
de eunuco le impedia el privilegio de mezclarse en la



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 193

congregacion Judia o entrar en el atrio Judio del templo; 1
pero no lo excluia del atrio de los Gentiles, en el cual
hombres de todas las naciones, limpios o inmundos, tenian
libertad para adorar. Que habia estado en Jerusalén para
adorar, y que ahora estaba ocupado en el estudio de las
Escrituras Judias, vuelve casi seguro que él era un Judio o
un prosélito, mas probablemente lo primero; y cuando
agregamos a estas consideraciones la circunstancia de que
Lucas introduce mdas sobre el bautismo de personas
incircuncisas como si fuera una innovacién sorprendente,
nos vemos obligados a pensar que era la intencién de Lucas
que consideraramos a este eunuco como un hombre
circuncidado.

No era raro que los Judios nacidos y criados en tierras
extranjeras alcanzaran posiciones eminentes, como las que
disfrutaba este hombre, y especialmente en el
departamento de las finanzas, para el cual siempre han
poseido una aptitud natural.

Se puede observar una notable presciencia en el
tiempo de la misiéon del angel y los movimientos de Felipe
al comienzo y progreso del viaje del eunuco. Felipe debe
haber partido de Samaria al menos tan pronto como el dia
anterior a aquel en que el eunuco salié de Jerusalén; sin
embargo, el Sefior que envi6 al 4ngel sabia tan bien cuando
partiria el eunuco, cuanto tardaria en llegar al punto en que
Felipe venia detras de él, y cuanto tardaria Felipe en llegar
al mismo punto, que la misién del angel estaba tan
cronometrada como para hacer que todos los movimientos
encajaban entre si: De este modo, la providencia de Dios se

1 Si bien las personas castradas eran excluidas de la asamblea de Israel,
ya que los Gentiles fueron los primeros con el propésito de evitar que los Judios
permitieran que ellos mismos o sus hijos fueran mutilados (Deut.23:1), sin
embargo, ambos, si obedecian la ley de Dios, fueron motivados a adorar a Dios,
y a enviar sacrificios con la seguridad de que serian aceptados (Isa. 56:1-8).



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 194

uni6 a la misién milagrosa del angel para lograr la
conversion prevista del eunuco y enviar el evangelio en él
a una nacion lejana.

V. 29. Cuando Felipe entr6 en el camino que se le habia
indicado, su misién estaba cumplida hasta donde podia
saber por el mensaje del angel; porque esto era todo lo que
el dngel le habia dicho que hiciera.

Aqui sin duda se habria detenido para recibir mas
6rdenes si otra advertencia divina no lo hubiera impulsado.
Justo en este momento el Espiritu Santo comenzé a tomar
parte en los procedimientos; y, como el angel, comenzd, no
con el pecador, sino con el predicador. (29) Y el Espiritu
dijo a Felipe: Acércate y jantate a ese carro. El propésito
de esta comunicacion era evidentemente el mismo que el
del angel, para poner cara a cara al predicador y al sujeto
de la conversiéon. De no haber sido por ella, Felipe podria
haber dejado que el carruaje, que ya estaba a cierta distancia
por delante de él, se perdiera de vista.

V. 30. Para hacer lo que el Espiritu le indicaba, Felipe
tuvo que moverse enérgicamente. (30) Acudiendo Felipe,
le oy6 que leia al profeta Isaias, y dijo: Pero ;jentiendes lo
que lees? El hombre estaba leyendo en voz alta — una
buena manera de mantener la mente fija en lo que leemos.
Teniendo en cuenta las posiciones relativas de las partes, la
pregunta de Felipe, ;Entiendes lo que lees? nos parece un
método bastante abrupto, si no impertinente, de
presentarse ante el funcionario. Sin embargo, era una
pregunta apropiada y sabiamente planteada. Felipe atn no
conocia a su hombre; no sabia si acercarse a él como
compafiero discipulo o como incrédulo. Sabia que si era
incrédulo no podria entender el significado de la bien



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 195

conocida profecia que estaba leyendo, una de las profecias
mas claras de todos los profetas acerca de los sufrimientos
de Cristo. Los Judios, no queriendo aplicarlo a Cristo,
porque esperaban que fuera un gran rey terrenal, no sabian
qué hacer con él. Por otro lado, sabia que si el hombre era
creyente, el pasaje seria inequivocamente claro para él. El
propodsito de la pregunta, entonces, era sacar a la luz la
posicion religiosa de su hombre, para determinar cémo
proceder con él mas adelante.

6. Felipe Predica al Eunuco, Le Bautiza, y Luego
Predica en Filistea, 31-40.

Vers. 31-35. La respuesta del eunuco a la pregunta de
Felipe fue rapida y satisfactoria: (31) El dijo: ¢{Y cémo
podré, si alguno no me ensefiaré? (32) El pasaje de la
Escritura que leia era este: Como oveja a la muerte fue
llevado; Y como cordero mudo delante del que lo
trasquila, Asino abrié su boca. (33) En su humillacion no
se le hizo justicia; Mas su generacién, ;Quién la contara?
Porque fue quitada de la tierra su vidal (34)
Respondiendo el eunuco, dijo a Felipe: Te ruego que me

1 Esta cita esta tomada de Isaias 53: 7, 8; pero sigue la Septuaginta, que
era la Biblia de todos los Judios nacidos en el extranjero, y que el eunuco debe
haber estado leyendo. La clausula, “En su humillacién no se le hizo justicia”, se
explica mejor por el hecho de que en el juicio de Jesus él fue privado del justo
juicio por un juicio y condena injusto. Asi lo entienden Plumptre, Gloag, Hackett
y Alford. Meyer y otros sostienen que el juicio que se le quité era su derecho a
juzgar; pero este derecho Jesis como uno que todavia seria ejercido en el mundo
venidero (In. 5:22-38; 12: 47, 48), y por lo tanto no le fue robado en su
humillaciéon. La clausula, “Su generacion ;Quién la contara?” debe interpretarse
a la luz de la clausula, “porque fue quitada de la tierra su vida”. El hecho de que
le quitaran la vida planteé la pregunta: ;Quién contara su generacion? El
significado depende de la expresiébn “su generacion”. Esta expresion
generalmente significa la posteridad de un hombre, y la pregunta implica una
respuesta negativa. El significado parece ser, nadie dara a conocer su posteridad,
porque no tenia posteridad cuando su vida fue cortada. El significado sugerido
por Meyer, “;Quién contara la multitud de su descendencia espiritual?” se lee en
el pasaje de desarrollos posteriores, y bien podria no haber estado en los puntos
de vista del profeta; y no es sugerido por sus palabras.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 196

digas: ;de quién dice el profeta esto; de si mismo, ;o de
algan otro? (35) Entonces Felipe, abriendo su boca, y
comenzando desde esta escritura, le anuncié el evangelio
de Jests. Felipe ahora entiende a su hombre, y comprende
mejor lo que acababa de suceder con él mismo. El hombre
es un devoto adorador de Dios, quien, aunque es tesorero
de un reino distante, no deja de venir a Jerusalén, como lo
demanda la ley, para adorar. Ha estado alli ahora; y, en su
camino a casa, apenas se pierde de vista de la ciudad santa
cuando toma en la mano, mientras cabalga, el libro de
Isafas.

Es un lector reflexivo, que investiga cuidadosamente,
mientras lee, el significado de cada pasaje. Es un incrédulo
en Cristo, o no dudaria a quién se refiere el pasaje que esté
leyendo. De modo que sucede que estaba leyendo y
estudiando el mismo pasaje de todos los demas en Isaias
que, cuando se entiende, sera mas probable que lo lleve a
Cristo: y ;Podria Felipe haber dicho asi si mismo: “Dios me
envio6 el angel, para traerme aqui en el momento exacto en
que El previé que este hombre estaria leyendo este mismo
pasaje, y planteando en su propia mente una pregunta al
respecto que puedo responder con el nombre de Jestis?”

No hubo tiempo para hacer una pausa y maravillarse
ante este afloramiento del conocimiento y la sabiduria de
Dios; pero indudablemente el alma de Felipe se encendi6 al
proceder de esa Escritura para predicar a Jests como su
cumplimiento. Y si su desconcertado oyente hubiera
ofrecido la oracién de David, “Abré mis ojos para que
pueda ver las maravillas de tu ley” (Sal.119:18) se dio
cuenta de una respuesta cuando vio, radiante desde la
pagina que estaba tan oscura antes, la gloria de un Salvador
sufriente. Las Escrituras le fueron abiertas por la
ministracion de los dngeles y del Espiritu Santo, pero todas



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 197

se hicieron efectivas para él por las palabras del predicador.

Vers.36-40. El relato de esta conversién termina, como
los de Pentecostés y los de Samaria, con el bautismo de la
persona. (36) Y yendo por el camino, llegaron a cierta agua,
y dijo el eunuco: Aqui hay agua; ;Qué impide que yo sea
bautizado? (37) Felipe dijo. Si crees de todo corazon, bien
puedes. Y respondiendo, dijo: Creo que Jesucristo es el
Hijo de Dios (38) Y mandé para el carro; y descendieron
ambos al agua, Felipe y el eunuco, y le bautizé. (39)
Cuando subieron del agua, el Espiritu del Sefior arrebat6
a Felipe; y el eunuco no le vio mas, y siguié gozoso su
camino. (40) Pero Felipe se encontré en Azoto; y pasando,
anunciaba el evangelio en todas las ciudades, hasta que
lleg6 a Cesdrea. La primera agua natural a la que llegaron,
a menos que fuera un manantial junto al camino, fue el
arroyo que atraviesa el valle de Ela, el arroyo que cruzé
David para salir al encuentro de Goliat (1 Sam.17:40). Es un
arroyo de montafia, que se seca en el verano, pero fluye con
una fuerte corriente durante el invierno y la primavera.l
Tales corrientes siempre producian charcos aqui y alla muy
apropiados para bautizar. Si el carruaje ya habia cruzado
este arroyo cuando el eunuco pidi6 el bautismo, habia otro
en la llanura Filistea, ahora llamado Wady el Hasy, que
Robinson, el primero en instituir investigaciones
inteligentes sobre este tema, fij6 como el lugar del
bautismo.? Es un arroyo perenne, y apto para bautizar en
cualquier época del afio. Sin embargo, no es del todo
improbable que el lugar verdadero de este bautismo fuera
uno de los muchos estanques artificiales que abundaban en
el pais en ese momento, y cuyas ruinas se encuentran en
todas partes.? La estacion sin lluvia de siete meses, que se

1 Vea una investigacién del autor en su volumen Lands of the Bible, 259.
2 Bijblical Researches, ll, 514, Nota xxxii.
3 Vea Lands of the Bible. 48.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 198

experimenta alli todos los afios, hizo necesario, cuando el
pais estaba lleno de gente y rebafios y manadas, hacer una
provision extraordinaria de agua para el ganado y para
regar las cosechas de verano; y ningtn pais estuvo nunca
tan bien abastecido de esta manera como Judea.

La pregunta: “;Qué impide que yo sea bautizado?”
fue sugerida inmediatamente por la aparicién del agua;
pero no se le podria haber ocurrido al eunuco si no hubiera
sido instruido previamente acerca de la ordenanza. Habia
aprendido no sélo que habia una ordenanza, sino que era
el deber y el privilegio de los hombres obedecerla cuando
estaban debidamente preparados para ello. También
deseaba ser bautizado, y su tnica pregunta era si era un
candidato adecuado. Como no habia sabido nada de Jests
como el Cristo hasta el momento en que Felipe le predico,
ciertamente no habia aprendido nada definitivo acerca del
bautismo que Jesus habia ordenado; y, en consecuencia, nos
vemos obligados a concluir que lo que ahora sabia lo habia
aprendido de la predicacion de Felipe.l De esto aprendemos
que al predicarle a Jests, Felipe le habia instruido acerca de
que era parte del bautismo; que cuando los hombres
predican a Jests como es debido, el bautismo es parte del
sermén. El sermén de Pedro sobre Pentecostés y la
predicacion de Felipe a los Samaritanos; y veremos, a
medida que avancemos con este Comentario, que tenia un
lugar en cada sermoén apostdlico completo dirigido a los
pecadores. Los evangelistas de la actualidad que lo omiten
predican un evangelio mutilado, y lo hacen para complacer
a los hombres al alimentar un prejuicio sectario que mas
bien deberian tratar de desarraigar y destruir.

1 La idea de que lo habia aprendido de las palabras, “Asi rociara a muchas
naciones”, cerca del final del capitulo anterior de Isaias, ha sido promovida por
algunos controversialistas; pero no ha sido aprobado por ninguno de los
Comentaristas criticos, y se prueba que no tiene fundamento por el hecho de que
la Septuaginta, que el eunuco estaba leyendo, tiene en ese pasaje, en lugar de la
palabra Griega para rociar, la palabra Bavuatalw que significa asombrar.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 199

Tan pronto como hubo formulado la pregunta,
ordené que el carruaje se detuviera, mostrando que la
respuesta de Felipe, que no esta registrada, no presentaba
ningn obstdculo. A algunas personas en una época
posterior les pareci6 que aqui se representa a Felipe sin
responder, y que actué con demasiada precipitacion; de ahi
la interpolacién en algunas copias de Hechos de las
palabras: “Y Felipe dijo: Si crees de todo corazén, puedes.
Y él respondi6 y dijo: Creo que Jesucristo es el Hijo de
Dios”. El interpolador obtuvo la idea que inserté de
pasajes como Rom. 10: 8, 9; 1 Tim. 6:13; y Mat. 16: 16, que
muestran que tal confesién fue tomada por los apodstoles; y
no es improbable que esta costumbre apostdlica todavia
prevaleciera cuando se hizo la interpolacion. 2

Es imposible formular una oracién en Inglés o en
Griego que pueda declarar de manera mas inequivoca el
hecho de que antes del bautismo del eunuco, tanto él como
Felipe descendieron al agua, y que después del bautismo
salieron de ella. Es doloroso observar la falsedad con la que
algunos Comentaristas, como muchos controversialistas
ignorantes, han puesto a prueba su ingenio para oscurecer
este hecho, en el intento de una forma pervertida del
mandamiento del bautismo.

1 Con respecto a casi ninguna lectura, los criticos textuales estan mas
unanimemente de acuerdo, o en mejor evidencia manuscrita, que el rechazo de
este versiculo como una interpolacién. Véanse las pruebas en Tregelles, o Westcott
y Hort, o en la octava edicién de Tischendorf.

2 Se encontré en al menos un MS. en la segunda mitad del siglo Segundo;
porque es citado por Ireneo, que estaba en la vida activa del afio 170 al 210 D.C.
Sus palabras son: 8¢ gine MoTeLQ TOV VIOV TOD B0 elvan TOV iNoodV YPIOTOV
cuando el eunuco mismo se convenci6, y creyé conveniente ser bautizado
inmediatamente, y dijo: “Creo que Jesucristo es el Hijo de Dios”. Cipriano cita el
pasaje de la siguiente manera: “He aqui el agua; ;qué es lo que impide que yo sea
bautizado?” Entonces Felipe dijo: “Si crees de todo corazén, puedes”. (Las Obras
de Cipriano, 318).

3 Como ejemplo reciente y llamativo, citamos las siguientes observaciones
de la Expositor's Bible, del Prof. G. T. Stokes, sobre este pasaje: “El eunuco Etiope



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 200

Se ve claramente que ni Felipe ni el eunuco habrian
entrado en el agua si el propoésito hubiera sido simplemente
rociar o verter una pequefia cantidad de agua sobre este
altimo. Precisamente las mismas razones que ahora
mantienen a los predicadores que practican el rociar fuera
del agua habrian mantenido a Felipe y al eunuco fuera de
ella. Por otro lado, la misma necesidad que ahora obliga a
los que practican la inmersién a meterse en el agua con ese
proposito, obligd a Felipe y al eunuco a hacerlo; y de esta
conclusién la mente objetiva no puede encontrar escape. Si
no supiéramos nada en absoluto del significado de la
palabra bautizar, ya sea en Inglés o en Griego, excepto el
simple hecho de que algunos dicen que significa rociar, y
otros que significa sumergir, este pasaje por si solo
resolveria la cuestién para siempre con todos cuyas mentes
son libres de seguir implicitamente el significado obvio de
las Escrituras. El relato de la conversiéon del eunuco
reprende en varios puntos a muchos maestros de nuestra
época, y deberia llamarlos con temor a la ensefianza y
préctica de los evangelistas inspirados.

La desaparicion de Felipe después del bautismo puede
haber sido milagrosa, en lo que se refiere al significado de
la expresion “arrebatado”; y este significado concuerda
mejor con la expresiéon “se encontré en Azoto”; o puede
haber sido por una orden repentina, como la que le hizo
correr y alcanzar el carruaje del eunuco (29, 30); y esto
concuerda mejor con la razén dada por la cual el eunuco no
lo vio mas, “y siguié gozoso su camino”. Esta razén implica

bautizado por San Felipe en el desierto no pudo haber sido sumergido. Llegé a
un arroyo que corria, apenas suficiente para lavarse los pies, o quizas mas bien a
un pozo en el desierto; el agua estaba profunda y sélo alcanzada, como en el caso
del pozo de Jacob, por una cuerda o cadena. Incluso si se hubiera podido llegar
al agua, el sentido comun, por no hablar de un motivo superior, habria prohibido
la contaminacién de un elemento tan necesario para la vida humana. (Pag.143)



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 201

que si él no hubiera seguido su camino, podria haber
seguido a Felipe en el suyo. El propésito evidente del
escritor es mostrar que fue el Espiritu quien provocé su
salida de la presencia del eunuco, y dejar en la oscuridad el
método exacto de su eliminacién, como un asunto sin
importancia para sus lectores. La circunstancia que vale la
pena sefalar es que a Felipe no se le permiti6 permanecer
mas tiempo en compafiia de su nuevo converso, como
naturalmente desearia hacer para continuar con su
instruccion.

Era la voluntad de Dios que el hombre siguiera su
camino a su tierra natal y trabajara en su propia salvaciéon
(junto, quizas, con la de muchas otras personas) edificando
sobre la instruccién elemental que ahora habia recibido.
Con muchos hombres esto sin duda seria inseguro; pero
Dios conocia a su hombre; y fue porque lo conocia que
habia dado los pasos deliberados que hemos trazado para
traerlo a Cristo.

A pesar de esta separacion repentina de su maestro,
y la necesidad de seguir su camino con tan poco
conocimiento de su Salvador recién encontrado, el eunuco
“sigui6 gozosos su camino”. Su regocijo brot6 de la
experiencia de lo que Pablo expuso después a una
audiencia de Judios: “Sabed, pues, esto varones hermanos:
que por medio de él se os anuncia perdén de pecados, y que
de todo aquello de que por la ley de Moisés no pudisteis ser
justificados, en él es justificado todo aquel que cree” (13: 38,
39).

Es imposible que Felipe no le dijera, como lo hizo
Pedro a sus conversos, la conexiéon del perdén de los
pecados con el arrepentimiento y el bautismo; y ahora que



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 202

él ha cumplido con las condiciones del perdén, se regocija
en la experiencia de haberlo obedecido. Nuestra concepcion
de este caso de conversion carecera de plenitud si no lo
miramos desde otro punto de vista que el relato nos
permite tomar. Si un amigo del eunuco se reunié con el
después de que se separ6 de Felipe, y le pregunt6 por la
causa del gozo tan manifiesto en su semblante, el relato
habria presentado los hechos de la conversiéon desde su
punto de vista, mas que desde el del historiador. No habria
comenzado la historia, como lo hace nuestro autor, con la
visita del dngel a Felipe; porque de esto nada sabia; él no
habria mencionado la orden del Espiritu Santo: “ Acércate y
juntate a este carro”; porque de esto él era igualmente
ignorante; pero su historia habria sido sobre esto:

Yo habia estado en Jerusalén para adorar. Habia
emprendido el camino de regreso a casa; y mientras viajaba
en mi carruaje, abri el libro de Isaias y comencé a leer. Di
con el pasaje que tanto desconcierta a nuestros escribas, en
que el profeta habla de la humillacién y muerte de alguien
por el bien del mundo; y estaba trabajando duro para
determinar en mi propia mente de quién escribio el profeta
esas palabras, cuando de repente apareci6 corriendo al lado
de mi carruaje un extrafio, que me pregunto: “; Entiendes lo
que lees?” Su actitud indicaba que lo entendia, y me pareci6
providencial que viniera a mi en el momento mismo en que
necesitaba su ayuda. Lo invité a tomar asiento conmigo;
Sefialé el pasaje y le expliqué mi dificultad.

En poco tiempo me dej6é perfectamente claro que el
pasaje se referia al Mesias largamente esperado; y que este
gran personaje, en lugar de reinar aqui en la tierra, como
nos han ensefiado nuestros escribas, iba a morir en
sacrificio por nuestros pecados; resucitar de entre los



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 203

muertos, ascender al cielo de donde vino, y establecer su
reino sobre hombres y dngeles. Me convenci6 de la verdad
de todo esto, y me mostré que a través de la sangre de ese
hombre, por la fe en El y el arrepentimiento y el bautismo
en Su nombre, hemos de recibir el perdén de los pecados
que la ley no podia darnos. Estando aun diciéndome estas
buenas nuevas de gran gozo, llegamos a cierta agua, y pedi
el bautismo en que él me habia instruido. El me bautizo;
luego se desapareci6 tan bruscamente como habia venido a
mi; pero he venido por mi camino gozoso en el perdén de
mis pecados, y en la esperanza segura de la vida eterna.

Tal fue la experiencia de este hombre hasta el
momento que el telén de la historia baja y lo oculta de
nuestra vista. Felizmente, cuando lo perdemos de vista, los
sonidos que regresan a nosotros son notas de alegria, y
podemos esperar encontrarlo en el punto donde terminan
todos nuestros viajes, y regocijarnos con él para siempre. Su
fe rapida y pronta obediencia dan evidencia de tal caracter
que podemos creer que traerd muchas gavillas consigo en
la gran cosecha.l

El pueblo de Azoto en el que se encontr6 a Felipe es
el Asdod del Antiguo Testamento, una de las cinco
ciudades de los Filisteos. Se encontraba a unas pocas millas
de la orilla del mar, casi en angulo recto con la linea de viaje
del eunuco, y probablemente a quince millas de distancia.
Desde ese lugar hasta Cesarea, el punto final de los trabajos
de Felipe aqui mencionados, hay unas sesenta millas; y la
region en la que él trabajo fue la antigua tierra de Filistea
hasta el norte de Jope, y la llanura de Sarén desde alli

1 Muy naturalmente, los Cristianos de Etiopia atribuyeron después al
eunuco la introduccion del Cristianismo en el pais; y tienen algunas tradiciones
con respecto a su carrera posterior, pero ninguna de ellas esta lo suficientemente
autenticada como para merecer nuestra atencion.



Capitulo 8 Nuevo Comentario sobre Hechos 204

treinta millas al norte hasta Cesarea. En Azoto esta llanura
tiene unas dieciséis millas de ancho, y cerca de diez en
Cesérea; y todo el camino es sumamente productivo. En ese
momento estaba densamente poblado de aldeas vy
pequeiias ciudades, muchas de las cuales, en un estado de
decadencia, permanecen hasta el presente. Fue un campo
de evangelizacion suficiente para ocupar muchos afios de
la vida de Felipe. Veremos rastros de los efectos probables
de su trabajo a medida que avancemos.



SECCION Il— LA CONVERSION Y LAS
PRIMERAS LABORES DE SAULO

(9:1-31)
1. Su Viaje a Damasco, 1-9.

Vers. 1, 2. De la conversién de un noble, cuyo hogar
estaba en una tierra lejana, nuestro autor pasa ahora a la del
enemigo més distinguido de la Iglesia en ese momento. Ya
ha presentado a Saulo a sus lectores, en el relato del
martirio de Esteban; porque éste, el mas laborioso y
abnegado de todos los apdstoles, aparece por primera vez
en la pagina de la historia de pie cuando Esteban fue
apedreado, con las ropas de los testigos en su contra tiradas
a sus pies. Sus propias declaraciones acerca de si mismo
nos permiten rastrear su historia hasta un periodo atn
anterior. La educacion temprana y los recuerdos
ancestrales de un hombre tienen mucho que ver con la
formacioén de su caracter y su carrera. Los de Saulo estaban
bien calculados para empujarlo al mismo curso de accién
en el que figura por primera vez en las narraciones de
Lucas.

El naci6 en la famosa ciudad Griega de Tarso, a
orillas del rio Cidno en Cilicia (Hech.22:3). Esta ciudad era
entonces una sede de estudios Griegos, casi rivalizando con
Atenas y Alejandria; 1 y debido a su situacién en un rio
navegable, y cerca de los pasos de montafia que conducen
al interior de Asia Menor al norte, y de Siria al este,? fue el
centro de un extenso comercio. Aqui adquiri6é en la nifiez
un conocimiento del idioma Griego y de los usos y
costumbres de los Griegos, lo que le sirvié para un buen



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 206

proposito en su vida futura. Al mismo tiempo, otras
influencias lo protegian cuidadosamente contra los efectos
perversos de la sociedad pagana que lo rodeaba. Era de
pura extraccion Judia, un “hebreo de hebreos; en cuanto a
la ley fariseo” “de la tribu de Benjamin” (Fil.3:5) y
descendiente de antepasados piadosos (Gal.1:14). Esto
asegur6 su cuidadosa instruccién en la historia Judia y en
la ley de Moisés. Sus padres fueron Fariseos (Hech.23:6), y
su entendimiento de las Escrituras fue por lo tanto,
modificado por las interpretaciones peculiares y
tradiciones de esa secta.

Ademas de esta instruccion religiosa, se le ensefi6 el
oficio de fabricante de tiendas (Hech.18:3). El pelo de cabra
que se usaba para la fabricacién de prendas rudas y telas de
tienda, se producia en grandes cantidades en las montafas
de Cilicia, y el articulo manufacturado adquiri6 el nombre
de xwikov (Del Latin, Cilicium), derivado del nombre de la
provincia. El hecho de que después recibiera una costosa
educacion intelectual prueba que su padre lo puso en este
humilde oficio, no por necesidad, sino de acuerdo con la
concepcién Judia, de que alguna forma de trabajo manual
era una parte importante de la educacién de todo nifio.3

1 “Tan grande es el celo de los habitantes por la filosofia y todas las demas
ensefianzas enciclicas, que han superado incluso a Atenas y Alejandria, y a
cualquier otro lugar que se pueda mencionar en el que hayan surgido escuelas
filosoficas vy filologicas” (Estraboén, xiv. 4)

2 Lallanura en la que se encuentra Tarso esta limitada al norte y al noroeste
por una alta cadena de montafias, cubiertas de nieve la mayor parte del afio. Se
llega a la region mas alla por un paso a través de esta cordillera llamado las
Puertas de Cilicia, porque era el Unico medio de acceso a Cilicia desde el oeste.
Otra cadena limita con Cilicia por el este, y a través de ella hay otros dos pasos
bien conocidos, llamados Amanidas y las puertas de Siria, que dan acceso a Siria.
Tarso es ahora una ciudad insignificante de unos diez mil habitantes; pero
recientemente se ha construido un ferrocarril desde la costa del mar a través y
mas alla de Adana, y esto puede conducir a una renovacién parcial de su antigua
importancia.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 207

El oficio fue de gran utilidad para él en algunos de los dias
mas oscuros de su vida posterior (Hech.18:3; 20:34; 1
Tes.2:9). Fue s6lo su infancia la que estuvo asi dedicada a la
instrucciéon de los padres y a la adquisiciéon de la lengua
Griega y un oficio; porque fue “criado” a los pies de
Gamaliel en Jerusalén. Bajo la instrucciéon de este doctor
Fariseo, cuya prudencia y serenidad hemos tenido ocasién
de notar en relacion con el juicio de los doce apodstoles (vers.
33-39), su conocimiento de la ley se amplio, su celo por ella
se encendio, y sus prejuicios Farisaicos se intensificaron. Su
progreso en esta escuela biblica es asi descrito por él mismo:
“y en el judaismo aventajaba a muchos de mis
contemporaneos de mi nacioén, siendo mucho mas celoso de
las tradiciones de mis padres” (Gal.1:14). Esta
preeminencia en erudicién y celo fue acompafnada por la
conducta religiosa mas estricta, de modo que después de
un lapso de muchos afios pudo apelar a quienes lo
conocieron en su juventud, aunque ahora eran sus
enemigos, para testificar que de acuerdo con la secta mas
estricta de su religion habia vivido Fariseo; e incluso podia
declarar que en cuanto a la ley era irreprensible (Hech.26:4,
5; Fil.3:6). Tal era su caracter y reputacion antes de su
aparicion en las paginas de Hechos.

No es probable que Saulo estuviera en Jerusalén en el
momento de la crucifixion de Jesus, o varios anos antes. Si
lo hubiera estado, es inexplicable que en todos sus
discursos y epistolas no haga alusién a un conocimiento
personal de los acontecimientos de la vida de Jests. En el
momento de la muerte de Esteban debi6 tener por lo menos

3 En el Talmud, se cita a Gamaliel diciendo: “El aprendizaje de cualquier tipo,
sin ir acompafiado de un oficio, no termina en nada y conduce al pecado”; el
Rabino Meir, diciendo: “Que un hombre siempre ensefie a sus hijos oficios puros
y faciles;” y el Rabino Juda, diciendo: "No ensefiar un oficio a un hijo es como
ensefiarle a robar" (Farrar's Life of Paul, Pag. 14, n. 1).



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 208

treinta afios de edad ! y probablemente llevaba diez afios o
mas sin ir a la escuela. La suposicion de que habia
regresado a Tarso antes del comienzo del ministerio de
Juan, y habia reaparecido en Jerusalén después de la
ascension de Jesus, es lo mas acorde con todos los hechos
conocidos en el caso. Cuando surgi¢ el conflicto entre
Esteban y los Judios de la sinagoga extranjera, es casi
seguro que Saulo fue uno de los Cilicios que se encontré
con él (6:9); y su conocimiento superior en la ley lo colocé
naturalmente en la primera fila de los disputantes.
Aparentemente era miembro del Sanedrin,? y ciertamente
asumi6é el papel de lider de ese cuerpo cuando se
convirtieron en una turba y apedrearon a Esteban; porque
“los testigos pusieron sus ropas a los pies de un joven que
se llamaba Saulo” (7:58); y se hace la declaraciéon formal de
que “Saulo consentia en su muerte” (8:1). Después de la
muerte de Esteban, todavia mantuvo la posicién de lider en
la persecucion, hasta que la Iglesia se dispersé. En el curso
de esta persecucion, ademas de Esteban, otros fueron
muertos, mientras que muchos fueron azotados en las
sinagogas para que blasfemaran el nombre de Jesus (26:11).

Cuando la Iglesia de Jerusalén fue dispersada, Saulo
sin duda pens6 que habia destruido efectivamente la secta

1 Se le llama “un joven” en ese momento, pero su liderazgo implica una
edad lo suficientemente avanzada como seria consistente con llamarlo un hombre
joven, y apunta a unos treinta afios.

2 Si hemos de entender su comentario (26:10), "Cuando los mataron, yo di
mi voto” literalmente, ciertamente era miembro de algun tribunal que decidi6 el
destino de los discipulos en esta persecucion; y no se conoce otro excepto el
Sanedrin. Contra la suposicién de que él era miembro de este cuerpo, nada se
alega excepto una tradicion entre escritores Judios posteriores, de que nadie
podia ser miembro si no era mayor de edad o si no era un hombre casado (vea
a Gloag, Lechler, Hackett en 26:10). En cuanto a la tltima cualificacion, Farrar da
razones muy plausibles, si no concluyentes, para creer que Saulo se cas6 a
temprana edad y enviudé (Life of Paul, Cap. 4). Ambas objeciones, sin embargo,
carecen del apoyo de hechos bien establecidos.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 209

odiada: pero pronto comenzaron a llegar noticias de varios
lugares, que los discipulos dispersos estaban estableciendo
congregaciones en todas direcciones. Alguien menos
persistente que Saulo podria ahora haber perdido la
esperanza de tener éxito en suprimir una fe que hasta ahora
habia sido promovida por cada ataque hecho contra ella, y
que parecia cobrar vida renovada de una aparente
destruccion; pero él tenia una voluntad que se elevé a una
resolucion mas alta a medida que los obstadculos se
multiplicaban ante ella, y asi es representado en el texto que
ahora debe presentarse ante nosotros. (1) Saulo, respirando
aan amenazas y muerte contra los discipulos del Seior,
vino al sumo sacerdote, (2) y le pidi6 cartas para las
sinagogas de Damasco, a fin de que si hallase algunos
hombres o mujeres de este Camino, los trajese presos a
Jerusalén. La pluralidad de sinagogas en Damasco aqui
indicada muestra que la ciudad contenia una poblacién
Judia muy considerable; y con esto concuerda la afirmacion
de Josefo de que no menos de diez mil Judios fueron
asesinados en un tumulto alli durante el reinado de Nerén.?

Cuando lleg6 a Jerusalén la noticia de que la fe de
Jests se estaba propagando en esta gran comunidad Judia,
la exasperacion de Saulo y sus compafieros perseguidores
no conocfan limites; y como Damasco era la ciudad
extranjera de gran importancia mas cercana, se seleccion6
de inmediato como el primer punto para la persecucién de
los discipulos dispersos. En circunstancias ordinarias, las
cartas que llevaba Saulo no le habrian dado poder para
arrestar a hombres en una ciudad extranjera y llevarlos
atados; pero tenia razones para creer, por consideraciones
que ahora deben ser s6lo una cuestién de conjeturas, que
las autoridades de Damasco le permitirian actuar asi; y que

1 QGuerras de los Judios, |l. 25.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 210

estaba en lo cierto es evidente por la prontitud con la que el
gobernador de la ciudad prest6 después la ayuda de sus
guardias con el proposito de arrestar al mismo Saulo (2
Cor.11:32).

Vers. 3, 4. Es imposible que un hombre esté en un
estado de &nimo menos favorable a la conversion a Cristo
que el que Saulo tenia cuando emprendié esta loca
expedicion. jCuan notable es el contraste entre él,
respirando amenazas y muerte contra los discipulos de
Cristo, cuando se dirigia a una ciudad extranjera para
arrestarlos y encarcelarlos, y el eunuco, leyendo
reflexivamente al profeta Isaias cuando emprendié un viaje
pacifico a su lejano hogar. Sin embargo, el evangelio de
Cristo muestra su maravilloso poder de adaptacion al
convertir a ambos en el camino de la salvacion. La distancia
de Jerusalén a Damasco es de unas ciento cuarenta millas
(225 km). La ruta de viaje mas usual era hacia el norte a lo
largo de la cresta divisoria de la cordillera a través de Betel
y Siquem hasta Jezreel; de alli hacia el oeste hasta Beth Shan
en el acantilado que baja al valle del Jordan; de alli se sube
por ese valle hasta un puente de piedra que cruza el Jordan
y que se conserva en buenas condiciones hasta el dia de
hoy; 1y de alli a lo largo de la meseta elevada al este del
valle del Jordan hasta Damasco.

Durante el altimo dia de viaje el camino discurre por
la base oriental del monte Hermén, cuya cumbre nevada
delimita el horizonte por la izquierda. La tempestad de
pasion con la que Saulo emprendi6 este viaje naturalmente
habria disminuido un poco durante los cuatro o cinco dias

1 Vea una descripcién de este puente en el volumen del autor, Lands of
the Bible, 354.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 211

de viaje, dejandolo en un estado de &nimo mas adecuado
para la entrevista que Cristo le habia preparado. (3) Mas
yendo por el camino, acontecié que al llegar cerca de
Damasco, repentinamente le rode6 un resplandor de luz
del cielo; (4) y cayendo en tierra, oyd una voz que le decia:
Saulo, Saulo, ;por qué me persigues? Lucas omite varios
detalles importantes de la escena que ahora describe,
porque se los proporciona a sus lectores en dos discursos
que cita de Pablo més adelante (cf. 22:6-10; 26:12-18). Es
apropiado que también los dejemos fuera de la vista
mientras intentamos concentrarnos en la escena como
Lucas pretende presentarnosla. No se nos dice aqui como
supo Saulo que la luz que de repente brill6 a su alrededor
era una “luz del cielo”; es suficiente saber que era de tal
caracter que no deja ninguna duda sobre este punto. Esta
fue de tal naturaleza que cuando brill6 sobre él “cay6 sobre
la tierra”; y fue un hombre valiente para estar
desconcertado ante un evento sin una causa adecuada. Que
era un milagro, debe haberlo percibido al instante; y
cuando lleg6 la voz, diciendo: “Saulo, Saulo, ;por qué me
persigues?” La palabra “perseguir” transmitia una
referencia demasiado clara a su conducta hacia los
discipulos para ser malinterpretada. También era
inequivocamente manifiesto que la voz, como la luz, vino
del cielo; pero quién era el hablante, si Esteban, o algtan otro
discipulo a quien él habia matado, o algtin otro personaje
misterioso, no pudo saberlo por estas palabras, por lo que
inmediatamente pregunta quién es.

Vers. 5, 6. (5) El dijo: ;Quién eres, Sefior? Y le dijo:
Yo soy Jests, a quien ta persigues; dura cosa te es dar
coces contra el aguijon. (6) El, temblando y temeroso, dijo:
Sefior, ;qué quieres que yo haga? Y el Seiior le dijo:
Levantate y entra en la ciudad, y se te dira lo que debes



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 212

hacer. Es imposible para nosotros, que hemos estado
familiarizados con la gloria del Cristo resucitado desde la
infancia, darnos cuenta plenamente de los pensamientos y
sentimientos que relampaguearon como un reldmpago en
el alma de Saulo al escuchar estas palabras. Hasta ese
momento habia tenido a Jesds como un impostor
maldecido por Dios y por los hombres, y sus seguidores por
blasfemos dignos de muerte; pero ahora este ser odiado se
le revela repentinamente en un resplandor de gloria divina.
No se puede dudar de la evidencia de los ojos y los oidos.
Alli esta, con la luz del cielo y la gloria de Dios a su
alrededor, y dice: “Yo soy Jestis”. Esteban entonces tenia
razén, y yo he derramado sangre inocente. jMiserable de
mi! ;quién me librara de este cuerpo de muerte? (Rom.7:24)
La suerte estd echada. El espiritu orgulloso cede, y la
corriente de esa poderosa alma se vuelve hacia atras de su
cauce, para fluir para siempre profunda y fuertemente en
la direccién opuesta.

V.7. Eneste punto Lucas revela el hecho de que Saulo
no estaba solo y menciona brevemente el comportamiento
de los hombres que estaban con él. (7) Y los hombres que
iban con Saulo se pararon aténitos, oyendo a la verdad la
voz, mas sin ver a nadie. Esta no es una declaracion de un
escritor que esta consciente de haber inventado una historia
y se cuida de reforzarla con evidencia ficticia: de lo
contrario no habria admitido que las tnicas personas que
podrian haber sido testigos junto con Saulo de la presencia
de Jests no lo vieron. El hecho de que no le vieran, si
realmente se les apareci6, puede explicarse por una de dos
Unicas suposiciones; O que Jesis se mantuvo
intencionalmente oculto de ellos mientras se le aparecia a
Saulo; o que fallaron, por alguna causa no mencionada en
el texto, en volver sus ojos en esa direccién. La verdadera

1 Vea Comentarios bajo los Capitulos 22:9; 26:14.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 213

causa aparecera mas adelante.! Mientras tanto, estos
compafieros, aunque no pudieron decir quién hablé con
Saulo, fueron testigos competentes de los hechos de que
aparecio la luz, de que se oy6 una voz en medio de ella, y
de la ceguera de Saulo que sigui6 como resultado
inmediato.

Vers. 8, 9. De no haber sido por las dltimas palabras
pronunciadas por Jesus: “Levantate y entra en la ciudad, y
se te dird lo que debes hacer”, Saulo no habria sabido qué
paso dar a continuacién; pero habiendo recibido esta orden,
la obedeci6 lo mejor que pudo. (8) Entonces Saulo se
levanté de tierra, y abriendo los ojos, no veia a nadie; asi
que, llevandole por la mano, le metieron en Damasco, (9)
donde estuvo tres dias sin ver, y no comi6 ni bebié. Las
palabras, “abriendo sus ojos”, no implican que habian
estado cerrados desde el instante en que apareci6 la luz por
primera vez; porque entonces no podria haber visto a Jests.
Ademas, si los hubiera cerrado entonces, la luz no lo habria
cegado.

La narracién claramente implica que miré hacia la luz
mientras pudo soportar el resplandor; y que cerr¢ los ojos
cuando ya no pudo soportar més el dolor. Cuando se
levant6, lo que pudo haber sido después de pasar algunos
momentos en un esfuerzo por calmar sus nervios,
instintivamente abri6 los ojos y se encontré ciego. Las
palabras, “llevandole de la mano, le metieron a Damasco”,
implican que él y sus acompafiantes iban a pie, un modo de
viajar muy comun en esos dias, y no en caballos o camellos,
como la imaginacion los ha pintado con tanta frecuencia. Su
abstinencia tanto de comida como de bebida puede
explicarse solo por su extrema miseria mientras meditaba



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 214

sobre sus horribles crimenes y esperaba que se le dijera qué
hacer. Sin duda, los tres dias deben entenderse, segtn el
conteo Judio, como incluyendo el resto del dia en que llego,
el dia siguiente, y un tanto del tercer dia como habia pasado
cuando obtuvo alivio.

2. Saulo es Bautizado, 10-19.

Vers. 10-12. El Sefior dejo deliberadamente a Saulo
tres dias en la agonia que le habian provocado sus nuevas
convicciones, antes de decirle, segtin la promesa, lo que
debia hacer. Esta demora fij6 la atencion de todos los Judios
incrédulos que lo rodeaban, y trataron en vano de
consolarlo, sobre la causa de su angustia y de su ceguera; y
asi, como veremos mads adelante, se cumpli6 un buen
proposito. Ahora se describe la manera en que finalmente
se le envio el socorro. (10) Habia entonces en Damasco un
discipulo llamado Ananias, a quien el Sefor dijo en
vision: Ananias. Y él respondi6: Heme aqui, Seiior. (11) Y
el Senor le dijo: Levantate, y vé a la calle que se llama
Derecha, y busca en casa de Judas a uno llamado Saulo,
de Tarso; porque he aqui, él ora. (12) y ha visto en visién
a un varéon llamado Ananias, que entra y le pone las
manos encima para que recobre la vista. En esta
comunicacion el Sefior le habla a Ananias como si Saulo le
fuera totalmente desconocido, y le revela el hecho, que
podriamos haber conjeturado, de que en medio de su
remordimiento Saulo estaba ocupado en ferviente oracion.
La visién aqui mencionada le habia sido concedida a Saulo
con el propoésito obvio de darle la esperanza de que su vista
seria restaurada; y se hizo conforme a lo que realmente
sucedid, para que cuando sucediera, Saulo pudiera ver en
la correspondencia la mano de Dios. La calle llamada



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 215

Derecha todavia se identifica inequivocamente en Damasco
por su contraste con todas las demaés calles de la ciudad;
porque mientras todos los demas son muy torcidos,
haciendo curvas o é&ngulos abruptos a intervalos de
cincuenta a cien yardas, esta calle corre casi una milla
(equivalente a 1.609 Metros) con solo cinco angulos
pequefios. La mencion de esta calle por su nombre, junto
con el nombre de Judas, en cuya casa se hospedaba Saulo,
no proporciona evidencia de la autenticidad de esta
narracion.

Vers.13-16. Esta comunicacién del Sefior le impuso a
Ananias una tarea muy desagradable. (13) Entonces
Ananias respondié: Sefior, he oido de muchos acerca de
este hombre, cuantos males ha hecho a tus santos en
Jerusalén; (14) y aun aqui tiene autoridad de los
principales sacerdotes para prender a todos los que
invocan tu nombre. (15) El Sefor le dijo: Vé, porque
instrumento escogido me es éste, para llevar mi nombre
en presencia de los gentiles, y de reyes, y de los hijos de
Israel; (16) porque yo le mostraré cuanto le es necesario
padecer por mi nombre. Aqui el término “santos” es
aplicado por Ananias a los discipulos para indicar que ya
habia adquirido este uso, aunque esta es la primera vez que
aparece en el Nuevo Testamento. Los designa como
hombres de vida santa. La expresion equivalente, los que
“invocan tu nombre”, también se usa para las mismas
personas. El Nombre al que se hace referencia es el del
Sefior Jests; porque es El quien mantiene la conversacion
con Ananias. Este ultimo habla de la carrera perseguidora
de Saulo en Jerusalén como de oidas con él mismo, de lo
que inferimos que no era uno de los que habian huido de
Jerusalén después de la muerte de Esteban, sino uno que
habia sido bautizado alli durante el periodo pacifico



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 216

anterior a esa persecuciéon. Cémo habia oido que Saulo
habia venido a Damasco para atar a todos los que alli
invocaban el nombre de Jests, cuando nadie parecia
saberlo sino los compafneros de Saulo, no se determina
facilmente, a menos que supongamos que los apdstoles que
se habfan quedado en Jerusalén habian envié mensajeros
antes de la compania de Saulo, para advertir a los
discipulos de Damasco del peligro inminente. Esto es muy
probable.

Ananias descubri6, como todos los demas que se han
aventurado a argumentar en contra de un mandato del
Sefior, que él no escucha tal argumento. La respuesta, “Ve”,
resolvio esto; pero el Sefior se digné informarle que habia
estimado a Saulo muy diferente de lo que cualquiera
hubiera supuesto. En la figura de un “vaso elegido” [“vaso
escogido” tiene la version empleada por el autor “Revised
Version”, mismo término empleado por versiones
posteriores, cf. K]V y otras] para llevar el nombre de Jests
ante los Gentiles, reyes e Israelitas, compara a Saulo con un
cofre cuidadosamente seleccionado, en el cual se depositara
una joya lo suficientemente rica como regalo para un rey,
esa joya siendo su propio Nombre precioso. Los joyeros
siempre guardan gemas costosas en cofres de valor
correspondiente; y asi, cuando Jesus estd a punto de enviar
Su Nombre a los reyes y los grandes de la tierra, elige a este
Saulo perseguidor como el recipiente mas adecuado para
encerrarlo. La seleccion fue de lo mas sorprendente para
Ananias; pero los acontecimientos posteriores demostraron
Su sabiduria. Mucho tiempo después, el propio Saulo
empled la misma forma de hablar, sin duda habiéndola
tomado de los labios de Ananias; pero lo cambia
materialmente, diciendo: “Tenemos este tesoro en vasos de
barro, para que la excelencia del poder sea de Dios, y no de



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 217

nosotros” (2 Cor.4:6, 7). Aunque para Cristo él era un vaso
escogido, a sus propios 0jos él no era mas que una vasija de
cerdmica. Ananias quizds no se sorprendié mucho menos
cuando el Sefor afiadid, como mostrando una consecuencia
de que Saulo fuera un vaso tan escogido: “yo le mostraré
cuanto le es necesario padecer por mi nombre” Esta
observacion fija la atencion en el hecho, observable en todos
los tratos de Dios con los espiritus escogidos de esta tierra,
de que cuando llama a los hombres a posiciones de alto
honor y distinguida utilidad, los llama a una vida de
sufrimiento. Esto demostr6é mas tarde preeminentemente ser
el caso de Saulo.

Vers. 17-19. Por estas palabras del Sefior eliminé el
temor natural del perseguidor, que hacia que Ananias se
opusiera a ir a él. (17) Fue entonces Ananias y entr6 en la
casa, y poniendo sobre él las manos, dijo: Hermano Saulo,
el Sefior Jesus, que se te apareci6 en el camino por donde
venias, me ha enviado para que recibas la vista y seas
lleno del Espiritu Santo. (18) Y al instante le cayeron de
los 0jos como escamas, y recibid al instante la vista; y
levantandose, fue bautizado. (19) Y habiendo tomado
alimento, recobré fuerzas. Y estuvo Saulo algunos dias
con los discipulos que estaban en Damasco. No aparece,
por el relato, como Ananias se habia enterado de que Jests
se le habia aparecido a Saulo en el camino. Es muy probable
que lo supiera por lo dicho por los que conversaron con
Saulo en casa de Judas, habiéndose difundido rapidamente
la noticia entre los Judios de la ciudad. Se dirigi6 a él con el
carifoso titulo de “hermano”, no porque fuera un hermano
Israelita, sino porque ahora era un creyente y en el camino
de la obediencia. Lo que cay6 de sus ojos, comparado con
escamas, fue indudablemente un depésito causado por la
aguda inflamacioén consecuente con el resplandor de la luz



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 218

del cielo. Obsérvese, también, que no fue algo que
simplemente le parecié a Saulo como si se le cayera de los
o0jos, como dirian algunos intérpretes,! sino algo que cayd,
como Lucas declara expresamente. En la declaracién, “y
levantandose, fue bautizado”, hay una omisién del
mandato a tal efecto, que debe haber sido pronunciado; y
esta es una prueba mas de que Lucas ha abreviado
deliberadamente la narracién. La omision se suple en el
relato de Pablo citado en 22: 14-16. El lugar del bautismo
también se omite; pero el rio Abana corre por en medio de
la ciudad, y proporciona abundantes facilidades para el
bautismo en si mismo, ademas de suministrar muchos
estanques artificiales en los patios de los edificios mas
grandes.2

La declaracién de Ananias, de que habia sido enviado
para que Saulo pudiera “ser lleno del Espiritu Santo”, se
interpreta comtinmente como implicando que el Espiritu
Santo iba a ser impartido por imposicién de manos.3 Pero
ya hemos visto que cuando los Samaritanos convertidos de
Felipe iban a recibir el don milagroso del Espiritu, les
fueron enviados dos apdstoles con el fin de impartirlo, de
lo cual inferimos que Felipe no tenia este poder. Esto nos
hace lentos para creer que el poder fue dado a Ananias; sin
embargo, estariamos encerrados en esta conclusiéon si no
hubiera otra alternativa. Hay, sin embargo, una alternativa
que hace que esta conclusién no sélo sea innecesaria, sino
altamente improbable. Hemos aprendido, del primer
discurso de Pedro, que todos los que se arrepintieron y
fueron bautizados recibieron el Espiritu Santo; y se sigue
que Saulo recibi6 el Espiritu cuando Ananias lo bautizé.
Esto hizo que su recepcién del Espiritu Santo dependiera
de la venida de Ananias, y explica suficientemente las

1 Vea a Lechler, Hackett, y a otros.
2 Vea a Plumptre loco, y a Lands of the Bible, Pgs. 551, 552, 558.
8 Vea a Plumptre, Gloag, Lechler.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 219

palabras de este ultimo, sin recurrir a la suposicion
improbable de que estaba facultado para hacer lo que
ordinariamente s6lo podian hacer los apdstoles. Obsérvese
también en este punto que es casi seguro que Ananias era
un discipulo no oficial (versiculo 10), y que aqui tenemos
un ejemplo de un bautismo por manos no oficiales. Muestra
que, cualquiera que sea la verdad como cuestion de
propiedad ordinaria, la validez de la ordenanza de ninguna
manera depende de que la administre un oficial de la Iglesia
o un predicador.

El hecho de que inmediatamente después de su
bautismo, Saulo “habiendo tomado alimento, recobrdo
fuerzas” implica que el remordimiento que lo habia llevado
a su ayuno extremo habia desaparecido; y esto concuerda
con la promesa el perdén de pecados en el bautismo. Vea
mas sobre este punto en 22:16. Si ahora, antes de dejar este
caso de conversion, nos detenemos a distinguir lo humano
y lo divino en los agentes por los cuales se efectud, y sus
conexiones entre si, comprenderemos mejor como Saulo
fue traido a Cristo. La caracteristica principal de este caso
es el hecho de que el Sefior Jestis mismo era el predicador.
Fue su palabra proclamada desde la luz del cielo, y probada
como divina por esa luz milagrosa en la que apareci6, lo
que hizo a Saulo un creyente y lo llev¢ al arrepentimiento.
La fe vino, como en todos los demds casos, por el oir la
palabra (Rom.10:17). Pero aunque el Sefior era el
predicador, y aunque Su palabra hacia que el pecador
creyera y se arrepintiera, todavia habia algo que el pecador
debia hacer antes de encontrar la paz, y para obtener
informacion sobre esto, el Sefior lo envia a Damasco en lugar
de ddrsela é]l mismo. Mientras espera esta informacion, a
través de los sufrimientos, él derrama su alma en oracién,
sus pecados atin no han sido perdonados, 1o que demuestra



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 220

que la justificacién no es una consecuencia inmediata de la
fe y el arrepentimiento. En esta desdichada condicion
permanece durante tres dias, porque nadie ha venido a
decirle qué hacer. Esta es otra peculiaridad de su caso,
ningtn otro converso del que leemos ha experimentado un
retraso similar. La demora fue obra del Sefior; porque nadie
que pudiera decirle qué hacer se atrevia a acercarse a él, y
el Sefior atin no habia enviado a Ananias. Como Saulo no
sabia a quién enviar, y como ni Ananias ni ningdn otro
discipulo vendria si se le dejaba solo, fue necesaria una
interposicion divina, como en el caso de la mision de Felipe
al eunuco; y asi, en lugar de enviar un dngel, como en ese
caso, el Sefior mismo hablé a Ananias. Asi, se hace que un
mensajero humano le diga al pecador qué hacer, incluso
después de que el mismo Sefior se le ha aparecido, y el
mensajero humano lo ayuda a hacer lo que se le dice que
haga bautizdndolo. Cuando es bautizado, su dolor y ayuno
terminan, sus pecados son perdonados, y aqui termina la
historia de su conversion.

3. Saulo Predica en Damasco, 19-25.

Vers.19-22. Tan pronto como Saulo obedecié el
evangelio y recibi6 el perdén, comenzo a dedicar todas sus
energias a edificar lo que habia tratado de derribar. (19) Y
habiendo tomado alimento, recobré fuerzas. Y estuvo
Saulo por algunos dias con los discipulos que estaban en
Damasco (20) En seguida predicaba a Cristo en las
sinagogas, diciendo que éste era el Hijo de Dios (21) Y
todos los que le oian estaban aténitos, y decian: ;no es
éste el que asolaba en Jerusalén a los que invocaban este
nombre, y a eso vino aca, para llevarlos presos ante los
principales sacerdotes? (22) Pero Saulo mucho mas se
esforzaba, y confundia a los judios que moraban en



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 221

Damasco, demostrando que Jests era el Cristo. “algunos
dias” (Mpépag twvag) del versiculo 19 se entienden mas
naturalmente como incluyendo el tiempo de la predicaciéon
que se menciona a continuacién; y la palabra “en seguida”
(eveéws) del versiculo 20, como comenzando no desde el final
de algunos dias, sino desde el bautismo de Saulo.
Indudablemente, el mismo dia en que fue bautizado, todos
los discipulos de la ciudad se reunieron a su alrededor y lo
recibieron de inmediato en su comunién; y en el mismo
sdbado siguiente, ya sea un dia o seis dias después,
comenzé su predicaciéon en la sinagoga, siendo esta su
primera oportunidad. Puede ser que algunas de las
sinagogas se abrieran en otros dias de la semana después
de que él habia comenzado a predicar, dandole asi
oportunidades maés frecuentes de lo que permitian las
reuniones regulares. El primer efecto de esta predicaciéon
fue asombro al escuchar al hombre que habia causado
“estragos” en la Iglesia de Jerusalén, y habia venido a
Damasco con un propésito similar, predicando la fe que
antes habia tratado de destruir. El siguiente efecto es que
estaban “confundidos” por las pruebas de Saulo de que
Jests es el Cristo. En las palabras, “Pero Saulo mucho mas
se esforzaba”, la comparacion es con la fuerza mencionada
en el versiculo 19, “Y habiendo tomado alimento, recobrd
fuerzas”, y la referencia es a la restauracion de su fuerza
fisica después del ayuno agotador y agonia de los tres dias
anteriores. Tal experiencia debilitaria grandemente a un
hombre muy robusto, y podria tardar muchos dias en
recuperarse de sus efectos.

Esta predicaciéon de Saulo fue un esfuerzo prolongado
para convertir a la fe a los Judios que vivian en Damasco; y
aunque no tenemos evidencia de que algunos fueran
convencidos, al menos estaban “confundidos”. Este fue el



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 222

resultado del testimonio fresco e independiente de Saulo
sobre la resurreccion y glorificacién de Jesus. El no habia
visto al Sefior, como los apdstoles originales, después de Su
resurrecciéon y antes de Su ascensién, pero lo habia visto
descender del cielo en su cuerpo glorificado, y su
testimonio era completamente igual al que habia dado
Pedro. Si algin hombre en Damasco dudara de su
veracidad, sus compafieros de viaje podrian testificar con él
sobre la realidad de la luz del cielo, y la voz que procedia
de en medio de la luz, mientras que su propia ceguera, mas
conocida por los incrédulos que a los creyentes, no podria
haber resultado de concebir o decir una mentira. Si en
alguna mente surgia el pensamiento de que habia sido
engafiado por alguna ilusién 6ptica o mental, era disipado
con la consideracion de que la ceguera no podia deberse a
tal causa. De este modo, la ceguera sirvié para cortar todo
escape de la conclusiéon de que su informe de la visién era
verdadero; y si la visiéon era una realidad, no habia lugar
para dudar de que Jestis habia resucitado de entre los
muertos y ascendido al cielo. La ceguera habia sido
prolongada, involucrando el retraso de su bautismo
mencionado anteriormente (Pags. 208-211), con el mismo
proposito de establecerla en la mente de las personas, y
especialmente en la mente de los Judios incrédulos, para
que finalmente pudiera servir a este prop6sito importante.

Tal es la fuerza de su testimonio como les pareci6 a
quienes lo escucharon en Damasco. Para nosotros es asi: Si
la visién que él afirmé haber presenciado fue una realidad,
entonces Jests es el Cristo, y su religion es divina. Su
ceguera, de la que no puede haber razén para dudar,
excluye la suposiciéon de que fue engafiado. ;Fue entonces
un engafiador? Toda su carrera posterior, tal como la
relatan tanto Lucas como él mismo, declara que no lo era:



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 223

porque todos los motivos derivados tanto del tiempo como
de la eternidad que pueden mover a los hombres al engafio
se dispusieron contra el curso que él sigui¢ después. Tal es
Su reputacion entre los hombres, sus esperanzas de riqueza
y poder, su amor por la amistad y su seguridad personal,
todo exigia que mantuviera su antigua posicién religiosa.
Al hacer el cambio, a sabiendas sacrificé fodo esto y, si
estaba practicando el engafio, se expuso al castigo que creia
que los impios recibirian en la eternidad. Es posible creer
que un hombre pueda, por un error de célculo en cuanto a
los resultados inmediatos, comenzar a practicar un engafio
de tales consecuencias, pero es increible que continte
haciéndolo después de que se descubrié su error, y que
persista en el a lo largo de una larga vida. Es increible, por
lo tanto, que Saulo fuera un engafiador; ! y como no se
engafié a si mismo, ni engafiaba a otros, su vision debe
haber sido una realidad, y Jestis que se le apareci6 es lo que
demostré que era, el Hijo de Dios.2

Vers. 23-25. Saulo ve ahora representado en Damasco
y una escena similar a la que habia protagonizado en
Jerusalén, pero con su propio papel invertido. Experimenta
algunos de los malos tratos que habia infligido a otros. (23)
Pasados muchos dias, los judios resolvieron en consejo
matarle; (24) pero sus asechanzas llegaron a conocimiento
de Saulo. Y ellos guardaban las puertas de dia y de noche
matarle. De este relato, parece que cuando se enter6 de su

1 Es una evidencia como ésta la que obliga al autor de ‘“Supernatural
Religion”, una de las obras incrédulas mas radicales publicadas en Inglaterra
dentro de la presente generacion, a decir: “En cuanto al apdstol Pablo mismo,
decimos de la manera mas fuerte y enfatica posible, que no sugerimos ni la mas
remota sospecha de la sinceridad de cualquier declaraciéon histérica que realice
aqui” (Vol. lll: 496).

2 El pequefio volumen de Lord Lyttleton sobre la conversion de Pablo, en
el que probé el origen divino de la fe Cristiana a partir de este solo incidente,
nunca ha sido respondido. Las teorias mediante las cuales Renan, Baur y Strauss
han intentado explicar la creencia de Pablo de que vio a Jesus, sin admitir el hecho,
se consideran en mi libro Evidences of Christianity Parte lll, Cap. 11.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 224

complot se escondid; pero sus enemigos, pensando que
trataria de escapar por una de las puertas de la ciudad, y
que asi estarian seguros de encontrarlo, lo vigilaban
constantemente. Esta vigilancia también lleg6 a ser
conocida por sus amigos, lo que demuestra que ellos
también estaban vigilando, y le proporcionaron otra via de
escape. A lo largo del muro oriental de Damasco, algunas
de las casas estdn construidas contra el muro, con pisos
superiores de madera apoyados sobre la parte superior del
muro; y también hay unos de este tipo en el muro sur. A
través de una ventana en cualquiera de estos ahora un
hombre podria ser bajado en la forma descrita en el texto; 2
(cf. 2 Cor.11:32) y lo mismo era sin duda cierto en la
antigiedad. En caso de asedio, cuando el muro debe ser
superado por soldados, estas superestructuras de madera
podrian ser arrancadas en unas pocas horas.

Este intento de matar a Satl es el tercer efecto de su
predicacién sobre los Judios incrédulos. El primero fue el
asombro de que predicara a Jests (ver. 21); el segundo,
confusion al escuchar su testimonio de Jests (ver. 22); y
tercero, su complot para matarlo. Este altimo efecto se vio
“pasados muchos dias”, una expresiéon indefinida que
podria significar unas pocas semanas, unos pocos meses o

1 Lands of the Bible, 559.

2 Aqui se alegan dos contradicciones entre el relato de Lucas y el de Pablo:
Primero, que los “pasados muchos dias” de Lucas no pueden incluir los “tres
afios” de Pablo; y Segundo, que mientras Lucas dice que Saulo predicd en
Damasco “En seguida”, Pablo dice que fue “inmediatamente a Arabia”. En cuanto
a la primera, también podemos decir que cuando Josué comenta a los Israelitas:
“estuvisteis muchos dias en el desierto” (Jos. 24:7), mientras que Moisés dice
que estuvieron alli cuarenta afos, hay aqui una contradicciéon, porque una
temporada /arga no es igual a cuarenta afios. O, tomando la expresién opuesta,
también digamos del comentario de Job: “El hombre es corto de dias y hastiado
de sinsabores", que segun esto los hombres en los dias de Job vivian solo unos
pocos dias, contradiciendo la afirmacion de que Job mismo vivié ciento cuarenta
afios después de su afliccion (Job 14:1; 42:16). El caso de Simei es aun mas



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 225

unos pocos afios. Aprendemos de la propia declaracion de
Saulo en Galatas (1:17,18), que su escape ocurri6 tres afios
después de su conversion, y que dentro de este periodo
habia hecho una excursién a Arabia.?2 Cémo hasta dénde
habia llegado a Arabia, o cuanto tiempo habia permanecido
alli, no lo insintia; pero dice que después de esa excursion
volvié a Damasco, y es facil ver que el intento de matarlo
ocurri6 después de este regreso. También dice que “el
gobernador de la provincia del rey Aretas guardaba la
ciudad de los damascenos, para prenderme” (2 Cor. 11:32);
lo que demuestra que Damasco estaba entonces bajo el
dominio de Aretas, quien era el rey de Arabia y que los
Judios habia cooperado en el intento de arrestar a Saulo en
las puertas.

pertinente. Cuando Salomén lo perdoné con la condiciéon de que no se fuera de
Jerusalén, “y habité en Jerusalén muchos dias”; sin embargo, sali6 de la ciudad
“pasados tres anos” (1 Rey. 2:36-40). En cuanto a la segunda alegacion, no es
verdadero que el lenguaje de Pablo contradiga el de Lucas. Si lo leemos con la
pregunta en mente, ;Dice que él se fue inmediatamente a Arabia? Creo que
responderemos que no. El dice: “Pero cuando agradé a Dios, que me apart6 desde
el vientre de mi madre, y me llamé por su gracia, revelar a su Hijo en mi, para que
yo le predicase entre los gentiles, no consulté en seguida con carne y sangre, ni
subi a Jerusalén a los que eran apoéstoles antes que yo; sino que fui a Arabia, y
volvi de nuevo a Damasco” (Gal.1:15-17). Aqui hay cuatro declaraciones: primero,
que no consulté con carne y sangre; segundo, que no subié a Jerusalén para ver
a los primeros apéstoles; tercero, que fue a Arabia; y cuarto, que volvié a Damasco.
A cual de estas califica la palabra “en seguida”? Ciertamente no a la dltima;
porque no regres6 “en seguida” a Damasco. Y si no es a la ultima, sPor qué a la
Tercera? Estas dos son las cosas que hizo; y se contraponen por la conjuncién
“pero” a las dos cosas que no realiz6. Pero, la expresion ;" en seguida” realmente
califica a cualquiera de estas directamente? ;Quiso decir que “en seguida” no
consulté? ;sen seguida no fui? ;O no hay algo entendido que califique la palabra
“en seguida” mas directamente? Pablo esta hablando de ser llamado a predicar; y
qué puede querer decir, sino que “en seguida” comenzé a predicar sin consultar
con carne y sangre, sin subir a Jerusalén para consultar con los apoéstoles. ;Y qué
ademas, en cumplimiento de esta predicacion, que comenzé “en seguida”, fue a
Arabia, y volvié de nuevo a Damasco, todo esto, antes de subir a Jerusalén para
ver a Pedro? Si este es el hilo de pensamiento en el pasaje, y parece no producir
otro, entonces en lugar de contradecir la afirmacién de Lucas de que predicé “en
seguida” en Damasco, todo esto lo confirma.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 226

Ademas, como Damasco estaba en ese momento bajo
el rey de Arabia,! el pais al sur y adyacente a el también
debe haber sido invadido por sus fuerzas, y durante el
tiempo en que lo tuvo se consideraria parte de Arabia. La
excursion de Saulo, entonces, pudo haber sido a esta region
con el propésito de predicar en sus ciudades y aldeas; 2y
pudo haber sido su actividad en esta obra lo que despert6
la oposicion Judia a su punto maés alto, y al mismo tiempo
les permiti6 reclutar al gobernador Arabe en su complot.

4. Saulo Regresa a Jerusalén, y es Enviado a Tarso,
26-30.

Vers. 26, 27. La mortificacion de Saulo al verse
obligado a escapar de esta manera del escenario de sus

1 Debido a que no existe otro relato histérico de esta posesiéon temporal
de Damasco por parte de Aretas, se ha cuestionado la declaracién de Pablo al
respecto; pero él estuvo muy bien informado sobre la relacién politica de la ciudad
en el momento en que estaba predicando en ella; y como la declaracién de un
testigo ocular, y un hombre completamente confiable, no se puede desear una
mejor autoridad para el hecho.

2 Aqui cito de mi libro Evidences of Christianity, Parte Ill, Cap.8:
“La conjetura de que la excursion de Pablo a Arabia no fue con el propésito de
predicar, sino con el propésito de meditar sobre sus nuevas relaciones con Cristo,
y prepararse mentalmente para la obra que ahora tenia ante él, aunque es
adoptada por tales hombres como Alford, Lightfoot y Farrar, me parece tan
completamente en desacuerdo con la actividad inquieta y el celo ardiente del
apostol, que es del todo increible. La adicion a esta conjetura, que llegé hasta el
Monte Sinai, mas a cuatrocientas millas de Damasco, a donde Elias se habia
retirado antes que él, en lugar de confirmar la hipétesis original, parece mas bien
debilitarla, porque Pablo sabia muy bien que cuando Elias estuvo ahi, fue
reprendido por el Sefior, quien le dijo: “;Qué haces aqui, Elias?” (1 Rey.19:9,13)
y que se le ordené volver a su obra. En ausencia de toda evidencia para esta
conjetura, deberiamos guiarnos al juzgar el propésito de la excursiéon por lo que
sabemos de los habitos de Pablo durante el resto de su vida; y por esta norma
debemos juzgar que fue uno de los Ultimos hombres en la tierra en desperdiciar
cualquier momento precioso, por no hablar de un afio o dos, en meditacién en el
desierto, mientras la causa que él habia abrazado luchaba ahora por su propia
existencia. Véanse los puntos de vista de Alford y Lightfoot en sus Comentarios
sobre Gdlatas, y los de Farrar en su Life of Paul, cap. 11.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 227

primeras labores en el evangelio fueron recordadas durante
mucho tiempo como es mencionada muchos afios después
cuando hablaba de las cosas que concernian a su debilidad
(2 Cor.11:30-33). Todavia no habia visto a ninguno de los
que eran apostoles fueron antes que €él, desde que los dejo
en Jerusalén para ir a su misién asesina a Damasco. Ahora
vuelve sus pasos en esa direccién, decidido a subir y ver a
Pedro (Gal.1:18). Temprano en el viaje nocturno pasé por el
lugar donde Jests lo habia encontrado.

No intentaremos describir sus emociones cuando los
muros de Jerusalén y los guardas del templo volvieron a
estar a la vista. Al acercarse a la ciudad, vio el lugar de la
crucifixion, y es posible que haya pasado cerca del lugar
donde apedrearon a Esteban, y donde él mismo habia
estado “consintiendo en su muerte” (8:1). Estaba a punto de
volver a encontrarse, en las calles y en las sinagogas, con
sus antiguos aliados a quienes habia abandonado, y con
algunos de los discipulos a quienes habia perseguido.
Dejamos el tumulto de sus emociones a la imaginacion del
lector, y su descripcion a las paginas de escritores 1 mas
voluminosos, mientras seguimos el relato de Lucas sobre su
recepcion entre los discipulos. (26) Cuando llegé a
Jerusalén, trataba de juntarse con los discipulos; pero
todos le tenian miedo, no creyendo que fuese discipulo.
(27) Entonces Bernabé, tomandole, lo trajo a los apdstoles,
y les conté como Saulo habia visto en el camino al Sefior,
el cual le habia hablado, y como en Damasco habia
hablado valerosamente en el nombre de Jestis. Parece que
al principio “todos le tenian miedo, no creyendo que fuese
discipulo”; y que su intento de unirse a ello fue rechazado.
Por mas doloroso que esto hubiere sido esto para él,

1Vea especialmente, Life and Epistles of Paul por Conybeare y Howson; y Life
of Paul por W. Farrar.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 228

probablemente no fue una sorpresa; porque ;Cémo podia
esperar que le creyeran ser un discipulo genuino, después
de experimentar lo que tuvieron en sus manos? No es
posible que no hayan oido algtin informe de su conversion;
pero como debieron suponer que era capaz de cualquier
artimafia para obtener una ventaja sobre ellos, era
imposible para ellos, salvo por las pruebas mas
contundentes que su conversion era genuina. Bernabé fue el
primero en estar completamente convencido. Movido por
los impulsos generosos que lo caracterizaban, pudo haber
buscado una entrevista con Saulo, o este tltimo, teniendo
algin conocimiento de Bernabé, pudo haberse acercado a
él como el que mas indicado para concederle una audiencia
sincera. En cualquier caso, no serfia dificil para Bernabé dar
crédito a la historia sin adornos, contada, como debe haber
sido, con una seriedad y patetismo que ningtin impostor
podria asumir.

Una vez que Bernabé estuvo convencido, fue facil para
él convencer a los apostoles, y ellos convencer a los
hermanos. Todo esto fue probablemente el trabajo de un
solo dia. Pedro lo recibi6 en la casa donde entonces residia
y lo hosped6 quince dias (G&l.1:18). Ahora tenia mucho
tiempo y una buena oportunidad para aprender de los
labios de labios de Pedro toda la historia de la vida de Jests,
sobre la cual su conocimiento previo debi6 ser muy
limitado. “De los otros apodstoles”, dice en relaciéon con
ellos, “no vi a ninguno, sino a Jacobo, el hermano del Sefior”
(Gal.1:19). De esto aprendemos que este Jacobo, aunque no
era el mismo de los doce, en cierto sentido era considerado
como un apostol; y Lucas indudablemente lo incluye a €], y
quizas a otros de rango similar entre los hermanos, entre
los “apostoles” a quienes Bernabé trajo a Saulo.!

Vers. 28-30. Es posible que los hermanos hayan



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 229

recibido a Saulo con cierto recelo, pero el proceder que
sigui6é debe haber ganado su confianza muy pronto. (28) Y
entraba con ellos en Jerusalén; y entraba y salia, (29) y
hablaba denodadamente en el nombre del Senor, y
disputaba con los griegos; pero éstos procuraban matarle.
(30) Cuando supieron esto los hermanos, le llevaron hasta
Cesarea, y le enviaron a Tarso. Durante su ausencia de
Jerusalén, la persecuciéon que habia encabezado habia
disminuido tanto que estos Judios extranjeros estaban una
vez mas dispuestos a debatir las cuestiones; y en los
intervalos de sus conversaciones con Pedro, Saulo los
encontré discutiendo; pero antes de que hubieran pasado
dos semanas encontraron a su nuevo oponente igualmente
invencible con Esteban; y en la locura de su derrota
resolvieron que el destino de Esteban deberia ser el suyo.
En esta emergencia, los hermanos encontraron la
oportunidad de enmendar la sospecha con la que lo habian
mirado al principio, llevandolo a un lugar seguro.
Aprendemos de sus propios labios, mas adelante, que la
preocupacion de los hermanos por su seguridad personal
no fue la razén principal de su partida; y que tenia un deseo
muy fuerte de mantenerse firme en Jerusalén, a pesar del
proposito de los Judios de matarlo (Hech.22:18-21).

Después de llegar a Cesarea, un corto viaje por el
Mediterraneo y por el rio Cidno arriba lo llevé a Tarso, el
hogar de su infancia, y quizds de su primera madurez.
Vuelve a los amigos de sus primeros afios, fugitivo de las

1 La afirmacién hecha por Zeller (I: 299), siguiendo a Baur y otros incrédulos
Alemanes, de que Lucas contradice a Pablo al decir que Bernabé llevé a este
Ultimo a “los apoéstoles”, se basa en la doble suposicion de que con el término
apostoles se refiere a todos los apostoles, o la mayoria de ellos; y que el término
se aplica a ninguno sino a los doce. Pero Lightfoot, en su Commentary on
Galatians, ha mostrado claramente que el término se aplicé a varios otros, como
tanto Pablo como Lucas lo aplican a Jacobo, el hermano del Sefior; y este hecho
refuta la acusacion. Véase para este uso del término, Cap. 14:4, 14; Rom. 16: 7,
2 Cor. 8: 23; Cap. 11: 13; Fil. 2:25; Apoc. 2:2.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 230

dos grandes ciudades y desertor de la mas estricta de las
sectas en las que habia sido educado; pero él vino a traerles
las buenas nuevas de gran gozo. Desaparece en este punto
de las paginas de Lucas, pero no entra en la inactividad. Su
propia pluma en una fecha posterior llena este espacio en
blanco en la historia, al informarnos que fue a las regiones
de Siria y Cilicia, donde predicé la fe que una vez destruyo
(Gal.1:21-24). Todavia nos encontraremos con hermanos en
estos dos paises, quienes sin duda fueron traidos a Cristo
por esta predicacion (Hech.15:40, 41). Encontraremos
razones para creer, también, que durante este intervalo
encontré una parte de los sufrimientos que enumera en el
capitulo once de Segunda de Corintios, y que antes del final
experiment6 su bien conocida vision del paraiso (2
Cor.12:4-9) mientras él estd pasando por estas experiencias,
nuestro historiador nos presenta algunas escenas
importantes e instructivas en la obra del apéstol Pedro.

SECCION Ill — PEDRO PREDICA EN JUDEA,
Y ES ENVIADO A LOS INCIRCUNCISOS

(9:31- 11:18)
1. Lalglesia Goza de Paz y Prosperidad, 31

V. 31. Nuestro autor hace la transicién de las labores
de Saulo a las de Pedro, al establecer la situacién que invit6
a Pedro a salir de Jerusalén y viajar al extranjero. (31)
Entonces las iglesias tenian paz por toda Judea, Galilea y
Samaria; y eran edificadas, andando en el temor del
Seiior, y se acrecentaban fortalecidos por el Espiritu
Santo. Este tiempo de paz probablemente habia
comenzado antes del regreso de Saulo a Jerusalén, y habia
sido interrumpido por la persecuciéon emprendida en su



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 231

contra. Ahora que se habia ido, fue restaurada. Algunos
podrian haber imaginado que, como la Iglesia habia
surgido en medio de luchas y persecuciones, languideceria
cuando se retirara la oposicion; pero su presente
prosperidad probé que no fue la obstinacion de la pasion
humana, sino la obra legitima de la verdad inmutable, la
que la ha hecho existir. Segtn la filosofia de Gamaliel (5: 34-
39), su afirmacién de un origen divino ahora estaba
justificada. La Iglesia fue edificada, en el sentido de ser
edificada en caracter Cristiano; y multiplicada, en el sentido
de aumento muy rdpido de nameros. Debe notarse que el
término Iglesia, o congregacion, se aplica aqui para incluir
a todos los discipulos en estos tres distritos, la region de las
labores personales de nuestro Salvador. Es un wuso
secundario de la palabra, el cuerpo entero contemplado
como si estuviera congregado.!

2. Pedro, Evangelizando, Viene a Lida, 32-35

Vers. 32-35. Cuando el Sefior ordené a Saulo que se
alejara de Jerusalén, dijo que lo enviaria “lejos, a los
gentiles”; pero hasta ahora ningtn gentil incircunciso habia
sido admitido en la Iglesia. Lucas ahora estd a punto de
mostrar como Pedro abri6 las puertas del reino para su
admisioén; y aborda el tema relatando las labores que
condujeron a Pedro al lugar donde lo encontraron los
mensajeros que lo llamaron a esta tarea. (32) Aconteci6 que
Pedro, visitando a todos, vino también a los santos que
habitaban en Lida. (33) y hallé alli a uno que se llamaba

1 El original (ékkAnoia) es la palabra Griega comin para una asamblea del

pueblo. Se usa en este sentido en el Cap. 19: 32, 39, 41, donde se aplica a una
asamblea del pueblo de Efeso, ya sea ordenada o desordenada. Es lamentable
que no se traduzca congregacion en todas partes, como en la versiéon de Ginebra,
de modo que el lector Inglés desinformado pueda ver su significado exacto. Su
uso figurativo cuando se aplica a mas de una sola congregaciéon, como en el
presente caso, seria evidente para todos los lectores, asi como para los eruditos.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 232

Eneas, que hacia ocho afios que estaba en cama, pues era
paralitico. (34) Y le dijo Pedro: Eneas, Jesucristo te sana;
levantate, y haz tu cama. Y en seguida se levanté. (35) Y le
vieron todos los que habitaban en Lida y en Sardn, los
cuales se convirtieron al Sefior. De esto parece que habia
santos en Lida antes de la llegada de Pedro. Es posible que
hayan sido bautizados en Jerusalén durante los primeros
dias de la Iglesia alli; o pueden haber sido traidos por Felipe
mientras estaba evangelizando desde Azoto a Cesarea
(8:40). Sin duda fue su presencia en la ciudad lo que llevé a
Pedro, mientras iba “por todas partes”, a llegar alli. Las
“todas partes” a las que se hace referencia eran las partes
de Judea, Galilea y Samaria, mencionadas en el versiculo
anterior; y el comentario muestra que antes de llegar a Lida
Pedro habia visitado congregaciones en todos estos
distritos. El efecto casi sin precedentes de este tnico
milagro, que hizo que la poblacién de Lida y de la llanura
circundante de Sarén se volviera al Sefnor, es atribuible a
dos causas: Primero, el hecho de que el hombre curado era,
como el lisiado curado en la puerta Hermosa en Jerusalén
(3:10; 4: 22), una victima ampliamente conocida de una
enfermedad incurable; y Segundo, el hecho de que el
pueblo, como la fruta madura en un arbol, que s6lo necesita
una pequefia sacudida para derribarlo, ya que estaba
inclinada mas favorablemente a la verdad.

2. Pedro es Llamado a Jope, 36-43

Vers. 36-38. En medio de estos felices y estimulantes
triunfos del evangelio, Pedro fue llamado a una casa de luto
en la ciudad de Jope. (36) Habia entonces en Jope una
discipula 1llamada Tabita, que traducido ! quiere decir,
Dorcas. Esta abundaba en buenas obras y en limosnas que
hacia. (37) Y acontecié que en aquellos dias enfermé y



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 233

murid. Después de lavada, la pusieron en una sala. (38) Y
como Lida estaba cerca de Jope, los discipulos, oyendo
que Pedro estaba ahi, le enviaron dos hombres, a rogarle:
No tardes en venir a nosotros. Jope siempre ha sido el
principal puerto maritimo de Judea 1, excepto durante el
periodo comparativamente corto en que estuvo en uso el
puerto artificial construido por Herodes en Cesarea 2. Se
encuentra en direccion noroeste de Jerusalén, de la cual
dista treinta y ocho millas (61 Km.) por el camino
pavimentado que ahora conecta las dos ciudades. Lida esta
a unas dos o tres millas al norte de este camino, y a unas
doce millas de Jope. El antiguo camino a Jerusalén, que se
usaba antes de que se construyera la carretera de
circunvalacién, pasaba por Lida y entraba a Jerusalén por
el norte, mientras que el camino actual entra por el oeste.
Una caminata de tres horas trajo a los dos hombres con su
triste mensaje para Pedro. El historiador nos deja
enteramente a conjeturar en cuanto al propésito por el cual
se deseaba la presencia de Pedro en Jope, ya sea para
ministrar consuelo al pequefio grupo de creyentes
angustiados, de la manera que es lo tnico que queda por
hacer para predicadores modernos en tales circunstancias,
o con la esperanza de que resucitaria del santo durmiente
de entre los muertos. Es mas probable que lo primero fuera
su pensamiento; porque no era costumbre de los ap6dstoles
resucitar a sus hermanos y hermanas difuntos simplemente
porque ellos habian sido ttiles en sus vidas; de lo contrario,
Esteban y otros que habian sido asesinados cruelmente en

1 Es el puerto en el que se desembarcaron las balsas de cedro del Libano
para el templo de Salomén (2 Cron. 2: 16); y también los del segundo Templo
(Esd. 3:7); y es de donde parti6 Jonas, para huir a Tarsis (Jonas 1:3). Tiene ahora
una poblacién de quince a veinte mil habitantes, y estd conectada por lineas
regulares de vapores, que la visitan semanalmente, con todos los puertos del
mar Mediterraneo.

2 Véase un relato de ello en el Capitulo 10:1.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 234

Esteban y otros que habian sido asesinados cruelmente en
medio de su utilidad habrian sido resucitados. El mensaje a
Pedro, tal como lo leemos, fue simplemente este: “No
tardes en venir a nosotros”. Sin duda se le cont6 toda la
historia de Dorcas; porque los corazones de los mensajeros
estaban llenos de eso, y Pedro tenia sus propios
pensamientos al respecto mientras los tres iban camino a

Jope.

Vers. 39-43. La muerte en ese clima calido, donde no
existen instalaciones para conservar los cadédveres, es
seguida por un rapido entierro, generalmente antes del
cierre del mismo dia; y si Pedro iba a estar alli a tiempo para
presenciar el entierro de Tabita, no habia tiempo para
demoras. (39) Levantandose entonces Pedro, fue con ellos;
y cuando lleg6, le llevaron a la sala, donde le rodearon
todas las viudas, llorando y mostrando las tanicas y los
vestidos 1 que Dorcas hacia cuando estaba con ellas. (40)
Entonces, sacando a todos, Pedro se puso de rodillas y or6;
y volviéndose al cuerpo, dijo: Tabita, levantate. Y ella
abrio los ojos, y al ver a Pedro, se incorpord. (41) Y él,
diandole la mano, la levant6; entonces, llamando a los
santos y a las viudas, la present6é viva. (42) Esto fue
notorio en toda Jope, y muchos creyeron en el Sefior. (43)
Y aconteci6 que se quedd muchos dias en Jope en casa de
un cierto Simén, curtidor. Nada podria ser mas grafico que
esta breve narracién, o mas conmovedor que el incidente
mismo. En medio de la marcha de los acontecimientos
imponentes que se estdn moviendo ante nosotros, cae como
una flor silvestre en un bosque majestuoso. Abre un
panorama a través de los acontecimientos més grandes de

1 Las dos palabras convertidas en abrigos y prendas (yttovag y ipdmia)

significan tunicas y mantos: la primera la prenda interior que se usaba entonces,
que se ajustaba cerca del cuerpo, y la segunda la prenda exterior, que estaba
suelta y holgada.



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 235

la historia, deja entrever las penas sociales de los primeros
santos y revela una escena con la que nuestras propias
experiencias nos han hecho familiares. He aqui el mismo
tierno cuidado por el cuerpo sin vida, la misma angustia
sentida por todos, el mismo deseo por la presencia de aquel
que ha sido nuestro consejero religioso; la misma compaiiia
de mujeres que lloran y de hombres de pie en un silencio
lamentoso; los mismos contando con voces sollozantes las
buenas obras hechas por los difuntos; y, ademas de todo
esto a lo que estamos acostumbrados, un grupo de viudas
pobres que sostienen a Pedro cuando viene con las tanicas
y los mantos que Dorcas habia hecho para ellas y sus hijos
mientras atin estaba con ellos.

iQué recuerdo! jCuanto mas rico y deseable que los
monumentos de marmol y bronce cubiertos de halagadoras
inscripciones! Bienaventurados los muertos que mueren en
el Sefior; y bienaventurados los vivos en cuyos corazones
ablandados se atesora en tal hora el recuerdo de una vida
como la que ha vivido Dorcas. Mientras Pedro se qued¢ alli
por un momento en un silencio lloroso, ;No le pareci6 a si
mismo que estaba de pie una vez mas junto a la tumba de
Lazaro, al lado de Su Maestro, y rodeado por los Judios al
lado de su Maestro, y rodeado por los Judios que lloraron
con Maria y Marta? Pero recuerda que su Sefior compasivo
esta ahora es el cielo.

Con profunda solemnidad hace sefias a los dolientes
de todos lados. Se queda solo con la difunta. Se arrodilla y
ora. La oracién de fe que sabe que es escuchada. Con una
voz de autoridad, y sin embargo de ternura, una voz que
puede ser escuchada por los muertos, le dice al cuerpo frio:
“Tabita, levantate”. Sus ojos se abren y ve a Pedro. ;Lo
reconoce o es un extrafio para ella? No lo sabemos. Ella se



Capitulo 9 Nuevo Comentario sobre Hechos 236

sienta y lo mira a la cara. Ni una palabra mas se cruza entre
ellos; pero él le da la mano suavemente y la ayuda a
levantarse. El llama a los santos y a las viudas, y alli, en su
blanco sudario, ella se presenta viva ante ellos. Aqui se
cierra la narracién, como bien podria ser; pues ni siquiera
la pluma grafica de Lucas pudo describir la escena que
siguio.

Y sila restauraciéon de una santa al pequefio grupo que
ha dejado es indescriptible, ;Qué diremos o pensaremos de
aquella hora en que todos los santos muertos resucitardn en
gloria y se engrandeceran unos a otros en las orillas de la
vida? ;No pretende este acontecimiento de Jope darnos un
ligero anticipo de los gozos de la mafiana de la
resurreccion? No es de extranar que esto “fue notorio en
toda Jope” y que “muchos creyeran en el Sefior” Pedro se
quedo para alegrarse con los que se regocijaban.



4. Cornelio, Un Gentil Mandé Llamar a Pedro, 10:1-8

Vers. 1, 2. El escenario de la narracion se traslada de
Jope a Cesarea, a unas treinta millas al norte en la costa
Mediterranea, y se nos presenta otro caso de conversion, el
de un Gentil y soldado. (1) Habia en Cesarea un hombre
llamado Cornelio, centurién de la compaiiia llamada la
Italiana, (2) piadoso y temeroso de Dios con toda su casa,
y que hacia muchas limosnas al pueblo, y oraba a Dios
siempre. A primera vista, puede parecer extrafio que un
hombre cuyo caracter se describe de esta manera necesite
conversion. Hay muchos hombres en la actualidad, en cuyo
favor no se puede decir mucho, que se jactan de que sus
perspectivas de salvacion final son buenas. Son honestos en
sus tratos, honorables en sus relaciones con los hombres,
buenos esposos y padres, generosos con sus vecinos y
benévolos con los pobres; ;Qué tienen que temer a manos
de un Dios justo y misericordioso? Pero Cornelio era todo
esto, y mas alld de esto era un hombre devoto y que
practicaba la oracién; sin embargo, era necesario que
incluso él escuchara palabras por las cuales pudiera ser salvo
(11:14). Nuestros hombres del mundo de hoy que se auto
justifican deben entonces estar engafidtndose a si mismos.
Olvidan que, aunque estdin cumpliendo de manera

1 Esta ciudad fue fundada por Herodes el Grande con el fin de proporcionar
en la costa de Judea, que no tiene puerto natural, uno artificial en el que pudieran
anclar los barcos en cualquier época del afo. Su terminacién como ciudad
amurallada, junto con la terminacién del puerto artificial, se celebré en el afio 13
A.C,; y todos los procuradores de Judea después de Pilato la convirtieron su sede
de gobierno. Después de pasar por muchas vicisitudes durante los siglos de
guerra y desolaciéon a la que fue sometida toda Judea, Cesarea fue finalmente
destruida en el afio 1226. Desde entonces su puerto se ha enlodado, el
rompeolas hace tiempo que se derrumbé bajo el incesante lavado de las olas y
ahora es demasiado poco profundo para cualquier barco de alta mar. Sus ruinas
se encuentran entre las mas extensas e interesantes de Palestina. Para una
descripcion de ellas se remite al lector al volumen Lands of the Bible del autor,
Pag. 275.



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 238

meritoria sus obligaciones para con sus semejantes, estan
descuidando la obligacién mucho més elevada de rendir
servicio directo a Dios al observar las ordenanzas de Su
voluntad. El mas inexcusable de todos los pecados es
negarse a rendir a Dios, nuestro Hacedor y Redentor, el
homenaje que le corresponde. Ademads, actuando asi,
hacemos mucho dafio con nuestro ejemplo a nuestros
semejantes, y sobre todo a aquellos que mds nos aman.

Que Cornelio era Italiano, nacido y criado en una
tierra pagana, es casi seguro por su nombre en Latin,
combinado con el hecho de que era un oficial en una
cohorte Italiana. Entonces, ; Cémo pudo haber adquirido el
caracter que aqui se le atribuye? Ninguna educacién
pagana posible podria habérselo impartido. Sélo podia
adquirirse por contacto con el pueblo Judio.

Del mismo pueblo, pues, a quien ayudaba a mantener
en sujecion al yugo Romano, habia aprendido la tnica
religion verdadera. Con la excepcién de ser incircunciso, se
present6 ante Dios como cualquier Judio piadoso de esa
época, o de esta, que no habia aceptado a Cristo. Cristo ya
se habia manifestado entre todos los hombres y Dios, de
modo que no habia acceso al perdon de los pecados sino a
través de El, y vamos a ver cémo Cornelio fue llevado a
Cristo, y por medio de él a Dios.

Vers. 3-6. El primer paso dado para traer a este buen
hombre a Cristo es descrito con estas palabras: (3) Este vio
claramente en una vision, como a la hora novena del dia,
que un angel de Dios entraba donde él estaba, y le decia:
Cornelio. (4) El. Mirandole fijamente, y atemorizado, dijo:
(Qué es, Senor? Y le dijo: Tus oraciones y tus limosnas



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 239

han subido para memoria delante de Dios. (5) Envia,
pues, ahora hombres a Jope, y haz venir a Simén, el que
tiene por sobrenombre Pedro. (6) Este posa en casa de
cierto Simoén curtidor, que tiene su casa junto al mar; él te
dira lo que es necesario que hagas. La vision aqui descrita
no aparecié en un suefio o en trance; sino a un hombre bien
despierto 'y, como veremos mds adelante (v. 30), ocupado en
la oraciéon. Que observara una de las horas Judias de
oraciéon (3:1), la hora del incienso vespertino, es prueba
adicional de que debia su carécter religioso a la instruccion
Judia.

El miedo que despertaba la presencia visible del angel
era instintivo; porque no hay razén por la que los hombres
deban temer a los dngeles o espiritus; sin embargo, todos
los hombres, incluso los mas piadosos, se han asustado
cuando han visto, o pensaron que vieron seres
sobrenaturales.

Desde un punto de vista moderno, las palabras del
angel hacen atin mas sorprendente (Vea Comentarios bajo
1, 2) que tal hombre debiera ser un sujeto especial para la
conversion. Si, ademas de todo lo que se dice de su exaltado
caracter religioso, sus oraciones eran escuchadas, y sus
limosnas habian subido como memorial delante de Dios,
(Qué le faltaba todavia para salvarse del pecado? Que un
hombre con una experiencia como la suya se presente ante
cualquier Iglesia en el dia de hoy, y diga: “He sido por
muchos afios un hombre piadoso, adorando a Dios en lo
mejor que conocimiento, dando muchas limosnas a los
pobres, orando continuamente, y ensefiando a mi familia el
temor de Dios. Ayer por la tarde, a las tres de la tarde,
estaba yo orando como tenia por costumbre, cuando de
repente se me aparecié un dngel y me dijo: Tus oraciones y



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 240

tus limosnas han subido para memoria delante de Dios”
(Quién vacilaria en declararlo un hombre completamente
convertido? Ciertamente era un converso del paganismo al
Judaismo, sin embargo, el angel, como sabemos por el
recuento posterior de los hechos de Pedro (9:14), después
de decirle que mande llamar a Pedro, le dijo: “El te hablara
palabras con las cuales seras salvo, ti1 y toda tu casa”.
Aunque el angel le habia hablado, y aunque Dios habia
escuchado sus oraciones, todavia debe escuchar palabras de
los labios de un hombre antes de que pueda ser salvo.
Debemos observar la narraciéon a medida que continta,
para ver qué palabras se pronunciaron y qué contenian que
era tan necesario.

No dejemos de observar que aqui esta la oracién de un
hombre que aiin no se ha convertido completamente a
Cristo, y que la oracién es contestada. Pero cuan diferente
es la respuesta de la que a las personas en una condicién
espiritual similar se les ensefia a esperar en nuestro propio
tiempo. El dngel no le trae un mensaje de que sus pecados
son perdonados; ni lo deja regocijandose en el perdén de los
pecados porque tiene la seguridad de que sus oraciones son
escuchadas. En lugar de esto, le dice que envie por un
hombre que le dira lo que debe hacer para ser salvo.

Si oraciones similares fueran respondidas ahora,
(Quién puede dudar que el mismo Dios las responderia de
la misma manera, diciendo al que pregunta que envie por
un predicador, o por algin otro discipulo, para que lo
instruya correctamente?

Es interesante e instructivo observar que aqui tenemos
otro ejemplo de la intervenciéon de un angel para asegurar
la conversiéon de un hombre. Al comparar la obra del angel



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 241

con la del que apareci6 en el caso del eunuco (8:26),
observamos que aunque este ultimo se aparecié al
predicador y el primero a la persona que se iba a convertir,
ambos aparecieron esencialmente por el mismo propoésito;
es decir, poner cara a cara al predicador y al sujeto de la
conversion. De este modo, aprendemos que las
intervenciones sobrenaturales nunca reemplazaron el
trabajo indispensable del agente humano. Incluso cuando
el Sennor mismo, como en el caso de la conversion de Saulo,
se apareci6 al pecador, la agencia humana seguia siendo
indispensable, y el Sefior mismo instruy6 a Ananias para
que fuera a encontrarse con al atin no perdonado Saulo.

Estos hechos no pueden llamar demasiado la atencién
de una época como la nuestra, en la que son totalmente
ignorados por la mayoria de los maestros religiosos. En los
tres casos se hizo necesaria la intervencion sobrenatural,
porque sin ella las partes no se habrian unido en absoluto.
De lo contrario, Felipe no habria sabido que habia un etiope
cabalgaba en el camino a Gaza; Ananias no se habria
atrevido a acercarse a Saulo; y Cornelio no habria sabido
que tenia el privilegio de enviar a buscar a Pedro.

Vers. 7, 8. Aunque ya era tarde en la tarde, Cornelio
no dudé en poner en marcha a tres mensajeros a la vez. (7)
Ido el angel que hablaba con Cornelio, éste llamé a dos
de sus criados, y a un devoto soldado de los que le
asistian; (8) a los cuales envié a Jope, después de haberles
contado todo. Aqui parece que el celo religioso con el que
habia llevado a su casa al temor de Dios (v. 2) se habia
extendido también a algunos de los soldados bajo su
mando. El soldado, con su uniforme Romano, fue enviado
como protecciéon a los dos sirvientes; porque entonces,
como ahora, la asistencia de un solo soldado, que



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 242

representaba el poder supremo del Imperio, era una
proteccién para los viajeros.

5. Pedro es Dirigido Ir a la Casa de Cornelio, 9-23.

Vers. 9-16. La escena ahora cambia de nuevamente, y
pasamos de Cesarea de regreso a Jope, donde dejamos a
Pedro en la casa del curtidor. Nuestro autor anticipa la
llegada de los mensajeros de Cornelio, mostrando cémo el
Sefor prepar6 a Pedro para una recepcién favorable de su
mensaje. (9) Al dia siguiente, mientras ellos iban por el
camino y se acercaban a la ciudad. Pedro subié a la azotea
para orar, cerca de la hora sexta. (10) Y tuvo gran hambre,
y quiso comer; pero mientras le preparaban algo, le
sobrevino un éxtasis; (11) y vio el cielo abierto, y que
descendia algo semejante a un gran lienzo, que atado de
las cuatro puntas era bajado a la tierra; (12) en el cual
habia de todos los cuadrapedos terrestres y reptiles y aves
del cielo. (13) Y le vino una voz: Levantate, Pedro, mata y
come. (14) Entonces Pedro dijo: Sefior, no; porque
ninguna cosa comtin o inmunda he comido jamas. (15)
Volvié la voz a él la segunda vez: Lo que Dios limpid, no
lo llames ta coman. (16) Esto se hizo tres veces; y aquel
lienzo volvié a ser recogido en el cielo. Aunque Pedro
estaba en éxtasis, todavia estaba completamente en si
mismo en pensamiento y sentimiento; de ahi la efusiéon de
su impetuosidad caracteristica, cuando respondié al
mandato del cielo: “No, Sefior”.

Sus pensamientos no fueron mas lejos en la
justificacion de su audacia que el hecho de que nunca en su
vida habia comido nada inmundo, como lo fueron algunas
de las cosas que se le orden6 comer; pero al abstenerse,
sabia que estaba obedeciendo una ley que Dios mismo



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 243

habia dado a sus padres, y no podia en ese momento
asimilar el pensamiento que Dios estaba ahora aboliendo
una de sus propias leyes. Cuando la sdbana y la voz
llegaron a él por segunda y tercera vez, se quedé en
silencio; porque entonces vio que Dios quiso decir lo que
dijo, y que ningtin hombre estuvo jamas mas dispuesto a
obedecer cuando se entendia una orden.

Esta vision vino cuando Pedro estaba ocupado en la
oracion, porque entonces estaba en el estado de &nimo mas
favorable para aceptar una orden no deseada; y cuando
tenia hambre, porque el mandamiento se referia a las
distinciones legales concernientes a la alimentacién animal.
Estaba en la azotea, porque, en una casa pequefia, con tal
vez s6lo dos o tres habitaciones, podria encontrar mejor
privacidad en el techo que abajo. Un techado puede haberlo
escondido de la vista de las personas en las casas vecinas,
si alguna estaba en sus azoteas en el calor del dia.

Vers.17-20. El acontecimiento de esta visién, y los
movimientos de los mensajeros enviados por Cornelio,
como el viaje de Felipe y el movimiento del carruaje del
eunuco (8: 26, 27), fueron bien programados por los angeles
que los tenian a su cargo. (17) Y mientras Pedro estaba
perplejo dentro de si sobre lo que significaria la vision
que habia visto, he aqui los hombres que habian sido
enviados por Cornelio, los cuales, preguntando por la
casa de Simoén, llegaron a la puerta, (18) Y llamando,
preguntaron si moraba alli un Simén que tenia por
sobrenombre Pedro. (19) Y mientras Pedro pensaba en la
vision, le dijo el Espiritu: He aqui, tres hombres te buscan.
(20) Levantate, pues, y desciende, y no dudes de ir con
ellos, porque yo los he enviado. Pedro no pudo dejar de
ver que por medio de esta vision Dios habia abolido la



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 244

distincion legal entre animales limpios e inmundos; por lo
tanto, inferimos que su perplejidad y su prolongado
pensamiento sobre el significado de la visién se referian a
algo mas. Lo que fue abolido era una parte prominente de
la ley de Dios; y él pudo haber estado perplejo en cuanto a
por qué deberia ser abolido. También puede haber
planteado la cuestion de si el resto de la ley también debia
ser abolida; de ser asi, esto lo dejaria atin mas perplejo. Pero
no estuvo mucho tiempo en duda; porque en el ajuste habil
de la vision a los movimientos de los mensajeros de
Cornelio, este ultimo ya habia llegado y encontré la casa
correcta, y el Espiritu Santo en Pedro le revela que tres
hombres estan abajo buscédndolo, y le dice que vaya con
ellos. No es necesario pensar que la casa de Simén estaba
fuera de la ciudad, porque, como han supuesto muchos de
los Comentaristas,! su negocio fue considerado inmundo;
pues, sea cual fuere la verdad en cuanto a eso, su lugar de
trabajo como curtidor pudo haber estado fuera de los
muros mientras que su residencia estaba dentro.

Vers. 21, 22. Mientras Pedro baja las escaleras para
encontrarse con los hombres cuya llegada se le hizo saber
de manera tan extrafia, todavia esta perplejo en cuanto al
significado de la vision; pero pronto comienza a ver en ello
un significado que no habia sospechado. (21) Entonces
Pedro, descendiendo a donde estaban los hombres que
fueron enviados por Cornelio, les dijo: He aqui, yo soy el
que buscais; ;cual es la causa por la que habéis venido?
(22) Ellos dijeron: Cornelio el centuridon, varén justo y
temeroso de Dios, y que tiene buen testimonio en toda la
nacion de los judios, ha recibido instrucciones de un
santo angel, de hacerte venir a su casa para oir tus

1 Esta suposicién se basa exclusivamente en la declaracion de los Rabinos
de una época posterior; pero no hay nada en la ley de Moisés que lo justifique, y
no es del todo seguro que el negocio fuera considerado inmundo por los Fariseos
de la época Apostolica.



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 245

palabras. Conectando este mensaje, enviado por orden de
un “santo angel”, con la visién, y con el mandato del
Espiritu de ir con los hombres, sin dudar nada, Pedro ve
ahora en un instante que es llamado por la autoridad
divina, a través del dngel, a través de la vision, y a través del
Espiritu, para hacer lo que antes siempre habia considerado
pecaminoso, entrar en la casa de un Gentil, y hablarle la
palabra del Sefior.

Nada menos que un llamado divino inconfundible
pudo haberlo inducido a hacer esto; pero ahora no tiene
alternativa a menos que resista a Dios. Ahora ve lo que
luego expres6 con tanto regocijo, que no debia llamar a
ningtn hombre comtn o inmundo (v. 25).

6. El Encuentro de Pedro y Cornelio, 23-33.

Vers. 23, 24. Los mismos mensajeros probablemente
eran Gentiles, y el soldado ciertamente lo era; y bajo
circunstancias ordinarias los Gentiles dificilmente podrian
haber encontrado entretenimiento en la casa de Simén el
curtidor.

Pero su mente y la de Pedro estaban lo
suficientemente movidas en la direccién correcta por lo que
ya habia ocurrido, como para eliminar toda duda de
recibirlos en las hospitalidades de la casa. (23) Entonces,
haciéndoles entrar, los hospedé. Y al dia siguiente,
levantandose, se fue con ellos; y le acompaiiaron algunos
de los hermanos de Jope. (24) Al otro dia entraron en
Cesarea. Y Cornelio los estaba esperando, habiendo
convocado a sus parientes y amigos mas intimos. Pedro
no partié hacia Cesarea con la misma rapidez con la que



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 246

Cornelio habia enviado a sus mensajeros a Jope. Es posible
que haya esperado hasta el dia siguiente para que los
hermanos que iban a ir con él, seis en ntimero (11:12),
pudieran estar listos; o porque el lugar en que debian pasar
la noche en el camino estaba tan lejos que era mejor partir
por la mafiana. Cornelio sabia el tiempo que requeriria el
viaje, y de este modo, con rapidez militar, tenia una
audiencia selecta lista y esperando.

Notese que esta audiencia no estaba compuesta por
una multitud diversa, sino por parientes y amigos cercanos
de Cornelio, quienes sin duda fueron invitados a estar
presentes debido a su conocido interés en el objeto por el
cual se reunieron.

Vers. 25-29. No fue sin emocién que Pedro se acerco
por primera vez a la puerta de la casa de un Gentil, y debe
haber sido con la mas profunda emocién que Cornelio
conocié por primera vez con el hombre a quien habia
enviado en obediencia al mandato de un &ngel. Una
humildad abrumadora marcaba el comportamiento del
soldado, mientras que el apodstol se conducia con una
dignidad fécil, que s6lo una naturaleza noble y una alta
vocacion podrian tener sentido de impartir a un pescador.
(25) Cuando Pedro entrd, sali6 Cornelio a recibirle, y
postrandose a sus pies, adoré. (26) Mas Pedro le levanto,
diciendo: Levantate, pues yo mismo también soy hombre.
(27) Y hablando con él, entr6, y hall6 a muchos que se
habian reunido. (28) Y les dijo: Vosotros sabéis cuin
abominable es para un varén judio juntarse o acercarse a
un extranjero; pero a mi me ha mostrado Dios que a
ningtn hombre llame comn o inmundo; (29) por lo cual,
al ser llamado, vine sin replicar. Asi que pregunto: ;Por
qué causa me habéis hecho venir? Cornelio adoré a Pedro



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 247

s6lo en el sentido de rendirle el homenaje que, segiin la
costumbre Oriental, se debia a uno de rango muy superior.
El término se usa con frecuencia en este sentido, y su
conocimiento del verdadero Dios prohibe la suposicion de
que tenia la intenciéon de rendir honores divinos a un
hombre. Se sinti6 movido a este homenaje en consideracion
a la alta estima en que Pedro parecia ser sostenido por el
“santo angel”. Pero Pedro, que todavia no conocia a
Cornelio, no podia saber que solo se pretendia este tipo de
homenaje, (cf. Mat.2:2, 8; 8:2; 9:18; 14:33; 15:25; 18:26; 20:20)
y de ahi su comentario: “Pues mismo también soy
hombre”. La explicaciéon de Pedro de su separacion de la
costumbre Judia al entrar en la casa de un Gentil muestra
que ahora entendi6 claramente que la visién incluia a los
hombres en su alcance; y su comentario, basado en este
entendimiento, fue satisfactorio para sus oyentes sin el
relato de la vision misma. Los mensajeros le habian dicho
con qué propodsito habia sido enviado, pero él consider6
apropiado tener una declaracion de este propésito de las
partes mismas, antes de continuar.

Vers. 30-33. La pregunta de Pedro estaba dirigida a la
compafiia en general, pero Cornelio era la persona
adecuada para responderla, y lo hizo de la manera mas
directa y satisfactoria. (30) Entonces Cornelio dijo: Hace
cuatro dias que a esta hora yo estaba en ayunas; y a la hora
novena, mientras oraba en mi casa, vi que se puso delante
de mi un varén con vestidos resplandecientes, (31) y dijo:
Cornelio, tu oracién ha sido oida, y tus limosnas han sido
recordadas delante de Dios. (32) Envia, pues, a Jope, y haz
venir a Simén el que tiene por sobrenombre Pedro, el cual
mora en casa de Simdn, un curtidor, junto al mar; y
cuando llegue, él te hablara. (33) Asi que luego envié por
ti; y td has hecho bien en venir. Ahora, pues, todos



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 248

nosotros estamos aqui en la presencia de Dios para oir
todo lo que Dios te ha mandado. Su primera observaciéon
en esta respuesta muestra que, segtin el modo de contar que
prevalecia entonces, habian pasado cuatro dias desde la
aparicion del angel, aunque, segtin nuestro propio método,
como podemos ver al contar hacia atrds, fueron
precisamente tres dias. Aqui llama al ser que le habia
hablado “un varén con vestidos resplandecientes”, pero
evidentemente no lo reconocié por la comunicacién que
trafa, si no por el brillo peculiar de sus vestiduras, como un
angel, como lo llama Lucas (v. 3), y por los mensajeros (v.
22).

La altima declaracién en la respuesta muestra que toda
la compafiia se habia reunido en la presencia consciente de
Dios, con el propésito expreso de escuchar, y de escuchar
como debian escuchar, el mensaje de Dios con el Pedro
estaba encargado. Cuando tal audiencia se retne para
escuchar a tal predicador, los resultados mas deseados
seguramente se obtendran.

7. El Sermén de Pedro a los Incircuncisos, 34-43.

Vers. 34, 35. La ocasiéon proporcioné a Pedro una
introduccion muy feliz a las observaciones que tenia que
presentar, y como un retérico entrenado, que no lo era,
procedié a hacer uso de ella. (34) Entonces Pedro, abriendo
su boca, dijo: En verdad comprendo que Dios no hace
acepcion de personas, (35) sino que en toda nacidn se
agrada del que le teme y hace justicia. El pensamiento
expansivo aqui expresado fue suficiente, en la mente de
Pedro, para romper los lazos exclusivos del pacto Mosaico;
y deberia ser suficiente ahora disipar de la mente de los
hombres la teoria igualmente exclusiva de wuna



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 249

predestinacion arbitraria de ciertos hombres y dngeles a su
destino eterno. Es una declaracién positiva e inspirada de
que Dios no hace acepcién de personas, sino buscar su
cardcter. Temerle y obrar justicia, y no cualquier otra
distincién entre las personas, es la base de la aceptabilidad
ante Fl.

Vers. 36-39. Como hemos observado anteriormente, la
experiencia que Cornelio ahora le habia contado a Pedro es
tal que le aseguraria un reconocimiento instantdneo como
Cristiano entre los Protestantes modernos; pero Pedro
estaba tan lejos de considerarlo asi, que procede a
predicarle las palabras por las cuales podria ser salvo; y
primero, como en Pentecostés, describe brevemente la
carrera personal de Jests. (36) Dios envi6 mensaje a los
hijos de Israel, anunciando el evangelio de la paz por
medio de Jesucristo; éste es Seiior de todos. (37) Vosotros
sabéis lo que se divulgé por toda Judea, comenzando
desde Galilea, después del bautismo que predicé Juan
(38) como Dios ungi6 con el Espiritu Santo y con poder a
Jestis de Nazaret, y como éste anduvo haciendo bienes y
sanado a todos los oprimidos por el diablo, porque Dios
estaba con él. (39) Y nosotros somos testigos de estas cosas
que Jests hizo en la tierra de Judea y en Jerusalén; a quien
mataron colgandole en un madero. De las palabras
“sabéis”, con las que se introduce este relato, aprendemos
que Cornelio y sus amigos ya conocian la carrera personal
de Jests; y que estaban familiarizados con las “el evangelio
de la paz” que Jests habia predicado a los hijos de Israel.

Pedro ensaya la historia con el aparente propoésito de
confirmar su creencia en ella al afirmar que él y sus
compafieros fueron testigos de todo. Lo que los auditores
aun ignoraban era su propio interés en el mensaje de paz,



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 250

que se habia considerado como destinado tinicamente para
Israel.

Vers. 40, 41. El hecho culminante del evangelio viene
a continuacién en la narracién, como lo hizo en el sermén
de Pentecostés. (40) no a todo el pueblo, sino a los testigos
que Dios habia ordenado de antemano, a nosotros que
comimos y bebimos con él después que resucité de los
muertos. (41) De éste dan testimonio todos los profetas,
que todos los que en él creyesen, recibiran perdén de
pecados en su nombre. Aqui, a modo de elogiar la
evidencia de la resurreccién, Pedro declara a sus oyentes un
hecho que ha sido interpretado de manera tan diferente por
los incrédulos que se ha convertido en un motivo de
objecion; es decir, que los testigos fueron elegidos de
antemano. Dice que fueron escogidos por Dios; pero sin
duda se refiere a su eleccién por el Sefior Jesus.

Si Pedro o los incrédulos tienen razén en esto,
depende completamente de los motivos de la eleccion. Si
fueron elegidos por su disposicion a testificar sin tener en
cuenta los hechos, o debido a la facilidad con la que podrian
ser engaflados, podria considerarse con razén como una
circunstancia sospechosa.

Pero lo contrario es verdadero en ambos casos. Tal era
la situacion de los testigos que existié un peligro inminente
tanto para la propiedad como para la persona al dar su
testimonio, por lo que todo motivo de deshonestidad los
impulsaba a guardar silencio. Eran también los menos
susceptibles de ser engafiados de todos los hombres,
debido a su larga e intima familiaridad con él que iba a ser
identificado. Por otra parte, si se hubiera aparecido a todo
el pueblo, la gran mayoria de ellos no habrian podido



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 251

testificar con completa certeza sobre su identidad. Pedro,
entonces, tenia razon; porque el hecho de que tales testigos
hayan sido elegidos de antemano prueba que no se
pretendia engafiar; sino que, por el contrario, el objetivo era
proporcionar los testigos mds confiables que entonces
vivian 1 Para Cornelio, el testimonio de Pedro sobre lo que
se habia hecho era amplio, por el hecho de haber sido
advertido por un santo angel para que enviard a buscar a
Pedro; y la compafiia ya se habia declarado dispuesta a
escuchar todas las cosas que le habian sido ordenadas por
el Sefior (v. 33).

Vers. 42, 43. Después de haber esbozado la carrera de
Jestss, y de haber declarado la evidencia de Su resurreccion,
Pedro procede en orden regular al siguiente hecho
historico, la entrega de la comisién apostdlica. (42) Y nos
mandé que predicasemos al pueblo, y testificissemos que
él es el que Dios ha puesto por Juez de vivos y muertos.
(43) De éste dan testimonio todos los profetas, que todos
los que en él creyesen, recibiran perdén de pecados por
su nombre. El mandato de predicar al pueblo se expresé en
la gran comisiéon (Mar.16:15), y que debian dar testimonio
de que “éste es el que Dios ha puesto para ser Juez de vivos
y muertos” estaba implicito en el prefacio de la comisién:
“Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra” (Mateo
28:18). Antes de esto, sin embargo, en vida de Jesus, habia

1 “Si su objetivo hubiera sido hacer creer su historia, ya sea verdadera o
falsa, o si hubieran estado dispuestos a presentar su testimonio, ya sea como
testigos personales o como historiadores, de tal manera que lo hiciera tan
engafoso e inobjetable como ellos podrian — en una palabra, si hubieran pensado
en algo mas que en la verdad del caso tal como la entendian y creian — al menos
habrian omitido esta restriccion en el relato de las apariciones de Cristo. A esta
distancia en el tiempo, el relato tal como lo tenemos es quizas mas creible de lo
que hubiera sido de otra manera, porque esta manifestacion de la franqueza del
historiador es mas ventajosa para el testimonio de lo que la diferencia en las
circunstancias del relato hubiera sido a la naturaleza de la evidencia. Pero este es
un efecto que los evangelistas no pudieron prever, y es uno que de ningin modo
se habria producido en la época en que escribieron” (Paley, Evidences of
Christianity).



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 252

declarado a los Judios que todo el juicio le habia sido dado
a él, y que el Padre no juzgaria a nadie (Jn. 5: 21, 22). En la
promesa del perdén de los pecados (v. 43) no debemos
pasar por alto la fuerza de las palabras, “por su nombre”.
La promesa es para todo aquel que crea en Jests, pero es
“por su nombre” que la promesa se hara efectiva. A estas
mismas personas se les ordendé un poco més tarde que
fueran bautizadas “en el nombre de Jesucristo” (v. 48); y
todos son bautizados “en el nombre del Padre, y del Hijo, y
del Espiritu Santo” (Mateo 28:19).

Esto armoniza perfectamente con el mandamiento de
Pedro en su primer sermén: “ Arrepentios y bauticese cada
uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para perdén de
los pecados” (2:28); y el pasaje de ninguna manera apoya la
doctrina de la justificacion solo por la fe. La referencia de
Pedro a los profetas como testigos de esta promesa es una
sorpresa, especialmente  porque se  produce
inmediatamente después de su referencia a la comisiéon
apostolica en la que fue la declaracién mas explicita de la
misma.

Su proposito probable no era indicar una confianza
primaria en los profetas, sino mostrar que en lugar de ser
una nueva promesa que venia solo de Jesds, era una
antigua promesa ensefiada generalmente en el Antiguo
Testamento.

8. Los Incircuncisos Reciben el Espiritu Santo y Son
Bautizados, 44-48.

Vers. 44-46. El sermoén de Pedro fue interrumpido y
roto por un incidente que se mantiene tnico en la historia
apostodlica, y fue una gran sorpresa para Pedro y sus
compafieros Judios. (44) Mientras atin hablaba Pedro estas



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 253

palabras, el Espiritu Santo cay6 sobre todos los que oian
el discurso. (45) Y los fieles de la circuncision que habian
venido con Pedro se quedaron atoénitos de que también
sobre los gentiles se derramase el don del Espiritu Santo.
(46) Porque les oian que hablaban en lenguas, y que
magnificaban a Dios. El motivo de asombro de los
hermanos Judios no fue el mero hecho de que estos Gentiles
recibieran el Espiritu Santo; porque si Pedro hubiera
terminado su discurso, prometiéndoles el Espiritu Santo en
los términos que él habia establecido en Pentecostés, y
luego los hubiera bautizado, estos hermanos habrian dado
por sentado que recibieron el Espiritu. Y si, después de esto,
les hubiera impuesto las manos y les hubiera impartido el
don milagroso del Espiritu, como en el caso de los
Samaritanos, no se habrian sorprendido tanto. Las
consideraciones que causaron el asombro fueron, primero,
que el Espiritu Santo fue “derramado” sobre ellos
directamente de parte de Dios, como nunca lo habia hecho
nadie més que los apostoles; y segundo, que este don
inusual fue otorgado a los Gentiles. Esta segunda
circunstancia se explicara al discutir el disefio de este
milagro en los versiculos 47, 48, a continuacion. El hecho de
que este don del Espiritu fuera manifestado por el milagro
de hablar en lenguas?® lo distingue del don del Espiritu

' Es una cuestion de sorpresa encontrar a un Comentarista tan juicioso como
Plumptre expresandose sobre este milagro de la siguiente manera: “Como no se menciona
aqui que la pronunciacién de la alabanza sea en ningun otro idioma que no sea aquel con
el que los oradores estaban familiarizados, no hay ninguna base para suponer que esta
caracteristica del don Pentecostal fue reproducida, y la alabanza extatica jubilosa que era
la esencia de ese don debe considerarse como correspondiente a los fenbmenos descritos
en | Cor. 14:7-9 “. Es menos sorprendente encontrar a Meyer expresando en esencia la
misma opinion. Ambos pasan por alto el hecho sobre el que Alford llama la atencién, que
Pedro, al describir el incidente después, dice: “Dios, pues, les concedié también el mismo
don que a nosotros” (Cap. 11:17), identificandolo asi con el don de lenguas otorgado en
Pentecostés. Como Lucas una vez describié hablar en otras lenguas en Pentecostés, y
mostré que los hombres de estas otras lenguas entendian a los hablantes, era natural que
en su segunda referencia al mismo fenémeno usara una forma de expresion mas breve; y
si, por “hablar en lenguas", no quiere decir otras lenguas que las que eran naturales para
los hablantes, sus palabras carecen de sentido”. La suposicion de que este fenbmeno o el
mencionado en el capitulo catorce de 1 Corintios fuera mera “alabanza extatica jubilosa”,
no pronunciada en ninguna lengua humana, es suponer que estos son los disparates de
quienes adoptan esta suposicion. Véanse las notas de Alford sobre este ultimo pasaje y
sobre Hechos 2:4.



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 254

prometido a todos los que se arrepienten y son bautizados
(2:38); y el hecho de que vino directamente del cielo, sin la
imposiciéon de manos apostélicas, lo distingue de los dones
como los otorgados a los Samaritanos, y posteriormente de
aquellos otorgados posteriormente a miembros
prominentes de muchas Iglesias (Vea Hech.19:1-7; 1
Cor.1:4-6; 14; Gal-3:1-6; 1 Tes.5:19, 20). No tenemos ningtin
evento con el cual clasificarlo excepto el don otorgado a los
apostoles en Pentecostés; y de este modo, Pedro lo clasifica
maés adelante (11: 15, 16). El dice: “Y cuando comencé a
hablar, cay6 el Espiritu Santo sobre ellos también, como
sobre nosotros al principio. Entonces me acordé de lo dicho
por el Sefor,

Cuando dijo: Juan ciertamente bautizé en agua, mas
vosotros seréis bautizados con el Espiritu Santo”. En estas
palabras lo identifica como un bautismo en el Espiritu
Santo; y estos dos son los tinicos eventos que se designan asi
en el Nuevo Testamento. Uno fue la expresion divina de la
admision de los primeros Judios en el nuevo reino
mesidnico, y el otro, el de los primeros Gentiles.

El bautismo de Cornelio y sus parientes en el Santo
Espiritu previo antes de su bautismo en agua ha sido
argumentado como evidencia de que el perdén de pecados
tiene lugar antes del bautismo. Podria proporcionar tal
evidencia si el perdon de los pecados fuera simultdneo con
el don milagroso del Espiritu; Pero ése no es el caso.

En todos los demas casos de un don milagroso, el
perdon de los pecados lo precedia. Esto es verdadero de los
apostoles en Pentecostés, porque mucho antes habian sido
aceptados como discipulos de Cristo; es verdadero de los



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 255

Samaritanos, porque habian sido bautizados por Felipe
antes de que los apdstoles les enviaran a Pedro y Juan para
impartirles el don milagroso; es verdadero de los doce
discipulos en Efeso, a quienes Pablo impartié este don
después de haberlos bautizado (19:1-7); y es verdadero de
todos en la Iglesia en Corinto que habian recibido dones
similares (1 Cor. 1:4-7; 12: 1-7).

En ninguno de estos casos estuvo relacionado con el
perdon de los pecados; por lo tanto, tal conexiéon no puede
suponerse en el presente caso. Si se piensa que es
incongruente que este poder milagroso se manifieste en
personas cuyos pecados no son perdonados, recuérdese
que fue un milagro obrado sobre estas personas para un
proposito externo a ellos (vea mas abajo, Comentarios en
vers. 47, 48); y que, aunque no fueron perdonados, eran
personas piadosas de acuerdo a la fe Judia.

No hay mayor incongruencia, si es que se puede
tolerar la idea de incongruencia, en que recibieran un
momentdneo don milagroso del Espiritu, que en la misiéon
anterior de un angel a Cornelio para asegurarle que sus
oraciones fueron escuchadas y que sus limosnas fueron
recordadas por Dios.

Este incidente en la conversion de Cornelio no puede
de ninguna manera tomarse como precedente para las
edades posteriores; porque ciertamente fue un milagro, y
ahora no se hacen milagros. Tampoco podemos esperar que
los pecadores ahora vean un angel, como lo hizo Cornelio,
antes de que sus pecados sean perdonados, para recibir el
Espiritu como el lo hizo.



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 256

Vers. 47, 48. La verdadera explicacion de esta
circunstancia inusual, aunque dada mas completamente en
el discurso de Pedro registrado en el préximo capitulo 11:
15-18), esta claramente implicita en las siguientes palabras:
(47) Entonces respondiendo Pedro: ;Puede acaso alguno
impedir el agua, para que no sean bautizados estos que
han recibido el Espiritu Santo también como nosotros?
(48) Y mandé bautizarles en el nombre del Sefor Jests.
Entonces le rogaron que se quedase por algunos dias. Hay
dos formas de determinar el propdsito de un incidente: se
puede declarar el propésito; o podemos aprender lo que es
por el uso que se hace de el.

Aqui no hay declaraciéon del propésito del don del
Espiritu; pero Pedro, que conocia el propésito, indica
claramente cuél era por el uso que hace de el. Lo usa para
quitar de la mente de sus compaferos Judios cualquier
duda que atin puedan albergar en cuanto a la conveniencia
de bautizar a los Gentiles. Este, entonces, es el propdsito por
el cual se realiz6 el milagro. Es mds, encontramos a Pedro
usandolo después en Jerusalén, para eliminar las mismas
dudas de las mentes de los hermanos Judios alli (vea la
altima cita).

Incuestionablemente, entonces, ese era su proposito; y
aqui encontramos la razén por la cual ningtn evento como
este ocurrié después, o es ahora esperado; porque una vez
que se demostré que los Gentiles incircuncisos podian ser
bautizados, la cuestion quedé resuelta para siempre y no
necesitaba ser resuelta de nuevo.l

1 Sobre este punto el decano Plumptre se expresa de la siguiente manera
satisfactoria: “El don excepcional fue otorgado en este caso para eliminar los
escrupulos que los Judios de la incircuncision podrian haber sentido en cuanto a
la admision de los Gentiles, como tales, al bautismo; y habiendo servido ese
propoésito, como ejemplo crucial, nunca se repitié después, que sepamos, bajo
condiciones similares” (Com. /bid.,).



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 257

Antes de ser interrumpido, Pedro habia proseguido con su
discurso hasta llegar al tema de la fe y el perdén de los
pecados; y el bautismo habria sido la siguiente palabra en
sus labios si hubiera continuado segtin el modelo de su
sermon en el Pentecostés.

La interrupcién, sin embargo, no rompi6 el hilo de su
discurso; sélo le permiti6é avanzar con ain mayor confianza
hasta la misma conclusiéon que se habia propuesto; porque
primero pregunta a los hermanos si alguno puede prohibir
el bautismo, y luego ordena a los Gentiles que sean
bautizados en el nombre del Sefior. Recordemos ahora el
hecho de que a Cornelio se le habia ordenado que llamara
a Pedro para escuchar las palabras por las cuales él y toda su
casa serian salvos (11:14).

Pedro ha venido y ha hablado estas palabras. Les ha
hablado de Cristo, en quien ahora creen. Les ha dicho que
se bauticen, y asi se ha hecho. Le ha dicho lo que al piadoso
y generoso Cornelio le habia faltado para ser Cristiano
ahora ha sido suplido, y nada se le ha requerido sino creer
en Cristo y ser bautizado. Esto cierra el relato de otra
conversion, y coincide en detalles esenciales con todo lo que
le ha precedido en esta narracion.

Debemos estar contentos de saber mas de Cornelio,
para juzgar si, incluso en tiempos de paz, la profesién de
las armas fue considerada por los apdstoles compatible con
el servicio del Principe de la Paz. Es el tnico soldado de
cuya conversiéon tenemos un relato en el Nuevo
Testamento, y de su carrera posterior no sabemos nada. No
muchos afios después, el ejército en el que ocupaba una
comision visité a los Judios de la manera mas cruel e
injusta, y si continué en el servicio durante ese periodo,



Capitulo 10 Nuevo Comentario sobre Hechos 258

nunca podremos saberlo en esta vida. Sin embargo,
obsérvese que este es un ejemplo de un soldado que se
convierte en Cristiano, no de un Cristiano que se convierte
en un soldado. Proporciona un precedente para el primero,
pero no para el segundo.



9. La Defensa de Pedro por estos Procedimientos,
11:1-8

Vers. 1, 2. La escena novedosa y sorprendente que
habia ocurrido en Cesdrea pronto se informé en el
extranjero. (1) Oyeron los apdstoles y los hermanos que
estaban en Judea, que también los gentiles habian
recibido la palabra de Dios. (2) Y cuando Pedro subi6 a
Jerusalén, disputaban con él los que eran de la
circuncisién, (3) diciendo: ;Por qué has entrado en casa de
hombres incircuncisos, y has comido con ellos? Si bien las
personas que hicieron esta queja contra Pedro se llaman
“los que eran de la circuncision”, y no se dice que incluyan
aninguno de los apéstoles, se da a entender claramente que
los ap6stoles, de quienes en el primer versiculo se dice que
oyeron hablar de los procedimientos de Pedro, no habian
expresado ninguna aprobacién de la misma.

Sin duda pensaron y sintieron como los hermanos
que hicieron la denuncia. Ahora deben ser iluminados
sobre el tema, como lo habia sido Pedro, y el método en el
que se logré es muy instructivo.

Vers. 4-17. (4) Entonces comenzo Pedro a contarles
por orden lo sucedido, diciendo: (5) Estaba yo en la ciudad
de Jope orando, y vi en éxtasis una vision; algo semejante
a un gran lienzo que descendia, que por las cuatro puntas
era bajado del cielo y venia hasta mi. (6) Cuando fijé en él
los ojos, consideré y vi cuadrapedos terrestres, y fieras, y
reptiles, y aves del cielo. (7) Y oi una voz que me decia:
Levantate, Pedro, mata y come. (8) Y dije: Sefior, no;
porque ninguna cosa comin o inmunda entrd jamas a mi
boca. (9) Entonces la voz me respondi6é del cielo por



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 260

segunda vez: Lo que Dios limpi6, no lo llames tt comin.
(10) Y esto se hizo tres veces, y volvid todo a ser llevado
arriba al cielo. (11) Y he aqui, luego llegaron tres hombres
a la casa donde yo estaba, enviados a mi desde Cesarea.
(12) Y el Espiritu me dijo que fuese con ellos sin dudar.
Fueron también conmigo estos seis hermanos, y entraron
en casa de un varén, (13) quien nos cont6é cémo habia visto
en su casa un angel, que se puso en pie y le dijo: Envia
hombres a Jope, y haz venir a Simén, el que tiene por
sobrenombre Pedro; (14) él te hablara palabras por las
cuales serds salvo ti, y toda tu casa. (15) Y cuando
comencé a hablar, cay6é el Espiritu Santo sobre ellos
también como sobre nosotros al principio. (16) Entonces
me acordé de lo dicho por el Sefior, cuando dijo: Juan
ciertamente bautiz6 en agua, mas vosotros seréis
bautizados con el Espiritu Santo. (17) Si Dios, pues, les
concedié también el mismo don que a nosotros que
hemos creido en el Sefior Jesucristo, ;Quién era yo que
pudiese estorbar a Dios? En este discurso, Pedro se limita
a un cuidadoso relato de los incidentes mencionados en el
capitulo anterior que fueron objeto de su propia
observacion, y a la conclusién que deduce de ellos.

Su argumento es que después de ver la vision, oir la
voz y recibir la orden del Espiritu de ir con los hombres
enviados por él, entr6 debidamente en la casa del hombre;
y que cuando vio que los Gentiles a quienes habia
comenzado a dirigirse fueron bautizados en el Espiritu
Santo, no pudo resistir a Dios.

Con esta ultima observacion, tomada en su conexion
histérica, ciertamente quiso decir que habria estado
resistiendo a Dios si se hubiera negado a bautizar a las
personas, o si hubiera hecho una diferencia en otros



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 261

aspectos entre ellos y los Judios. No menciona el acto de
bautizarlos, tampoco lo habian mencionado los
reprochadores. Este altimo s6lo habia mencionado la falta
de entrar en casa de los Gentiles y comer con ellos, dejando
fuera la falta mucho mis grave de bautizarlos, porque si lo
primero estaba mal, mucho peor lo segundo. Este era un
caso en el que lo menor incluia lo mayor. En su respuesta,
Pedro justific6é en términos expresos el entrar en la casa vy,
por una implicacion necesaria, el acto de bautizarlos.

V. 18. Los hechos relatados por Pedro tuvieron el
mismo efecto en la mente de los objetores que tuvieron en
la mente de Pedro. (18) Entonces, oidas estas cosas,
callaron, y glorificaron a Dios, diciendo: jDe manera que
también a los gentiles ha dado Dios arrepentimiento para
vida!. En lugar de ser intolerantes, como a veces se dice que
lo eran, estos hermanos Judios, que hasta entonces no
habian sido instruidos sobre la relacién de las personas
incircuncisas con la Iglesia de Dios, aceptaron la verdad tan
pronto como la oyeron: y no la aceptaron murmurando,
como hombres que se ven forzados a aceptarla, sino
gozosamente, como hombres que se alegran de ser liberados
de una conviccion que les habia causado ansiedad.

No sélo “guardaron silencio”, sino que glorificaron a
Dios” por lo que habian aprendido.

En esta seccion de la historia tenemos un ejemplo
sorprendente de una de las formas en que los apdstoles
fueron guiados a toda la verdad, segin la promesa del
Sefior (Jn. 16:13). Pedro no sabia en virtud de su inspiraciéon
que los incircuncisos debian ser admitidos al bautismo; ni
los otros apdstoles, después que Pedro hubo bautizado a
algunos incircuncisos, supieron por su inspiracién que



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 262

habia hecho lo correcto. Por supuesto, el Espiritu Santo
podria haber iluminado todas sus mentes internamente
sobre este tema como sobre cualquier otro; pero opto, en
lugar de esto, por adoptar un método diferente.

Mediante visiones dirigidas a sus ojos, una voz
dirigida a su oido, mensajes que le fueron enviados por
mandato de un angel, reforzados por un solo mandato del
Espiritu Santo, Pedro fue guiado a esta nueva verdad; y por
un relato verbal de lo mismo a sus hermanos, estos altimos
fueron traidos a la misma luz.

Estos tltimos ciertamente estaban convencidos por los
mismos hechos que convencieron a Pedro; la tnica
diferencia es que los hechos llegaron a Pedro a través de la
observacion directa, mientras que la forma en la que
llegaron a los demas fue a través de las palabras con las que
Pedro los relato.

Precisamente de esta forma el poder de todos los
hechos de la Escritura llega a la mente y al corazén de los
hombres de hoy, y de esta manera el Espiritu Santo obra en
nosotros a través de la palabra.

SECCION IV — LA IGLESIA FUNDADA EN
ANTIOQUIA, Y OTRA PERSECUCION EN
JERUSALEN

(11:19 - 12:25)
1. El Comienzo de la Obra en Antioquia, 19-21

Vers. 19-21. Nuestro autor, siguiendo el plan de esta



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 263

parte de su obra, vuelve ahora una vez mas a la dispersion
de la Iglesia de Jerusalén, y examina rapidamente otra
seccién del amplio campo que tiene ante él. (19) Ahora
bien, los que habian sido esparcidos a causa de la
persecucion que hubo con motivo de Esteban, pasaron
hasta Fenicia, Chipre y Antioquia, no hablando a nadie la
palabra, sino sélo a los judios. (20) Pero habia entre ellos
unos varones de Chipre y de Cirene, los cuales, cuando
entraron en Antioquia, hablaron también a los griegos,
anunciando el evangelio del Sefior Jests. (21) Y la mano
del Sefior estaba con ellos, y gran ntimero crey6 y se
convirtiéo al Sefior. De estos versiculos aprendemos que
mientras Felipe predicaba en Samaria, Saulo en Damasco y
Arabia, y Pedro, poco después, en todas las partes de Judea,
Samaria y Galilea, otros hermanos evangelizaban entre los
Judios hasta Fenicia, al norte de la Isla de Chipre, y la
famosa ciudad de Antioquia, siendo esta Gltima su punto
mas lejano en esa direccion.

Al predicar “no hablando a nadie la palabra, sino s6lo
a los judios”, estos hermanos estaban siguiendo el ejemplo
de los apostoles, hasta que Pedro abrié la puerta a los
Gentiles, como se describe en la altima seccién.

La declaracion de que algunos de estos, cuando
llegaron a Antioquia, predicaron también a los Griegos,
limita esta ultima predicacion, en cuanto a los lugares
mencionados, a Antioquia. No fue hasta que llegaron a
Antioquia que comenzaron a predicar a los Griegos. Parece
también que estos hombres llegaron a Antioquia en un
periodo mas tardio que los que hablaban s6lo con los
Judios.

Esta claramente implicito que algo habia ocurrido en



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 264

el intervalo para provocar este cambio; y como la tltima
serie anterior de eventos mencionados por Lucas estd
relacionada con el bautismo de los Gentiles por Pedro,
parece haber deseado que sus lectores dedujeran que este
ultimo evento precedié a la predicacién a los Griegos en
Antioquia. Esta probabilidad se reduce casi a la certeza
cuando observamos la cronologia de estos eventos.

Esta bien comprobado que la muerte de Herodes,
mencionada en el capitulo doce, ocurri6 en el afio 44 D.C,;
y aprendemos de nuestro presente capitulo que Bernabé y
Saulo trabajaron juntos en Antioquia un afio entero antes
de ese evento (V. 26).

Bernabé llevé a Saulo a Antioquia, pues, en el afio 43;
y las declaraciones de los versiculos 22-25 a continuacién
implican que el primero no habia estado muchos meses en
Antioquia antes de que fuera por Saulo; en consecuencia,
Bernabé debe haber sido enviado desde Jerusalén no antes
de la altima parte del afio 42.

Pero fue enviado tan pronto como los hermanos en
Jerusalén se enteraron del éxito de la predicacion en
Antioquia; y en consecuencia debemos concluir que la
tltima parte de esta predicacion, la de los Griegos, no habia
tenido lugar antes de la primera parte del afio 42, o la tlltima
del 41; y como el bautismo de Cornelio ocurri6 en el 40 o
41, este evento precedi6 a la predicacion a los Griegos en
Antioquia.l

De este modo, la conclusién que sugiere naturalmente
el orden de la narracién de Lucas es la que establece la inv-

1 Vea la Cronologia de Hechos, Pag.28



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 265

estigacion mas minuciosa, que los Gentiles incircuncisos no
fueron bautizados hasta que Pedro les abri6 la puerta en
Cesarea. Pero mientras la obra de Pedro abri6 el camino,
esta obra en Antioquia fue la primera invasién vigorosa del
mundo Gentil por parte de las fuerzas avanzadas del
ejército del Sefior.

La predicacién en Fenicia aqui mencionada, sugiere el
origen de las Iglesias que se encontraron alli
posteriormente; (cf. 15:3; 22:3, 4; 27:3) y el hecho de que los
primeros predicadores que hablaron a los Griegos en
Antioquia fueran de Chipre y Cirene sugiere Ila
probabilidad de que primero habria hecho predicacion en
sus propios hogares, antes de ir a estas misiones
extranjeras. Para esto ellos tuvieron mucho tiempo para
hacerlo, en los cinco o seis afios que habian pasado desde la
muerte de Esteban. Es posible, como muchos han sugerido,
que Simon de Cirene, quien llevo la cruz de Jests parte del
camino al Golgota, fuera uno de estos predicadores
cireneos.

En las palabras, “un gran ntmero al Sefior y se
convirti6” tenemos un reconocimiento del hecho de que
volverse al Sefior es un acto diferente de creer, y posterior
a el. Como en Hechos 3:19, donde volverse al Sefior sigue al
arrepentimiento, la referencia especifica es al bautismo, que
es el acto del cambio. Una expresién equivalente, empleada
en otros lugares, seria, “creyeron y fueron bautizados”.

(18:8).
2. Bernabé es Enviado a Antioquia, 22-24

Vers. 22-24. Jerusalén seguia siendo el centro y base
de operaciones, siendo el cuartel general de los apostoles.



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 266

Esta vigilaba todos los movimientos de los otros
predicadores y enviaba ayuda o consejo segun las
circunstancias.

Incluso cuando no habia apodstoles presentes en la
Iglesia madre, sin duda hicieron provision para tal
supervision por parte de otras personas competentes. (22)
Lleg6 la noticia de estas cosas a oidos de la iglesia que
estaba en Jerusalén; y enviaron a Bernabé que fuese a
Antioquia. (23) Este, cuando lleg6, y vio la gracia de Dios,
se regocijo, y exhorté a todos a que con propésito de
corazén permaneciesen fieles al Sefior. (24) Porque era
varén bueno, y lleno del Espiritu Santo y de fe. Y una gran
multitud fue agregada al Sefior. No es frecuente que Lucas
pronuncie un elogio sobre las personas de las que habla,
como lo hace aqui sobre Bernabé; pero era conveniente que
la seleccion de este ultimo para esta importante mision se
justificara por la mencién de las nobles cualidades que
llevaron a la eleccion.

El propésito de su misién puede conocerse s6lo por la
obra que hizo en Antioquia; y de esto aprendemos que era
algo diferente de la misién de Pedro y Juan a Samaria. No
fue para impartir dones espirituales milagrosos, porque
Bernabé no tenia el poder de impartir; sino hacer aquello
por lo que Bernabé era famoso, y de su superioridad de la
que habia derivado su nombre actual — exhortar a los
hermanos a ser fieles al Sefior. Los hermanos en Jerusalén
sabian bien la necesidad de tal exhortacién a los jovenes
discipulos, y enviaron con ese propdsito a su mejor
exhortador. Obsérvese también que mientras exhortaba a
los hermanos, muchos que no eran hermanos se
convirtieron en tales. Una vez que los hombres estin
convencidos de que Jesus es el Cristo, con mucha frecuencia



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 267

son llevados al arrepentimiento y a la obediencia al
escuchar las exhortaciones dirigidas a los discipulos.

3. Bernabé Trae a Saulo a Antioquia, 25, 26

Vers. 25, 26. Parece que Bernabé estuvo poco tiempo
ocupado en estas labores, cuando sinti6 la necesidad de una
ayuda mas eficaz que la de sus predecesores, si es que atin
estaban presentes, y por razones que no se expresan en el
texto sus pensamientos se volvieron hacia Saulo, el antiguo
perseguidor, de quien se habia hecho amigo en Jerusalén.
Todo lo que sabia de la obra de Saulo desde que los
hermanos de Jerusalén lo habian enviado a Tarso era el
informe que habia llegado a Jerusalén: “Aquel que en otro
tiempo nos perseguia, ahora predica la fe que en otro
tiempo asolaba” (Gal. 1:23) a menos que hubiera oido mas
desde que lleg6 a Antioquia, lo cual es bastante probable.
En cualquier caso, de todos los hombres que estaban a su
alcance, Saulo fue su eleccion para la obra que ahora se
estaba abriendo en esta granciudad,! y de este modo

1 No puedo introducir a la ciudad de Antioquia al lector que no esté familiarizado con su
historia tan bien como citando la siguiente descripcion gréfica de Farrar: “La reina de Oriente, la tercera
metrépolis del mundo, esta vasta ciudad de quizas quinientas mil almas no debe ser juzgada por la
actual ciudad de Antakieh disminuida, encogida y destrozada por un terremoto de hoy. No era una mera
ciudad oriental, con techos planos y calles estrechas y sucias, sino una capital Griega, enriquecida y
engrandecida por la magnificencia Romana. Esta situada en el punto de unién entre las cadenas del
Libano y Tauro. Su posicién natural en la ladera norte del monte Silpio, con un rio navegable, el ancho
e histérico rio Orontes, fluyendo a sus pies, era a la vez imponente y hermoso. Los meandros del rio
enriquecian toda la planicie boscosa, y como la ciudad estaba a dieciséis millas de la costa, las brisas
marinas daban salud y frescor. Estas ventajas naturales se habian visto incrementadas en gran medida
por la genialidad del arte antiguo. Construida por los Seléucidas como residencia real de su dinastia, su
amplio circuito de muchas millas estaba rodeado por muros de asombrosa altura y espesor, que habian
sido construidos a través de barrancos y sobre cumbres montafiosas con una concepcién tan atrevida
como para darle a la ciudad el aspecto de estar defendida por sus propias montafas circundantes, como
si estos gigantescos baluartes no fueran mas que sus muros naturales. El palacio de los reyes de Siria
estaba en una isla formada por un cauce artificial del rio. A lo largo de toda la ciudad, desde la puerta
Dorada o Daphne en el oeste, corria durante casi cinco millas un gran corso, adornado con arboles,
columnatas y estatuas. Originalmente construido por el Nicador de los Seléucidas, fue continuado por
Herodes el Grande, quien, a la vez para satisfacer su pasion por la arquitectura y recompensar al pueblo
por su buena voluntad hacia los Judios, la habia pavimentada en dos millas y media con bloques de
marmol blanco. Amplios puentes cruzaban el rio y sus diversos afluentes; bafios, basilicas, villas, teatros
agrupados en eminencias sobre niveles planos, y eclipsadas por pintorescas agrescas, dieron a la ciudad
un esplendor digno de su fama inferior solamente en grandeza de Alejandria y Roma”.



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 268

leemos: (25) Después fue Bernabé a Tarso para buscar a
Saulo; y hallandole, le trajo a Antioquia. (26) Y se
congregaron todo un afio con la iglesia; y ensefnaron a
mucha gente; y a los discipulos se les llamé cristianos por
primera vez en Antioquia.

El trabajo conjunto de dos hombres como ellos
durante todo un afio, en una comunidad a la que ya se habia
introducido favorablemente el evangelio, no podian dejar
de dar grandes resultados; y los resultados finales estaban
mucho mas all4 de cualquier esperanza que pudieran haber
albergado; porque ahora estaban erigiendo en la sequnda
capital del mundo Cristiano, de donde fueron enviadas no
mucho después las misiones mas fructiferas de la era
apostolica.

El nuevo nombre que se originé aqui y ahora demostré
ser el nombre més potente que jamas se haya aplicado a un
cuerpo de hombres.

La cuestion de quién la origind, si Bernabé y Saulo, o
los discipulos de Antioquia, o los incrédulos de Antioquia,
ha ocasionado méas discusion de la que justifica su
importancia. A un lector inexperto del Griego podria
parecerle que el pasaje deberia traducirse, “estaban
reunidos con la iglesia, y ensefiaban a mucha gente, y
llamaron cristianos a los discipulos primero en Antioquia”,
representando asi a Bernabé y Saulo como los autores del
nombre; pero esta interpretacion estd condenada, y la de
nuestro texto esta justificada por el juicio casi undnime de
los eruditos.

Llamar a los seguidores de Cristo, Cristianos es tan



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 269

obviamente apropiado y natural que se le podria haber
ocurrido a casi cualquier persona familiarizada con el
idioma Griego y esto hace que sea dificil decidir si fue dado
por incrédulos o por los mismos discipulos.

A favor de la primera suposicion esta el hecho de que
cuerpos de hombres muy comtnmente reciben los nombres
por los cuales son permanentemente conocidos por los
demas; pero la suposicién adoptada por muchos, que este
nombre fue dado por los enemigos de la fe en burla, es
infundada, como estd muy claro por la consideraciéon de
que no hay nada en ella menospreciando o usada
despectivamente.

Es precisamente un nombre que podrian haber
adoptado varios amigos serios y dignos de la causa, si
hubieran estado reunidos en consejo sobre el tema. Para su
aprobacion divina, no necesitamos otra seguridad que la
que se encuentra en su aceptacion por los apostoles. Es verdad,
que en las tnicas apariciones posteriores en el Nuevo
Testamento, aparece como el nombre por el cual los
discipulos fueron llamados, en lugar por el cual se llamaron
asi mismos; 1 pero es natural que en las epistolas, que son
todas dirigidas a los Cristianos, se empleen normalmente
otros titulos més intimos.?

4. Bernabé Y Saulo son Enviados a Judea, 27-30

Vers. 27-30. Asi como el labrador cambia anualmente
el trabajo de labranza por el de recoger su cosecha, asi

1 Vea Hechos 26: 28, donde se encuentra en los labios del rey Agripa Il; 1
Pedro 4:16, donde Pedro lo usa como el nombre bajo el cual los discipulos fueron
perseguidos.

2 Para una discusion sobre el significado y el valor de los nombres para
los seguidores de Cristo, Véase Excurso.



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 270

Bernabé y Saulo, después de un afio de trabajo predicando
y ensefiando, dejaron a un lado ese trabajo por un tiempo,
para llevar algunos de los frutos de la benevolencia que
habian cultivado para los que sufrian en otro pais. (27) En
aquellos dias unos profetas descendieron de Jerusalén A
Antioquia. (28) Y levantandose uno de ellos, llamado
Agabo, daba a entender por el Espiritu, que vendria una
gran hambre en toda la tierra habitada; la cual sucedi6 en
tiempo de Claudio. (29) Entonces los discipulos, cada uno
conforme a lo que tenian, determinaron enviar socorro a
los hermanos que habitaban en Judea. (30) lo cual en
efecto hicieron, enviandolo a los ancianos por mano de
Bernabé y Saulo.

Esta es la primera mencion del don de profecia entre
los discipulos, pero Agabo y sus comparieros parecen haber
sido ya bien conocidos como profetas, lo que demuestra
que su don habia sido ejercido previamente.

La conducta de los hermanos en Antioquia muestra
también que las profecias pronunciadas por estos profetas
fueron implicitamente creidas; porque no esperaron hasta
que la hambruna pronosticada realmente se hubiera
desatado, sino que hicieron provision para ella con
anticipacion.

Esta pronta acciéon de su parte, parece haber sido
espontdnea, y no haber surgido de las exhortaciones de
Bernabé y Saulo, es tanto mas a su favor, por la
consideracion de que la hambruna se extenderia sobre su
propio pais y el mundo en general, asi como sobre Judea.

Si se hubieran caracterizado por el egoismo de nuestra



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 271

época, habrian dicho: Veamos primero cuan severa sera la
hambruna para nosotros y nuestros vecinos inmediatos; y
luego, si tenemos algo de sobra, lo enviaremos a nuestros
hermanos maés lejanos.

No se entregaron a tales parlamentaciones egoistas;
pero, sabiendo que en la abarrotada poblacién de Judea,
donde habia mds pobreza en el mejor de los casos que en la
region alrededor de Antioquia, que se habia enriquecido
con el comercio exterior, una hambruna serfa mas
angustiosa que aqui, determinaron de inmediato correr el
riesgo por si mismos, y asegurarse a toda costa de aliviar a
sus hermanos mas pobres.

Esta claro que entendieron la maravillosa
benevolencia de la Iglesia de Jerusalén, no como un
estallido fanatico del comunismo, sino como un ejemplo a
imitar en circunstancias similares por todos los Cristianos.

Bernabé y Saulo bien podian darse el lujo de
suspender por unas pocas semanas su trabajo de
predicacién y ensefianza con el propdsito de promover una
empresa benévola como la que el mundo rara vez o nunca
habia presenciado antes. No hay predicacion tan elocuente
como la que surge desde la benevolencia de todo corazén.

La forma en que se menciona aqui a los ancianos de
las Iglesias de Judea, sin que se haya informado
previamente de su nombramiento, muestra el caracter
eliptico de la narracion de Lucas, y resulta de la
circunstancia de que escribi6 después de que las Iglesias se
habian organizado por completo, y todos los funcionarios
y sus deberes se habian vuelto bien conocidos.



Capitulo 11 Nuevo Comentario sobre Hechos 272

Los ancianos, siendo los gobernantes de las
congregaciones, eran las personas apropiadas para recibir

los dones y velar por su adecuada distribuciéon entre los
necesitados.



5. Jacobo es Decapitado y Pedro es Encarcelado,
12:1-11

Vers. 1, 2. El historiador no sigue a Bernabé y Saulo
en su recorrido por las Iglesias de Judea, sino que,
dejandolos en este trabajo, se dirige a Jerusalén e introduce
un episodio emocionante sobre los asuntos que entonces
ocurrian en esa ciudad. (1) En aquel mismo tiempo el rey
Herodes eché mano a algunos de la iglesia para
maltratarlos (2) y mat6é a espada a Jacobo, hermano de
Juan. Las persecuciones que hemos notado hasta ahora
fueron conducidas por partidarios religiosos en Jerusalén,
sin la ayuda de los gobernantes civiles; pero aqui hay una
en el que el principe reinante es el lider, mientras que los
viejos enemigos de la verdad estan trabajando detrés de la
cortina, si es que lo hacen. Este Herodes era homénimo de
Agripa, el célebre ministro de Augusto César cuya vida
escrita por Tacito es una de las mas nobles de los clasicos
Latinos, y comtinmente se le llamaba Agripa. Era nieto de
Herodes quien ordendé que los nifios de Belén fueron
sacrificados, y sobrino de Herodes el tetrarca que ordend
que Juan el Bautista fuera decapitado.

Creci6é en Roma, donde malgast6 la fortuna que habia
heredado en extravagancias principescas; pero mientras lo
hacfa contrajo intimidad con Cayo César, mas tarde el
notorio emperador Caligula. Cuando este ultimo subi6 al
trono tras la muerte de Tiberio, elev6 a su amigo Agripa a
un pequefio reino compuesto por parte de los dominios de
su abuelo, que posteriormente fue ampliado por Claudio
hasta abarcar todo el territorio gobernado por el primer
Herodes. Ahora estaba en el zenit de su poder y vivia en la
maxima magnificencia.! No hay indicios de la excitante
causa de este asesinato; y son tantas las causas que la han



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 274

podido instigar, que es vano conjeturar acerca de ella. Un
tema mds provechoso para la reflexion es el hecho
singularisimo de que Dios pudo librar tan pronto del
mundo y de la Iglesia a uno de los apoéstoles, cuando sélo
tenia doce; porque esta muerte ocurri6 sélo unos diez afos
después de la muerte de Jestis. Seguramente Jacobo habia
realizado s6lo una parte muy pequefia de la obra que le
habia sido asignada a él y a sus compafieros apostoles en la
gran comision, cuando Dios permitié que su vida fuera
repentina y cruelmente cortada. Cudn sorprendente
ilustracion del dicho tan repetido, que los caminos de Dios
no son como los nuestros. Y cuan claramente debe haber
recordado Jacobo, cuando le colocaron la cabeza en el
bloque, lo que Jests habia predicho de si mismo y de su
hermano Juan en una ocasién memorable cuando su
ambicion los super6. En ese momento comprendié mejor
que entonces lo que era sentarse a la diestra de Jestus en Su
reino (Mat.20:20-28).

La muerte de Jacobo, el primer apéstol que sufrié el
martirio, debe haber sido una fuente de dolor indescriptible
para la Iglesia en Jerusalén; y para un historiador no
inspirado habria proporcionado materia para muchas
paginas de escritura elocuente: ;Qué pensaremos,
entonces, de Lucas como escritor, que dispone de ella en
una oracién de siete palabras en Griego, representada por
once en Inglés (y nueve en Espafiol -ARP)? Seguramente
hay una indicacién aqui de alguna restriccion sobrenatural
de los impulsos del autor y solo se explica por su
Inspiracion.

Vers. 3-5. Un hombre que se compromete a una
empresa malvada con frecuencia se vuelve timido por la

1 Para un relato completo y mas interesante de su carrera, vea
Antigliedades de los Judios por Josefo, XVIII., XIX.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 275

conciencia cuando se le deja solo; pero cuando es aplaudido
por la multitud, se anima a seguir adelante en su loca
carrera. Agripa pudo haber vacilado cuando derram¢ la
sangre de un apdstol — un crimen que ninguno de los
perseguidores anteriores en Jerusalén se habia atrevido a
perpetrar; pero cuando la gente lo aplaudi6, él no dudo
mas. (3) Y viendo que esto habia agradado a los judios,
procedidé a prender también a Pedro. Eran entonces los
dias de los panes sin levadura. (4) Y habiendo tomado
preso, le puso en la carcel, entregandole a cuatro grupos
de cuatro soldados cada uno, para que le custodiasen; y se
proponia sacarle al pueblo después de la pascua. (5) Asi
que Pedro estaba custodiado en la carcel; pero la iglesia
hacia sin cesar oracién a Dios por él. Evidentemente, el rey
buscaba la destruccién de la Iglesia en Jerusalén, como lo
habian hecho antes los Fariseos, bajo el liderazgo de Saulo;
pero, en contraste con su método, traté de lograr su
proposito decapitando a los lideres, en lugar de perseguir a
los miembros. Sin duda se felicité por la sabiduria del
nuevo método, cuando logré matar a un apéstol y encerrar,
a otro, listo para la ejecucion, al principal de todos ellos.

Debe haber oido hablar de un encarcelamiento
anterior de los doce, y de su escape de la prisién en la noche
sin el conocimiento de los guardias (vv. 17-23); asi que
decidi6 mejorar el método de confinamiento entonces
adoptado, tal como el método general de persecucion.

No contento con encerrar a Pedro en una prisién cuya
puerta exterior era de hierro (v. 10), afladi6 una guardia de
dieciséis soldados, a quien a algunos colocé frente a la
puerta (v.6) y otros en dos distintos puntos entre la puerta
y la celda en la que Pedro estaba encarcelado (v.10).
Finalmente, para asegurarse doblemente, lo hizo atar con



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 276

dos cadenas a dos soldados, entre los cuales él dormia (6).
Tomadas todas estas precauciones, sin duda dijo a los
principales sacerdotes: Les ensefiaré como se guarda a un
prisionero. Que se me escape de las manos, si puede.

En la oracion ferviente que la Iglesia estaba haciendo
ahora por Pedro, los hermanos estaban siguiendo el
ejemplo de los mismos apdstoles en el momento de su
primera persecucion (4: 23-30). Tenemos razones para creer
que no estaban orando por su liberacién; porque bien
sabian que sin intervenciéon milagrosa esto era imposible; y
como Dios no habia rescatado asi a Jacobo, no tenian razén
para creer que rescataria a Pedro. Ademds, cuando fue
puesto en libertad, como vemos a continuacién (vv. 13-15),
estaban tan lejos de esperarlo o desearlo, que al principio
no pudieron creerlo, como lo habrian estado dispuestos a
hacer si hubieran estado orando para ello.

Era muy natural bajo las circunstancias que su
peticion a Dios tomara una direccién diferente; porque,
recordando cémo Pedro habia vacilado una vez ante la
presencia de un peligro inminente, y esperando
plenamente que ahora tendria que enfrentarse al obstaculo,
tenian buenas razones para orar para que su fe y valor no
le fallara en la crisis final, sino que, como en los casos de
Esteban y Jacobo, como podemos suponer, él pudiera
glorificar al Sefior con una muerte triunfante.

Vers. 6-11. El tiempo pas6 en doloroso suspenso hasta
la altima noche de la semana de la Pascua, y esta noche fue
para los hermanos la més dolorosa de todas; pero aunque
Pedro sin duda esperaba morir a la mafiana siguiente,
parece haber dormido tan profundamente como los soldados



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 277

a los que estaba encadenado. (6) Y cuando Herodes le iba
a sacar, aquella misma noche estaba Pedro durmiendo
entre dos soldados, sujeto con dos cadenas, y los guardas
delante de la puerta custodiaban la carcel. (7) Y he aqui
que se presentd un angel del Senor, y una luz
resplandeci6 en la céarcel; y tocado a Pedro en el costado,
le despert6, diciendo: Levantate pronto. Y las cadenas se
le cayeron de las manos. (8) Le dijo el angel: Cifiete, y atate
las sandalias. Y lo hizo asi. Y le dijo: Envuélvete en tu
manto, y sigueme. (9) Y saliendo, le seguia; pero no sabia
que era verdad lo que hacia el angel, sino que pensaba
que veia una visién. (10) Habiendo pasado la primera y la
segunda guardia, llegaron a la puerta de hierro que daba
a la ciudad, la cual se les abrié por si misma; y salidos,
pasaron una calle, y luego el angel se aparté de él. (11)
Entonces Pedro, volviendo en si, dijo: Ahora entiendo
verdaderamente que el Sefior ha enviado su angel, y me
ha librado de la mano de Herodes, y de todo lo que el
pueblo de los judios esperaba. No es de extrafar que
Pedro pensara que estaba sofiando mientras se estaba
logrando esta liberacién, o que requiri6 ver la luna 1y las
estrellas sobre él, y las casas a su alrededor, para
convencerlo de que en realidad estaba fuera de la prision.
Ningtn milagro mas complicado o més inesperado se habia
obrado.

6. Pedro Abandona la Ciudad, Y los Guardias son
Asesinados, 12-19

Vers. 12-16. Después de volver en si, Pedro no tardé
en decidir qué hacer. Ya sea porque la casa de Maria era la
mas cercana entre las casas de los discipulos, o por el

1 Como el cordero pascual se comia en el tiempo de la luna llena, siendo
la noche entre los dias catorce y quince del mes lunar, y como esta liberacion
ocurrié en la séptima noche después, la luna estaba justo una semana después
de la llena; y como esta era la estacion seca, era casi seguro que era visible.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 278

caracter bien conocido de sus compafieros, o por ambas
cosas, fue inmediatamente alli. (12) Y habiendo
considerado esto, lleg6 a casa de Maria la madre de Juan
el que tenia por sobrenombre Marcos, donde muchos
estaban reunidos orando. (13) Cuando llamé Pedro a la
puertal del patio, sali6 a escuchar una muchacha?llamada
Rode, (14) la cual, cuando reconocié la voz de Pedro, de
g0zo no abrié la puerta, sino que corriendo adentro, dio
la nueva de que Pedro estaba a la puerta. (15) Y ellos le
dijeron: Estas loca. Pero ella aseguraba que asi era.
Entonces ellos decian: {Es su angel; (16) Mas Pedro
persistia en llamar; y cuando abrieron y le vieron, se
quedaron aténitos. Maria no sélo fue madre de Marcos, sin
duda el Marcos del segundo Evangelio, sino también tia de
Bernabé (Col.4:10). Aparentemente era una viuda en
buenas circunstancias econémicas, y su casa comoda era un
lugar de descanso para los hermanos de la Iglesia.

Los muchos que estaban reunidos alli esa noche no
eran de ninguna manera toda la Iglesia, como suponen
algunos escritores; porque la Iglesia era en ese momento
demasiado numerosa para ser reunida en una sola
residencia privada. Esta fue probablemente una de las
muchas casas en las que los hermanos se reunian para orar
en lo que se suponia que era la tltima noche de la vida de
Pedro.

Pocas noches mas solemnes habian experimentado los

1 “La puerta del patio”, aunque una expresion poco significativa para
nosotros, es estrictamente exacta como se emplea aqui; porque la entrada a las
casas grandes en Palestina es a través de grandes portones plegables, lo
suficientemente anchos para que pasaran animales cargados, mientras que, para
la entrada de personas cuando el portén grande estaba cerrado, habia una puerta
pequefia a través de uno de los pliegues del portédn, lo suficientemente grande
como para admitir la entrada de una persona a la vez.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 279

hermanos de esa Iglesia con frecuencia perseguida. La falta
de voluntad de los que estaban en la casa de Maria para
creer las palabras de Rode, y su asombro cuando vieron a
Pedro con sus propios ojos, eran naturales dadas las
circunstancias; y sin duda la misma incredulidad fue
manifestada por otros grupos de hermanos en la ciudad, a
medida que la noticia les fue llegando gradualmente
durante el resto de la noche, y temprano a la mafiana
siguiente. El pensamiento, antes de que lo vieran, de que
debe ser su angel, se basa en la suposicion de que todo
hombre tiene un angel, lo cual es una idea Escritural
verdadera; (cf. Mat.18:10; Heb.1:14) y que este angel a veces
puede asumir la voz y la apariencia personal de su pupilo,
lo que sin duda es una supersticion.

V.17. La liberacién de Pedro por el dngel fue una clara
indicacion de que era la voluntad de Dios que él huyera de
sus enemigos, y sus planes para este fin se formaron
rdpidamente. Su visita a la casa de Maria fue con el
proposito de aliviar la ansiedad de sus hermanos; pero era
necesario el mayor secreto para evitar que sus planes se
frustraran, por lo que su estancia en la casa de Maria fue
s6lo momenténea (v.17) Pero él, haciéndoles con la mano
seflal de que callasen, les contd como el Sefior le habia
sacado de la carcel. Y dijo: Haced saber esto a Jacobo y a
los hermanos. Y sali6, y se fue a otro lugar. El silencio era
necesario para evitar despertar a algunos vecinos, que
podrian enterarse de lo que estaba pasando e informar a las
autoridades. Jacobo, y los hermanos en general, debian ser
informados de la liberaciéon, a fin de que su ansiedad por
Pedro, tanto ahora como en el dia siguiente, se disipara.

La forma en que se menciona a Jacobo muestra que él,
desde la muerte del anciano Jacobo, y en ausencia de Pedro,



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 280

era el hombre principal de la Iglesia. Lo mdas probable es
que no se tratara de Jacobo, uno de los hijos de Alfeo, y uno
de los doce, sino de Jacobo, el hermano del Seiior.! El “otro
lugar” al que ahora fue Pedro era sin duda algtn otro lugar
que no fuera Jerusalén; porque en Jerusalén le seria muy
dificil esconderse con seguridad. Deliberadamente evité
decirles a los hermanos adénde iba, para que pudieran
decir con verdad, si les preguntaban, que no sabian; y de
ninguna manera es seguro que Lucas supiera dénde estaba
cuando escribi6 esta narracion. Cuando Pedro apareci6 de
nuevo en Jerusalén, sin duda hubo gran curiosidad entre
amigos y enemigos por saber dénde habia estado
escondido; pero incluso entonces la prudencia puede haber
sugerido que deberia guardarse para si mismo el secreto.

Vers.18, 19. Naturalmente, la luz de la mafiana trajo
gran confusién a los soldados; primero a los dos entre
quienes habia estado encadenado, y después a todos ellos.
Herodes también estaba sorprendido y molesto. Aprendié
que no tenia més habilidad para mantener encarcelados a
los apostoles que la que tenian los principales sacerdotes
antes que él. (18) Luego que fue de dia, hubo no poco
alboroto entre los soldados sobre qué habia sido de
Pedro. (19) Mas Herodes, habiéndole buscado sin
hallarle, después de interrogar a los guardas, orden6
llevarlos a la muerte. Después descendié de Judea a
Cesarea y se quedo alli. De acuerdo a la letra estricta de la
ley militar Romana, la ejecucién de los soldados era una

1 El es Jacobo que estaba asociado con Pedro en Jerusalén en el momento
de la primera visita de Pablo a la ciudad después de su conversion (Gal. 1:19):y
también con Pedro y Juan, como indicaria el contexto en Galatas, en la
conferencia sobre la circuncision (Cap. 12:9); y en este momento, intermedio entre
los dos, es una presuncion correcta que tenemos al mismo Jacobo. Del apoéstol
Jacobo, Hechos no nos proporciona informacion después de la primera
dispersion de la Iglesia de Jerusalén.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 281

necesidad. Cuando se examiné a los que estaban parados
frente a la puerta, podemos ver que la tnica respuesta que
podian dar era: Mantuvimos nuestra vigilia toda la noche,
permanecimos despiertos y nadie entré ni salié por esa
puerta. Cuando llamaron al hombre que guardaba la llave
de la puerta de hierro, dijo con verdad que no se le habia
escapado de la mano ni la habian puesto en la cerradura.

Los dos guardias que se encontraban entre la puerta
exterior y la celda de Pedro estaban seguros de que nadie
habia pasado junto a ellos durante la noche; y los dos a
quienes Pedro habia sido encadenado s6lo pudieron decir:
Cuando nos fuimos a dormir él estaba aqui con las cadenas
bien aseguradas, y cuando despertamos se habia ido; y eso
es todo lo que sabemos.

Por supuesto, ninguna de estas afirmaciones podria
ser cierta a menos que se haya obrado un estupendo
milagro; y no habia absolutamente otra alternativa que
admitir el milagro, o sostener que todos los soldados habian
conspirado juntos para liberar voluntariamente al
prisionero.

Ningtn hombre en su sano juicio podia aceptar la
altima alternativa del dilema, ya que los soldados sabian
perfectamente que sus vidas pagarian la pérdida de tal
liberaciéon. Es imposible creer que Herodes dudara de la
realidad de lo que parece entonces el milagro, o de la
veracidad de los soldados; pero estaba decidido a no admitir
el milagro, y prefiri6 deliberadamente asesinar a dieciséis
hombres inocentes. No habia un solo hombre en Jerusalén
que pudiera dudar del verdadero estado del caso cuando
los hechos se conocieron.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 282

No es de extrafiar que el desdichado asesino
abandonara pronto la escena de tan repugnante crimen y se
estableciera en Cesdrea como su lugar de residencia.

7. La Muerte de Herodes, y el Regreso de Bernabé
y Saulo, 20-25.

Vers.20-23. Nuestro autor continda la historia de este
principe asesino hasta su final. (20) Y Herodes estaba
enojado contra los de Tiro y de Sidén; pero ellos vinieron
de acuerdo ante él, y sobornando a Blasto, que era
camarero mayor del rey, pedian paz, porque su territorio
era abastecido por el del rey. (21) Y un dia senalado,
Herodes, vestido de ropas reales, se sent6 en el tribunal y
les arengd. (22) Y el pueblo aclamaba gritando: ;Voz de
Dios, y no de hombre! (23) Al momento un angel del
Sefior le hiri6, por cuanto no dio la gloria a Dios; y expir6
comido de gusanos. La dependencia de Tiro y Sidén del
pais de Herodes para la alimentacion no era absoluta;
porque su propio territorio producia algo de grano, y
Egipto no estaba muy lejos; pero el territorio de Fenicia era
sOlo una estrecha cadena montafiosa a lo largo de la costa,
del todo insuficiente para el sostenimiento de estas dos
grandes ciudades, y era mucho mas barato traer el
suministro adicional del pais contiguo al suyo que de
Egipto; asi que, como cuestion de politica puablica, la paz
con los primeros era muy deseada.

Parece que los que vinieron a Cesarea para asegurar
esta paz no fueron un pequefio cuerpo de embajadores, sino
una gran multitud de ciudadanos. Probablemente fue por
soborno que hicieron a Blasto el chambelan (tesorero) su
amigo, y puede ser que a través de él parte del dinero



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 283

llegara al rey. Josefo, que da un relato mas detallado de la
muerte de Herodes, dice que la ocasiéon de esta oracidn,
aqui llamada “un dia sefalado”, era una fiesta que
Herodes estaba celebrando en honor de Claudio César; y
que el atavio real con el que estaba vestido Herodes era un
manto tejido enteramente de plata, que brillaba al sol de la
manana.

También dice que Herodes fue atacado con violentos
dolores en las entrafias, y que estuvo cinco dias en gran
tortura. Su relato, aunque contiene varios detalles ademas
de los que da Lucas, y omite algunos de los que da Lucas,
no contiene nada incompatible con lo que aqui se dice.l De
este modo, el justo juicio de Dios, que generalmente se
reserva para el estado futuro, se mostr6 en este mundo,
como una advertencia para los hombres malvados y un
estimulo para los que hacen el bien.

V. 24. Fue inevitable que esta muerte providencial de
Herodes, tan poco tiempo después de los asesinatos que
habia cometido en Jerusalén, afectara seriamente la mente
del ptublico. No nos sorprende, por lo tanto, cuando Lucas
afiade: (24) Pero la palabra del Sefior crecia y se
multiplicaba. Creci6 en la reverencia con que la gente la
consideraba, y se multiplic6 en el aumento de sus
convertidos a la verdad. Otro complot formidable y
audazmente ejecutado para destruir la fe en Cristo no hizo
mas que promoverla entre el pueblo, como lo habian hecho
todos los demas.

V. 25. El relato que acabamos de repasar, de la muerte
de Jacobo, el encarcelamiento de Pedro y la muerte misera-

1 Antigiiedades de los Judios, XIX.8.



Capitulo 12 Nuevo Comentario sobre Hechos 284

ble de Herodes, se intercala entre la llegada de Bernabé y
Saulo en su misién a los santos pobres, y su regreso a
Antioquia; y el autor parece querer decir con este arreglo
que estos eventos ocurrieron en este intervalo. No se dice si
Bernabé y Saulo fueron a Jerusalén para asistir a la pascua
que se estaba celebrando mientras Pedro estaba en prision;
y lo més probable es que, por el peligro inminente, se
mantuvieran alejados.

Pero después de que Herodes sali6 de la ciudad, este
peligro disminuy6, por lo que antes de su regreso a
Antioquia entraron en la ciudad, aunque no es probable
que encontraran alli ni a Pedro ni a ninguno de los otros
apostoles. (25) Y Bernabé y Saulo, cumplido su servicio,
volvieron de Jerusalén, llevando también consigo a Juan,
el que tenia por sobrenombre Marcos. Aqui se nos
presenta por primera vez al hijo de Maria, a cuya casa fue
Pedro cuando el dngel lo liber6 de la prisién. Sin duda él
estaba en su casa aquella noche memorable; era el hijo de
Pedro en el Evangelio; (1 Ped.5:13) y debe haber estado muy
profundamente impresionado por los eventos de esa
pascua. El Evangelio que escribié después no proporciona
nada de su historia personal, pero nos volveremos a
encontrar con él mas de una vez en esta narraciéon. Al
regresar a Antioquia, Bernabé y Saulo tenian noticias muy
sorprendentes que contar, ademdas de su informe sobre la
misién a la que habian sido enviados.

Aqui llega a su fin la segunda parte de los Hechos, y
con ella el relato de Lucas sobre la difusiéon general del
evangelio. A partir de este punto, su narracion se limita a
ciertos hechos destacados de la carrera del apéstol Pablo y
asume el caracter de una biografia.



EXCURSO A

LA CONEXION DEL BAUTISMO CON EL
PERDON DE LOS PECADOS

La idea de cualquier conexién entre el bautismo y el
perdon de los pecados es repulsiva para muchos
protestantes de la época actual. Este estado de dnimo se
debe en gran medida, me veo obligado a creer, a un
concepto erréneo de la naturaleza del perdén de los
pecados. Este ultimo se confunde con un cambio del
corazén, y se supone que es una renovaciéon del alma
efectuada por la acciéon directa del Espiritu Santo. Se
considera como una experiencia interior, una cuestiéon de
conciencia; y se ensefia a los hombres a buscar dentro de si
mismos la evidencia de ello, y a encontrar esa evidencia en
el estado de gozo que inmediatamente le sigue. A quien
tenga este concepto del perdon de los pecados y del medio
por el cual se produce, necesariamente le parecerd absurdo
suponer que de alguna manera depende del bautismo, a
menos que, como los Romanistas, atribuyamos al bautismo
algtn tipo de poder mégico para efectuar un cambio en el
alma. Pero este concepto del perdén de los pecados es
erréneo. No se encuentra en el Nuevo Testamento. Por el
contrario, el perdén de los pecados se distingue claramente
de ese cambio dentro del cual llamamos comtinmente un
cambio de corazén. Este Gltimo cambio tiene lugar en el
arrepentimiento; porque en el curso del arrepentimiento el
amor hacia el pecado es removido, interviene el dolor por
el pecado, brota el amor por la justicia, y hay una profunda
resolucién de no pecar mas.

Pero el arrepentimiento se distingue constantemente



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 286

en las Escrituras del perdén de los pecados, y se asume
constantemente como consecuente del primero, no incluido
en el. Esto se ve en la frecuencia de la expresion
“arrepentimiento y el perdén de los pecados”. También se
ve en expresiones como estas: “El bautismo de
arrepentimiento para perdén de los pecados” (Mar.1:4;
Luc.3:3); “ Arrepentios, y bauticese cada uno de vosotros en
el nombre de Jesucristo para perdon de los pecados”
(Hech.2:38). Aqui no s6lo hay una distincién muy marcada
entre los dos, sino que el perdén de los pecados es més clara
establecido como posterior al arrepentimiento.

Este concepto erréneo se corrige aun mas, y se
resalta la idea verdadera, al observar el significado de la
palabra traducida remisién (Ggpeoig). Tal como se define en
los Léxicos, significa, principalmente, “liberar, como de
servidumbre, de prision, etc. En segundo lugar, cuando se
relaciona con los pecados, significa perdén, perdén de los
pecados (propiamente, el dejarlos ir, como si no se hubieran
cometido), remisién de su pena” 1. Se usa en su sentido
principal en la cita de la Septuaginta, Luc. 4:18, 19, donde
aparece dos veces en el sentido de liberacion o liberacion de
los cautivos. Se usa en su sentido secundario en todo el
resto del Nuevo Testamento, y en un lugar (Mar.3:29, “no
tiene jamas perdén”), el término perdén es su tUnica
traduccion admisible en Inglés. Pero el perdén, no es un
acto que tenga lugar en el alma de la persona culpable; tiene
lugar dentro de la mente de la persona que perdona, y no
puede ser conocido por la persona perdonada excepto por
algin medio de comunicacién. Esto es obviamente
verdadero cuando un hombre perdona a otro; y cuando es
Dios quien perdona, es un acto de la mente divina en

1 Grimm. Greek Lexicon of the New Testament, Vea Tambien Richard
Trench, Synonyms of the New Testament 129-132).



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 287

referencia con el pecador, y no un cambio dentro del
del pecador mismo. Ademés, es un acto que, por su propia
naturaleza, no puede tener lugar hasta que ya haya
ocurrido dentro del pecador tal cambio de corazén y de
proposito tal que pueda hacer Dios, incluso sobre la base de
la expiacién en Cristo, conceda el perdon. En otras palabras,
todo el cambio interior que el pecador debe experimentar,
debe tener lugar antes de que el pecado pueda ser
perdonado. Siendo esto verdadero, se elimina la aparente
absurdidad de conectar perdén de los pecados de alguna
manera con el bautismo, y queda abierta la cuestion de si,
ademas de la fe y el arrepentimiento, Dios también requiere
el bautismo antes del perdén. Para la mente de la mayoria
de los Protestantes actuales, el mero anuncio de esta
cuestion plantea la objecion de que la justificacién es solo
por la fe, y que la posibilidad de que el bautismo sea un
requisito previo queda excluida por este hecho.

Pero aunque que la justificacién, que implica el
perdén de los pecados, depende indudablemente de la fe
como condicién, en ninguna parte se dice ni se da a
entender que depende tinicamente de la fe; es decir, sobre
la fe aparte de las manifestaciones externas de la fe. Si se
retiene la justificacion hasta que la fe se manifieste en
alguna accion externa, el pecador atin es justificado por la
fe, pero es por la fe en accién, a diferencia de la fe como un
mero estado mental. Abraham es el ejemplo tipico de
justificacion por la fe; sin embargo, lo que acabamos de
decir es verdadero de el, tal como lo expone el apodstol
Santiago. El dice: “;No fue justificado por las obras
Abraham nuestro padre, cuando ofreci6 a su hijo Isaac
sobre el altar? ;No ves que la fe actud juntamente con sus
obras, y que la fe se perfeccion6 por las obras? Y se cumplio
la Escritura que dice: Abraham crey6 a Dios, y le fue



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 288

contado por justicia, y fue llamado amigo de Dios” (2:21-
23). Aqui el apostol, en lugar de ver una inconsistencia
entre la justificacion por la fe y la justificaciéon por la fe
manifestada en un acto de fe, sostiene que lo tltimo en el
caso de Abraham es el cumplimiento del primero. En otras
palabras, la declaracion de las Escrituras de que Abraham
crey6 a Dios, y le fue contado por justicia, se realizé cuando
Abraham, por la fe, ofrecic a su hijo sobre el altar.
Precisamente de la misma manera, y en perfecta armonia
con la justificacion por la fe, un hombre puede ser
justificado por la fe cuando, como un acto de fe, es
bautizado. La cuestioén sigue abierta, entonces, si este es el
hecho en el caso.

Se objeta ademas que algunas afirmaciones relativas
a la fe, no incluidas en las que la conectan con la
justificacion, excluyen la posibilidad de que el perdén esté
conectado con el bautismo. Por ejemplo: “Porque de tal
manera amé Dios al mundo, que ha dado a su Hijo
unigénito, para que todo aquel que en él cree, no se pierda,
mas tenga vida eterna” (Jn. 3:16); y, “El que cree en el Hijo
tiene vida eterna” (v.36). Aqui se afirma claramente que el
creyente estd en posesion de la vida eterna; pero sigue
siendo una cuestién abierta si esto se afirma del creyente
obediente, o del creyente que atin no ha manifestado su fe
por la accidn; si, para usar la fraseologia de Santiago, es la
fe perfeccionada por las obras de la fe, o la fe todavia
silenciosa en el alma. Esta cuestiéon debe ser determinada,
no por declaraciones generales como estas, sino por
declaraciones especificas en cuanto a las condiciones en las
que se ofrece el perdon de los pecados.

El objetor persistente tiene atn otro conjunto de textos
que, para él, excluyen la conexién de la que hablamos,



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 289

textos en los que se afirma la justificacion de la fe sin las
obras de la ley. Por ejemplo: “Concluimos, pues, que el
hombre es justificado por la fe sin las obras de la ley”
(Rom.3:28). Pero por obras de la ley en este lugar Pablo se
refiere a tales actos de obediencia a la ley que justificarian a
un hombre sobre la base de la inocencia, y lo harian
independiente de la gracia manifestada en el perdén. Ahora
bien, los actos de fe, como la ofrenda de Isaac en el altar, no
pertenecen a esta categorfa. Por el contrario, este acto de
Abraham, visto a la luz de la ley, habria sido un crimen. Lo
mismo es verdadero del acto de Rahab al recibir a los espias
y protegerlos, que Santiago especifica como el acto por el
cual fue justificada (Sant. 2:25). Este acto, visto a la luz de la
ley, fue traicién, mientras que el de Abraham fue asesinato.
Ahora bien, el bautismo es ciertamente un acto de fe, que
deriva su propiedad de un mandato positivo; y no una obra
de ley en el sentido que Pablo le da a esa expresion; en
consecuencia, se le puede requerir a un creyente que se
bautice antes de ser perdonado, y sin embargo, la
justificaciéon puede ser aparte de las “obras de la ley”.

Se supone que toda conexién entre el bautismo y el
perdon de los pecados queda excluida por otro motivo mas,
el hecho de que la salvacion es un asunto de gracia y no de
obras: “Porque por gracia sois salvos por medio de la fe; y
esto no de vosotros, pues es don de Dios; no por obras, para
que nadie se glorie” (Efe. 2:8, 9). Pero aqui también, como
en la epistola a los Romanos, las obras excluidas de la base
de la salvacion son obras de perfecta obediencia, por las
cuales, si alguno las hubiera realizado, se salvaria en base
al mérito. Esto excluiria la gracia. Pero el perdén de los
pecados es en su misma naturaleza una gracia otorgada, y
no una deuda pagada; y ya sea que se conceda bajo ciertas
condiciones o sin ninguna condicién, sigue siendo un
asunto de gracia.



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 290

Solo que en el caso de que las obras realizadas sean
de tal naturaleza que la persona que las realiza merezca la
salvacion, puede excluirse la gracia; y en ese caso no habria
perdon, porque no habria pecados que perdonar. Asi pues,
si Dios ha considerado conveniente requerir que el creyente
sea bautizado antes de perdonarlo, el perdén no es menos
una cuestion de gracia que si no hiciera tal requisito.
Cuando un juez estatal perdona a un criminal, a nadie se le
ocurre decir que no es un acto de gracia porque el criminal
esta obligado, como condicidn, a firmar un compromiso de
no volver a cometer su delito; y si se tratare de un caso de
robo, y el juez exigiera la restitucion de los bienes robados
como condicién del perddn, a nadie se le ocurriria negar
que el perdén fue un acto de gracia. Viendo ahora que una
conexion entre el bautismo y el perdén de los pecados no
estd excluida por ninguna de las declaraciones doctrinales
de las Escrituras, que tan comtinmente se ha supuesto que
tienen esta fuerza, estamos en libertad de examinar sin
prejuicio aquellos pasajes de las Escrituras que parecen
declarar tal conexion y determinar, si es posible, cudl es esa
conexion. Primero, entonces, examinamos algunos pasajes
que ensefan claramente que el perdon de los pecados sigue
al bautismo en orden de tiempo.

El primero de ellos es la conocida respuesta de Pedro,
en su sermén de Pentecostés, a la pregunta: “Varones
hermano, ;Qué haremos?” (Hech.2:37). Es el mas
importante, porque es la primera vez que Pedro, haciendo
uso de las llaves que le habian sido confiadas (Mat. 16:19),
abri6 las puertas del reino a los creyentes declarando lo que
debian hacer para ser admitidos. El dijo: “Arrepentios, y
bauticese cada uno de vosotros en el nombre de Jesucristo
para perdén de los pecados; y recibiréis el don del Espiritu
Santo” (v.38). Aqui, como hemos sefialado en el comentario



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 291

bajo este pasaje, ya sea que la preposicion se traduzca 4, o
para, o con el fin de, el perdéon de los pecados se coloca
inequivocamente después del arrepentimiento y el
bautismo. No hay palabras que puedan hacer esto mas
seguro. Marcos y Lucas afirman precisamente la misma
conexiéon en términos casi idénticos con referencia al
bautismo de Juan. Ambos dicen que Juan predicé “el
bautismo de arrepentimiento para el perdén de los
pecados” (Mar. 1:4; Luc.3:3). Aqui el bautismo de Juan se
llama el “bautismo de arrepentimiento”, porque el
arrepentimiento era el tinico requisito previo requerido a un
Judio creyente. Si el bautismo instituido por Cristo se
distinguiera de el por un epiteto correspondiente, este
ultimo se denominaria bautismo de fe; no porque la fe sea
el iinico prerrequisito previo, sino que es el mas prominente
en la predicaciéon de los ap6stoles. Que este bautismo de
arrepentimiento fue “para el perdén de los pecados”, indica
inequivocamente que el perdén es posterior a el en el orden
del tiempo.

En todos estos pasajes, sin embargo, si se usa
estrictamente la preposicion “para”, el bautismo se
contempla como llevando a la persona bautizada al perdén,
y no se supone ningdn lapso de tiempo entre el bautismo y
aquello a lo que lleva a la persona. Por lo tanto, cuando
hablamos del perdén después del bautismo, queremos
decir que sigue inmediatamente. El mandamiento de
Ananias a Saulo ensefia la misma cosa. Las palabras
“Levantate y bautizate, y lava tus pecados, invocando su
nombre” (Hech.22:16), claramente implica que sus pecados
fueron lavados (una metdfora para el perdéon de los
pecados) como un resultado inmediato del bautismo. Estos
son todos los pasajes en los que se mencionan los pecados
en conexiéon inmediata con el bautismo, y se unen para



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 292

mostrar que el perdén de los primeros es una consecuencia
inmediata del segundo.

En otra clase de pasajes se establece la misma verdad
por implicacion. Pablo hace la declaracion, y la reitera, de
que somos bautizados en Cristo: “;O no sabéis que todos
los que hemos sido bautizados en Cristo Jests, hemos sido
bautizados en su muerte?” (Rom.6:3); “porque todos los
que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo estdis
revestidos” (G4l.3:27). Ahora bien, cuando un hombre esta
en Cristo, sus pecados ciertamente son perdonados, y antes
de que él esté en Cristo ciertamente 1o son perdonados. Son
perdonados al pasar a Cristo, y una parte del proceso por
el cual uno pasa a Cristo es el acto del bautismo; y se sigue
que, como no esta en Cristo hasta que es bautizado, hasta
que no es bautizado no es perdonado. Las palabras de
nuestro Sefior en la comisién apostdlica justifican la misma
inferencia: “Por tanto, id, y haced discipulos a todas las
naciones, bautizandolos en el nombre del Padre, y del Hijo,
y del Espiritu Santo” (Mat.28:19). El hombre que todavia no
ha entrado en la relaciéon expresada por las palabras, “en el
nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo” todavia
estd en una condicién no perdonada cualquiera que sea su
creencia y sus emociones; y esta relacién se establece tan
pronto como todos sus pecados son perdonados; pero entra
en esta relacién en el acto del bautismo, es bautizado en
ella, y se deduce que sus pecados son perdonados en
conexioén con su bautismo.

Todavia otra clase de pasajes presenta hechos que
implican la misma relacién entre el bautismo y el perdén.
Pertenece a la naturaleza del perdén impartir gozo a la
persona perdonada, y es un asunto de experiencia
universal que la conciencia de los pecados no perdonados



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 293

es una carga para el alma. Si, pues, al rastrear las
experiencias de los hombres cuya conversiéon a Cristo se
describe en el Nuevo Testamento, encontraremos que se
regocijaron antes de ser bautizados, esto seria evidencia de
que el perdén de los pecados precede al bautismo. Por otro
lado, si encontramos este regocijo uniformemente después
del bautismo, debemos aceptar la conclusiéon opuesta.
Ahora bien, no hay ningtn caso registrado de lo segundo;
por el contrario, en cada instancia de la mencién de este
regocijo, viene después del bautismo. Por ejemplo, fue
después de ser bautizado que el eunuco siguié “gozoso” su
camino; mientras antes del bautismo estaba en un estado de
ansiedad y perplejidad (Hech.8:34-40). Antes que Saulo
fuera bautizado y hasta el momento en que Ananias le
indicé levantarse y ser bautizado y lavar sus pecados, él
estaba en gran agonia de su alma y no habia comido ni
bebido por tres dias; tan pronto como fue bautizado, su
alma se tranquiliz6, “Y habiendo tomado alimento, recobré
fuerzas” (9:9-19). De la misma manera, el carcelero de Filipo
estaba en estaba angustiado y perplejo antes de su
bautismo, pero después de ser bautizado, llevé a Pablo y
Silas a su casa y les puso comida, “y se regocij6 con toda su
casa de haber creido en Dios” (16:30-34).

Una cuarta clase de pasajes ensefia la misma doctrina
por la manera en que conectan el bautismo con la salvacion.
La salvacién en Cristo consiste esencialmente en el perdén
de los pecados; porque s6lo cuando el alma es redimida de
los pecados por el poder de Cristo obrando en el interior, y
la culpa del pecado removida por el perdén, puede un
hombre estar en un estado de salvacién. Si, entonces,
cuando se habla de la salvacion y el bautismo juntos, es en
cierto modo para indicar que no hay conexién entre ellos,
esto podria obligarnos a reexaminar los pasajes ya



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 294

observados, para ver si por alguna posibilidad los
habiamos mal interpretado. O si en tales pasajes
encontramos que se habla de la salvacion como si
precediera al bautismo, esto podria exigir un reexamen
similar. Pero no se encuentra que exista ninguna de estas
condiciones; el reverso es uniformemente el orden que
encontramos. En la comisién leemos “El que creyere y fuera
bautizado, sera salvo” (Mar.16:16). Aqui la salvacién es
colocada después del bautismo, y es ciertamente la
salvaciéon que consiste en el perdén de pecados; porque la
salvacion final depende mucho mas que creer y ser
bautizado. En la epistola a Tito leemos: “Pero cuando se
manifest6 la bondad de Dios nuestro Salvador, y su amor
para con los hombres, nos salvé, no por obras de justicia,
que nosotros hubiéramos hecho, sino por su misericordia,
por medio del lavamiento de regeneracién y la renovacion
del Espiritu Santo, que cual derramé sobre nosotros
abundantemente por Jesucristo nuestro Salvador, para que,
justificados por su gracia, viniésemos a ser herederos
conforme a la esperanza de la vida eterna” (3:4-7).

Aqui, por el lavamiento (literalmente, lavatorio) de la
regeneracion, el apostol se refiere al bautismo, el cual es
llamado asi porque es una especie de lavamiento
relacionado con el proceso de regeneracion; y se afirma que
por esto y por la renovaciéon del Espiritu Santo (la obra
interior del Espiritu que precede al bautismo) somos salvos.
Al mismo tiempo, para que nadie pueda pensar en ningtn
tipo de mérito como la base de esta salvacion, dice que esta
salvacion no se concede por algo que hayamos hecho antes
en el camino de la justicia, sino solo por la misericordia de
Dios. Ademas, identifica la salvaciéon de la que asi se habla
con la justificacién, mediante la clausula afiadida, “para
que justificados por su gracia, viniésemos a ser herederos
conforme a la esperanza de la vida eterna”. De nuevo



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 295

leemos en la primera epistola de Pedro que “ocho fueron
salvadas por agua; El bautismo que corresponde a esto
ahora nos salva (no quitando las inmundicias de la carne,
sino como la aspiraciéon de una buena conciencia hacia
Dios) por la resurreccion de Jesucristo” (1 Ped. 3:21). Aqui,
la negacién de desechar las inmundicias de la carne esta
dirigida contra un concepto erréneo Judio, y para nosotros
su significado es obvio. La clausula traducida, “sino como
la aspiracion de una buena conciencia” es manifiestamente
oscura; pero cualquiera que sea su significado, deja intacto
el hecho previamente establecido, que el agua ahora, en una
verdadera semejanza a la del diluvio, nos salva en el
bautismo; y si el bautismo salva en cualquier sentido, debe
preceder a la salvacion y traer al pecador a ella.

Finalmente, la conexién en cuestion estd implicita en
el comentario de nuestro Sefior a Nicodemo en cuanto a las
condiciones para entrar en el reino de Dios: “El que no
naciere de agua y del Espiritu, no puede entrar en el reino
de Dios” (Jn.3:3). Todos los eruditos Cristianos antiguos, y
todos los expositores mas capaces de los tiempos
modernos, estdn de acuerdo en declarar a una voz que por
el término agua Jesus aqui se refiere al bautismo. El Dr. Wall,
en su historia del Bautismo Infantil, dice: “No hay un solo
escritor Cristiano de la antigiiedad, en cualquier idioma,
que no entienda que el nuevo nacimiento del agua se refiere
al bautismo; y si no se entiende asi, es dificil dar cuenta de
como una persona nace del agua, mads que nace de la
madera” (Vol.1:110). Alford testifica: “Todos los
expositores mejores y mds profundos han reconocido la
coexistencia de los dos, el agua y el Espiritu” (Comentario,
Ibid,); y en el mismo sentido dice el Dr. Westcott: “Todas las
interpretaciones que tratan el término agua aqui como
simplemente figurativo y descriptivo del poder limpiador



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 296

del Espiritu, son esencialmente defectuosas, ya que
también se oponen a toda tradicion antigua” (Comentario,
sobre Juan, Ibid,).

En otra parte de sus notas sobre el pasaje, Alford va
ain mas lejos en la direcciéon de estas afirmaciones, y
también da el significado del versiculo, con estas palabras:
“No puede haber duda, sobre cualquier interpretacion
honesta de las palabras, de que nacer del agua se refiere a
la sefial o signo externo del bautismo — nacer del Espiritu,
a la cosa significada, o la gracia interna del Espiritu Santo.
Todos los intentos de deshacerse de estos dos hechos claros
han surgido de prejuicios doctrinales, por lo que las
opiniones de los expositores han sido distorsionadas”.

Podemos dejar de lado, por lo tanto, como
excepcionales y sectarias, todas las interpretaciones que
eliminan de este pasaje su obvia alusion al bautismo, y
estamos justificados al decir que, segtin el juicio conjunto
de eruditos imparciales de todas las Iglesias, Jestis aqui
quiso decir que, excepto un hombre experimenta la obra
interior del Espiritu Santo, y es bautizado, no puede entrar
en el reino de Dios. Ahora bien, antes de que un hombre
esté en el reino de Dios, sus pecados no son perdonados; y
cuando sus pecados son perdonados, ya no es un
extranjero, sino un ciudadano de ese reino. Por cualquier
proceso, entonces, entra en ese reino, por eso o en eso
obtiene el perdén de los pecados; pero ese proceso es el
nacimiento del agua y del Espiritu, de ninguno solo, sino
de ambos; y por eso obtiene el perdén no antes, sino cuando
es bautizado. No es mds que un eco de estas palabras de
nuestro Sefior, cuando Pablo dice que nos salvé “por el
lavamiento de la regeneracién y por la renovacion en el
Espiritu Santo” (Tito 3:5). Estas evidencias establecen, tan



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 297

claramente como se puede establecer cualquier hecho, una
conexion inmediata entre el bautismo y el perdén de los
pecados, y muestran con igual claridad que el acto divino
de perdonar los pecados tiene lugar cuando el pecador, en
cuyo corazén el Espiritu Santo ha obrado fe vy
arrepentimiento, es bautizado en Cristo.

Aqui podriamos llevar esta discusion a su fin, pero por
el hecho de que muchos suponen que esta es una doctrina
herética, sin el apoyo de la erudicién de épocas pasadas o
presentes. Para desengafar al lector de esta impresion,
procedemos a mostrar como han sido consideradas estas
evidencias por los hombres eruditos. En primer lugar, sobre
ella se une la voz de la antigiedad, como sobre el
significado de “nacer del agua y del Espiritu”. Prueba
suficiente de ello, sin citar a autores individuales, se
encuentra en el hecho de que el articulo sobre el tema en el
Credo de Nicea, adoptado a principios del siglo IV sin una
voz disidente, declara: “Creemos en un bautismo para el
perdon de los pecados”. También es un hecho bien
conocido que la Iglesia Griega, la Armenia y la Catdlica
Romana todavia ensefian y siempre han ensefiado esta
doctrina, con la idea adicional y no biblica de que el
bautismo, independientemente de la fe y el
arrepentimiento, quita el pecado original en el caso de los
infantes. De hecho, el bautismo de infantes debe su origen
a esta concepcion equivocada. El proceso es trazado por
Neander en el siguiente pasaje bien conocido:
“Pero cuando, ahora, por un lado, la doctrina de Ia
corrupcion y la culpa, que se adhieren a la naturaleza
humana como consecuencia de la primera transgresion, fue
reducida a una forma maés precisa y sistemética y por otra
parte, por no distinguir debidamente entre lo exterior y lo
interior en el bautismo (el bautismo por agua y el bautismo



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 298

por el Espiritu), el error se estableci6 mas firmemente de
que sin el bautismo exterior nadie podia ser librado de esa
culpa inherente, podia ser salvado del castigo eterno que lo
amenazaba, o ser elevado a la vida eterna; y cuando la
nocién de influencia magica, un encanto relacionado con el
sacramento, fue ganando terreno continuamente, se
desarroll6 finalmente la teoria de la mnecesidad
incondicional del bautismo infantil. Alrededor de la mitad
del siglo 1III, esta teoria fue generalmente admitida en la
Iglesia del Norte de Africa”.

Entre las pruebas que ofrece de la veracidad de esta
representacion, se encuentra un extracto de Cipriano
(Epistola 59), en el que el escritor defiende el bautismo de
los nifios inmediatamente después de su nacimiento, y
cierra con estas palabras: “Pero si atn el principal de los
pecadores, que han sido sumamente culpable delante de
Dios, reciben el perdén de los pecados al llegar a la fe, y
nadie esta excluido del bautismo y de la gracia, ;Cuédnto
menos debe ser retenido el nifio, el cual, siendo recién
nacido, no puede haber pecado, sino que sélo ha traido
consigo, por su descendencia de Adén, la infecciéon de la
antigua muerte; y que puede obtener mas facilmente el
perdon de los pecados, porque que los pecados que le son
perdonados no son los suyos propios, sino los de alguien
mas?” (Historia de la Iglesia, I: 313, 314). La desafortunada
circunstancia de que esta doctrina del bautismo para el
perdén de los pecados, ensefiada universalmente en la
Iglesia antigua, fue asi corrompida por la Iglesia de la edad
oscura, fue sin duda la causa de una reaccién contra ella
entre los lideres de la Reforma Protestante; sin embargo,
Lutero y Calvino, aunque repudiaron la doctrina tal como
la ensefiaba Roma y no la adoptaron en su forma original,
tropezaron con ella en su exposiciéon de varios pasajes de la



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 299

Escritura en los que se ensefia claramente. De este modo,
Lutero, comentando sobre las palabras (G4l.3:27). “porque
todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo
estdis revestidos” hace estas observaciones: “Este viejo
hombre debe ser despojado de todas sus obras, para que los
hijos de Adan podamos ser hechos hijos de Dios. Esto no se
hace cambiando de ropa, ni por ninguna ley u obra, sino
por un nuevo nacimiento, y por la renovacién del hombre
interior; lo cual se hace en el bautismo, como dice Pablo:
“porque todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de
Cristo estdis revestidos” (Gal.3:27). Por tanto, vestirse de
Cristo segtn el evangelio no es vestirse con la ley ni con las
obras, sino con un don incomparable; es decir, con el
perdén de los pecados, la justicia, la paz, la consolacion, el
gozo del espiritu, la salvacion, la vida y Cristo mismo. Esto
debe notarse diligentemente, debido a los espiritus
afectuosos y fantasticos, que desfiguran la majestad del
bautismo y hablan mal de el. Pablo, por el contrario, lo
encomia y lo expone con titulos honorificos, llamandolo “el
lavamiento del nuevo nacimiento, la renovacién del
Espiritu Santo” (Tito 3:5). Y aqui también dice que todos los
bautizados se han revestido de Cristo. Como si dijera:
Vosotros sois llevados de la ley a un nuevo nacimiento, que
se obra en el bautismo. Por tanto, ya no estais bajo la ley,
sino que estdis vestidos con un vestido nuevo; es decir, con
la justicia de Cristo. Por tanto, el bautismo es algo de gran
fuerzay eficacia” (Comentario de Lutero sobre Gilatas).

En estos extractos, Lutero confirma las opiniones
expresadas anteriormente, no solo sobre el pasaje que tiene
inmediatamente a la mano, sino también sobre el
comentario de nuestro Sefior sobre el nuevo nacimiento, y
el de Pablo con respecto al lavamiento de la regeneracion.
Y todo esto viene de él, quien es el primer autor de la



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 300

doctrina moderna de la justificacién por la fe sola.

Juan Calvino se expresa en el mismo sentido, y trae a
la vista un nimero atin mayor de los pasajes que he citado
anteriormente. El dice: “Del bautismo nuestra fe obtiene
tres ventajas, que requieren ser consideradas claramente.
La primera es, que tal como nos la propone el Sefior, es un
simbolo y sefial de nuestra purificacion; o, para expresar mi
significado mas plenamente, se asemeja a un instrumento
legal debidamente atestiguado, por el cual nos asegura que
todos nuestros pecados son cancelados y borrados de modo
que nunca apareceran a su vista, ni vendran a su memoria,
ni nos seran imputados, porque El manda a todos los que
creen sean bautizados para el perdén de sus pecados. Por
lo tanto, todos los que han imaginado que el bautismo no
es mas que una marca o sefial por la cual profesamos
nuestra religiéon ante los hombres, como soldados llevando
la insignia de su soberano como una marca de su profesion,
no han considerado lo que es principal en el bautismo, que
es que debemos recibirlo con esta promesa: “El que creyere
y fuere bautizado, serd salvo” (Mar.16:16).

En este sentido, se debe entender lo que dice Pablo,
que Cristo “santifica y purifica la Iglesia en el lavamiento
del agua por la palabra” (Efe. 5:26); y en otro lugar que
segln su misericordia nos salva, “por el lavamiento de la
regeneracion, y la renovacién del Espiritu Santo” (Tito 3:5);
y por Pedro, que “el bautismo ahora nos salva” (1 Ped.
3:21)”"1. A partir de este extracto, el lector puede ver de
simple vista que Calvino entiende que todos los pasajes
citados en su tratado tienen el mismo significado que les he
atribuido; y el hecho de que estas interpretaciones sean

1 Institutos de Calvino, B. IV.15, 1, 2. Concepto similares son expresados
en las fracciones 3, y 4. El inconsistentemente representa los pecados de Cornelio
siendo perdonados antes de ser bautizado.



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 301

dadas por un teélogo que no las aplicé consistentemente en
su sistema, les da mayor peso porque demuestra que no son
el resultado de la presunciéon doctrinal, sino de la sencillez
y claridad con que son expresados en los pasajes mismos.

Es bien sabido, también, que otro gran reformador de
tiempos mas recientes, John Wesley, cay6 sobre esta
doctrina en el curso de sus estudios exegéticos, aunque no
constituia parte de su sistema. El dice: “El bautismo
administrado a los verdaderos penitentes, es a la vez un
medio y un sello de perdén. En la Iglesia primitiva, Dios no
concedia ordinariamente el perdén a nadie, a menos que
fuera por este medio” (Notas sobre el N. T., p. 350). Para no
multiplicar innecesariamente las evidencias de este tipo,
pasamos por alto las declaraciones de muchos otros
eruditos eminentes de las Iglesias Ortodoxas, y afiadimos
algunas de escritores de nuestra época, eminentes por su
conocimiento y su habilidad exegética.

H. B. Hackett, uno de los eruditos y comentaristas mas
eminentes de la Iglesia Bautista de América, al comentar
Hechos 2: 38, dice: “para perdon de los pecados, nos
conectamos naturalmente con los dos verbos anteriores. La
clausula establece el motivo o el objeto que debe inducirlos
a arrepentirse y ser bautizados. Hace cumplir toda la
exhortacion, ninguna parte de ella excluye a la otra” Esta
cldusula establece el motivo o el objeto que debian
inducirlos a arrepentirse y bautizarse. Refuerza toda la
exhortacién, ninguna parte de ella con exclusion de la otra”
Sobre Hechos 22:16, dice: “Y lava tus pecados”. — es decir,
Esta clausula declara un resultado del bautismo, en un
lenguaje derivado de la naturaleza de esa ordenanza. Este
responde al anterior “para perdon de los pecados” — esto es,
someterse al rito para ser perdonado”. Testimonio mas



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 302

claro o mas explicito de la doctrina sostenida en este
excurso no podria ser pronunciado.

El Dr. Jacobson, Obispo de Chester y autor de las
notas sobre Hechos en EI Comentario The Speaker, bajo Hech.
22:16 cita con aprobacién las palabras de Waterland: “El
bautismo fue finalmente su gran absolucién [de Pablo], su
patente de perdén, su instrumento de justificacion
otorgado desde lo alto; ni fue justificado hasta que recibié
ese sello divino, ya que sus pecados estuvieron sobre él
hasta aquella misma hora”. El Dr. ]J. A. Alexander, de
Princeton, escribe: “Toda la frase, para (o hacia) el perdén
de los pecados, describe esto como el fin al que se referia la
multitud, y que, por lo tanto, debe contemplarse en la
respuesta”. Nuevamente: “El fin benéfico al que condujo
todo esto fue el perdén de los pecados” (Comentario sobre
Hechos 2:38). Lechler, autor de Comentario sobre Hechos in
Acts in Langes Bible Work, dice en 2:38: “El apostol promete
a los que se arrepientan y reciban el bautismo, (1) El perdén
de los pecados, y (2) el don del Espiritu Santo”. Bajo 22: 16,
dice: “Tenemos aqui un noble testimonio del valor que la
Iglesia apostdlica pura asignaba al santo bautismo. No era
una mera ceremonia externa, sino un medio de gracia para
lavar los pecados, y fue la primera entrada verdadera a la
Iglesia de Jests”. El Dr. Gloag (Presbiteriano), dice en su
Comentario, bajo 2:16: “El bautismo en el adulto, excepto
en el caso peculiar de nuestro Sefior, iba acompafiado de la
confesion del pecado, y era sefial de su perdon; por eso se
llama bautismo para el perdén de los pecados” (Hech.2: 38).
Plumptre, después de citar las palabras de Ananias a Pablo,
dice: “Muestran que para el ap6stol el bautismo no era un
acto formal o ceremonial, sino que iba unido al
arrepentimiento y, acompafiado de la fe supuesta, traia
consigo la seguridad de un perdén verdadero. En el



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 303

lenguaje de San Pablo en cuanto al lavado (o bafio) de la
regeneraciéon (Tito 3: 5), podemos rastrear su continua
adhesion a la idea que le habian ensefiado de esta misma
manera en su primera admisién a la Iglesia de Cristo”
(Comentario sobre Hechos, 22:16). Finalmente citamos el
testimonio de dos eminentes fildlogos. Meyer dice bajo
Hech.2:38: “eig denota el objeto del bautismo, que es la
admisiéon de la culpa contraida en el estado antes de
petavoia” Grimm, en su gran Léxico Griego del N. T., define
e1g dgpeowv apaptiwv, Hech.2: 38, “para obtener el perdén de
los pecados” (Banti€w II. b. aa.).

Estas citas son abundantes para mostrar que no hemos
malinterpretado los pasajes en cuestion; y muestran
claramente que tenemos razén al rechazar la traduccién de
la Revised Version, “hacia el perdén de pecados”, y retener
la de la American Version, “para perdén de pecados”. 1

El propésito de Pedro en la expresién no era indicar el
mero hecho de que el bautismo trae a uno al perdén, sino
declarar la bendicién para el logro de la cual sus oyentes
debian ser bautizados. En otras palabras, establece un
motivo para el acto. En muchos otros pasajes, la Revised
Version esta sujeta a la misma critica en su interpretacion
de la preposicion eg. Podriamos afadir muchos mdas
testimonios si fuera necesario. Muestran que la conexion
entre el bautismo y la remisioén de los pecados por la que
luchamos es una de las doctrinas mds universalmente
reconocidas del Nuevo Testamento.

1 Nuestras versiones Castellanas no presentan esta ligera variante en la
preposicién de las palabras “hacia” (R. V) o ‘para” (A.V) el perdén de los
pecados en Hechos 2:38. Las versiones Inglesas recientes (NASB, KJV, RSV, etc.)
tampoco presentan esta variante. Thayer tiene una extensa nota con respecto a
la preposicién €1g “denotando un lugar de entrada en o en direccién o limite: a,
hacia, para, entre” (Greek-English Lexicon on the N. T. 183-186). — El Traductor,
ARP.



Excurso A Nuevo Comentario sobre Hechos 304

Hemos ocupado tanto espacio con su presentacion,
por el deseo de restaurar esta solemnisima ordenanza de
nuestro Sefior al lugar que ocupo6 en la Iglesia primitiva, y
de llevar a la practica los puntos de vista de su significado
tan claramente expresados por los eruditos de todas las
escuelas y edades. Ha sido comtn, en estos tltimos dias,
desacreditar la doctrina, conectada sobre cémo debe estar
con la accion correcta del bautismo, debido a las
consecuencias que se le atribuyen con referencia a la
salvacion de millares de personas piadosas en épocas
pasadas que no han sido realmente bautizados; pero tales
consecuencias, ya sean reales o imaginarias, no pueden
alterar la verdad de las Escrituras, mientras que su
consideracion tiende a sesgar nuestro juicio y a ocultarnos
la verdad.

Es parte de la sabiduria aceptar sin vacilar la verdad
tal como la descubrimos, sabiendo que seremos juzgados
en el gran dia segin la medida de luz que tengamos o
podamos tener; y que si nuestros antepasados se salvaron
por el descuido de algtin deber que ignoraban, nosotros no
podemos esperar ser salvos por el descuido de ningun
deber que se nos sefale claramente. La accién correcta del
bautismo estd ganando rdpidamente reconocimiento entre
las mentes serias de nuestro tiempo; esforcémonos por
restaurar también su disefio correcto, y asi podemos
silenciar a esos “espiritus afectuosos y fantasticos”, como
los llama Lutero, “que van a desfigurar la majestad del
bautismo, y hablan perversamente de el”.






]J. W. McGarvey (1829-1911)

Descendiente de padre Irlandés, J. W. McGarvey
nacié el 1 de Marzo de 1829 en Hopkinsville,
. Kentucky. Al fallecimiento de su padre John
. Alexander McGarvey, su madre se cas6 con G. F.
- Saltonstall moviendo la familia a Illinois en 1839
donde McGarvey recibi6 su formacion
académica bajo James Kellogg, un reconocido
| educador de la ciudad de Tremont. En 1847
ingresé al Colegio Betania en West Virginia para
recibir su formacion religiosa bajo la influencia
de profesores y predicadores como Alexander
Campbell, Barton W. Stone y W. K. Pendleton.
Fue bautizado por W. K. Pendleton en Abril de
1848.

Se caso con Ottie Frances Hix en Dover, Missouri 1853 donde comenzo a
predicar extensivamente. Sostuvo 5 debates con representativos de las
denominaciones. En 1862 se movié a Lexington, Kentucky donde predicé
para varias Congregaciones. En 1865 se convirtié en Profesor del Colegio de
la Biblia para ensefiar Historia Sagrada. Ensefid durante 46 afios siendo
nombrado Presidente del Colegio por los tltimos 16 afios de su vida.

Como Escritor fue muy prolifero. Escribié articulos para periédicos populares
de su época desde la segunda mitad del siglo 18 y principios del 19, como
Millennial Harbinger, American Christian Standard, Apostolic Times y Lard's
Quarterly. Fue autor de excelentes Comentarios: Un Comentario sobre
Hechos (1863) Un Comentario sobre Mateo y Marcos, (1875), Lands of the
Bible (Tierras de la Biblia) 1870. Libro que escribid luego de su viaje e
investigacion en Israel (1869). Jesus y Jonds (1896), The Fourfold Gospel
(1905) (El Evangelio Cuatriple: Una Armonia de los 4 Evangelios junto a
Pendleton). Una Revisién y ampliacién, él realizé a su volumen sobre Hechos
tituldndolo; Un Nuevo Comentario sobre Hechos (1892). Sobre esta ultima
revision viene la version al Espafiol de la cual este es el primer Volumen de
dos.

J. W. McGarvey fallecié el 5 de Octubre de 1911 y su cuerpo fue sepultado en
el Cementerio de Lexington, KY. Es dicho que una vez el prestigiado
periddico; The London Times escribié de él; “Con Toda probabilidad John
William McGarvey fue el erudito de la Biblia mas capaz sobre la Tierra".




