
 

 



 
  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
Tabla de Contenidos 

 
1. El Trasfondo  .....................  ..................................... 5 

 
2. El Prefacio (1:1-8)  ................................................... 15 

 

3. El Cristo Majestuoso (1:9-20)  ................................. 23 
 

4. Jesús en las Iglesias (2:1 — 3:22)  ........................... 31 
 

5. La Escena del Trono (4:1 —5:14)  .......................... 43 
 

6. Los Siete Sellos (6:1 — 8:5)  ................................... 53 
 

7. Las Siete Trompetas (8:6 — 11:19)  .......................... 61 
 

8. Los Siete Personajes (12:1 — 14:20)  ...................... 71 
 

9. Las Siete Copas de la Ira (15:1 — 16:21)  .............. 81 
 

10. La Condenación de Babilonia (17:1 — 18:24)  ....... 89 
 

11. La Visión de la Victoria (19:1 — 20:15)  ................ 97 
 

12. La Nueva Jerusalén (21:1 — 22:5) ......................... 109 
 

13. La Conclusión (22:6 —21) ...................................... 119 
 

14. Notas…………………………………………...127 



 
 

 
 

Segunda Edición en Español  
por Armando Ramírez  

 (Enero de 2023).  
Primera, Noviembre de 2020 

 

 
Sitio Web para la Publicación Electrónica de este 

Comentario: 
 

http://www.elexpositorpublica.com  
 

Todas las Citas de la Biblia vienen de la Versión 
Castellana Reina-Valera 1960 a menos que se 

indique lo Contrario. 

 
 

http://www.elexpositorpublica.com/


 
Prólogo 

 

         Desde predicar hasta golpear la pelota plástica de 
entrenamiento en su patio en Scottsville, Kentucky, 
Weldon E. Warnock ha tenido un impacto duradero en 
vida. Recuerdo vívidamente todos los momentos 
especiales que compartimos juntos. El primer recuerdo 
que tengo de él es la vez que manejé el carrito de golf 
mientras él jugaba una ronda de golf. Pero él no podía 
jugar una ronda de golf normal, era legalmente ciego. Lo 
recuerdo colocando la pelota en un punto fijo, acomodarse 
en posición y luego me preguntarme dónde estaba el 
hoyo. Siempre me decía: “Lucas, mi ceguera ha mejorado 
mi juego de golf. Puedo golpear la pelota fuera de la 
vista.” 
 
         Aunque le gustaba jugar al golf y tocar el violín, 
vivió una vida dedicada al Señor. Su predicación fue 
impactante, motivadora y apasionada. Tenía una gran 
capacidad para conectarse con todo tipo de personas — 
incluso aquellos que no estaban de acuerdo con él. 
Weldon aprendió de memoria muchas Escrituras cuando 
era más joven y se alegró de haberlo hecho. Cuando le 
diagnosticaron degeneración macular y perdió la mayor 
parte de la vista, él no podía leer ninguna nota mientras 
predicaba ni leer ninguno de los versículos de la Biblia. De 
modo que predicó y citó cada pasaje de la Biblia de 
memoria. Disfrutaba especialmente estudiar el libro de 
Apocalipsis. Escribió este libro para que podamos 
comprender mejor su propósito y ver la esperanza que nos 
provee. 

 
—Luke Weldon Adams 

 



 
Breve Prólogo en Español 

 

        
          Nos complacemos en tener el Comentario Conciso 
sobre Apocalipsis que el hermano Weldon E. Warnock 
escribió originalmente en 1979. Desde entonces ha sido 
reimpreso un número de veces. La traducción al Español 
fue hecha de la edición 2015, del nuevo formato editado 
por su nieto, el joven Luke Weldon Adams, quien en 
unión con sus padres Wilson Adams y Julie Adams 
Warnock nos han concedido amablemente el permiso para 
la primera versión en Español.  
       
        El hermano Warnock fue un estudiante dedicado de 
la Biblia. En esta obra él realiza una depuración extensa y 
deja a un lado toda interpretación especulativa que se ha 
escrito a través de los años, para colocar únicamente los 
datos y los comentarios precisos que contribuyen a una 
interpretación sana, reverente y clara de un libro 
altamente abusado por autores denominacionales. Es un 
esfuerzo continuo del autor interpretar el lenguaje de los 
símbolos empelados en Apocalipsis con el mismo uso 
empleado en los libros proféticos del Antiguo Testamento. 
 

        Ha sido la demanda popular de muchos Cristianos 
hispanos disponer de un Comentario breve sobre 
Apocalipsis. Creemos que el pequeño pero substancioso 
volumen del hermano Warnock llenará en alguna medida 
ese deseo.  
 

 
 

Armando Ramírez 
 

—El Editor y Traductor,  
Noviembre de 2020 

Segunda Edición al Español (Enero 2023) 
E-Mail: Armandokattan70@gmail.com   

mailto:Armandokattan70@gmail.com


 

 

Capítulo 1 

El Trasfondo 
          Apocalipsis es un libro de profecía (1:3, 22:7, 10, 18, 
10). Esto no significa que Apocalipsis sea simplemente un 
libro de predicciones de eventos futuros. Más bien, la 
palabra profecía sugiere la declaración de la mente y el 
consejo de Dios, ya sea pasado, presente o futuro. El 
Léxico de Thayer dice que profecía es “un discurso que 
emana de la inspiración divina y declara los propósitos de 
Dios. Ya sea reprendiendo y amonestando a los impíos, 
consolando a los afligidos o revelando cosas ocultas; 
especialmente al predecir eventos futuros.”1  
 
         El apóstol Pablo escribió: “Pero el que profetiza habla 
a los hombres para edificación, exhortación y consolación” 
(1 Cor.14:3). Richard C. H. Lenski llamó al libro de 
Apocalipsis, “profecía inmediata”, y “La profecía 
inmediata es dada directamente por Dios y revela no sólo 
el futuro sino junto a el también las realidades divinas del 
presente y del pasado.”2 La profecía de Apocalipsis debe 
ser escuchada y guardada (1:3).  No se podía dar a conocer 
los acontecimientos futuros, por lo tanto, el libro implica 
principalmente un consuelo para el uso inmediato de los 
Cristianos a quienes está dirigido.  

 
ESCRITO EN SIMBOLOS 
 

       El libro es apocalíptico, altamente simbólico y 
figurativo. Fue escrito en código con muchos símbolos 



 
  

El Trasfondo    6 
 

 

basados en el Antiguo Testamento. Merrill Tenney dijo: 
“Contiene no menos de cuatrocientas alusiones al Antiguo 
Testamento, aunque no se pueden encontrar citas 
directas.”3 El primer versículo del libro dice que esta 
Revelación fue “declarada enviándola por medio de su 
ángel a su siervo Juan” (1:1b). La palabra “declaró” 
significa “codificar o expresar por signos”. La razón para 
escribir con ese estilo fue debido a las condiciones 
peligrosas y amenazantes de la época. El mensaje podría 
ocultarse al perseguidor, pero revelarse al pueblo de Dios. 
Ray Summers escribió en su excelente Comentario lo 
siguiente: 
 

A menudo, uno se pregunta por qué la literatura se 
presenta de una manera tan críptica como 
caracteriza al libro de Apocalipsis. La respuesta a 
tal pregunta se ve en el hecho de que esta literatura 
fue escrita en tiempos trepidantes. La seguridad 
personal tanto del escritor como del lector se veía 
amenazada si los perseguidores entendían el 
verdadero significado del libro. Por esta razón, el 
mensaje del Apocalipsis fue escrito para ocultar y 
revelar— para ocultar el mensaje al intruso, pero 
para revelar su mensaje a los iniciados.4 

 

        La literatura Apocalíptica fue completamente común, 
entre los Judíos y los Cristianos. Existen varios libros no 
canónicos o apócrifos. Existe el libro de Enoc, la Asunción 
de Moisés, los Secretos de Enoc, el Libro de Baruc, la 
Asunción de Isaías y el Libro IV de Esdras.   Estos   son   
tratados en detalle en la Enciclopedia Internacional de la 
Biblia Standard. Partes de Isaías, Ezequiel, Daniel y Joel son 
apocalípticos o simbólicos. De modo, que la imaginaria 
apocalíptica no era nueva o desconocida para los 
Cristianos del primer siglo. Ellos entendieron las 



 
  

El Trasfondo    7 
 

 

connotaciones y significados simbólicos. Un 
entendimiento de este tipo de literatura es imperativo 
para nuestro entendimiento de Apocalipsis.    
  
TEMA Y PROPÓSITO 
 
           El tema del libro es vívidamente expuesto en 
Apocalipsis 17:14 “Pelearán contra el Cordero, y el 
Cordero los vencerá, porque él es Señor de señores y Rey 
de reyes; y los que están con él son llamados y elegidos y 
fieles.” ¡Que consolación para el Cristiano sufriente! A lo 
largo de las profecías de este asombroso libro, Jesús es 
representado como el gran Vencedor y Conquistador (1:8; 
2:8; 11:15; 12:9-12; 14:1; 15:2-4; 19:16; 20:4: 22:3). En el libro, 
Jesús vence al Hades, a la muerte, a las bestias, al dragón, 
y a aquellos que adoraron a la bestia. Así como el Cristo es 
victorioso, también lo son sus seguidores. 
 
         William Hendriksen expone magníficamente el noble 
propósito del Apocalipsis. Él declaró: 
 

Al Creyente perseguido, este libro de Apocalipsis 
busca darle consuelo. Ese es su principal propósito: 
Consolar a la Iglesia militante en su lucha contra las 
fuerzas del mal. Abunda en consuelos para los 
creyentes afligidos. A ellos se les da la seguridad de 
que:  

   
      •  Dios ve sus lágrimas, 7:17; 21:4 
     
      •  ¡Sus oraciones gobiernan el mundo! 8:3, 4 
    
       • Sus muertes son preciosas a Su presencia y sus 
almas inmediatamente ascienden al Cielo.  



 
  

El Trasfondo    8 
 

 

      •Un Cielo cuya gloria sobrepasa la intensidad del 
sufrimiento terrenal, 14:13; 20:4. 
 

      • Su victoria final está asegurada, 15:2. 
 

      • Su sangre será vengada, 6:9: 8:3 
 

      • ¡Su Cristo vive y reina por los siglos de los siglos! Es 
Él quien gobierna el mundo en el interés de la Iglesia, 5:7-
8.5   
 

        Aunque la derrota parezca segura y las condiciones 
parezcan sombrías, los santos vencerán, ¡saldrán 
victoriosos!  
 

 FECHA 
 

         Juan escribió Apocalipsis cuando el Emperador 
Romano, Domiciano estaba en el trono. Él reinó en los 
años 81—96 D.C. El peso de los eruditos favorece la fecha 
de Apocalipsis hacia el fin del reinado de Domiciano, 
cerca del año 95 D.C. Para un estudio completo de la 
fecha, usted puede consultar varios Comentarios. Muchos 
de ellos tratan con la fecha a detalle en sus introducciones. 
Unos pocos argumentan una fecha temprana, años 58— 64 
D.C., durante el reinado de Nerón, mientras que la vasta 
mayoría contienden por una fecha tardía cerca del año 95 
D.C.  
         
       Una de las principales razones para asignar el 
Apocalipsis a la era de Domiciano es la persecución 
generalizada de la Iglesia durante su reinado. La 
persecución Neroniana estuvo localizada, indiciada por 
Nerón culpándolos por quemar Roma (Lo más probable es 



 
  

El Trasfondo    9 
 

 

que en esta persecución él intentara cubrir su propia 
culpa). La persecución de Domiciano fue de gran alcance e 
implicó la adoración del César. Apocalipsis fue escrito en 
esta atmósfera de persecución intensa y generalizada. 
William Barclay escribió: 

 
Cuando se escribió el Apocalipsis, el culto al César 
era la única religión que cubría todo el Imperio 
Romano; y fue por su negativa a cumplir con sus 
demandas que los Cristianos fueron perseguidos y 
asesinados. La esencia del culto al César era que él 
Emperador Romano reinante, que encarnaba el 
espíritu de Roma, era divino. Una vez al año todos 
en el Imperio tenían que comparecer ante los 
magistrados para quemar una pizca de incienso a la 
divinidad de César, y decir: “César es el Señor” …. 
Y negarse a quemar la pizca de incienso, y negarse 
a decir: “César es Señor”, no fue un considerado un 
acto de irreligiosidad de un hombre, fue un acto de 
deslealtad política. Si un hombre se negaba a asistir 
a la ceremonia anual, los Romanos no lo 
consideraban un hombre irreligioso; lo 
consideraban un ciudadano malo y descontento 
que se negaba a reconocer la grandeza de César y la 
divinidad de Roma. Por eso los Romanos trataron 
con la mayor severidad al hombre que no decía: 
“César es Señor”. Y ningún Cristiano podría ser 
persuadido de dar el título de Señor a nadie más 
que a Jesucristo.6 

  
         Domiciano era un malvado perseguidor de sangre 
fría que exigía que se le llamara “Señor Dios”. Los que se 
negaron a hacerlo sufrieron persecución y muerte. ¿Qué   
iba a hacer el Cristiano? Era asunto de elegir a César o a 



 
  

El Trasfondo    10 
 

 

Cristo. Apocalipsis muestra por qué la elección debería ser 
Cristo.  
 
METODOS DE INTERPRETACÍON 
    
        Existen cuatro principales conceptos o escuelas de 
interpretación del libro de Apocalipsis. Ray Summers dice, 
“La interpretación del libro de Apocalipsis depende 
enteramente sobre el método de enfoque”7   

 
El METODO PRETERISTA 

  
        Este enfoque hace que todos los símbolos se 
relacionen solamente con los eventos del tiempo en que 
fue escrito. Las imágenes representaban en su conjunto al 
Imperio Romano y a su emperador, Domiciano. Los sellos, 
trompetas y copas de ira no tienen lugar en el futuro. Se 
han cumplido y el libro, a lo mucho, sólo tiene un interés 
literario para nosotros hoy. 
 
 
EL METODO HISTORICO  

 
      Merrill C. Tenney lo declaró bien cuando escribió: 

 
La Interpretación histórica sostiene que el 
Apocalipsis describe de forma simbólica todo el 
curso de la historia desde Pentecostés hasta el 
advenimiento de Cristo. Los símbolos representan en 
secuencia los grandes acontecimientos que tienen 
lugar: es decir, los sellos son la ruptura del Imperio 
Romano; la erupción de langostas del abismo es una 
imagen de las invasiones mahometanas, etc. Cada 



 
  

El Trasfondo    11 
 

 

uno de los grandes acontecimientos, incluso en la 
historia de la Cristiandad, fue ampliamente 
anunciado para que el Apocalipsis se convierta en un 

calendario de eventos escrito de antemano.8 

 
EL CONCEPTO FUTURISTA 

 
         Esta escuela aboga que Apocalipsis está tratando con 
eventos del futuro hacia el fin del mundo. Los Futuristas 
son literalistas y milenialistas. Apocalipsis significa 
literalmente lo que este libro dice, argumentan, y los 
capítulos 4-19 son sucesos que ocurrirán en algunos siete 
años — un período que ellos llaman “El Rapto” o “La 
Gran Tribulación”. Los primeros tres capítulos son 
aplicables al tiempo que fueron escritos o bien a las siete 
Iglesias que representan siete etapas de la historia de la 
Iglesia. Los capítulos 20-22 se refieren al reino milenial, el 
juicio de los impíos muertos y el estado eterno. Esta 
escuela podría clasificarse como casi totalmente 
escatológica en su método de interpretación.   

 
EL CONCEPTO ESPIRITUAL 

 
          Este método también es llamado el concepto 
“Idealista” Charles R. Erdman escribió en su Comentario 
que esta teoría encuentra: 

 
Ninguna referencia a acontecimientos específicos o a 
personas del pasado, o del presente o del futuro, sino 
únicamente la presentación de los grandes 
principios, diseñados para guiar y alentar a los 
seguidores de Cristo a través de todas las edades del 



 
  

El Trasfondo    12 
 

 

mundo. Estos principios son ilustrados por las 

sucesivas visiones simbólicas.9 

          
         Reflexionando sobre las interpretaciones anteriores, 
me encuentro incapaz de estar completamente de acuerdo 
con ninguna de ellas. La visión Preterista está más cerca 
de lo que parece ser la esencia del Apocalipsis, excepto 
por el hecho de que no permite aplicaciones espirituales 
para generaciones sucesivas. El Apocalipsis es 
significativo para los Cristianos de todos los tiempos. Los 
principios que fueron aplicables a la Roma Imperial y el 
culto al César son igualmente apropiados para los 
poderes políticos opresores y los sistemas de religiones 
falsas de hoy. Si combinamos los conceptos del Espiritual 
y el Preterista, podemos formar un enfoque adecuado 
para el libro de Apocalipsis.      
          
          El concepto Histórico no habría tenido ningún valor 
para los primeros Cristianos. “Apocalipsis, entendido 
desde este punto de vista, está totalmente fuera de 
contacto con la situación de los Cristianos a quienes fue 
entregado originalmente”10  No habría tenido sentido 
para ellos. El concepto Futurista es tan descabellado como 
el concepto Histórico. Habría estado fuera de ritmo con 
sus necesidades. Juan también dijo que estas cosas “deben 
suceder pronto” (1:1). El método de interpretación de 
Apocalipsis que ocupamos se verá más plenamente a 
medida que avancemos en este estudio. Confiamos en que 
su entendimiento sea iluminado y su aprecio aumentado 
por este último libro de la Biblia. 

 
 



 
  

El Trasfondo    13 
 

 

PROFUNDICE 
 

1. Apocalipsis es un libro de Profecía. ¿Significa esto que 
es una predicción de acontecimientos futuros? 
Explique: 

 
 
 
2. De acuerdo a Apocalipsis 1:3,  ¿Qué tenían que hacer 

los destinatarios de la carta con ella? 
 
 
3. El libro fue escrito en símbolos y señales ¿Por qué? 

 
 
 
 

4.  El Tema de Apocalipsis se expone en 17:14. ¿Qué 
implicaciones tiene para los Cristianos? 

 
 
 
 
 5. ¿A quiénes Jesús vence en el libro de Apocalipsis? 

 
 
 
 

  6. Declare el propósito de Apocalipsis de acuerdo a 
William Hendriksen. 
 
 



 
  

El Trasfondo    14 
 

 

7. Describa cada método de interpretación con sus 
propias palabras. 

 
 

• Preterista  
 

 
 
• Histórico 
 
 
 
• Futurista 
 

 
 
• Espiritual  

 
 
 
 



 

Capítulo 2 

El Prefacio 
         El libro de Apocalipsis fue una revelación de 
Jesucristo que le fue entregada por Dios. La palabra 
Apocalipsis significa simplemente un descubrimiento o 
quitar el velo. William Barclay afirma que es “una 
revelación de lo que está oculto y secreto”1   Hay 
diferentes usos de la palabra en el Nuevo Testamento. Por 
ejemplo, la segunda venida de Cristo es llamada una 
revelación (2 Tes.1:7) [“una manifestación”—Reina-Valera 
1960, ARP]. Será una revelación de Su gloria y majestad (1 
Ped.4:13). El misterio (el plan de Dios para la salvación del 
Judío y el Gentil) fue dado a conocer por la revelación 
(Rom.16:25; Efe.3:3-4). El justo juicio de Dios será una 
revelación de la justicia y santidad de Dios (Rom.2:5). 
Pablo subió a Jerusalén por revelación de Jesucristo 
(Gál.1:12).  Hizo lo que Dios quería que hiciera. 
 
 

EL ORDEN DE LA REVELACIÓN 
 

         En el libro de Apocalipsis, Jesús revela, descubre o 
revela la mente de Dios mediante símbolos y señales. La 
palabra significó en el versículo 1 que el mensaje debía ser 
expresado por señales. De modo que, el libro de 
Apocalipsis es una revelación de la mente de Dios a través 
de símbolos. Observe el orden. El mensaje se origina con 
Dios y es dado a Cristo. Jesús dijo durante su ministerio 
personal, “Mi doctrina no es mía, sino de aquel que me 
envió” (Jn.7:16). “y que nada hago por mí mismo, sino que 
según me enseñó el Padre, así hablo” (Jn.8:28). El 



 
  

El Prefacio    16 
 

intermediario entre Cristo y Juan fue un ángel. Los 
ángeles jugaron un papel en entregar la Ley (Hech.7:53; 
Gál.3:19). Los ángeles también tienen un papel significante 
en el Apocalipsis, y Juan fue el agente humano a quien 
esta revelación fue dada. Por supuesto, él se encargaría de 
que circulase su libro entre los siervos de Cristo para que 
pudieran ser advertidos, consolados y su esperanza fuese 
iluminada.  
 
        Estos eventos de los cuales Juan escribe “deben 
suceder pronto” (1:1; 22:20), porque como Jesús dice, “el 
tiempo está cerca” (1:3). Ray Summers escribió: 
 

Esto no significa que cada detalle del libro sea un 
cumplimiento inmediato. El intervalo de tiempo 
entre el comienzo del consuelo para los Cristianos y 
la consumación final no le fue revelado a Juan; ni él 
ni los demás Cristianos necesitaban ver eso. 
Necesitaban la seguridad de un consuelo inmediato 
y una victoria final. Eso es exactamente lo que se les 
dio.2 

 
LAS BIENAVENTURANZAS DE DIOS 
 
       Una bienaventuranza es pronunciada aquel que lee 
esta profecía como también sobre aquellos que escuchan y 
guardan las cosas escritas en ella. El que lee en el texto 
(v.3) es el lector público del libro. Las copias de las cartas 
eran muy limitadas debido a la ardua tarea de copiarlas a 
mano, por lo que se designaba un lector para que leyera a 
la asamblea de la Iglesia primitiva. A Timoteo le fue dicho 
dar atención a la lectura en Éfeso para ver lo que era sano 
y saludable (1 Tim.4:13). El artículo definido “la” aparece 
en el idioma original que hace que el versículo se lea 
“Entre tanto que voy, ocúpate en la lectura”. Por tanto, lo 



 
  

El Prefacio    17 
 

que se leía era importante debido a que los que 
escuchaban y obedecían serían bienaventurados. Nuestro 
texto en Apocalipsis muestra claramente que el libro 
podría ser fácilmente entendido por los Cristianos del 
primer siglo. El Versículo 3 representa una de las siete 
bienaventuranzas en el libro de Apocalipsis. Otras 
bienaventuranzas son: 
 
          14:13 —“Bienaventurados de aquí en adelante los 
muertos que mueren en el Señor”  
    
          16:15 — “Bienaventurado el que vela, y guarda sus 
ropas...” 
 
          19:9 — “Bienaventurados los que son llamados a la 
cena de las bodas del Cordero” 
 
          20:6 —“Bienaventurado y santo el que tiene parte en 
la primera resurrección” 
 
          22:7 — “Bienaventurado el que guarda las palabras 
de la profecía de este libro” 
 
          22:14 — “Bienaventurado los que lavan sus ropas...” 
  
 
 EL SIGNIFICADO DE LAS SIETE IGLESIAS 
 
         Hay alguna dificultad sobre porque únicamente siete 
Iglesias son identificadas en el versículo 4 cuando hay 
indicaciones que hubo más de siete. Existía una Iglesia en 
Colosas (Col.1:2), una en Hierápolis (Col.4:13), una en 
Troas (Hech.20:5), y quizás una en Mileto (Hech.20:7), 
aunque no hay forma de saberlo con certeza. Algunos 
creen que estas Iglesias habían dejado de existir cuando 



 
  

El Prefacio    18 
 

Apocalipsis fue escrito y que solamente las siete Iglesias 
permanecían. Pero esto si improbable. El número siete 
probablemente representaba la totalidad y, por lo tanto, 
solo las siete Iglesias designadas representan o simbolizan 
a todas las Iglesias de Asia, así como a todas las demás. 

 
        El número siete ocurre 54 veces en Apocalipsis. Hay 
siete Espíritus (1:4), siete candeleros (1:13), siete estrellas 
(1:16), siete sellos (5:1), siete cuernos y siete ojos (5:6), 
siete truenos (10:3), siete ángeles (16:6), y siete copas de 
ira (15:7). William Barclay dijo, que “Los antiguos 
consideraba el número siete como el número perfecto, y 
este se encuentra en todo Apocalipsis.”3 De hecho, hay 
una serie de números en Apocalipsis que son simbólicos 
en significado con conceptos definidos. El número dos 
indica fortaleza, valor y energía. El número tres representa 
la divinidad. El número cuatro simboliza el mundo donde 
vivimos. El símbolo para lo completo es el diez. ¡El 
número doce entre los Hebreos era un símbolo de la 
religión organizada en el mundo!    

 
         Ray Summers declaró: “Este número se reduplicó a 
144,000 cuando el escritor de nuestro Apocalipsis quiso 
imaginar la seguridad de un número perfecto”4 El número 
mil representaba la máxima perfección y plenitud. Siete 
cortado a la mitad, es tres y medio. Esto significó lo 
incompleto o la imperfección. Las expresiones un tiempo, 
tiempos, y la mitad de un tiempo, cuarenta y dos meses y 
mil doscientos setenta días significan lo mismo. El número 
seis fue un mal presagio, tal como muchos piensan que es 
el trece hoy en día. Discutiremos esto más a fondo cuando 
lleguemos al número Seiscientos sesenta y seis en 
Apocalipsis 13:18. De modo que, en vista de lo anterior, 



 
  

El Prefacio    19 
 

las siete Iglesias bien podrían simbolizar la totalidad de 
Iglesias.  
           
         William Barclay afirma que una razón plausible 
porque la que únicamente siete Iglesias se abordaron es 
que estas siete eran el centro de los siete distritos postales 
de ese tiempo. Él escribe: 
 

Si se les entregaran cartas, circularían por los 
distritos cuyos centros eran estos pueblos. Troas 
estaba fuera de los caminos más recorridos. Pero 
Hierápolis y Colosas estaban a poca distancia de 
Laodicea; y Magnesia y Mileto estaban cerca de 
Éfeso. Las cartas enviadas a siete Iglesias 
circularían fácilmente en las áreas circundantes; y 
se debe recordar que cada carta tenía que ser escrita 
a mano y, por lo tanto, cada carta debía enviarse al 
distrito donde llegaría más fácilmente al mayor 
número de personas. 5 

 

         Pero si fue dirigida a siete Iglesias o a una docena de 
Iglesias, el mensaje es tan aplicable y relevante para los 
Cristianos sufrientes.  
 
SALUTACIONES DIVINAS 
 
         “Juan, a las siete iglesias que están en Asia: Gracia y 
paz a vosotros, del que es y que era y que ha de venir, y de 
los siete espíritus que están delante de su trono; y de 
Jesucristo el testigo fiel, el primogénito de los muertos, y el 
soberano de los reyes de la tierra” (1:4-5). Conceptos 
diferentes se expresan sobre el significado de estos siete 
Espíritus. La designación es también encontrada en 3:1, 4-
5, y 5:6. Varios autores contienden que los siete Espíritus 
representan al Espíritu Santo—Siete siendo simbólico de 



 
  

El Prefacio    20 
 

lo completo y la perfección. Otros reconocen que está 
expresión denota el espíritu de cada una de las Iglesias. Es 
probable que se refiera a la omnisciencia divina.   
           
        Jesús es descrito como “el testigo fiel, el primogénito 
de los muertos, y el soberano de los reyes de la tierra” 
(1:5). Un testigo es uno que ha visto o escuchado o conoce. 
Jesús conoce (Jn.3:11). Jesús vino de Dios y tiene un 
conocimiento íntimo de Él (Jn.1:18). El “primogénito de los 
muertos” no sugiere que Jesús fue el primero en ser 
resucitado (otros fueron previamente resucitados), sino 
que Jesús fue el primero en ser resucitado para nunca más 
morir. El resto regresaron a la corrupción de sus cuerpos. 
Jesús es designado como “el soberano de los reyes sobre la 
tierra”. Desde esta posición exaltada Él gobierna y 
controla los asuntos de los hombres. Además, Él es el 
Cordero sacrificial, habiéndonos amando, y “nos lavó de 
nuestros pecados con su sangre” (v.5b). Por medio de este 
proceso, somos hechos reyes (del reino) y sacerdotes para 
Dios (cf.5:10). Pedro escribió que somos “sacerdocio 
santo” y “real sacerdocio” (1 Ped.2:5, 9).  

 
JESÚS VIENE EN JUCIO 
    
         La venida de Jesús en las nubes en el versículo 7 es la 
misma que su venida en 22:30. Las nubes representan el 
juicio (Isa.19:6; Ezeq.38:16; Mat.24:30). Su venida en juicio 
sería sobre los perseguidores (Romanos) de los santos. 
Esto ocurriría a través de medios naturales, tal como Él 
vino en juicio sobre los Judíos por medio del ejército de los 
Romanos. La destrucción de Jerusalén es referida como 
una venida de Cristo en las nubes del cielo que sería vista 
por todas las tribus de la tierra (Mat.24:30). De la misma 
manera, el impacto de los eventos alrededor del juicio 



 
  

El Prefacio    21 
 

sobre Roma sería universalmente conocido. Todos los ojos 
lo verían y todos harían un gran lamento de ello. En el 
capítulo 18, los reyes, los mercaderes, los capitanes de 
barcos, los marineros harían gran lamentación de la caída 
de Roma (vv.9, 11, 15, 17, 18). Esto fue el cumplimiento de 
Apocalipsis 1:7. 

 
          El Alfa y la Omega (el primero y el último en el 
alfabeto Griego) aparentemente tiene referencia a Cristo 
(cf.1:11; 21:6; 22:13). Sin embargo, algunos creen que la 
apelación se refiere a Dios. La designación indica lo 
completo y la perfección. Afirma y ratifica las cosas que 
están por decirse como el testimonio inalterable del Señor 
Jesucristo, el eterno. El Todopoderoso vendrá e impondrá 
el juicio — ¡Él vencerá! 

 

 
PROFUNDICE 
 

1. ¿Defina la palabra “Apocalipsis”? 
 
 
 
 

2. Enumere el número de agentes envueltos en los 
recipientes del libro de Apocalipsis: 
 
 
 

3. Relativamente hablando ¿Cuándo tomaron lugar 
las cosas referidas en Apocalipsis? 
 
 



 
  

El Prefacio    22 
 

4. Parece haber existido más de siete Iglesias en Asia 
Menor. De una razón plausible porque únicamente 
siete Iglesias son identificadas: 
 

 
 

5. ¿Qué pudiera indicar los siete Espíritus? 
 
 
 
 

6. Jesús está por venir en el versículo 7. ¿Son las nubes 
literales o figurativas? Explique: 
 

 
 
 

7. ¿Qué venida de Jesús es referida en el versículo 7? 
¿Por qué cree esto? 

 
 
 
 
 

8. Explique el significado de Alfa y Omega.  



 

Capítulo 3 

El Cristo Majestuoso 
EL CRISTO MAJESTUOSO (1:9-20) 
          
        Desde la remota Isla del mar Egeo, Patmos, Juan fue 
exaltado a un estado teopnestíco (rapto visual) para recibir 
el testimonio del Señor. “estaba en la isla llamada 
Patmos... en el día del Señor” (Apoc.1:9, 10) Juan declaró. 
Esto significa que Juan estaba en un marco mental para 
recibir las revelaciones simbólicas. William Barclay dice 
que la frase “en el Espíritu”, significa que “Juan estaba en 
un éxtasis en el que fue elevado más allá de las cosas del 
espacio y el tiempo”1.  Ezequiel experimentó la misma 
cosa cuando el Espíritu le tomó, “Y me levantó el Espíritu, 
y oí detrás de mí una voz de gran estruendo” (Ezeq.3:12).  
El apóstol Pablo fue elevado a éste estado de éxtasis como 
lo muestran los siguientes versículos: 
 

Ciertamente no me conviene gloriarme; pero 
vendré a las visiones y a las revelaciones del 
Señor. Conozco a un hombre en Cristo, que hace 
catorce años (si en el cuerpo, no lo sé; si fuera del 
cuerpo, no lo sé; Dios lo sabe) que fue arrebatado 
hasta el tercer cielo. Y conozco a tal hombre (si en 
el cuerpo, o fuera del cuerpo, no lo sé; Dios lo 
sabe), que fue arrebatado al paraíso, donde oyó 
palabras inefables que no le es dado a los hombres 
expresar. (2 Cor.12:1-4). 

 
       Visiones, sueños y trances fueron usados como medios 
para comunicaciones divinas (Eze.1:1; Dan.2:19; Hech.2:17; 
10:3; 10:10; 22:17; Mat.1:20). 



 
  

El Cristo Majestuoso    24 
 

EL DIA DEL SEÑOR 
 

        El “día del Señor” (v.10) es o el primer día de la 
semana o es el día en que el Señor llevaría a cabo estos 
actos de juicio establecidos en el libro. Muchos 
Comentaristas toman la posición que “el día del Señor” en 
este pasaje es el Domingo, el primer día de la semana. Foy 
Wallace, sin embargo, toma un concepto diferente como se 
aprecia en la siguiente cita: 

 
No es una referencia al primer día de la semana, 
sino al día en el que el Señor llevaría a cabo estos 
eventos, tal como es empleada la expresión en 
Isaías 13:9 en la que Isaías describió la destrucción 
de la antigua Babilonia como el día del Señor; y en 
Zacarías 14:1 dónde Zacarías se refirió a la 
destrucción de Jerusalén como el día del Señor. 2 
Timoteo 1:18 se indica el día de la misericordia de 
Dios, significando el tiempo en que Su 
misericordia sería extendida a los hombres. En 
este sentido, la frase en el día del Señor se emplea 
en Apocalipsis 1:10; Significa en el día del rapto 
en el que el Señor había colocado a Juan, que 
había sido transportado en medio de las escenas 
de la visión como se consideraba él mismo en el 
día de su suceso.2 

 

         Este escritor está inclinado a concordar con la 
posición de Wallace, aunque ninguna de las dos 
posiciones puede establecerse de forma absoluta. 
 

EXILIADO A PATMOS   
       
        Juan había sido desterrado a Patmos por orden de 
Domiciano el Emperador Romano (81-96 D.C.) por causa 
de su lealtad a Cristo. Unos pocos contienden que Juan fue 



 
  

El Cristo Majestuoso    25 
 

a Patmos para recibir la visión apocalíptica, y no por estar 
exiliado ahí, como generalmente se concluye. Pero ¿Por 
qué la necesidad para un viaje así a la isla árida de Patmos 
para recibir una revelación? Parece que la posición del 
destierro es más sostenible.  
 
         En ese entonces Patmos era una isla rocosa y 
desolada, de diez millas de largo y unas cinco millas de 
ancho. Se encuentra a veinticuatro millas de la costa de 
Asia Menor y aproximadamente a setenta millas al 
suroeste de Éfeso. Este era uno de los muchos lugares que 
Roma usaba para exiliar a prisioneros. Sir William Ramsey 
describe el tipo de vida que Juan pudo haber 
experimentado en ese lugar. Él declara que sería 
“precedido de flagelación, marcado por cadenas 
perpetuas, ropa escasa, comida insuficiente, dormir en el 
suelo desnudo, una prisión oscura, funcionaría bajo el 
látigo del capataz militar”3. ¡El encarcelamiento aquí sería 
difícil, de hecho! Juan pudo ciertamente decir que él fue 
“vuestro hermano, y coparticipe vuestro en la tribulación 
en el reino” (v.9). El vínculo o relación mutua de Juan con 
los Cristianos de Asia Menor fue su comunión con ellos en 
la persecución y el sufrimiento como conciudadanos del 
reino.  
 
 EL CRISTO GLORIOSO 
 

        Cuando Juan se volvió para ver la voz que le hablaba, 
vio, en medio de los siete candeleros, al Cristo 
trascendente y triunfante en toda Su gloria. 
 

Y me volví para ver la voz que hablaba conmigo; y 
vuelto, vi siete candeleros de oro, y en medio de 
siete candeleros, a uno semejante al Hijo del 
Hombre, vestido de una ropa que llegaba hasta los 



 
  

El Cristo Majestuoso    26 
 

pies, y ceñido por el pecho con un cinto de oro. Su 
cabeza y sus cabellos eran blancos como blanca 
lana, como nieve; sus ojos como llama de fuego; y 
sus pies semejantes al bronce bruñido, refulgente 
como en un horno; y su voz como estruendo de 
muchas aguas. Tenía en su diestra siete estrellas; de 
su boca salía una espada aguda de dos filos; y su 
rostro era como el sol cuando resplandece en su 
fuerza” (vv.12-16).     

 

         El personaje que Juan vio era semejante al Hijo del 
Hombre. Esto sugiere al mismo Salvador pero diferente a 
los tiempos de su existencia terrenal. Su ropa larga 
describe la realeza y la dignidad monárquica de Cristo; la 
cabeza blanca denota la santidad y la pureza (descriptivo 
de Dios en Daniel 7:9); los ojos como llamas de fuego 
sugieren la mirada penetrante u omnisciencia; lo de 
bronce, significa fortaleza (cf. Ezeq.1:7); su voz como 
sonido de muchas aguas describe la autoridad de Jesús 
sobre los muchos pueblos (cf. Ezeq.43:2); el sol iluminando 
en su esplendor describe la gloria y la grandeza de Jesús 
(Mat.17:2). 
 

        Ver a Cristo en semejante esplendor y gloria causó 
que Juan cayera a sus pies como muerto (v.17). Ezequiel 
experimentó la misma experiencia cuando Dios le habló 
(Ezeq.1:28; 3:23; 43:3). Jesús puso su mano sobre Juan, 
“una expresión de amor y una impartición de fuerza, para 
que el cuerpo caído y agotado del apóstol reviva y se 
levante”4   Él le dice “No temas.” Las razones son “yo soy 
el primero y el último; y el que vivo, y estuve muerto; mas 
he aquí que vivo por los siglos de los siglos, amén. Y tengo 
las llaves de la muerte y del Hades” (vv.17-18).  
 

        La expresión, “yo soy el primero y el último”, indica 
que Jesús está siempre presente; que Él está ahí cuando 



 
  

El Cristo Majestuoso    27 
 

comenzamos la vida Cristiana, y que Él está ahí cuando ésta 
llegue a su fin. La declaración, “he aquí que vivo por los 
siglos de los siglos”, asegura al Cristiano una futura 
resurrección de los muertos. El hecho que Jesús tiene las 
llaves del Hades y de la muerte atestigua la certeza de una 
resurrección corporal.  Ray Summers hace este notable 
resumen sobre la visión de Cristo de parte de Juan. Él 
dice:     
 

Un Cristo vivo, santo, majestuoso, omnisciente, 
autoritativo y poderoso está en medio de las 
Iglesias, sostiene sus destinos en Su mano y dice: 
“Dejen de temer”. Estaba muerto. Pero ahora estoy 
vivo para siempre. Más que eso, Sostengo en mis 
manos las llaves de la muerte y de la tumba. No 
deben temer ir a ningún lugar donde yo tenga las 
llaves. Deben ser perseguidos hasta la muerte, pero 
yo sigo siendo vuestro Rey. 5 

 

 

EL MISTERIO REVELADO 

 
        El misterio de las siete estrellas y siete candeleros se 
revela en el versículo 20. Las estrellas son los ángeles de las 
siete Iglesias y los candeleros son las Iglesias mismas. Qué 
significa los ángeles de las Iglesias, es difícil, sino 
imposible de determinar. Algunos dicen que los ángeles 
son los mensajeros de las Iglesias, mientras que otros 
abogan por el obispo de cada congregación. Por supuesto, 
este último concepto contradice Hechos 14:23, y por lo 
tanto, lo descartamos. Otro concepto es que el ángel 
representa, simbólicamente, el espíritu de la Iglesia. 
William Barclay lo llama “el ideal de la Iglesia; y que las 
iglesias se dirigen a su yo ideal para devolverlas al camino 
correcto”6. Charles R. Erdman escribe que el ángel denota 



 
  

El Cristo Majestuoso    28 
 

“una personificación del carácter, temperamento y 
conducta de la Iglesia. Expresa la idea que cada Iglesia, 
con sus muchos miembros individuales, constituye la 
unidad”7   Foy Wallace hace la siguiente observación 
sobre el versículo 20: 
 

Los siete candeleros de oro denotan que, como 
cuerpos organizados, una congregación recibe la 
luz y la refleja. Es una ilustración significativa de 
las funciones y los ministerios de las Iglesias 
locales. El emblema de oro subraya la evaluación 
que Jesucristo hace de Su Iglesia y las estimaciones 
que le ha asignado. Los ángeles de las iglesias no 
deben ser tomados como representantes únicos de 
las respectivas congregaciones, sino más bien como 
el espíritu individual de cada Iglesia ... Es un ángel 
simbólico, y se refiere al espíritu de la iglesia 
misma. 8 

 
        Observe en los Capítulos 2 y 3 que aunque Juan 
escribió al ángel de cada Iglesia, él concluye cada carta 
diciendo, “El que tiene oído, oiga lo que el Espíritu dice a 
las iglesias.” Las cartas se dirigieron al ángel, pero la 
Iglesia debía escucharlas. Esta conexión es significante.  
 
        En conclusión, Reflexionemos sobre el hecho de que a 
medida que se percibe que el Cristo vivo está con y en su 
Iglesia, el efecto será más lealtad, devoción, resistencia y 
pureza por parte de todos los Cristianos en medio de las 
tribulaciones y dificultades que revela el libro de 
Apocalipsis. 

    
     

 



 
  

El Cristo Majestuoso    29 
 

PROFUNDICE 
 
1. Juan estaba “en el Espíritu” ¿Qué significa esto? 

 
 

 
2. ¿Qué es el día del Señor en el versículo 10? Defienda 

su repuesta. 
 
 
 

 
3. En los versículos 12 al 16 la majestad y gloria de 

Cristo es presentada. Explique las siguientes 
descripciones de Cristo como se establecen en estos 
versículos. 

 
          • Vestiduras Largas — 
 
 
          • Cabeza y cabellos blancos — 
 
 
          • Ojos como de llama de fuego — 
 
 
          • Voz como estruendo de muchas aguas — 
 
 
          • Espada aguda de dos filos — 
 
 
          • Resplandeciente como el Sol — 
 



 
  

El Cristo Majestuoso    30 
 

4. Jesús tiene las llaves de la muerte y el hades ¿Qué 
significa esto para nosotros? 

 
 
 

 
5. Exprese un punto de vista plausible como el significado 

de los ángeles de las Iglesias. 
 
 
 
 
 

6. ¿Cómo Hechos 14:23 excluye el concepto que el ángel 
de cada Iglesia sea el obispo de esa congregación? 

 
 



 

Capítulo 4 

Jesús en las Iglesias 
JESÚS EN LAS IGLESIAS (2:1—3:22) 
          
         Las Iglesias están siendo investigadas para ver si son 
o no lo suficientemente fuertes como para soportar la 
persecución inminente. De las siete Iglesias, solo dos 
(Esmirna y Filadelfia) escapan a la reprensión. Las otras 
cinco congregaciones son reprendidas por sus deficiencias. 
Laodicea es la única que no recibe ningún elogio. Aquellas 
Iglesias que fallaran en arrepentirse y perseverar 
experimentarían un severo juicio (2:5; 2:16; 3:3; 3:11). Jesús 
está viniendo sobre cada una de ellas para darles 
retribución con ninguna referencia a su segunda venida, 
sino más bien esto alude a una venida condicional 
inminente en juicio sobre las Iglesias.    
 
        Un patrón definido recorre las cartas. En cada carta, 
Jesús les hace conscientes de Su omnisciencia (lo sabe 
todo), presenta quejas y ofrece elogios y promete 
recompensas a los fieles. Además, observe cómo la 
descripción del Cristo glorificado que se da en el primer 
capítulo esta dispersa a lo largo de estas siete cartas (2:1, 8, 
12, 18; 3:1, 7). Al acercarnos a las siete Iglesias en los 
capítulos dos y tres, el escenario está preparado para las 
cosas que seguirán en el Apocalipsis. 
 
LA IGLESIA EN ÉFESO (2:1-7) 
 

         Pablo había establecido la Iglesia en Éfeso varios 
años antes de la escritura del libro de Apocalipsis 



 
  

Jesús en las Iglesias    32 
 

(Hech.19). Éfeso fue una ciudad libre (auto gobernada), no 
teniendo tropas Romanas estacionadas ahí. Fue el centro 
de la adoración a Diana (Artemisa), siendo el templo de 
Diana una de las siete maravillas del mundo antiguo. 
Éfeso estaba situado en el monte del río Caístro, que 
desembocaba en el Golfo de Éfeso, que se extendía tierra 
adentro a unas seis millas del mar Egeo. La ciudad era una 
de las ciudades más notorias e impías del mundo Romano. 

 

        La carta comienza con elogios. Jesús está en posición 
para evaluar las condiciones en Éfeso al andar en medio 
de los “siete candeleros de oro” (2:1). Jesús los elogia por 
tres virtudes que ellos exhiben: 
 

• Él los elogia por su trabajo. La palabra “trabajo” en 
el texto implica “labor diligente, trabajo      
agotador, o trabajo pesado” 1   De este modo, los 
Cristianos Efesios fueron muy activos, obreros 
ardientes en el reino del Señor. Ellos no solamente 
trabajaron, sino trabajaron duro.  
 

• Él los elogia por su paciencia. Éfeso estaba 
soportando. Sobrellevaron las aflicciones y 
persecuciones que probaron su fe. Esto podría 
haber implicado boicot (13:17) y ostracismo, así 
como violencia física. 

 

• Él los elogia por su sanidad doctrinal. Ellos 
probaron a quienes reclamaban ser apóstoles y los 
encontraron ser mentirosos (v.2). Advertencias 
acerca de falsos maestros les habían sido dadas, 
aun a los Efesios (Hech.20:28-29). Jesús dijo que 
ellos serían conocidos por sus frutos (Mat.7:15-16). 
Las credenciales de un apóstol eran las señales 
milagrosas (2 Cor.12:12). Estos invasores no 



 
  

Jesús en las Iglesias    33 
 

pudieron estar a la altura de sus pretensiones. La 
Iglesia Éfeso odiaba la doctrina de los Nicolaítas 
que Jesús también aborrecía.  Vemos aquí la actitud 
de Jesús hacia las religiones falsas y los sistemas 
erróneos. Sus seguidores debieran manifestar la 
misma disposición. Los Nicolaítas serán discutidos 
cuando hablemos de Pérgamo.  

 

        Hay algunas quejas contra Éfeso. La congregación 
carecía de amor (v.4). La Iglesia mantenía la forma pero le 
faltaba el corazón, el afecto y la devoción que da vida y 
vitalidad al Cristianismo. Jesús les dijo que debían hacer 
tres cosas: 
 

• Recuerda de dónde has caído. 
 

• Arrepiéntete. 
 

• Haz las primeras obras. 
         
        Una Iglesia sin amor es una Iglesia caída y por lo 
tanto, debe ser restaurada a sus primeras obras que 
caracterizaron su celo y su gozo. De lo contrario, Jesús les 
quitará su comunión (v.5). Aquellos que venzan las 
persecuciones venideras comerán del “árbol de la vida, el 
cual está en medio del paraíso de Dios” (v.10). Todas las 
cartas cierran con una promesa para aquellos que venzan.  
 

LA IGLESIA EN ESMIRA (2:8-11) 
 

        Esmirna es la Iglesia sufriente. Algunos de ellos serían 
echados a prisión y tendrían tribulación por diez días 
(v.10). Los diez días significa que la persecución sería 
corta. La exhortación es a ser fieles, aun si esto les costará 
la vida. Una voluntad para sufrir por Cristo demuestra la 



 
  

Jesús en las Iglesias    34 
 

realidad del amor de uno por Él. La ciudad de Esmirna 
estuvo localizada cerca de treinta y cinco millas al norte de 
Éfeso y fue distinguida por su belleza escénica. Una 
información adicional sobre Esmirna, como también otras 
ciudades que están enumeradas, puede ser obtenida de 
varias fuentes. El espacio aquí no me permite una 
discusión extensa de estas ciudades, pero el estudiante es 
invitado a estudiar de materiales suplementarios. Cinco 
cosas son sugeridas por las que estos santos en Esmirna 
estaban experimentando, o experimentarían en poco 
tiempo, incluyen el sufrimiento: 
 

1. Había tribulación, que indicaba aflicción y violencia 
física. 

2. Pobreza — una falta de necesidades físicas (aunque 
ellos eran ricos espiritualmente). 

3. Blasfemia o calumnia y mala representación por 
parte de los Judíos. 

4. Encarcelamiento obrado por el Diablo (sus siervos 
ejecutaron su voluntad).   

5. La muerte o el martirio sería un acontecimiento 
probable.    

 
        Era muy peligroso ser Cristiano en Esmirna. En vista 
del trato cruel e inclemente que estaba sufriendo la Iglesia. 
Jesús los consuela al decirles, “No temas en nada lo que 
vas a padecer” (v.10). La razón para no tener miedo es que 
Jesús es eterno y victorioso sobre la muerte (v.8), Él conoce 
todo (v.9) y Él va a recompensar (v.10-11).  

 
 LA IGLESIA EN PÉRGAMO (2:2-17) 
 
         Los historiadores llaman a Pérgamo la más grande 
ciudad de Asia. Fue el centro provincial de la adoración 



 
  

Jesús en las Iglesias    35 
 

del César en Asia Menor. Estos centros existieron a largo 
del mundo Romano. Localizado estaba ahí el altar a Zeus 
y el templo de Atenea. Estos estaban levantados en una 
alta colina (Acrópolis) que domina la ciudad. El templo de 
Asclepio estaba también en Pérgamo. Asclepio era el dios 
de la sanidad. Miles de personas, muchos de ellos ricos, 
venían a Pérgamo anualmente, buscando ayuda médica 
de este dios pagano así como del centro médico que estaba 
ahí. Él era adorado en la forma de una serpiente viviente.  
 
         Quizás debido al hecho de que la ciudad estaba tan 
enredada en el pensamiento y la práctica religiosa pagana, 
Jesús la identificó como el lugar donde ésta “el trono de 
Satanás” (v.13).  A pesar de esta atmósfera diabólica, 
varios Cristianos no habían negado la fe, ni el nombre de 
Cristo (v.13).  Antipas fue quien pagó el sacrificio supremo 
del martirio. 
 
        Las denuncias de Jesús implicaron su participación e 
indiferencia hacia la doctrina de Balaam y la doctrina de 
los Nicolaítas. La doctrina de Balaam puede ser aprendida 
en Números 23-24. Él comprometió los principios 
espirituales para lograr ganancias materiales. En Pérgamo, 
había algunas personas en la Iglesia que estaban 
“dispuestas a hacer concesiones espirituales a fin de 
promover su seguridad material.”2  
 
        Por lo tanto, ellos estaban comprometiéndose en asuntos 
de moralidad y prácticas religiosas a fin de escapar de la 
maldición de sus vecinos paganos. Este compromiso 
radicaba en el área de la idolatría y la fornicación (cf.2:20). 
Hoy en día, las concesiones se obtienen por diversos 
medios y motivos. William Barclay dice que los Nicolaítas 
y la doctrina de Balaam eran una y la misma. Ambas 



 
  

Jesús en las Iglesias    36 
 

representan la vida disoluta y la inmundicia. Él dice de los 
Nicolaítas: 
 

Los Nicolaítas eran casi con certeza personas que 
discutían en estas líneas. (a) La Ley ha terminado; 
por lo tanto, no hay leyes ni reglas ni regulaciones, 
y tenemos derecho a hacer lo que queramos ... (b) 
Probablemente argumentaron que el cuerpo es 
malo de todos modos, y que solo el espíritu es 
bueno, y que, por lo tanto, un hombre podía hacer 
lo que quisiera con su cuerpo, porque el cuerpo no 
importaba ... (c) Probablemente argumentaron que 
el Cristiano estaba tan defendido por la gracia que 
podía estar en cualquier lugar y hacer cualquier 
cosa sin sufrir daño. La gracia lo protegería, y la 
gracia le concedería el perdón sin importar lo que 
hiciera.3  

              

         Jesús les advirtió a arrepentirse de su error y laxitud 
o de lo contrario, Él lucharía contra ellos con la espada de 
su boca (v.16). La espada describe el juicio justo (1:16; 2 
Tes.2:8), pero como Él ejercería esto no es declarado. La 
recompensa consiste del maná y una “piedrecita blanca”. 
El maná es la comunión con Cristo (cf.Jn.6:31-35), y el 
significado de “la piedrecita blanca” es un asunto de 
conjetura, aunque aquí pudiera significar la victoria.   
 

LA IGLESIA EN TIATIRA (2:18-29) 
 

        Esta carta es la más extensa de las siete cartas. Los 
problemas complejos que encontró la Iglesia, lo 
demandaron. Tiatira se destacó por su industria de 
teñidos (cf. Hech.16:14) y sus gremios comerciales. Estos 
gremios, se nos dice, tendrían comidas comunes en las que 
comerían carne sacrificada a los ídolos. También, estas 
comidas eran ocasiones para las fiestas e inmoralidad. El 



 
  

Jesús en las Iglesias    37 
 

problema en Tiatira, por lo tanto, pudo bien haber sido 
que algunos en la Iglesia estaban involucrándose en estas 
comidas o estaban influenciado a otros a unirse con ellos, 
o al menos toleraban y estaban pasando por alto estas 
prácticas comunitarias aceptadas. “Nuestro comercio o 
negocio exige una mentalidad abierta a estas cosas”, 
podrían haber dicho. 
 

         Los problemas en Tiatira fueron contribuidos con la 
mujer profetiza, Jezabel (v.20). Jezabel pudo haber sido 
una mujer real en la Iglesia en Tiatira, pero me inclino a 
creer que este es un nombre simbólico, describiendo la 
degeneración moral entre ellos. Los rasgos de Jezabel en el 
Antiguo Testamento (cf. 2 Rey.9:22). Son típicos de este 
grupo (v.20). Dios les había dado a estos reprobados un 
período de prueba (v.21) pero ellos procedieron en su 
libertinaje en lugar de arrepentirse. Por lo tanto, Dios los 
arrojaría a un lecho de castigo y destruiría a sus hijos 
(Jezabel) devastando las semillas del error que conciben y 
perpetúan a su descendencia. La Iglesia es criticada por 
albergar a estos mundanos. Aunque había hombres 
sensuales dentro de la Iglesia y otros eran culpables de 
tolerarlos, muchos no habían conocido las profundidades 
de Satanás (v.24). Tenían varias cualidades excelentes por 
las que fueron elogiados (v.10). Esta cualidad debe ser 
imitada por todos los Cristianos. La promesa consiste en 
una completa vindicación sobre los hombres que los 
persiguen y el triunfo con Cristo (vv.26-27). La estrella de 
la mañana (v.28) es la guía y el liderazgo de Cristo en las 
horas de sufrimiento y aflicción. 
 

LA IGLESIA EN SARDIS (3:1-6)   
 

         La Iglesia en Sardis no tuvo problemas heréticos; 
tampoco estaba sufriendo de tribulación. Estaba 



 
  

Jesús en las Iglesias    38 
 

demasiado muerta para estar plagada de asuntos 
doctrinales y demasiada inactiva para incitar conflictos 
externos. Sardis era una Iglesia respetable y de moda, y 
tenía el nombre de que estaba viva, pero espiritualmente 
muerta (v.1). ¡Sus acciones fueron toda una mentira! El 
pecado había minado tanto la vitalidad espiritual de la 
Iglesia que su religión se había convertido en una mera 
formalidad. Sus vestiduras habían sido contaminadas (v.4). 
Solo unos pocos en Sardis eran dignos, teniendo el 
privilegio de caminar con Cristo en vestiduras blancas 
(santidad).   Se le ordena a Sardis a velar y a fortalecer las 
cosas que quedan (v.2). El letargo y la inercia de la Iglesia 
en Sardis era algo típico de la ciudad. Dos veces había sido 
conquistada en su impenetrable Acrópolis por su fracaso 
en vigilar — estar alerta. No es raro que una Iglesia asuma 
actitudes y rasgos de la comunidad en la que existe. Había 
un remanente entre ellos que podía revitalizar la obra y 
restaurar su perfección.    
    
 
LA IGLESIA EN FILADELFIA (3:7-13)   
     

        
        Una puerta abierta permanecía ante los santos de 
Filadelfia (v.8). Esto sugirió, quizás la oportunidad para 
esparcir el evangelio más allá de su propio territorio 
inmediato. La ciudad estaba situada sobre los límites de 
Misia, Lida y Frigia. William Barclay dice que Filadelfia se 
estableció con el propósito específico de que “pudiera ser 
un misionero de la cultura y la lengua Griega de Lidia y 
Frigia”4   Este proyecto urbano capacitó a la Iglesia ahí 
para tener un libre acceso a las provincias adyacentes. La 
idea de una puerta abierta es encontrada en las epístolas 
de Pablo (1 Cor.16:9; Col.4:3). Lucas usa la palabra en 
Hechos 14:27. Lo que la Iglesia necesita es visión para ver 



 
  

Jesús en las Iglesias    39 
 

puertas abiertas y pasar por medio de ellas en su servicio. 
Jesús declaró que nadie puede cerrar esta puerta (v.8). De 
este modo, Él controla los asuntos de los hombres y otorga 
la seguridad a la existencia de Su Iglesia. Esto es 
garantizado por el hecho que Jesús proclama que Él tiene 
la llave (autoridad) de David (v.7). Esta frase es una 
directa alusión a la profecía de Isaías in Isaías 22:22. La 
autoridad sería investida en Jesús colocando el gobierno 
sobre Sus hombros. 
 
 

LA IGLESIA EN LAODICEA (3:14-22)   

       
          Un conocimiento de las condiciones en Laodicea nos 
capacitará para un mejor entendimiento de la 
terminología empleada en la carta a la Iglesia ahí. 
Laodicea era una ciudad rica, siendo un centro financiero 
y bancario. Se dice que cuando la ciudad fue destruida por 
un terremoto en el año 61 D.C. rechazó la ayuda de Roma 
para reconstruir y utilizó sus propios recursos en la 
reconstrucción. Laodicea fabricaba ropa y prendas de 
vestir. Las ovejas de los alrededores de Laodicea se 
destacaban por su lana suave, negra violeta y brillante. 
Otra cosa por la que la ciudad era famosa era por su 
centro médico.  La escuela de medicina de Laodicea se 
distinguió por su ungüento para los ojos y ungüento para 
los oídos. El agua para la ciudad fue suplementada por un 
acueducto de las fuentes minerales calientes de Hierápolis, 
ubicado a unas cinco millas a través del valle de Licus. El 
agua tibia y química era repugnante para el gusto y el olor 
mientras fluía hacia los depósitos en Laodicea. 
 

         La Iglesia de Laodicea era como el agua que abastecía 
a la ciudad— tibia y repugnante (vv.15-16). Era 
indiferente, complaciente y autosuficiente en sus actitudes 



 
  

Jesús en las Iglesias    40 
 

y disposición. Ellos eran materialmente ricos pero 
espiritualmente pobres. Podía ver físicamente pero estaban 
ciegos espiritualmente. Eran ricos en los bienes de este 
mundo, pero eran espiritualmente pobres a la vista de 
Dios (vv.17-18). Jesús les aconseja a comprar de Él oro 
espiritual, vestiduras espirituales y ojos espirituales para 
pudieran ser ricos, para que pudieran estar vestidos y 
fueran capaces de ver en la correcta perspectiva. Jesús 
había sido excluido del corazón de los miembros de la 
Iglesia en Laodicea (v.20). Ninguna comunión existía entre 
Él y está Iglesia. Sin embargo, esta condición podía ser 
restaurada si ellos abrían la puerta de sus corazones por 
medio del arrepentimiento (vv19-20). A los que vencieren 
se les daría la facultad de sentarse con Cristo en el trono 
de Dios (v.21). ¿Cuál de las siete Iglesias describe mejor a 
la Iglesia donde usted es un miembro? Necesitamos hacer 
un inventario de nuestras actitudes y prácticas y realizar 
los cambios que sean necesarios. “El que tiene oído, oiga 
lo que el espíritu dice a las iglesias” (v.22).   

 

PROFUNDICE 
 

1. ¿Qué Iglesias recibieron reprensiones? ¿Qué 
Iglesias recibieron elogios? 

 
 
 

 
2. Enumere los tres elogios de la Iglesia en Éfeso. 

 
 
 

3. ¿Qué estaba mal con la Iglesia en Éfeso? 



 
  

Jesús en las Iglesias    41 
 

4. ¿Qué significa “quitar tu candelero de su lugar” en 
Apocalipsis 2:5? 
 
 

 
 

5. Esmirna fue la Iglesia sufriente. Enumere cinco 
formas en las que ellos sufrían. 

 
 
 
 
 

6. ¿Cómo los Cristianos sufren hoy? 
 
 
 
 

7. ¿Cuál fue el problema en Sardis? ¿Usted cree que 
éste es un problema con muchas Iglesias hoy? 

 
 

 

 

8. Filadelfia tenía una puerta abierta ante ellos. 
Identifique la puerta y luego enumere algunas 
puertas para nosotros hoy. 

 
 
 
 



 
  

Jesús en las Iglesias    42 
 

9. ¿Cómo podrían las ventajas y las condiciones 
económicas contribuir a la autosatisfacción y a la 
tibieza espiritual de una Iglesia? 
 

 
 
 

10. ¿Podría usted decir que una Congregación tiene la 
tendencia a asumir las actitudes y disposiciones de 
la comunidad en la que existe? ¿Por qué? 



 

Capítulo 5 

La Escena del Trono         
        La escena cambia en el Capítulo 4 del estrado terrenal 
de Dios a Su trono celestial. El trono representa la 
majestad y el poder de Dios. Es encontrado en cada 
capítulo, excepto en los capítulos 2, 8 y 9. Es mencionado 
diecisiete veces en los capítulos 4 y 5. “Después de esto” 
(v.1) significa después de las cosas que habían sido 
discutidas en los previos capítulos. Esta transición marca 
el comienzo real de la parte principal del Apocalipsis, ya 
que el material anterior era simplemente preparatorio. “Los 
capítulos 4 y 5 nos enseñan que nuestros asuntos 
descansan en las manos no de los hombres, sino de Dios.”1  
 

         Aunque Domiciano estaba ejerciendo su poder 
imperial con venganza, y los santos oprimidos se 
enfrentaron aparentemente a innumerables 
probabilidades de morir, la escena del trono le asegura al 
Cristiano que Dios gobierna y controla los asuntos de los 
hombres. Ray Summers escribe, “Los Cristianos 
necesitaban seguridad; aquí está: Dios no ha abdicado a 
favor de Domiciano ni de ningún otro. En el mismo centro 
de la visión está el Dios soberano sobre Su trono.”2 Incluso 
las pruebas y las tribulaciones que son designadas en los 
subsecuentes capítulos están también en las manos de 
Dios. De modo que, dejemos que el pueblo de Dios se 
aliente, independientemente de las vicisitudes de la vida.  

 
LA MAGNEFICIENCIA DE DIOS (4:2, 3, 5)          
         



 
  

La Escena del Trono    44 
 

         Juan estaba en el Espíritu (v.2) o en un estado visional 
y contempló a Dios en toda Su gloria, resplandor y 
majestad. Las piedras preciosas, jaspe (cristal), y cornalina 
(rojo) fueron empleadas para describir la grandeza y 
esplendor de Dios (v.3). Juan no hace ningún intento para 
describir a Dios en su forma. No usó antropomórficas 
descripciones (atribuir atributos humanos a Dios). Los 
Antropomorfismos son frecuentemente usados por 
escritores inspirados cuando hablan de Dios. Él es dicho 
tener manos, pies, oídos y ojos. Pero Dios es un Espíritu 
(Jn.4:24). Él tiene inmortalidad (1 Tim.6:16). De modo que, 
en vista de la naturaleza de Dios, Él no tiene rasgos físicos 
que el hombre posee. Estas características humanas son 
aplicadas a Dios para que el hombre pueda tener 
conceptos e ideas de los rasgos y funciones de Dios. 
William Barclay dice “no podemos conocer con certeza lo 
que estas piedras representaron en el texto debido a que 
los nombres de las antiguas piedras no siempre coinciden 
con las nuestras”.3 Lo que hayan sido, una cosa es segura 
— ellas fueron piedras muy preciosas. El arco iris (v.3), 
semejante a una esmeralda (verde), alude quizás a Génesis 
9:12-17 y es un símbolo de esperanza en medio del juicio.  

  
         Surgiendo del trono (v.5) hay truenos, relámpagos y 
voces. Esta clase de imaginaria se utiliza en relación con la 
presencia de Dios. Cuando Dios descendió sobre el Monte 
Sinaí leemos que hubo “truenos y relámpagos, y espesa 
nube sobre el monte, y sonido de bocina muy fuerte; y se 
estremeció todo el pueblo que estaba en el campamento” 
(Exo.19:16). Las siete lámparas que son los siete Espíritus 
de Dios (1:4; 3:1; 5:6) significa el ojo de la divinidad que 
todo lo ve y lo penetra. Dios puede escudriñar al mundo y 
conocer los pensamientos, los propósitos, y las acciones de 
los hombres. Ante el trono de Dios está un mar de vidrio. 



 
  

La Escena del Trono    45 
 

Esto significa, quizás, la transcendencia de Dios. El mar 
separa a Dios de las Iglesias, pero esto no es para siempre. 

 
 LOS VEINTICUATRO ANCIANOS (4: 4) 
 
        Alrededor del trono había veinticuatro tronos que 
estaban ocupados por veinticuatro ancianos. Lo ancianos 
aparecen frecuentemente en Apocalipsis (4:4, 10; 5:5, 6, 11, 
14; 7:11, 13; 11:16; 14:3; 19:4). Diversas opiniones se ofrecen 
para la identidad de los veinticuatro ancianos. Un 
concepto es como ellos representan el sacerdocio eterno 
del pueblo de Dios. En el Antiguo Testamento había 
veinticuatro clases diferentes de sacerdotes (1 Cron.24:7-
18). Ha sido sugerido que los veinticuatro ancianos 
permanecen, simbólicamente, para el sacerdocio eterno. 
Otro punto de vista es cómo los veinticuatro ancianos 
representan a los doce patriarcas de Israel y a los doce 
apóstoles de Cristo, que representan la totalidad del pueblo 
de Dios en el Nuevo Testamento— la totalidad de la 
Iglesia. Permítanme sugerir mientras estudiamos estas 
señales y símbolos, aquí y en otros lugares, debiéramos 
centrar nuestra atención en el pensamiento central del 
símbolo y no en los detalles complejos. Los detalles de una 
parábola únicamente son importantes para mejorar el 
pensamiento central de la historia. Lo mismo es verdad en 
Apocalipsis.   

  
LOS CUATRO SERES VIVIENTES (4:6-8) 
 
        También alrededor del trono había cuatro seres 
vivientes que estaban llenas de ojos por delante y por 
detrás, cada uno teniendo seis alas. El primer ser viviente 
era semejante a un león, el segundo semejante a un 
becerro, el tercero a un hombre, y el cuarto semejante a un 



 
  

La Escena del Trono    46 
 

águila. Estos seres vivientes no deben ser confundidos 
con aquellas dos bestias encontradas en el capítulo 13, 
sino más bien, son criaturas vivientes en medio del trono. 
Un símbolo similar es encontrado en el primer capítulo de 
Ezequiel. Aunque cada criatura en Ezequiel tiene cuatro 
caras en contraste a un solo rostro de cada criatura en 
Apocalipsis, los mismos rostros son presentados en 
ambos casos. Estos son la cara de un león, un becerro, un 
hombre y un águila. Ezequiel identifica sus criaturas 
como ángeles (Ezeq.10:20, 22). Pero la identificación en 
Apocalipsis no es sencilla. 

 
        Encontramos siempre a los cuatro seres vivientes 
cerca del trono de Dios (4:6; 5:6; 14:3). Estos seres 
vivientes están constantemente alabando y adorando a 
Dios (4:8; 5:8, 14; 7:11; 19:4). Ellos son conectados con la 
apertura de los sellos (6:1, 7) y las siete copas de la ira de 
Dios (15:7). William Hendricksen dice que las cuatro 
criaturas son el querubín o ángel, pero en Apocalipsis 5:11 
y 7:11 indicarían que quiere significar algo más”4   
Algunos dicen que los cuatro seres vivientes representan 
la eterna vigilancia de Dios —el león, la valentía de Dios; el 
becerro, la fuerza de Dios; el hombre, la inteligencia de Dios 
y el águila, la rapidez de Dios en el juicio. Pero el versículo 
8 contrarresta este punto de vista ya que los seres 
vivientes adoran a Dios. Lo están alabando por Su 
santidad, omnipotencia y eternidad. Otro punto de vista 
es que estos simbolizan toda la creación de Dios. G. B. 
Caird escribe: “Es seguro asumir que en la visión de Juan 
representan todo el cosmos creado del cielo y la tierra.”5  

Ray Summers afirma: 

 
El punto de vista es que representan la división 
cuádruple de la vida animal, de modo que todas las 



 
  

La Escena del Trono    47 
 

criaturas de Dios lo adoran. El león representa la 
vida de los animales salvajes, el becerro representa la 
vida de los animales domésticos, el hombre 
representa la vida humana, y el águila representa la 
vida de las aves. Todos están representados como 
constantemente vigilantes para adorar a Dios. Toda 
la creación — el hombre, las bestias, los pájaros — 
se representan como glorificados con Él como parte 
de Su soberanía.6  

        

        En esta conexión compare el Salmo 148. El último 
concepto parece tener más mérito que los anteriores.  
 

             El Capítulo concluye con los cuatro seres vivientes y 
los veinticuatro ancianos ofreciendo a Dios alabanza, 
honor y gloria. Dios es la figura central y Él recibe la 
adoración de los cuatro seres vivientes por Su soberanía y 
poder (v.8). Los ancianos se postran ante el trono y le 
adoran como el Creador del universo, lanzándole sus 
coronas ante el trono (vv.10-11). En el capítulo 4 
observamos un cántico de la creación a Dios, mientras que 
en el capítulo 5, vemos el cántico del Apocalipsis en 
alabanza de Cristo.      
 

DIGNO ES EL CORDERO (5:1-14) 
 

       En el capítulo 5, Jesús es el único digno para tomar el 
libro (rollo) y abrirlo (vv.5-7). El libro fue escrito por 
ambos lados (v.1), dando a entender que estaba lleno de 
información. Juan lloró cuando pensó que el misterio no 
sería revelado y que los desarrollos futuros que 
confrontarían las Iglesias serían desconocidos (v.4). Pero el 
León de Judá tomó el libro, asegurándole a Juan que los 
propósitos de Dios se cumplirían. Ray Summers afirma que 
el libro “parece sostener el destino de los hombres que 



 
  

La Escena del Trono    48 
 

enfrentan las visitas de la justa ira de Dios sobre sus 
pecados. El hecho de que el libro haya sido sellado de 
forma segura indica la imposibilidad de que alguien pueda 
explicar el destino... Aquí está el futuro del Cristianismo 
en su lucha con el culto al Emperador.”7 

 

        
        Después que Jesús toma el libro, los cuatro seres 
vivientes y los veinticuatro ancianos se postran delante del 
Cordero con arpas (significando alabanza) y copas llenas 
de incienso (simbolizando oraciones). Ellos cantan un 
cántico nuevo (v.9). Estas son dos palabras en Griego que 
significan “nuevo”. Una palabra noes que significa “nuevo 
en consideración al tiempo”. La otra es kainos que significa 
“nuevo en relación a calidad”. La palabra en el versículo 9 
es kainos. Las provisiones espirituales de Cristo para el 
hombre fueron algo nunca antes experimentadas — un 
gozo nuevo, una paz nueva, una nueva relación — todo 
nuevo en cualidad. La frase un nuevo cántico es 
encontrado varias veces en Salmos (Sal.33:3; 40:3; 98:1; 
144:9; 149:1). Es también empleada en Isaías 42:9-10. Indica 
las misericordias nuevas de Dios. En Apocalipsis, esta 
frase sugiere las misericordias nuevas de Dios en 
Jesucristo. 
 
        El nuevo cántico fue cantado por los cuatro seres 
vivientes y los veinticuatro ancianos como también por la 
innumerable multitud de ángeles. Los cuatro seres 
vivientes y los ancianos cantaron sobre la obra de Cristo y 
los ángeles cantaron sobre las posesiones de Cristo. La obra 
de Cristo (vv.9-10) implicaba: 

 

 Un Sacrificio por los pecados del hombre—Él fue 
sacrificado. Fue una muerte vicaría, satisfaciendo la 
justicia de Dios y permitiendo la salvación. 



 
  

La Escena del Trono    49 
 

 Una emancipación cuando Él nos redimió (cf. 1 
Tim.2:6; 1 Ped.1:19; 1 Cor.6:20). 

 

 Universal en sus beneficios. 
 

 Disponible en sus resultados. Él nos hizo reyes 
(reino), sacerdotes para reinar sobre la tierra (cf. 1 
Ped.2:9; Rom.5:17). ¿Es de extrañar que los cuatro 
seres vivientes y los ancianos entonaran un cántico 
de alabanza en vista de la gran obra del Cordero? 

      
        

        Una multitud angelical se une al nuevo cántico en los 
versículos 11 y 12. Ellos cantan a gran voz “El Cordero que 
fue inmolado es digno de tomar el poder, las riquezas, la 
sabiduría, la fortaleza, la honra, la gloria y la alabanza” 
(v.12). Siete palabras se usan por el coro celestial que 
merecen nuestra atención. Estas palabras magnifican y 
alaban el nombre digno de Cristo. Se dice que Jesús tiene: 
 

 Poder— Esto denota Su autoridad 
 
 

 Riqueza—Él tiene riquezas inescrutables. 
 
 

 Sabiduría —Él es la sabiduría de Dios (1 Cor.1:24; 
Col.2:3) 

 
 

 Fortaleza — Él es capaz de realizar todas las cosas. 
 
 

 Honor—Esto sugiere integridad. 
 



 
  

La Escena del Trono    50 
 

 Gloria — Esto significa la perfección de Su carácter. 
 

 Alabanza — Jesús es digno de alabanza, adoración 
y agradecimiento, porque Él fue capaz de abrir el 
libro para revelar sus contenidos.  
 

 

        Todo el universo se une en la sinfonía de la alabaza y 
la adoración “Al que está sentado en el trono, y al 
Cordero” (v.13). En un acto de alabanza armonioso y 
unificado, Dios y Cristo fueron adorados, admirados y 
honrados por este gran cántico que Juan escuchó en su 
visión celestial del trono de Dios. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
  

La Escena del Trono    51 
 

PROFUNDICE 
 

1. Juan tuvo una visión de Dios sentado sobre un 
trono ¿Qué denota el trono? 

 
 

 
2. ¿Qué significado usted diría que tiene la escena del 

trono para los oprimidos Cristianos? 
 
 

 
 

3. ¿Qué describen las piedras preciosas? 
 

  
 

4. De un significado plausible de los veinticuatro 
ancianos. 
 
 

 
 

5. De un concepto plausible al significado de los 
cuatro seres vivientes. También, ¿Qué objeción hay 
para describir a los cuatro seres vivientes como 
ángeles? 

 
 
 

6. De acuerdo a Ray Summers, ¿Qué contenía el libro 
que Jesús tomó de Dios? 

 



 
  

La Escena del Trono    52 
 

7. Enumere las Cuatro cosas sobre la obra de Cristo 
que están envueltas en el cántico nuevo: 

  

  

  

  
 

8. ¿Qué incluía el cántico nuevo sobre la persona de 
Cristo? 

 



 

Capítulo 6 

Los Siete Sellos 
        Esta sección comienza con la acción principal del 
libro. Ray Summers afirma: “El resto de Apocalipsis es en 
realidad una explicación de los sellos acerca de juicios en el 
libro”1 Los sellos consisten de cuatro jinetes, los santos 
martirizados bajo el altar, el gran terremoto, y el séptimo 
sello es una transición de las siete trompetas.   

 
LOS CUATRO JINETES (6:1-8) 
 

       Observe que cuando el Cordero abre los sellos de los 
jinetes, cada uno de los seres vivientes dice con una voz 
vibrante: “Ven y mira”. El lenguaje de los seres vivientes, 
en lugar de estar dirigido a Juan, está dirigido a los jinetes 
para que procedan a la ejecución de sus propósitos. 

        
       El Primer Sello es un caballo blanco, llevando un 
jinete con un arco en la mano y una corona en la cabeza (6: 
2), saliendo a vencer. Y el arco es el medio para vencer al 
enemigo. Algunos contienden que éste símbolo describe a 
Cristo o el progreso de la causa de Cristo a través del 
evangelio. El caballo blanco sería la pureza celestial; la 
corona, realeza; y el arco es el medio para vencer al 
enemigo. Apo.19:11 es usado para sustentar esta posición. 
Concediendo que Apocalipsis 19:11 es definitivamente 
Cristo, el caballo blanco y su jinete parecen ser algo más 
en Apoc. 6: 2. En primer lugar, el jinete va en la misma 
dirección que los otros tres, por lo que se relaciona con 
ellos. En segundo lugar, el arma era un arco, un adorno 



 
  

Los Siete Sellos    54 
 

bastante peculiar para Cristo en vista de que tenía la 
espada de dos filos en Apoc. 2:12. Además, la espada, no el 
arco, representa la Palabra de Dios en Efe.6:17. Una 
interpretación más plausible sería que el caballo blanco y 
su jinete representan militarismo o invasión. El color del 
caballo representa la victoria militar debido a que el 
caballo blanco fue montado por el conquistador. El arco, al 
igual que la corona, dirige nuestra atención hacia el Este 
—hacia los Partos. Eran los únicos arqueros montados. 
Los soldados Romanos usaban una espada corta, no un 
arco, los gobernantes Romanos nunca usaban una corona. 
Los Partos eran el enemigo más temido de los Romanos y 
este sello indicaba a los Cristianos la caída del Imperio 
Romano. También se alude a los Partos en 9:14 y 16:12. 

 
      El Segundo Sello (6:3-4) es un caballo bermejo. Al que 
estaba sentado allí se le dio el poder de quitar la paz y 
matarse unos a otros. La espada que poseía sugería un 
derramamiento de sangre, provocado por el conflicto del 
pasado. La invasión de Roma por los Partos produciría 
disturbios internos, tumultos y violencia física. Como Ray 
Summers dijo: “Era natural que el caballo verdadero 
siguiera al blanco”2   
       
        Cuando el Tercer Sello (6:5-6) es abierto, aparece un 
caballo negro, y el que estaba sentado sobre él tenía una 
balanza (un par de balanzas) en la mano. La hambruna o 
las dificultades económicas es la idea en esta imagen. G. B. 
Caird señala que “las condiciones de hambruna deben ser 
severas, pero no catastróficas, porque el trigo se escasearía 
pero no a niveles inalcanzables (una ración diaria, dos 
libras de trigo, costaría el salario de un día, un denario), 
los productos básicos de lujo, el aceite y el vino, no se 



 
  

Los Siete Sellos    55 
 

verían afectados; y solo una cuarta parte de la tierra 
sufrirá”3  
       
        En la apertura del Cuarto Sello (6:7-8) se ve un 
caballo amarillo con la Muerte como jinete y Hades 
siguiéndolo. El color amarillo o lívido es un símbolo de 
muerte. Hades es la región de los espíritus difuntos. Foy 
Wallace escribe que a la Muerte y al Hades se le otorgó la 
autoridad para matar por medio de la guerra, el hambre, 
la pestilencia y a través de las fieras salvajes la cuarta 
parte de la tierra.4 En realidad, el caballo amarillo es un 
epítome de las cuatro plagas. 

 
        Ray Summers afirma que “Todas las conquistas 
militares mencionadas, hambrunas, pestilencias, son 
fuerzas que Dios puede usar para destruir a los opresores 
de Su pueblo. Sus Cristianos deben tener valor. Su causa 
no está perdida de ninguna manera.”5   G. B.  Caird dice 
que los “cuatro jinetes representan males que no son 
causados directamente por la voluntad de Dios, sino que 
solo son tolerados con Su permiso”6. De este modo, Dios 
emplea estas fuerzas para cumplir Sus propósitos. 

 
 EL QUINTO SELLO (6:9-11) 
 

        Las almas bajo el altar denotan a los mártires, 
aquellos que murieron bajo el reinado de Domiciano por 
la Palabra de Dios. “Debajo del altar” es probablemente 
una alusión al altar del sacrificio del Antiguo Testamento 
donde la sangre del animal sacrificado fluía por debajo del 
altar. Estar debajo del altar implica una aparente derrota 
para su causa. Sin embargo, en el capítulo veinte, ellos son 
tomados debajo del altar y puestos sobre tronos. Estos 
mártires fueron asesinados en el altar del sacrificio en 



 
  

Los Siete Sellos    56 
 

nombre de Cristo, y ahora piden retribución a sus 
perseguidores. Su clamor no fue reclamando venganza, o 
represalias, sino más bien un ruego por la justicia divina— 
una reivindicación de su muerte. Tenga en cuenta que 
estos mártires han muerto, creyendo que la Palabra de 
Dios es la verdad suprema. A menos que la tiranía y la 
maldad fueran vencidas y derrotadas, la fe por la que ellos 
murieron se convertía en una mera ilusión. Por tanto, la 
validez de su fe está bajo cuestión. G. B. Craid escribió: 
 

Juan no está empleando aquí el lenguaje de la 
venganza privada sino de la justicia pública. En un 
tribunal de justicia Hebreo no se cambiaba ningún 
fiscal con la supresión del crimen. Todos los casos 
fueron casos civiles, en los que un demandante 
debe defender su propia causa y el juez debe 
decidir si tenía razón o no ... Los mártires han sido 
condenados en un tribunal humano, y la decisión 
se mantiene en su contra a menos que fuera 
revocada en un tribunal superior.7  

 
EL SEXTO SELLO (6:12-17) 
              
      Juan vio un gran terremoto cuando se abrió el sexto 
sello. Esto significa el derrocamiento de un orden político de 
hostilidad hacia Dios. El orden político aquí sería el 
Imperio Romano. Vemos las mismas imágenes utilizadas en 
relación con el juicio sobre Judá y Jerusalén (Isaías 29: 6). 
Acompañando al terremoto hubo varios otros eventos. 
Juan vio que el sol se oscurecía y la luna se volvió toda 
como de sangre. Esta escena fue una señal de juicio y visita 
divina. El castigo de Dios sobre Babilonia se describió 
como “el sol se oscurecerá al nacer, y la luna no dará su 
resplandor” (Isaías 13:10). El mismo tipo de lenguaje se 



 
  

Los Siete Sellos    57 
 

encuentra en Mateo 24:29 con respecto a la destrucción de 
Jerusalén.  

         
         La caída de las estrellas sugiere la caída de los 
gobernantes y los funcionarios del gobierno. La misma 
figura se emplea en Isaías 13:10 en la descripción profética 
de la caída de los gobernantes Babilónicos. La caída del 
cielo de Lucifer en Isaías 14:12 es la caída del rey 
Babilonio. Lucifer (estrella de la mañana) caería del cielo 
(lugar de autoridad y poder).  

 
         El traslado de cada montaña e isla (Apocalipsis 6:14) 
fue la sacudida del gobierno y la disipación del poder civil. 
Las imágenes muestran el derrocamiento de los 
perseguidores Romanos. Cuando se pronunció el juicio de 
Tiro, Ezequiel dijo que las islas temblarán en el día de su 
caída (Ezequiel 26: 15-18). Jesus dijo, “y las potencias de 
los cielos serán conmovidas” (Mt.24:29).  

 
         Esconderse en las montañas y pedir que las rocas 
caigan sobre ellas para esconderse. El rostro de Dios de su 
vista indica el temor y el pavor de la ira de Dios que se 
aproxima. El gran día de su ira (v.17) es cuando se 
desatan los primeros cuatro sellos — conquista, 
derramamiento de sangre, hambre, pestilencia y 
calamidad natural. El lenguaje en 6:16 es el mismo como 
en Oseas 10:8 y Lucas 23:20.  

 
        Ningún de los dos escenarios es indicativo del fin de 
los tiempos, sino que describe simbólicamente juicios 
inminentes de naturaleza física. ¿Quién podrá estar de 
pie? La respuesta a esta pregunta se responde en el 
capítulo siete.  



 
  

Los Siete Sellos    58 
 

INTERLUDIO (7:1-26) 
 

        Entre el sexto y el séptimo sellos hay un interludio o 
intermedio. El propósito de este receso es permitir el 
sellado de los santos a fin de que puedan soportar las 
pruebas y tribulaciones que se exponen en el capítulo Seis. 
El sellado de los santos significa que recibieron protección 
divina, mantenidos, por así decirlo, en la palma de la 
mano de Dios. Ray Summers escribe: “Ellos están bajo la 
protección de Dios y no son liberados de el (el juicio 
inminente, W. E. W.) sino a través de el”8. Los cuatro 
ángeles retienen los cuatro vientos (cuatro jinetes) hasta 
que los siervos de Dios sean sellados. Esta sección 
responde a la pregunta: “¿Qué le sucede al pueblo de Dios 
mientras actúan las fuerzas destructivas? ¿Escapan o son 
destruidos?”  
        
        El número sellado fue 144 000. Esta cifra denota 
totalidad. Eran de todas las tribus de los hijos de Israel. Se 
refiere al Israel espiritual, y no al Israel carnal. La Iglesia 
es el Israel de Dios hoy (Mateo 19:28, Gál.6: 16; Rom. 2: 28-
29). En el versículo 9 se introduce otro grupo que nadie 
podría contar, de todas las naciones, linajes y lenguas. Si 
los 144.000 constituyen la Iglesia, ¿Quién es la gran 
multitud? Mi persuasión es que el primer grupo que fue 
sellado es la Iglesia en la tierra o la Iglesia militante, 
mientras que el segundo grupo es la Iglesia en el cielo o la 
Iglesia triunfante.  
 

        Observe que el primer grupo estaba sellado, pero el 
segundo grupo no. No necesitaban protección. Habían 
sido victoriosos, habiendo salido de la gran tribulación. Su 
victoria está simbolizada por las ropas blancas que visten. 
Las palmas en sus manos reflejan gozo y consuelo. Sus 



 
  

Los Siete Sellos    59 
 

necesidades están completamente satisfechas (vv. 15-16). 
“El Cordero redentor se ha convertido en su Pastor 
proveedor”9  
 
EL SEPTIMO SELLO (8:1-5) 
       
         El séptimo sello sirve como una transición de las cosas 
a seguir en la próxima visión. Consiste en dos secciones: 
(1) silencio en el cielo (vv.1-2) y (2) el incienso de la 
victoria (vv.3-5). El silencio en el cielo durante media hora 
es la calma antes de la tormenta— una demora en el juicio. 
El juicio vendrá, pero en el propio tiempo de Dios. Los 
ángeles con las siete trompetas están esperando para hacer 
sonar la advertencia cuando Dios dé la señal. Suspenso, 
drama y expectación caracterizan esta pausa. El incienso 
significa que Dios escuchará las oraciones de Su pueblo en 
lucha y enviará fuertes juicios contra sus enemigos. Los 
truenos, relámpagos y terremotos son premonitorios de la 
destrucción que vendrá. 
  

        

PROFUNDICE 
 

1. ¿Cree que el jinete sobre el caballo blanco es Cristo 
o el militarismo?  ¿Porque? 
 
 

 
 

2. Ray Summers dijo con respecto al segundo sello, 
“Es natural que el caballo bermejo siguiera al 
caballo blanco” ¿Qué quiso decir por ésta 
declaración? 
 



 
  

Los Siete Sellos    60 
 

3. ¿Quiénes son las almas bajo el Altar? 
 

  
 

4. ¿Fue su exclamación una exclamación retributiva o 
de venganza o una exclamación reivindicativa? 
Defiende tu respuesta. 
 
 
 

 
5. Muestre el significado de las Escrituras de las 

siguientes cosas: 
            

 Terremoto— 
 

 Sol oscurecido—  
 

 Luna vuelta en Sangre — 
             

 Estrellas cayendo— 
 
 

6. Hay dos grupos en el capítulo siete — Los 144, 000 
y la gran muchedumbre. Realice una distinción 
entre ellos. 

 
 
 
 
 

7. ¿Qué propósito tiene el séptimo ello? 
 



 

Capítulo 7 

Las Siete Trompetas 
         Las trompetas significan advertencias (Núm.10:9; 
Ezeq.33:3; Joel 2:1-2). Esta acción de Apocalipsis consiste 
en una serie de advertencias dirigidas a la Roma imperial, 
así como en un interludio prolongado que anuncia la 
retribución divina. Alguien dijo que las siete cartas 
instruyen, los siete sellos revelan, las siete trompetas 
advierten, los siete personajes actúan, y las siete copas de la 
ira ejecutan un juicio total.  
 
        G. B. Caird escribió “cada nueva serie de visiones 
recapitula y desarrolla los temas ya establecidos en lo que 
ha sucedido antes”1. Notará que Juan presenta los sellos, 
las trompetas y las copas de la ira (16: 1-21) en una forma 
que creciente del juicio divino.   

 
LAS PRIMERAS CUATRO TROMPETAS (8:6-12) 
 

        Los detalles de las trompetas, en su mayor parte, se 
basan en el Antiguo Testamento. Las primeras cuatro 
trompetas afectan el campo de la naturaleza, lo físico. La 
primera trompeta (v.7) fue seguida por granizo y fuego 
mezclado con sangre y la tercera parte de los árboles se 
quemó, y todo lo verde se quemó (cf. Las plagas de 
Egipto).  
 
        Todo esto describe la devastación y destrucción del 
Imperio Romano. La segunda trompeta (v.8) resultó en 
una gran montaña, incendiada por fuego, y siendo 
lanzada al mar y el mar fue herido. Esta figura denota la 



 
  

Las Siete Trompetas    62 
 

caída de un gran gobierno. Jeremías usa la “montaña” para 
describir al gobierno Babilónico. “He aquí yo estoy contra 
ti, oh monte destruidor, dice Jehová, que destruiste toda la 
tierra y extenderé mi mano contra ti, y te haré rodar de las 
peñas, y te reduciré a monte quemado” (Jer.51:25). Hay 
una gran estrella cayendo del cielo después del sonido de 
la tercera trompeta (vv.10-12). El nombre de la estrella fue 
Ajenjo y la tercera parte de las aguas se convirtieron 
amargas, y muchos hombres murieron a causa de las 
aguas amargas. Una estrella representó el gobierno. 
Leemos en Isaías 14:12 que el gobernante Babilónico es 
llamado “una estrella”. En referencia a la destrucción de 
Jerusalén, Jesús dijo que “las estrellas caerán del cielo, y 
las potencias que están en los cielos serán conmovidas” 
(Mar.13:25).  
 
         Juan está diciendo que las autoridades y gobiernos 
de Roma caerán. Los ríos y aguas heridos significaron que 
la fuente del poder de estos gobernantes civiles se secaría 
y, por lo tanto, dejaría de llevar su flujo maligno. El ajenjo 
era una planta amarga y repugnante.  
 
         Foy Wallace afirma que la palabra sugiere “Los 
efectos amargos que acompañan a la caída de estos poderes 
aquí simbolizados”2 Después de la cuarta trompeta (v.12) 
ocurrió el oscurecimiento de una tercera parte del sol, la 
luna y las estrellas. Esta es una figura del juicio divino 
como es visto también en Amós 9:8; Joel 3:15, y Jer.15:9).       

            
LA QUINTA Y SEXTA TROMPETA (9:1-21) 
       
       En Apocalipsis 8: 13, un águila pasa por medio del 
cielo e introduce las últimas tres trompetas como tres ayes 
para los habitantes de la tierra. Serán peores que las 



 
  

Las Siete Trompetas    63 
 

primeras trompetas. Ray Summers dice: “En la 
superstición común, el águila era un ave de mal agüero y 
era un presagio adecuado de los infortunios que 
seguirían”3. Consideraremos los ayes en esta sección, y el 
tercer ay se discutirá después del interludio.  

          
          Cuando llegamos a la Quinta trompeta (9: 1-11), un 
enjambre de langostas del pozo sin fondo (abismo) se 
suelta sobre la tierra. Se les da poder, como los 
escorpiones de la tierra, para infligir tormento durante 
cinco meses (duración de la vida de una plaga de 
langostas, pero aquí indica el tiempo completo de los 
efectos descritos) sobre los incrédulos. Su forma grotesca 
se caracteriza en los versículos siete al diez.  
 
        Recuerde que esta ostentosidad y los detalles gráficos 
se emplean para hacer que el símbolo sea más 
impresionante. En vista de las langostas que se liberan del 
pozo del abismo, llegamos a la conclusión de que 
representan el espíritu infernal que impregna la tierra— la 
podredumbre interna y la decadencia del Imperio 
Romano. La decadencia moral hirió a Roma y ayudó en su 
colapso y caída. Tal maldad no afectaría a los Cristianos.  

 
         La Sexta trompeta (9: 12-21) o segundo ay describe el 
desencadenamiento de ejércitos que traen destrucción a 
una tercera parte del Imperio. Estos eran los Partos del 
Este —desde la tierra del río Éufrates. Los Partos eran el 
enemigo más temido de Roma y eran una amenaza 
constante para la frontera oriental de Roma. Toda la 
escena es para representar una invasión externa que 
serviría como un instrumento de Dios para castigar a los 
opresores y advertirles que deben arrepentirse. Sin 
embargo, según los versículos 20-21, ignoraron la 



 
  

Las Siete Trompetas    64 
 

advertencia y continuaron en sus malos caminos. Su 
rechazo resultaría en juicios más severos sobre ellos. 
 
 INTERLUDIO (10:11-13) 
 

        Después de la Sexta trompeta, tiene lugar un 
interludio como sucedió entre el sexto y el séptimo sellos. 
Este intermedio es el más largo de los intermedios 
consolatorios. Cubre la mayoría de los capítulos 10 y 11 
con la serie de trompetas que se reanuda en 11:14. Hay 
cuatro imágenes presentadas en esta pausa entre las 
trompetas, anunciando la retribución divina. 
 

         Primero, se nos presenta al ángel y los siete truenos 
(10:1-7). Este ángel está revestido de resplandor y 
esplendor (v.1), y tiene un librito en la mano. Puso su pie 
derecho sobre el mar y su pie izquierdo sobre la tierra, 
indicando que su mensaje era para todas las personas o 
para el mundo entero. Clamó con voz fuerte, como ruge 
un león, quizás para llamar la atención sobre lo que iba a 
decir. Cuando el ángel clamó, siete truenos emitieron sus 
voces. El trueno era premonitorio de los juicios divinos (cf. 
8: 5; 11:19; 16:18). Foy Wallace escribe en conexión con este 
pasaje: “Era un símbolo del poder divino en las 
ejecuciones de venganza de los malhechores (2 Sam. 2:10; 
22:14; Isa. 29: 6). Y ese fue su significado aquí”4   
 

         Cuando Juan comenzó a escribir lo que pronunciaron 
los siete truenos, una voz del cielo lo interrumpió, 
diciéndole que sellara las declaraciones de los siete 
truenos y no las escribiera. La advertencia de las seis 
trompetas había sido una advertencia suficiente para 
llevar a los hombres al arrepentimiento. No se dará más 
porque “el tiempo no sería más” (v.6). La séptima 
trompeta marcaría el final de los propósitos y planes de 



 
  

Las Siete Trompetas    65 
 

Dios. Lo que estaba contenido en las declaraciones de los 
siete truenos no se puede determinar porque no están 
revelados; están fuera del ámbito de la revelación. 
          
         La segunda imagen del interludio es el librito (10: 8-
11). A Juan se le dijo que tomara el libro y se lo comiera. 
En otras palabras, se le dice que asimile el libro y lo haga 
parte de sí mismo. Sería dulce para la boca pero amargo 
para el vientre. Juan encontró que esto era cierto cuando lo 
consumió (v.10). Esta figura de comerse un libro se 
encuentra en Ezequiel 2: 8--3: 3, 14. Ezequiel se comió un 
libro o un rollo con los mismos efectos. La idea es que las 
promesas y las recompensas de la palabra de Dios son 
dulces como la miel (cf. Sal. 19:10; Jer. 15:16), pero una 
comprensión de las aflicciones y las dificultades convierte 
la dulzura en amargura en el vientre.  
 
        Los santos tendrían que soportar pruebas y 
tribulaciones para obtener la corona. Habría sufrimiento y 
tristeza, incluso martirio, para ganar la dulce recompensa 
de la vida eterna.  
 
         Medir el templo es la tercera imagen presentada en 
(11: 1-2). A Juan se le dio una vara de medir para medir el 
templo de Dios, el altar y los que en él adoran; el atrio 
debía omitirse, no medirse. Algunos han interpretado que 
este símbolo significa que el templo Judío todavía estaba 
en pie en Jerusalén cuando se escribió Apocalipsis.  
 
        Pero esto es simbólico, no literal. El templo es la 
Iglesia en este pasaje (cf.1 Cor. 3:16; Efe. 2: 20-21), no el 
templo Judío físico. La medición fue con el propósito de 
preservar. Es lo mismo que el sellado de los 144.000 en el 
capítulo 7. Ambos sugieren protección o preservación. El 



 
  

Las Siete Trompetas    66 
 

patio exterior representa los paganos o los incrédulos. 
Ellos no deben ser protegidos en las terribles pruebas y 
tribulaciones. 

 
         La ciudad santa sería pisoteada durante 42 meses. 
Cuarenta y dos meses se usa de la misma forma que 1 260 
días (11: 3; 12: 6) y un tiempo, tiempos y la mitad de un 
tiempo (12:14). Todos estos son lo mismo que el número 3 
½ Tres y medio es la mitad de siete— siendo siete el 
número completo y perfecto. Por lo tanto, 3 ½ representa 
lo incompleto, que simboliza la incertidumbre, la 
inquietud, la agitación que resulta para bien o para mal. 
Ray Summers afirma: “Así que aquí se simboliza la 
protección de Dios sobre los suyos durante un tiempo 
indefinido de confusión y dificultad, mientras que las 
personas generalmente están en manos de la impía 
Roma”5 

    
         El Cuarto y último símbolo son los dos testigos (11: 
3-13). Se han dado varias interpretaciones sobre el 
significado de los dos testigos. Algunos han dicho que 
representan el Antiguo y el Nuevo Testamento. Otros han 
sostenido que son Moisés y Elías.  

 
         Algunos los han hecho representar a la Iglesia y al 
predicador durante la edad oscura que nunca deja de ser 
“testigo” a lo largo de este período malvado y oscuro. 
¿Qué significa eso? El número “2” en el simbolismo 
Oriental sugiriere fuerza y poder. Los testigos 
representaron a todo el cuerpo de creyentes— la Iglesia 
como proclamadora del evangelio. “Dos” simbolizaba que 
el testimonio sería con poder confirmado. Dios dijo “por el 
testimonio de dos o tres testigos se mantendrá la 
acusación” ( Deut.19:15). Estos dos testigos (la Iglesia) 



 
  

Las Siete Trompetas    67 
 

fueron militantes y fuertes en llevar a cabo el evangelio 
frente a la adversidad. En esta visión de los dos testigos 
hay tres divisiones naturales: 

 
 En los versículos 4-6, vemos un período en el que 

se predica el evangelio con notable éxito. Los 
testigos tenían poder para devorar a sus enemigos 
y evitar la lluvia, convertir el agua en sangre y 
afligir la tierra con toda plaga. Todo esto mostró la 
fuerza restrictiva de las autoridades civiles para 
destruir el mundo de la Iglesia. 

 
 Los versículos 7-10 señala el hecho de que habría 

un período en el que la persecución se incrementaría 
y la obra del evangelio sería frenada. La bestia que 
sale del abismo (v.7) es Roma. Yacer muerto en la 
calle representa el cese temporal del extenso trabajo 
de evangelización. La gran ciudad (v.8) es 
figurativo. G. B. Caird escribe que es el hogar 
espiritual de los habitantes de la tierra —“la ciudad 
de este mundo, es una mera vanidad”6. El Señor fue 
crucificado en la ciudad de este mundo y los 
mártires, igualmente, mueren allí. Permanecen en 
la ciudad tres días y medio, es decir, poco tiempo. 

 
 Los versículos 11-13 tienen un reavivamiento de la 

causa del evangelio —una resurrección de los dos 
testigos. Esto se compara con la resurrección de 
Israel del cautiverio de Babilónico (Isa.26:13-19; 
Ezeq.37:1-14). Es una resucitación de una causa. El 
poder de Dios vence y triunfa. El mensaje de los 
testigos fue reivindicado y su ascenso al cielo 
denota victoria. 



 
  

Las Siete Trompetas    68 
 

LA SEPTIMA TROMPETA (11:14-19) 
              
      Tras el sonido de la séptima trompeta, hay regocijo en 
la victoria sobre las fuerzas del mal. La retribución del 
interludio había terminado. El reino del mundo se ha 
convertido en el reino de nuestro Señor (v.15). La Iglesia 
experimentó algunos días oscuros y peligrosos, pero a 
través de Cristo venció. En el versículo 19, el arca del 
pacto es introducida. Esta simboliza el hecho de que Dios 
no se ha olvidado de Su pueblo ni de su pacto con ellos. Él 
los cuidará, los recordará y, con Su ayuda, saldrán 
victoriosos.  
       
   

 
PROFUNDICE 
 

1. ¿Cuál es el significado simbólico de las trompetas?  
 
 
 

 
2. ¿En qué forma son semejantes las primeras cuatro 

trompetas en su efecto? 
 
 
 
 

 
3. ¿Cuál es el significado de “la montaña” en la figura 

de la segunda trompeta? Y ¿El significado de “la 
estrella” en la tercera trompeta?  
 

  



 
  

Las Siete Trompetas    69 
 

4. ¿Qué representa el enjambre de langostas en la 
quinta trompeta? Simbólicamente hablando, ¿Hay 
langostas afectando la tierra hoy? Explique: 
 

 
 
 
 

5. ¿Qué estaba contenido en los siete truenos? 
            
 
 
 
 
 

6. Explique cómo el pequeño libro sería dulce en la 
boca pero amargo en el vientre. 

 
 
 
 
 
 
 

7. ¿De qué forma la medición del templo y el sellado 
de los 144.000 del capítulo 7 es lo mismo? 
 
 
 

 
 

8. ¿Cómo sirvió la afirmación de los testigos de 
estímulo a los santos perseguidos?  



 
  

Las Siete Trompetas    70 
 

9. ¿Por qué los santos se regocijan luego de la séptima 
trompeta (11:14-19)?  

 



 

Capítulo 8 

Los Siete Personajes 
         Aunque el Capítulo 12 es el comienzo de nuevos 
símbolos en el libro de Apocalipsis, se tratan los mismos 
problemas y cuestiones, pero desde diferentes aspectos. 
Ray Summers escribe: “Los personajes aquí son 
esencialmente los mismos; el conflicto es el mismo pero se 
presenta bajo un aspecto diferente; el resultado es el 
mismo que se indicó al principio”1   De este modo, 
tenemos en la segunda serie de símbolos en Apocalipsis 
(capítulos 12: 1—22; 22: 5) una recapitulación de la primera 
serie de símbolos (capítulos 4-11).  
 
         Algunos señalan que los capítulos 1 al 11 tratan de 
Cristo como el gobernante de la Iglesia y el controlador 
del destino del mundo, mientras que los capítulos 12 al 22 
ponen el énfasis en las pruebas y triunfos de este libro, “El 
Apocalipsis de San Juan”. 
 
         Los Capítulos 12-14, siete personajes o figuras están 
envueltos en un intenso conflicto y hostilidad. Los 
personajes consisten en (1) la mujer, (2) el hijo varón, (3) el 
dragón, (4) Miguel, (5) la bestia del mar, (6) La bestia 
terrestre y (7) El Cordero. Cada una de estas figuras debe 
ser identificada, luego la naturaleza y la esfera de esta 
lucha encarnizada se vuelve evidente.  

 
LA MUJER RADIANTE (12:1-6) 
 

        Al comenzar esta sección, se nos presenta a una mujer 
vestida con el sol y de pie sobre la luna, con una corona de 



 
  

Los Siete Personajes    72 
 

doce estrellas en la cabeza. Tal adorno celestial era 
indicativo de su resplandor y gloria. Los cuerpos celestes 
oscurecidos representan la tristeza y la desesperación 
(Isaías 13:10). Estar revestido con las estrellas celestiales 
manifiesta la iluminación y el esplendor. Las doce estrellas 
sugieren completitud; totalidad.  

 
        Estar de pie sobre la luna denota su exaltación. ¿Pero 
quién es esta mujer? Sin duda, ella debe ser la Iglesia. La 
Biblia describe a la Iglesia como una novia (Apoc. 22:17; 
Rom.7: 4; 2 Cor. 11: 2), una señora elegida (2 Juan 1) y 
madre (Gál. 4:26). De manera que, Juan se refiere a la 
Iglesia bajo los símbolos de una mujer. 

 
         Esta mujer, que está embarazada, se enfrenta a un 
enorme dragón que está listo para devorar a su hijo tan 
pronto como nazca. El dragón se identifica como el diablo 
o Satanás (12: 9). El que tiene “siete cabezas y diez 
cuernos, y en su cabeza siete diademas” (v.3) simplemente 
muestra la durabilidad, poder y autoridad de este dragón.  
El dragón es una personificación del perseguidor activo de 
la Iglesia —el emperador Romano. El color del dragón 
(rojo) quizás significaba derramamiento de sangre y 
martirio. La cola (v.4) del dragón era la fuerza destructiva 
de los antagonistas de la Iglesia.  

 
         Generalmente se piensa que este hijo varón es Cristo. 
Satanás buscó destruirlo a través de Herodes cuando nació 
de María. Jesús fue arrebatado al trono de Dios (v.5) en su 
ascensión y gobierna a todas las naciones como Rey de 
reyes. Pero si Jesús es el hijo varón, ¿Quién es la mujer? 
Sabemos que Jesús estableció la Iglesia, por lo que precede 
a la Iglesia y, por tanto, antecede a la mujer, si la mujer es 
la Iglesia. Estoy convencido de que el hijo varón, es la 



 
  

Los Siete Personajes    73 
 

descendencia espiritual de la Iglesia —los mártires o los que 
están debajo del altar (6: 9-11).  
 
          La Iglesia evangelizó e hizo conversos. Estos 
conversos, representados como un cuerpo colectivo, son 
presentados bajo la figura de un hijo o descendiente de la 
Iglesia. Ellos atraviesan tiempos de opresión, dolor y 
tribulación (v.2).  

 
         Cuando se les da muerte, son arrebatados para Dios 
y gobiernan con vara de hierro. Foy Wallace afirma, “La 
barra de hierro fue el símbolo del impacto del evangelio en 
el mundo pagano a través de la victoria de la Iglesia, 
resultado de sus persecuciones”2. El hijo varón es la 
semilla de la Iglesia en el versículo 17, aunque la semilla 
en el versículo 17 son los que están vivos en la tierra y no 
sufren el martirio— solo persecuciones. No sería impropio 
que los miembros de la Iglesia sean referidos como hijos de 
la Iglesia. 

 
         Durante el período del martirio, la mujer huyó a un 
lugar preparado en el desierto donde se alimentó durante 
1,260 días (vv. 6, 14). Alimentarse en el desierto indicó la 
protección de Dios para la Iglesia. Esta protección o 
seguridad se ve en los versículos 15-16 cuando la serpiente 
echó de su boca agua como un río para destruir a la mujer, 
pero la tierra ayudó a la mujer, tragándose el río. La 
inundación pudo haber sido una persecución y la tragada 
podría haber implicado los levantamientos internos y la 
agitación política que desviaron la atención de Roma. 
Ambos G. B. Caird y William Henriksen interpretan el río 
como  mentira y engaño (véase 2: 9). Huir al desierto, dice 
G. B. Caird, es aferrarse al verdadero evangelio 3. Sea lo 
que sea, la Iglesia está a salvo allí.           
 



 
  

Los Siete Personajes    74 
 

     LA GUERRA EN EL CIELO (12:7-12) 
       
       La guerra en el cielo es una batalla espiritual. Miguel 
y sus ángeles están luchando contra el diablo y sus 
ángeles. Muchos consideran esto como una batalla literal 
en el cielo donde está Dios. Satanás, dicen, estaba 
hinchado de orgullo y se esforzó por derrocar a Dios y 
usurpar el trono. Pero este punto de vista coloca el pecado 
y la apostasía en el cielo— un punto de vista que es 
incongruente e incompatible con el carácter del cielo. El 
origen de Satanás y sus ángeles es cuestión de conjeturas y 
lo dejaremos ahí. 
 

        Miguel y sus ángeles representan la justicia y la 
verdad. En Daniel 12 se describe a Miguel como el 
guardián y protector de Israel. Aquí, junto con sus 
ángeles, es el protector y representante de la mujer, la 
Iglesia. El dragón y sus ángeles representan la maldad y la 
oscuridad que caracterizaron al paganismo y a la Roma 
imperial. Estas fuerzas se enfrentan entre sí en una lucha 
espiritual, pero las fuerzas del Cristianismo triunfan (vv. 
10-12). La frase “en el cielo” significa el poder y la 
autoridad del gobierno perseguidor. “Ni se halló lugar 
para ellos en el cielo” (v.8) para Satanás significaba que el 
gobierno se había perdido con fines de persecución. Había 
sido traído del cielo a la tierra— del poder perseguidor a 

la no opresión.  
       
LAS BESTIAS DEL MAR Y DE LA TIERRA (13:1-

18) 
 

         En el capítulo 13 se presentan dos personajes más. 
Son la bestia del mar y la bestia de la tierra. Ambos son 
aliados del Diablo y ambos son antagonistas de la Iglesia.    



 
  

Los Siete Personajes    75 
 

La bestia del mar (vv.1-10) es el Imperio Romano y se le 
describe con siete cabezas, diez cuernos y diez coronas en 
sus cuernos. Esta descripción muestra el gran poder y 
autoridad de Roma. Escrito sobre su cabeza, blasfemia, 
que representaba reclamos y afirmaciones impías 
relacionados con la adoración al emperador. La semejanza 
de la bestia con un leopardo, un oso y un león retratan la 
ferocidad del Imperio. Una de sus cabezas recibió un golpe 
mortal, pero fue sanada.  

 
          Las guerras civiles y la rebelión interna amenazarían 
la propia sede del Imperio. Esto podría haber sido el golpe 
mortal. Detener o sofocar los levantamientos curó la 
cabeza herida. Roma gobernó, no por la grandeza mortal, 
sino por la fuerza brutal. “¿Quién como la bestia, y quién 
podrá luchar contra ella?” (Roma)” (v.4). 

 
        Todos se inclinaron ante la bestia, excepto los 
Cristianos, para dar honor y lealtad a esta causa. La bestia 
blasfemó contra Dios, su nombre, su tabernáculo y contra 
los que moran en el cielo (v.6). William Barclay declaró: 
“De modo que puede ser que lo que Juan está diciendo es 
que toda la conducta del Imperio Romano, y en particular 
la implementación del culto al César, es un insulto a la 
gloria de Dios”4.  

 
        Hacer guerra con los santos en el versículo 7 es 
perseguir a los santos, y su poder iba a continuar 42 meses 
o 3 ½ (v.5), lo que indica un período de angustia y 
confusión. Los Cristianos serían vencidos (serían 
sometidos y asesinados), pero todas las naciones 
adorarían a la bestia. Sin embargo, Dios promete a los 
santos en el versículo 10 que la retribución se efectuaría a 
causa de los encarcelados y muertos a espada del pueblo 



 
  

Los Siete Personajes    76 
 

de Dios, “Aquí está la paciencia y la fe de los santos” 
(v.10). 
          
         La bestia fue identificada por el número — 666 (v.18). 
Todo tipo de ideas se han establecido en cuanto a lo que 
significa el número 666. Se ha tomado como referencia al 
Papa, Martín Lutero, Napoleón, Nerón y muchos otros. 
Tengamos en cuenta el significado de seis para los 
Orientales. Le falta para el siete, un número de 
perfeccionamiento. Seis era un número maligno. Eleve seis 
al 666 y Ray Summers dice que hay “Una potencia de 
maldad para la que no existe una mayor, una espantosa 
fatalidad que no puede haber una más grande”5. Estos 
tamaños representan para los Cristianos lo que es malo, 
malvado y brutal. El hombre sería, por tanto, Domiciano. Él 
era la presencia. 
 
         Saliendo de la tierra estaba la bestia terrestre que era 
de naturaleza religiosa (vv.11-18). Se le designa como el 
falso profeta en 16:13; 19:20; 20:10. Observe que tiene dos 
cuernos como un cordero, pero habla como un dragón 
(v.11). El cordero significaba la naturaleza religiosa de la 
bestia, aunque hablaba como un dragón, indicando su 
doctrina diabólica.  

 
         Realizaba pseudo milagros para engañar a los 
moradores de la tierra. Estos acompañan a la adoración 
pagana. Está aliado con la bestia marina, derivando su 
poder del Estado o emperador Romano. Su deber o 
función fue reforzar el culto al emperador (vv.15-16). 
Tenía competencia legal para quitar la vida a aquellos que 
no adoraran a la bestia. Sin embargo, no siempre lo llevó a 
cabo. Disfrutó del boicot a los Cristianos porque algunos 
recurrieron a llevar la marca del emperador (v.13). 



 
  

Los Siete Personajes    77 
 

EL CORDERO SOBRE EL MONTE SIÓN (14:1-5) 
       
          Cuando llegamos al capítulo 14, el Cordero está de 
pie en el monte Sion con 144.000 de los redimidos que 
tienen el nombre del Cordero y el nombre de su Padre 
escrito en sus frentes. No hay duda de quién es el 
Cordero— el Cristo triunfante. Los dos últimos capítulos 
han sido oscuros y sombríos. Aquí se cierra el telón y se 
vislumbra al Cristo con los 144.000 (el número perfecto) de 
pie con seguridad en el monte Sion. Este nuevo Monte 
Sion es el lugar espiritual donde se estableció la Iglesia, la 
sede del templo espiritual de Cristo. 

        
         Este grupo son los santos martirizados del capítulo 
12. La marca de sus frentes era su insignia de 
identificación y distinción en contraste con la marca de la 
bestia. Ellos cantaban un cántico nuevo, cuyo significado 
sólo podrían conocer los redimidos con el Cordero. Su 
pureza y santidad de carácter se ven en la declaración, 
“Estos son los que no se contaminaron con mujeres, pues 
son vírgenes” (v.4). Ellos no se habían entregado a la 
fornicación espiritual de la idolatría, sino habían seguido a 
Cristo dondequiera que fuera. Cuando los santos 
sufrientes y oprimidos vieron esta imagen de la victoria, 
se regocijaron y se alegaron mucho.    
              
  

PROCLAMACIONES DE JUICIO (14:6-20) 
 
         Se ofrece más estímulo a los santos cuando se 
presentan tres ángeles (vv. 6-12), anunciando el triunfo 
sobre las fuerzas del mal. El primero tenía el evangelio 
eterno, las buenas nuevas de la victoria eterna. La 
conquista del Cordero fue segura. El segundo ángel 



 
  

Los Siete Personajes    78 
 

anunció la perdición de Babilonia, la Roma imperial. El 
tercer ángel proclamó la destrucción de los que adoraban 
a la bestia, el emperador Romano. Este castigo será para 
siempre (vv. 10-11). Qué contraste con el castigo temporal 
del pueblo de Dios en esta vida. Felicidad, descanso 
esperan al Cristiano en la vida venidera (v.13). 
 
         El capítulo termina con Cristo (v.14) ejecutando la 
venganza en las figuras de la cosecha de grano y de 
racimos de uvas (cf. Joel 3:13; Lam 1:15). Algunos han 
introducido dos juicios aquí— cosechar el grano simboliza 
el juicio sobre los impíos. Pero es un juicio, y ambos 
representan el juicio sobre Roma. El terror se ve en el 
versículo 20. La sangre llegó hasta los frenos de los 
caballos y su flujo se extendió por mil seiscientos estadios 
(algunas 200 millas). Se trata una ostentación e imaginaría 
simbólica para mostrar lo terrible de este juicio divino 
sobre Roma.  
   
      

 
 
 
 
 
 
 



 
  

Los Siete Personajes    79 
 

PROFUNDICE 
 

1. En el Capítulo 12 comienza la segunda principal 
serie de eventos en Apocalipsis. ¿En qué forma 
difieren estas escenas de la primera?  
 
 
 
 
 

 
 

2. La Iglesia es referida como una mujer. ¿Qué otros 
rasgos femeninos se utilizan en el Nuevo 
Testamento para representar a la Iglesia? 
 
 
 

 
 

3. ¿A quién personifica al dragón (Satanás)?  
 

  
 

4. Indique a través de qué medios luchó el dragón 
contra la Iglesia.  

 
 
 
 

5. ¿Quién es el hijo varón? Explique: 
 

            
 



 
  

Los Siete Personajes    80 
 

6. ¿Cuál es el significado de la batalla entre Miguel y 
Satanás? 

 
 
 

7. ¿Quién es la bestia del mar? ¿Con quién está aliada? 
¿Qué simbolizan las siete cabezas y los diez 
cuernos? 
 
 
 
 
 

 
8. ¿A quién se refiere el número 666 en Apocalipsis 

13:18?  
 
 
 
 
 

9. ¿Quién es la bestia de la tierra?  
 
 
 
 

10. ¿Quiénes son los 144, 000 de pie con Cristo en el 
Capítulo 14? ¿Qué lección obtenemos de esta 
escena? 



 

Capítulo 9 

Las Siete Copas de la 
Ira 

        Hasta este punto en Apocalipsis, los juicios de Dios 
han sido parciales en alcance. Los sellos involucraron una 
cuarta parte de la tierra, mientras que las trompetas 
involucraron un tercio de la tierra. Estos juicios parciales 
sirvieron como advertencias de calamidad y señales de 
destrucción para los opresores del pueblo de Dios. En 
contraste con estos, las copas o tazones de ira son de 
naturaleza completa, total y final. Cubren toda la tierra. 
Dios ha sido lo suficientemente paciente y sufrido. Ha 
llegado el momento de la justicia para la reivindicación de 
las almas debajo del altar (6: 9-11). 

 
LOS SANTOS EXALTADOS (15:1-4) 
 
        Se nos presentan las copas de la ira o las siete últimas 
plagas al principio del capítulo 15. Sin embargo, gran 
parte de este capítulo se consume en la exaltación de los 
santos martirizados. Juan ve a los santos de pie sobre el 
mar de vidrio mezclado con fuego. El mar, como 
declaramos en nuestros comentarios del capítulo 4, 
significa la trascendencia de Dios.  

 
        Su muerte por causa del evangelio les permitió llegar 
a la presencia misma de Dios. El mar ya no estaba entre 
ellos (los mártires) y Dios; ellos se encuentran ahora de pie 
sobre él. La apariencia de fuego tal vez denota el fuego del 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    82 
 

juicio de Dios sobre la bestia o las persecuciones por las 
que los santos son purificados. 

 
         La muerte de los santos es llamada una victoria (v.2). 
Fue una victoria sobre la bestia y su imagen a través del 
sufrimiento y la muerte. Si hubieran comprometido sus 
convicciones y hubieran adorado a la bestia, habrían 
vivido. Pero su vida habría sido la derrota y la ruina 
eterna. Jesus dijo, “Porque todo el que quiera salvar su 
vida, la perderá; y todo el que pierda su vida por causa de 
mí, la hallará” (Mat.16:25).   

 
         El hecho que tengan las arpas de Dios sugiere 
alabanza y adoración. Estas no son arpas literales ya que el 
cielo es un lugar espiritual. Estas arpas son simplemente 
simbólicas. Un símbolo nunca se simboliza a sí mismo o 
un tipo nunca se tipifica a sí mismo. Estos no son más 
literales que el incienso de Apoc. 8: 3-5 o incluso el cristal 
de mar sobre el que están de pie con las arpas. Aquí no 
hay autoridad para los instrumentos musicales en el culto 
de la Iglesia o en cualquier otro lugar. 

 
         Su entonación del cántico de Moisés y el Cordero es 
una recreación de la escena de la liberación de Israel de la 
esclavitud Egipcia. Israel se paró a orillas del Mar Rojo y 
cantó el cántico de liberación de Faraón y su ejército. 
Asimismo, estos exaltados cantan el cántico de liberación 
mientras están de pie en el mar, donde han sido 
transportados de la crueldad, el salvajismo y las muertes 
agonizantes. Cantan referente a la grandeza de las obras 
de Dios, su justicia y santidad. ¡Qué alegría y gozo 
recibirían los santos sufrientes en la tierra al contemplar 
esta escena gloriosa y triunfante! Los santos sobre la tierra 
necesitaban fortaleza y esto se los da. 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    83 
 

EL TEMPLO DEL TESTIMONIO (15:5-8) 
 
        Después de ver a los santos victoriosos de pie sobre el 
mar de vidrio, Juan miró para ver el templo del 
tabernáculo del testimonio abierto en el cielo, del cual 
salieron siete ángeles que tenían las siete plagas. ¿Qué 
significa esto? Quizás el templo del tabernáculo sugiera el 
depósito de la Ley de Dios o el pacto. William Barclay 
ofrece los siguientes comentarios: 
 

Es decir, estos ángeles salen del lugar donde 
descansa la Ley de Dios. Si es así, están saliendo 
para demostrar la justa Ley de Dios; están 
saliendo a mostrar con su acción vengadora que 
ningún hombre ni nación puede desafiar 
impunemente la Ley de Dios. La procesión de los 
ángeles desde el tabernáculo muestra 
simbólicamente que salen del lugar de descanso 
de la Ley Divina para reivindicar la Ley y mostrar 
que no puede ser desobedecida.1  

 
        Estaban vestidos “de lino limpio y resplandeciente, y 
ceñidos alrededor del pecho con cintos de oro” (v.6). Esto 
es similar al vestuario sacerdotal del Antiguo Testamento 
y actuaban como sacerdotes, como representantes de Dios 
para ejecutar su voluntad, derramando las copas de la ira. 
Que el templo se llenó de humo de la gloria de Dios era un 
símbolo de la presencia invisible de Dios. Ningún hombre 
pudo entrar al templo hasta que se cumplieron las siete 
plagas.  
 

        Como en el Antiguo Testamento, nadie podía entrar 
al tabernáculo durante las manifestaciones de Dios (Éxodo 
40: 34-35). Durante la ira de Dios sobre Roma no hubo 
lugar para la intercesión; “Nadie podía entrar en el 
templo” (cf. 1 Reyes 8: 1). 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    84 
 

LAS PRIMERAS SIETE COPAS (16:1-12) 
 
         Después de leer las siete copas de la ira, uno nota una 
semejanza entre ellas y las siete trompetas. Por un lado, 
ambos representan males sobre la naturaleza y el hombre. 
Además, las copas, así como las trompetas, corren 
paralelamente en lugar con las plagas en Egipto (véase 
Éxodo 7:17 y siguientes; 9:10 y siguientes). Sin embargo, 
existen diferencias notables, como ya se ha señalado en la 
introducción de esta sección. Realmente, las siete copas no 
son más que una recapitulación de los siete sellos y las 
siete trompetas, pero con escenas adicionales y símbolos 
intensificados de destrucción y devastación. William 
Barclay afirma en referencia a estas plagas que “Juan 
parece haber reunido todos los horrores y los terrores de 
todas las historias de la ira vengadora de Dios y haberlos 
arrojado sobre el mundo de los incrédulos en un último 
diluvio terrible de desastre”2 Dios, desde fuera del templo, 
está diciendo a los ángeles que viertan las copas. Al igual 
que los sellos y las trompetas, las copas se agrupan en 
cuatro, dos, interludio y uno.             
 
          La primera copa (vv.1-2) infligió a los hombres que 
tenían la marca de la bestia una úlcera maligna y 
pestilente. En otras palabras, los que entregaron su lealtad 
y su homenaje a Roma sufrieron llagas malignas y 
ulcerosas; no literalmente, por supuesto, sino 
simbólicamente. Richard Lenski dice: 

 
En vista de Apoc.13:17, quizás podamos pensar en 
llagas virulentas en todo el mundo social, económico, 
educativo y político donde gobierna el poder de los 
anti-Cristianos. Este es solo uno de los resultados, el 
más bajo, digamos, el menor de los brotes de la 
podredumbre e impiedad interior. 3 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    85 
 

         La segunda copa (v. 3) estaba convirtiendo el mar en 
sangre que se convirtió en sangre como la de un muerto. 
Todos murieron en el mar. Como dice Foy Wallace, “... el 
mar representaba a la sociedad en sus varias descripciones 
— agitada y turbada, o plácida y pacífica. Aquí el mar se 
vuelve como la sangre de un hombre muerto — 
significando la completa disolución de la bestia— el 
emperador y su súbdito”4 

 
        La tercera copa (vv.4-7) involucró la conversión de los 
ríos y fuentes de agua en sangre. A los perseguidores, 
hablando en sentido figurado, se les dio a beber de la 
sangre que habían hecho brotar de los santos martirizados 
(véase 6: 9-11). Este flujo de sangre era un símbolo de la 
retribución divina. Uno desde los altares declaró que los 
juicios de Dios son verdaderos y justos (v.7).  

 
         La cuarta copa (vv. 8-9) golpeó el sol y quemó a los 
hombres blasfemos con fuego. Esta plaga significa el 
castigo de los devotos del César que blasfemaron contra 
Dios al insultarlo en su dedicación en el culto a César. 

 
        La quinta copa (vv.10-11) fue derramada sobre el 
trono de la bestia. Esto resultó en que su reino se 
oscureciera y la gente se mordiera la lengua de dolor y 
blasfemara contra Dios. Aquí se representa la ruptura y 
disolución del poder perseguidor. La sede misma del  
gobierno Romano, la base de operaciones sería vencida. El 
poder de la persecución se rompería. 

       
        La sexta copa (v. 12) se vació sobre el río Éufrates, 
secando el agua y preparando a los reyes del Extremo 
Este. Aquí se hace referencia a los ejércitos Partos más allá 
del río Éufrates y su invasión del Imperio. 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    86 
 

LOS TRES ESPIRITUS INMUNDOS (16:13-16) 
 
        Emanando de las bocas del dragón, la bestia y el falso 
profeta salían tres espíritus inmundos como ranas. Estos 
espíritus son de naturaleza diabólica, siendo los “espíritus 
de demonios” (v.14) realizan pseudo milagros. Ray 
Summers afirma: 
 

Las tres ranas quizás simbolizan alguna forma de la 
propaganda maligna, ya que provienen de las bocas 
de las tres. Son la descendencia del diablo, del 
gobierno impío y de la religión falsa 5. 

 
       G. B. Caird sugiere que el espíritu del dragón eran 
mentiras y engaños (12:15), el espíritu de la bestia eran 
una pretensión blasfema de deidad (13: 5-6), y el espíritu 
del falso profeta era una seductora propaganda del culto 
imperial. (13: 12-15) 6.  
 
       El propósito de estos espíritus malignos es engañar a 
los reyes de la tierra para ponerlos del lado de Roma para 
la batalla de Armagedón (v.16). 
      
       Algunos sostienen opiniones inverosímiles sobre la 
batalla de Armagedón. Hay quienes creen que justo antes 
de la segunda venida de Cristo, tendrá lugar una guerra 
universal y literal entre las fuerzas del mal y la justicia. 
Pero esto es inconsistente con el reino de Dios (Juan 18:36)  
y la naturaleza de Cristo. Armagedón es una alusión al 
valle de Meguido, también conocido como el valle de 
Jezreel. Aquí, Israel libró grandes batallas.  
 
         Esta es el área donde Débora y Barac derrocaron a 
Sísara (Jueces 5: 19-20) donde el rey Saúl fue derrotado por 
los Filisteos (1 Samuel 31), donde Jehú mató a Ocozías (2 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    87 
 

Reyes 9:27), y donde Josías murió en las manos del Faraón 
Necao (2 Reyes 23: 29-30). Por lo tanto, Meguido es 
adecuado para la representación simbólica de la gran lucha 
espiritual entre la verdad y el error, la justicia vencerá. 
 
      LA SEPTIMA COPA (16:17-21) 
 

       La séptima copa se vertió en el aire. Una voz, Dios, 
salió del templo diciendo: “¡Hecho está!” La ira de Dios se 
había ejecutado. Acompañando esto ocurrieron voces y 
truenos y relámpagos, un terremoto, como nunca antes 
había sido fuerte, y la ciudad se dividió en tres partes, 
indicando quizás por el número “tres” juicio divino. Las 
islas huyeron y las montañas desaparecieron.  
 

        Todo esto denota el temblor y la agitación del Imperio 
Romano provocado por la visita divina. Las piedras de 
granizo, que pesan alrededor de un talento (cien libras) 
cada una, no son más que una imagen de la ira y la 
retribución de Dios. Incluso en medio de este terrible 
juicio, los que entregaron su lealtad a Roma necia y 
obstinadamente se negaron a arrepentirse.  
 

    

PROFUNDICE 
 

1. ¿En qué forma difieren los sellos, las trompetas, y 
las copas en alcance?  
 
 
 

2. ¿Qué significado podría haber en el mar entre los 
santos y Dios en Apoc. 4: 6 y los santos de pie sobre 
el mar en Apoc.15: 2? 

 



 
  

Las Siete Copas de la Ira    88 
 

3. ¿Cómo demostraría que las arpas en Apocalipsis no 
autorizan que los instrumentos musicales estén en 
el culto de la Iglesia?  
 

  
 
 

4. ¿En qué se puede comparar el cántico de Moisés en 
Apoc.15 con el cántico de liberación que cantaron 
los Israelitas después de cruzar el Mar Rojo?  

 
 
 

5. ¿Qué pudiera denotar el testimonio del 
tabernáculo?  
 

            
 

6. De la cuarta, quinta y sexta copa, ¿Cuál fue dirigida 
al mismo asiento del poder del Imperio? 

 
 
 

7. ¿Qué dice Ray Summers que simbolizan las tres 
ranas? 
 

 
8. ¿Qué es la batalla de Armagedón? ¿Es una batalla 

que está siendo librada hoy?  
 

 
 

9. Una voz siguió al séptimo sello diciendo, “Hecho 
está” ¿Qué significa esta expresión? 



 

Capítulo 10 

La Condenación de 
Babilonia 
         Encarnando y personificando a la antigua y perversa 
ciudad de Babilonia, estaba Roma. Jeremías dijo, “Copa de 
oro fue Babilonia en la mano de Jehová, que embriagó 
toda la tierra; de su vino bebieron los pueblos...Tú, la que 
moras entre muchas aguas, rica en tesoros, ha venido tu 
fin, la medida de tu codicia” (Jer.51:7, 13). Observe la 
sorprendente similitud entre el lenguaje de Jeremías y la 
descripción que hace Juan de Roma, la Babilonia del 
Nuevo Testamento. 
 
        Al comenzar el Capítulo 17, se describe a Roma como 
una gran ramera, representada como “Babilonia la grande” 
(v.5). Ella se sienta sobre siete montes (v.9) y es la gran 
ciudad que reina sobre los reyes de la tierra (v.18). Esto 
deja pocas dudas sobre su identidad. La ciudad de los 
“siete montes” era una descripción común de Roma. 

 
LA GRAN RAMERA (17:1-9) 
       
        La ramera simboliza las influencias seductoras y la 
atmósfera inmoral de la ciudad imperial, Roma. Estaba 
llena de vanidad, orgullo, lujo y placer mundano. Los 
reyes de la tierra (reyes tributarios de Roma) y los 
habitantes del mundo convivían con ella en su fornicación 
espiritual (v.3). Todos sus súbditos devotos son sus hijos y 
las supersticiones y los vicios se nutren de sus pechos. Ella 



 
  

La Condenación de Babilonia    90 
 

está magníficamente vestida y excesivamente adornada 
con púrpura y escarlata, oro y piedras preciosas y perlas, y 
tiene una copa de oro en su mano llena de abominaciones 
y la inmundicia de su fornicación (v.4). Su vestido 
representa las seducciones malignas y las seducciones 
mundanas de Roma. 
 
       De la copa de oro uno esperaría una bebida preciosa, 
pero su esplendor lo engaña, ya que está llena de 
abominaciones. Todo lo que hay en el mundo para apartar 
a las personas de Dios está en esta copa. Contiene los 
deseos de la carne, los deseos de los ojos y el orgullo de la 
vida (1 Juan 2: 15-16). Ray Summers hace la siguiente 
observación: 
 

La copa contenía las cosas inmundas de su 
fornicación. Evidentemente, esto es lo mismo que 
las imágenes del versículo 6, donde la mujer está 
ebria todo el tiempo (participio presente) con la 
sangre de los santos y mártires de Jesús. “Las cosas 
inmundas de su fornicación” son, entonces, los 
males que han resultado de su adoración de ídolos y 

persecución 1. 
 
        De modo que, de esta copa el mundo se embriaga con 
su vino, su fornicación (mundanalidad) mientras que ella 
misma se embriaga con la sangre del pueblo de Dios. ¡Ella 
sostiene una copa abominable, ciertamente!  
 

        
          Hay tres lugares en el capítulo 17 donde se sienta la 
mujer. El versículo 1 dice que ella se sienta sobre “muchas 
aguas”. Esto se identifica en el versículo 15 como 
“muchedumbres, naciones y lenguas”. Estas eran las razas 
mixtas y poligonales del Imperio. En el versículo 9, ella se 



 
  

La Condenación de Babilonia    91 
 

sienta sobre siete montañas. Esto identifica a la ramera. 
Otro lugar en el que se sienta la mujer es sobre la bestia 
(vv.3, 7) ¿Quién es esta bestia? Si la mujer es Roma y Roma 
se sienta sobre la bestia, ciertamente Roma no podría ser la 
bestia ya que estaría sentada sobre sí misma. William 
Barclay afirma: “Si la mujer es Roma, y si se sienta sobre la 
bestia, entonces claramente la bestia es el Imperio Romano 
en primer lugar”2. Por tanto, el Imperio apoyó y sostuvo a 
la ciudad imperial, Roma, en su lujuria y libertinaje. Esta 
bestia es la misma que salió del mar en Apoc.13: 1. La 
bestia era escarlata o quizás carmesí, lo que sugiere el 
pomposo esplendor del Imperio. 

 
        Los versículos 7-18 componen una sección que relata 
e interpreta el misterio de la mujer y la bestia. Las siete 
cabezas y diez cuernos denotan lo mismo que en el 
capítulo 13— poder y autoridad del Imperio. Este poder 
consistía en el poderío militar de Roma y su lealtad a las 
provincias subyugadas (cf. v.13). La bestia que Juan vio 
que era, y no es, y subirá del abismo y entrará en 
perdición (v.8). Esto parece indicar que Roma había 
concedido temporalmente el cese de las persecuciones, 
pero esto fue sólo una tregua; habría un resurgimiento de 
la opresión, surgiendo de las profundidades insondables 
de la esfera diabólica misma. Todo el mundo se 
maravillará del progreso y la historia de la bestia, excepto 
los Cristianos. Ellos saben que está condenada. 

 
LOS SIETE REYES (17:10-11) 
      
       Los siete reyes (v.10) con cinco de ellos caídos, uno 
está y el otro aún no ha llegado es muy difícil de 
interpretar, si no imposible. Si hacemos que los siete reyes 
sean los emperadores Romanos —Julio César, Augusto, 



 
  

La Condenación de Babilonia    92 
 

Tiberio, Calígula, Claudio, Nerón y Vespasiano — 
haríamos que el Apocalipsis debería estar fechado durante 
el reinado de Nerón. Si comenzamos con Augusto (Julio 
César fue técnicamente un dictador y no un emperador por 
ley constitucional) Juan escribió durante la era de 
Vespasiano. El séptimo debe aparecer por un corto tiempo 
y esto encajaría con Tito debido a que reinó tan solo dos 
años  79-81 D.C. El octavo sería Domiciano si comenzamos 
con Augusto y literalizamos el versículo 10. Pero esto hace 
que Juan escriba durante la época de Vespasiano y anula 
la fecha que le dimos al libro del año 95 D.C. La evidencia 
de que Juan escribió mientras Domiciano estaba en el 
trono es demasiado fuerte y demasiado convincente. G. B. 
Caird tiene una solución plausible para el versículo 10 
cuando dijo: 
 

De la misma manera, los siete reyes son un 
número simbólico, representativos de toda la serie 
de emperadores, y seguirían siendo siete sin 
importar cuán larga sea la lista real... El único 
punto que Juan desea enfatizar es la línea imperial 
faltando poco tiempo para correr antes de la 
aparición de un nuevo y monstruoso Nerón, un 

octavo que es uno de los siete 3. 
 

William M. Ramsey afirma con respecto a este punto: 
 

Además, se declara en el lenguaje más sencillo 
que el Apocalipsis admite que la serie de los 
emperadores continuará durante un tiempo. La 
Bestia en sí es el octavo rey (es decir, 
emperadores, según el uso estricto del lenguaje 
técnico de la palabra Griega): es la encarnación y 
el clímax de los siete que preceden: es el mismo 
Domiciano como la encarnación visible del 

sistema Imperial.4 



 
  

La Condenación de Babilonia    93 
 

LOS DIEZ CUERNOS (17:12-18) 
       
        En cuanto a los diez cuernos que se identifican como 
los diez reyes (v.12), Ray Summers hace los siguientes 
comentarios: 

 
Los diez cuernos de la bestia representan el poder 
del Imperio. Su poder estaba en sus provincias, por 
lo que este símbolo que el ángel identifica como 
“diez reyes, que aún no han recibido reino; pero 
por una hora recibirán autoridad como reyes 
juntamente con la bestia” (Apoc. 17:12) deben 
recibir autoridad de Roma y disfrutar de esta 
autoridad delegada por un tiempo muy corto —

“una hora”5. 

 
        Su lealtad es a Roma y se unen al gobierno Romano en 
guerra contra el Cordero (v.14). Sin embargo, llegará el 
momento en que las provincias se volverán contra Roma y 
participarán en su destrucción (vv.16-17).  

       
BABILONIA HA CAÍDO (18:1-24)  
       
        A lo largo del capítulo 18, se puede ver que el destino 
de Roma está determinado y sellado. Esto fue predicho en 
Apoc 14: 8 y 16:19. Con el propósito de énfasis, Juan lo ve 
desde diferentes aspectos. El primer ángel clamó con voz 
potente y dijo que Babilonia (Roma) se ha convertido en la 
morada de demonios, espíritus inmundos y aves  
inmundas. Incluso estos habitantes la consideran una 
prisión. Observe nuevamente la semejanza aquí y en la 
caída de la antigua Babilonia (Isaías 13: 19-22; Jeremías 
50:39). La razón de la caída de Roma se establece en el 
versículo 3 —fornicación espiritual. Las naciones, reyes y 



 
  

La Condenación de Babilonia    94 
 

mercaderes se habían permitido enamorarse de los tesoros 
y placeres de Roma. 

 
        Otro ángel avanza para que el pueblo de Dios salga 
de Babilonia; no para participar de sus pecados sino para 
que puedan escapar de sus plagas (vv.4-5). Sus pecados 
han llegado al cielo y Dios los conoce. En consecuencia, 
ella debe ser castigada de la misma forma que castigó a los 
santos y en proporción a sus pecados — una dosis doble 
por toda su maldad (vv.6-8). Dos grupos permanecen allí, 
llorando y lamentándose por su caída (véase 1: 7). Son los 
reyes (v.9) y los mercaderes (v.11). “Roma se construyó 
sobre dos cosas: las conquistas territoriales y la expansión 
comercial”6. Por lo tanto, los dos grupos lloran porque al 
depender de Roma caerán con ella.  

 
        Los reyes son aliados de Roma, habiendo disfrutado 
de la extravagancia del Imperio, mientras que los 
mercaderes, con unos 30 artículos mencionados (vv.12-13), 
ahora no tienen lugar para sus mercancías. Se 
enriquecieron con ella, pero en una hora ella es desolada 
(vv.14-19). En contraste con esto, los Cristianos pueden 
regocijarse (v.20) al contemplar el poder de Dios y la 
vindicación de su causa. 

 
        Bajo la figura gráfica de un ángel que toma una 
piedra como una gran piedra de molino y la arroja al mar, 
está Roma, la gran ciudad de Babilonia, es derribada 
(v.21). Representa la caída de Roma. “Y cuando acabes de 
leer este libro, le atarás una piedra, y lo echarás en medio 
del Éufrates, y dirás: Así se hundirá Babilonia, y no se 
levantará del mal que yo traigo sobre ella; y serán 
rendidos” (Jer.51:63-64). El mismo tipo de simbolismo se 
encuentra en referencia a la destrucción de la antigua 



 
  

La Condenación de Babilonia    95 
 

Babilonia. En vista de la desolación de Roma, el ángel 
describe el cese de tres formas de vida entre los Romanos: 
 

• La vida de diversión acabaría (v.22). Nunca más se 
oirá en la ciudad voz de arpistas, de músicos, de 
flautistas y de trompeteros. 

• La vida de los negocios se acabaría (v.22). No se 
encontrarían ni un artesano de ningún tipo ni el 
sonido de una piedra de molino. 

• La vida doméstica se acabaría (v.23). No habría luz 
de la lámpara ni la voz del esposo y de la esposa. 
En Roma no se encontraba nada excepto la sangre 
de los santos, que fue la razón de su destrucción 
(v.24). “Este es el destino de la ciudad que 
construyó una civilización sin Dios”7. 

 
 

PROFUNDICE 
 

1. ¿En qué forma fue Roma la encarnación y 
personificación de la antigua Babilonia?  
 
 
 

 
2. Algunos creen que la ramera se refiere a la Iglesia 

Católica Romana. ¿Qué cree usted? Defienda su 
razonamiento.  
 
 

 
3. Describa que es la copa de oro que sostiene la 

ramera. 
 



 
  

La Condenación de Babilonia    96 
 

4. ¿Cuál es el problema que enfrentaremos si 
literalizamos los Reyes de Apocalipsis 17:10, 
comenzado con Julio Cesar?  

 
 
 

5. En esencia, ¿Qué dicen G. B. Caird y William 
Ramsey sobre Apocalipsis 17:10? 
 

           
 

6. ¿Quiénes son los diez Reyes en Apocalipsis 17:12? 
 
 

 
7. ¿Qué razón básica se da para la caída de Roma en el 

Capítulo 18?  
 

 
 

8. ¿Qué grupos lamentan la caída de Roma? ¿Por qué 
la caída de Roma les provocaría el lamento? 

 
 
 
 

9. ¿Qué significó el hecho de que el ángel arrojara la 
piedra al mar? 
 
 
 

10. Enumera las tres formas de vida que se terminarían 
cuando Roma quedaría desolada. 



 

Capítulo 11 

La Visión de la 
Victoria 
           
        Por fin, el triunfo y la victoria han llegado al pueblo 
de Dios. La ciudad imperial, Roma, está condenada como 
fue visto en el capítulo 18. En los capítulos 19—20, Cristo 
es representado como un Guerrero conquistador que 
derriba a las naciones, poniéndolas en sujeción (19: 11-16), 
la bestia y el falso profeta, junto con sus aliados, son 
destruidos (19: 19-21), y Satanás es atado por mil años (20: 
1-3), siendo finalmente lanzado al lago de fuego donde 
están la bestia y el falso profeta (20: 10).  

 
LA CELEBRACIÓN DE LA VICTORIA (19:1-10) 
       
        Los primeros diez versículos implican una gran 
multitud celestial que está jubilosa de alegría. Están 
diciendo: “¡Aleluya!  Salvación y honra y gloria y poder 
son del Señor Dios nuestro; porque sus juicios son 
verdaderos y justos” (vv.1-2).  La razón de este júbilo se 
debe al hecho de que la gran ramera ha sido juzgada y la 
sangre de los mártires ha sido vengada.  

 
      La palabra “Aleluya” sólo se encuentra en este capítulo 
19. Sin embargo, ocurre frecuentemente en forma 
traducida en el Antiguo Testimonio. Literalmente significa 
“alabado sea Dios”. Aquí el coro celestial está alabando a 
Dios por el triunfo de la justicia y la verdad. Incluso los 



 
  

La Visión de la Victoria    98 
 

veinticuatro ancianos y las cuatro bestias se unen en la 
alabanza (v.4). 

         
         Esta celebración de la victoria ocasionó las bodas del 
Cordero cuando su esposa se había preparado (v.7). Habrá 
una cena de bodas y “Bienaventurados los que son 
llamados a la cena de las bodas del Cordero” (v.9).  

 
        La relación matrimonial indica una unión íntima y 
bendita de Cristo y la Iglesia. Sin embargo, el símbolo del 
versículo 7 no sugiere que hubiera existido previamente 
un matrimonio. Pablo, en Romanos 7: 4, muestra 
explícitamente que existe una unión espiritual entre Cristo 
y la Iglesia. Foy Wallace afirma:  

 
La unión matrimonial de Cristo y la Iglesia no es un 
solo un acto o cosa. Toda unión de un creyente con 
Cristo en el bautismo es un matrimonio con Cristo, y 
es representativo de toda la relación. Este 
matrimonio ocurre cada vez que uno es bautizado 
en Cristo, y por lo tanto esta siempre en proceso y 
continúo. La acentuación del matrimonio con Cristo 
en este contexto se debió a la interferencia de las 
persecuciones con la evangelización del evangelio. 
Ahora, que fueron vencidas, las conversiones a 
Cristo volverían a prevalecer; por lo tanto, el 
símbolo renovado del matrimonio, como el 
matrimonio en sí es continuo, también debe ser la 

cena de bodas 1. 

      
       Observe que “su esposa se ha preparado” (v.7). Ella ya 
es su esposa, vestida con lino fino, limpia y 
resplandeciente, que describen las acciones justas de los 
santos (v.8). Estar “preparada” es indicativo de su victoria 
sobre las fuerzas perseguidoras.   



 
  

La Visión de la Victoria    99 
 

EL GUERRERO CONQUISTADOR (19:11-21)       
 
       Presentado como un Guerrero sentado sobre un 
caballo blanco es Jesucristo. El caballo blanco denota 
victoria. El general Romano montaba un caballo blanco 
cuando celebraba un triunfo. Los juicios y conflictos de 
Cristo son justos o rectos por naturaleza (v.11). Sus ojos 
son como fuego (penetrantes) y lleva muchas coronas, lo 
que sugiere Su Señorío sobre todos los reinos (v.12). Su 
manto estaba teñido en sangre (v.13). Quizás estas 
imágenes representan la sangre de los santos que fue 
derramada por Roma. Lo sigue ejércitos celestiales, 
vestidos de lino fino, blanco y limpio, y montados en 
caballos blancos (v.14). Esta es una imagen de la victoria 
de parte de los santos.  

 
         De la boca de Jesús sale una espada aguda y con ella 
herirá a las naciones, gobernándolas con vara de hierro y 
pisando el lagar del vino del ardor y la ira del Dios 
Todopoderoso (v.15). La espada es el justo juicio del Señor 
(véase Isa. 11:14; Apoc.1: 12, 16). La espada es similar a la 
hoz del capítulo 14. Algunos dicen que esta espada es el 
evangelio y podría serlo. Una cosa es segura: es un arma 
irresistible, sea lo que sea. Con esta espada, Jesús somete al 
enemigo y lo gobierna con fuerza de hierro. Este Guerrero 
conquistador se conoce como Fiel y Verdadero (digno de 
confianza y confiable), la Palabra de Dios (todo lo que 
Dios ha dicho está encarnado en Cristo) y Rey de Reyes y 
Señor de Señores (gobernante supremo). 

  
        Simbolizando la victoria de los santos estaba el gran 
sacrificio (vv. 17-18). Se comerían la carne de reyes, 
capitanes, valientes, caballos y de sus jinetes, y todos los 
hombres, libres y esclavos, pequeños y grandes. Ezequiel 



 
  

La Visión de la Victoria    100 
 

empleó el mismo tipo de lenguaje metafórico en la 
celebración de Israel en su regreso del exilio (Ezeq. 39: 17-
20). Todo esto simplemente significa que ninguna clase de 
hombres involucrados en la persecución del pueblo de 
Dios escaparía o estaría libre de retribución. 
         
        Finalmente, la bestia, el falso profeta y sus aliados son 
vencidos, completamente devastados. La bestia y el falso 
profeta son lanzados al lago de fuego (v.20). Esto 
simbolizó la destrucción total de las autoridades 
perseguidoras del paganismo contra los Cristianos y el 
cese del culto al César. Foy Wallace escribió: 
 

La frase “arrojado vivo a un lago de fuego” era 
equivalente a “quemado vivo”, y simbolizaba la 
destrucción total. La señal del triunfo de la causa 
de la verdad representado por la quema viva del 
falso profeta no simbolizó la destrucción del 
Imperio Romano, sino las persecuciones llevadas 
a cabo por los emperadores, que son 
representados por las bestias. El lago de fuego no 
es más literal de lo que la bestia es. Ninguno de 
los dos está sujeto a una aplicación literal— 
ambos son figurativos. La bestia simboliza el poder 
perseguidor del emperador Romano; y arrojarlo a 
un “lago de fuego” significa la completa derrota de 
los poderes paganos que él representó en la 
guerra contra la Iglesia...2 

       
        Los aliados o el resto (v.21) fueron asesinados con la 
espada de Cristo. Ellos también cayeron bajo su 
retribución y, por lo tanto, fueron derrotados. “...y todas 
las aves se saciaron de las carnes de ellos” (v.21) es un 
símbolo de la verdad y la justicia que consume la 
impiedad y la maldad. Como las aves devoran la carne 
podrida de un cadáver, así la verdad consume el error.  
 



 
  

La Visión de la Victoria    101 
 

LA ATADURA DE SATANÁS (20:1-3) 
      
          Desde el capítulo 12, tres enemigos de la Iglesia han 
estado estrechamente aliados en su batalla contra ella. 
Ellos son: 

 La Bestia 
 

 El Falso Profeta 
 

 El Dragón 

       
        La bestia y el falso profeta han sido vencidos por 
Cristo en el capítulo 19. Esto deja solamente a uno— el 
dragón o Satanás. Al principio parece que habían tenido 
éxito en sus esfuerzos. El panorama fue desolador y 
oscuro a veces para el pueblo de Dios. Pero un nuevo día 
amaneció con resplandor de esperanza y alegría. Los 
poderes perseguidores y opresores de Roma serían 
aniquilados y una nueva era de paz y tranquilidad sería 
introducida.  

 
        Un ángel descendió del cielo con la llave del abismo y 
una gran cadena en su mano. Se apoderó de Satanás y lo 
ató por mil años, arrojándolo al abismo para que no 
engañara más a las naciones. Después de eso, debe ser 
desatado por un poco de tiempo. La atadura de Satanás 
por esta cadena simbólica representó el triunfo sobre las 
persecuciones y el cese del culto al emperador. Satanás 
debía ser efectivamente detenido en su operación 
mediante el poder perseguidor y la adoración al 
emperador; él debía ser completamente restringido.  

 
          El versículo 3 dice que “... para que no engañase más 
a las naciones”. El engaño estaba introduciendo a las 



 
  

La Visión de la Victoria    102 
 

personas a creer que el emperador era divino y, por lo 
tanto, debía ser adorado. Los mil años se refieren a la 
completitud y no a mil años literales. La expresión no 
tiene nada que ver con el ciclo del tiempo (véase Dan. 7: 9; 
Salmo 50:10). Significa aquí que el culto idolátrico al César 
sería completamente aniquilado. En cuanto a que Satanás 
se suelte “por un poco de tiempo” Ray Summers afirma 
que “justo cuando parece estar completamente atado, 
estalla en un último esfuerzo para continuar su obra (20: 3, 
7-10) pero su poder es entonces completamente 
destruido.”3 

       
       Aunque no sepamos con certeza la naturaleza exacta 
de la expresión “por un poco de tiempo”, tuvo que ver con 
los Cristianos perseguidos en Asia Menor para 
fortalecerlos y no para despertar la curiosidad de eventos 
futuros. 
 
     

EL REINADO DE LOS MARTIRES (20:4-6)  
       
        Las almas debajo del altar en Apoc. 6: 9 están aquí en 
tronos con Cristo. Observamos: “y vivieron y reinaron con 
Cristo mil años”. Su reinado fue un estado; un estado de 
completa victoria sobre la muerte. Los mil años 
simbolizan la plenitud y significaron la victoria completa 
de estos mártires.  

 
        La teoría premilenial (que Cristo regresará a la tierra 
y reinará mil años en Jerusalén con sus santos) está basada 
sobre una distorsión y perversión de este texto. Para 
construir su teoría, deben tomar el pasaje y decir lo que no 
dice. Tendría que mencionar la segunda venida,   Cristo   
en  la  tierra,  Jerusalén,  una  resurrección  



 
  

La Visión de la Victoria    103 
 

corporal, el trono de David y el reinado de Cristo. Todas 
estas cosas son ingredientes necesarios para la teoría 
premilenial. Juan vio almas, no cuerpos. Él dijo “y vivieron 
y reinaron con Cristo”. Juan dice “vivieron y reinaron” no 
dice “vivimos y reinamos”. Además, solo los decapitados 
vivieron y reinaron durante mil años. Si la expresión “mil 
años” es literal, también lo es la decapitación y, por tanto, 
sólo los decapitados tienen parte en este milenio 
imaginario. Además, vivieron mientras reinaban. Si el 
reinado cesa después de los supuestos mil años literales, 
también lo hacen los vivos.  

       
        El sentarse en tronos con Cristo se denomina la 
primera resurrección. Es una resurrección de una causa, 
espiritual y figurativa por naturaleza. Tiene el mismo 
carácter descrito por Ezequiel en Ezequiel 31: 1-14. Israel 
estaba en la tumba del cautiverio en Babilonia. Su regreso 
a Palestina del exilio se describe como una resurrección.  

 
        Del mismo modo, tomar a los mártires de debajo de 
los altares y colocarlos en tronos fue una resurrección 
sobre la persecución. El versículo 6 dice “Bienaventurado 
y santo el que tiene parte en la primera resurrección; la 
segunda muerte no tiene potestad sobre éstos”. La 
primera muerte fue, quizás, el martirio de los santos como 
se implica en el contexto.  

 
        La segunda muerte fue el juicio de Dios sobre 
aquellos que estuvieron con César y las fuerzas del mal. 
Fue la destrucción de las fuerzas del mal. El resto de los 
muertos, que no vivieron hasta que se cumplieron los mil 
años (v. 5), se refiriere a los “perseguidores como muertos 
y no deben vivir, muertos y no deben resucitar.”4  

 



 
  

La Visión de la Victoria    104 
 

EL DERROCAMIENTO DE SATANAS (20:7-10) 
 
        Cuando Satanás es soltado “por un poco tiempo”, 
reúne las fuerzas de Gog y Magog para luchar contra la 
Iglesia. Gog y Magog sirven como símbolos para el pueblo 
bárbaro que se une al mal y al campamento de los santos”5. 
Tanto Gog como Magog se encuentran en Ezequiel 38 y 
39, y se describen como fuerzas opuestas a Israel. Aquí, 
simbólicamente, se oponen al Israel espiritual. Fuego 
descendió del cielo y los devoró (v. 9). Esto es un símbolo 
del juicio divino sobre estas fuerzas. 
 

        En el versículo 10, el diablo es arrojado al lago de 
fuego donde están la bestia y el falso profeta. Foy Wallace 
escribió: “La derrota del culto al emperador se describió 
en el versículo diez con metáforas de tormento y castigo sin 
fin. Estos fueron sistemas arrojados al lago de fuego, 
denotando su completa destrucción”.  
 

       Este lenguaje figurativo no significa que el infierno no 
sea un lugar real. La realidad del infierno se enseña en 
abundancia en otros lugares. Muchos piensan que este es 
el infierno eterno en el versículo 10 y pueden estar en lo 
cierto. Sin embargo, para mí, el contexto parece exigir que 
lo tomemos metafóricamente. 
 

       Por lo tanto, tres grandes enemigos de la Iglesia han 
sido destruidos —la bestia, el falso profeta y Satanás. 
Satanás fue destruido por la destrucción de estos agentes 
diabólicos. Cuando los agentes Romanos fueron 
derrotados, Satanás fue destruido. Sin embargo, él trabaja 
continuamente a través de otros medios y fuerzas. Nuevos 
poderes opresores y religiones falsas para ocupar el lugar 
de Roma.  Eventualmente,   cuando   Jesús   venga   en  su 



 
  

La Visión de la Victoria    105 
 

segunda venida, el Diablo y todas sus fuerzas malignas 
finalmente serán borradas. El pecado dejará de existir y el 
diablo será confinado al infierno eterno (Mateo 25:41). 

 
LA GRAN TRONO BLANCO (20:11-15)  
 
         Continuando con el contraste entre la verdad y el 
error, la justicia y la maldad, se representa una escena del 
trono en la que se ejecuta el juicio divino. La causa de la 
justicia queda absuelta y la causa de la iniquidad es 
declarada culpable y es condenada. El trono blanco 
simbolizaba la pureza y la justicia desde la silla del juicio. 
Ningún lugar fue encontrado para ellos (v.11), indicando 
que no hubo lugar para las operaciones y actividades del 
diablo.  

 
        Los muertos, “grandes y pequeños”, eran los 
funcionarios de Roma, desde el más bajo hasta el más alto, 
que estaban con la bestia. Todos estaban de pie ante el 
trono para recibir la retribución divina. Los libros que se 
abrieron contenían el registro de sus malas acciones al 
oponerse a la Iglesia y fueron juzgados en consecuencia. El 
libro de la vida simboliza los aprobados; los que fueron 
sellados por Dios y no tenían la marca de la bestia. 

 
         El mar en el versículo 13 sugiere que la sociedad 
pagana, la muerte y el infierno (hades) son figuras de los 
“sujetos de los poderes diabólicos e infernales”7. Como la 
primera resurrección fue una resurrección figurativa de la 
causa del santo, igualmente el mar, la muerte y el hades 
entregando a sus muertos es igualmente figurativo y 
representa una resurrección para la retribución divina 
sobre los gobernantes malvados y sus súbditos malvados. 
Están “consignados al mismo olvido figurativo con la 



 
  

La Visión de la Victoria    106 
 

bestia. El simbolismo significaba que el período del 
martirio había terminado y había cesado la persecución”8. 
Los que están en el libro de la vida escaparon de esta 
segunda muerte, del olvido eterno.  

 
       Aunque esta escena del juicio, en mi opinión, no es el 
juicio general en la segunda venida de Cristo (Mateo 25: 
31-46; Hechos 17: 30-31), los principios contenidos en él 
caracterizarán el día del juicio cuando Jesús regrese. Las 
cuestiones de un llamado a cuentas, rectificación y 
compensación estarán involucradas. 

 
 
 

 
PROFUNDICE 

 
1. ¿Cuál es el significado de la palabra “Aleluya”?  

 
 
 

2. Muestre como la Iglesia está casada con Cristo 
ahora. 
 
 
 

 
3. ¿En qué forma, según Foy Wallace, el matrimonio 

es un acto continuo? 
 

  
 
 



 
  

La Visión de la Victoria    107 
 

4. Varios nombres son aplicados a Jesús en el Capítulo 
19. Enumérelos y de sus significados. 

 
 
 
 
 
 
 

5. ¿Qué conclusión es ofrecida a los santos a través del 
símbolo de Jesús sobre un caballo blanco? 
 

         
   
 
 

6. ¿Qué simboliza el quemar vivo a la bestia y al falso 
profeta?  

 
 
 
 
 

7. ¿Qué denota los mil años?  
 

 
 
 
 
 

8. De Apocalipsis 20:4-6, muestre la falsedad de la 
teoría premilenial. 

 
 



 
  

La Visión de la Victoria    108 
 

9. ¿Cuál es la primera resurrección? 
 

 
 
 
 
 

10. En la escena del trono (20:11-15), ¿Quiénes son los 
muertos “grandes y pequeños”? 



 

Capítulo 12 

La Nueva Jerusalén 
         En esta sección, la carta de Apocalipsis alcanza su 
punto culminante —un cierre grandioso y apropiado de 
todo lo que Juan ha visto en visiones. 
 

Los enemigos de Cristo y su Iglesia habían sido 
juzgados; la bestia-dragón que era Satanás 
personificada había sido derrocada. El último y más 
alto objetivo del Apocalipsis en la culminación de las 
visiones estaba a punto de alcanzarse en el 
cumplimiento de la promesa hecha a las siete Iglesias 

al principio por Jesucristo mismo.1 

 
       ¡Qué alegría traerían estas palabras al corazón del 
pueblo oprimido de Dios!  
 
AMANECE UNA NUEVA ERA (21:4-8) 
       
       Representada como existente en el entorno de un cielo 
nuevo y una tierra nueva, está la ciudad santa, una nueva 
Jerusalén. La nueva Jerusalén es la Iglesia, la esposa de 
Cristo (vv. 9-10). El cielo nuevo y la tierra nueva (v.1) 
indicaba un nuevo orden en los gobiernos y la sociedad 
existentes para hacerlos más favorables hacia las 
actividades de la Iglesia del Señor. El regreso de Israel del 
cautiverio Babilónico y su restauración a Palestina se 
presenta como “nuevos cielos y nueva tierra” (Isaías 65: 
17—66: 22). En Apocalipsis, Juan describe el surgimiento 
de la Iglesia de pruebas y tribulaciones como “un cielo 
nuevo y una tierra nueva”. La frase, “y el mar ya no existía 



 
  

La Nueva Jerusalén    110 
 

más” (v.1), denota que no había más fuerzas opresoras 
sobre la Iglesia como las que había experimentado de 
parte de la bestia del mar. Un nuevo estado y período 
había sido construido por el gran Guerrero, Cristo.  

 
        La nueva Jerusalén descendió de Dios del cielo (v.2). 
Algunos hacen de esta sección una descripción del cielo, 
pero me parece que el lenguaje del pasaje no lo permite. 
Esta ciudad, llamada nueva Jerusalén, desciende de Dios. 
Por lo tanto, usted tendría un cielo descendiendo del cielo. 
Además, la nueva Jerusalén es llamada específicamente la 
Iglesia (vv.9-10). Foy Wallace dice: 

 
La nueva Jerusalén fue descrita como la Mujer 
resplandeciente, que una vez huyó al desierto como 
una Iglesia perseguida, pero ahora se le ve descender 
de Dios, su Preservador, maravillosamente vestida, 
resplandecientemente vestida, ricamente adornada, 
gloriosamente exhibida, descendiendo —

triunfalmente del cielo.2 

       
       Significando la presencia de Dios entre los hombres, 
una gran voz anunció desde el cielo que el tabernáculo de 
Dios está entre los hombres (v.3). Esta comunión se 
experimentaría en y a través de la Iglesia (Efesios 2:22).  
 

 

       Una nueva forma de vida, después del período de 
aflicción y persecución, con nuevos entornos y 
condiciones, se expone en el versículo 4, “Enjugará Dios 
toda lágrima de los ojos de ellos; y ya no habrá muerte, ni 
habrá más llanto, ni clamor, ni dolor; porque las primeras 
cosas pasaron”. Aunque través de esto se describiría 
oportuna y adecuadamente el cielo, la aplicación es a una 
nueva era de la Iglesia en esta vida. Isaías empleó el 



 
  

La Nueva Jerusalén    111 
 

mismo tipo de lenguaje en la restauración de Israel a 
Palestina (Isaías 35:10; 51:11; 65:19). Por ejemplo, Isaías 
65:19 dice sobre Israel, “... y nunca más se oirán en ella voz 
de lloro, ni voz de clamor”. No se puede decir que esto es 
hablar sobre el cielo.  
 

         En el Apocalipsis, Juan está diciendo que las lágrimas 
de la tribulación terminarán; que la muerte (el martirio), el 
clamor y el dolor de la persecución cesarán. Las primeras 
cosas (aflicciones) pasaron y la Iglesia gozará de un 
tiempo de paz y tranquilidad. Por lo tanto, todas las cosas 
serían hechas nuevas. El versículo 5 dice, “estas palabras 
son fieles y verdaderas”.  
 

         Desde el trono, Juan escucha la proclamación: 
“Hecho está” (v. 6). Esta declaración declara que la visión 
propiamente dicha con respecto a la tribulación de la 
Iglesia se había hecho— terminó. Había llegado el 
momento de considerar un nuevo aspecto de la Iglesia; la 
Iglesia triunfante en lugar de la Iglesia perseguida. La 
expresión “Alfa y Omega” (v.6), significa el principio y el 
final. Dios y Cristo, el Alfa y la Omega son fieles para 
terminar lo que han comenzado. 
       
        La invitación del evangelio se repite en el versículo 6 
mostrando que la Iglesia todavía está en el trabajo de la 
evangelización. El versículo 6 dice, “... yo le daré 
gratuitamente de la fuente del agua de la vida” ¡Qué 
incentivo para aquellos que no han sufrido la plaga del 
paganismo para venir a la fuente del Cristianismo y beber 
del agua de la vida!  La palabra “herencia” en el versículo 
7 implica los privilegios y derechos a la ciudadanía en el 
reino, la Iglesia. Implicaba todo lo que se había dicho en 
los versículos anteriores, así como la promesa, “y yo seré 
su Dios, y él será mi hijo”. 



 
  

La Nueva Jerusalén    112 
 

         En contraste con esta herencia, se hace un 
pronunciamiento de condenación sobre las diversas clases 
de perseguidores junto con los cómplices de sus hechos 
notorios (v.8). Estos sirven como advertencia a los santos 
en cuanto a las consecuencias de caer en cualquiera de 
estos actos pecaminosos. Los cobardes eran los que no 
resistieron la persecución; los incrédulos eran aquellos que 
no querían el Cristianismo y eran hostiles a él; los 
abominables eran aquellos que fueron contaminados por 
prácticas paganas; los homicidas eran los que mataron al 
pueblo de Dios; los fornicarios puede haber sido 
figurativo de todos los que se aliaron con la ramera; los 
hechiceros e idólatras eran los culpables de adoración y 
prácticas paganas; y todos los mentirosos eran los que 
engañaban e influenciaban a las personas para que 
adoraran al César. Estos iban a correr el mismo destino que 
la bestia, el falso profeta y Satanás (19:20; 20:10). La 
“segunda muerte” es una descripción de la destrucción de 
los perseguidores. Mientras los mártires de Cristo 
disfrutan de la primera resurrección, los perseguidores 
experimentan la segunda muerte— la destrucción. 

 
LA DESCRPCIÓN DE LA NUEVA JERUSALÉN 

(21:9 — 22:5) 
      
        Representada en las imágenes de una ciudad estaba la 
Iglesia, la esposa del Cordero. Uno de los ángeles se le 
apareció a Juan diciéndole, “Ven acá, yo te mostraré la 
desposada, la esposa del Cordero” (v.9).  Lleva a Juan a 
una visión sobre un monte alto y se lo muestra. Esto habla 
de manera concluyente, así como otros pasajes, que la 
ciudad, la nueva Jerusalén, es la Iglesia, la gloriosa esposa 
de Cristo, y no el cielo, la morada eterna de los redimidos. 
Esta es una visión de la Iglesia que había salido de la 



 
  

La Nueva Jerusalén    113 
 

tribulación y aún debía cumplir su misión entre los 
habitantes de la tierra. La Iglesia había huido al desierto 
en el capítulo 12 a un lugar preparado por Dios. Aquí, en 
la culminación del Apocalipsis, la Iglesia regresa de ese 
lugar donde ha sido protegida y preservada por Dios. 

 
LAS MURALLAS  
         
        Alrededor de esta ciudad había un muro, grande y 
alto (vv. 12, 17, 18). El muro era un símbolo de seguridad. 
La International Standard Bible Encyclopedia afirma que las 
ciudades antiguas se fortificaron contra sus enemigos 
erigiendo muros alrededor de la ciudad. Babilonia tenía 
un muro (muro exterior) que se decía que tenía 311 pies de 
alto y 87 pies de espesor con 100 puertas de entrada a la 
ciudad.  
 

        En esta visión que tenía Juan, el muro representaba la 
seguridad y protección de la Iglesia contra todas las 
fuerzas que la habían asaltado. En verdad, la Iglesia es el 
arca de seguridad de Dios.  
 

LA ENTRADA  
 

        La entrada a esta ciudad fue posible mediante doce 
puertas, tres a cada lado (vv.12, 13, 21, 25, 27; 22: 14-15). 
Estas puertas siempre están abiertas. Representan las 
abundantes oportunidades de entrar a la Iglesia para 
disfrutar de las bendiciones de Dios. Estas puertas no 
implican que haya diferentes formas de ir al cielo como 
algunos han sugerido, sino que es completamente accesible 
para todos los que deseen ingresar a la Iglesia. Solo hay 
una forma de ser salvo y esa es la forma de Jesús. Entrar 
en la ciudad depende de cumplir sus mandamientos 
(22:14).  



 
  

La Nueva Jerusalén    114 
 

 LAS PUERTAS 
 

        Colocados en las puertas había doce ángeles. Foy 
Wallace afirma que estos ángeles simbolizaban “el éxito 
continuo de la causa de Cristo, la seguridad de todos los 
peligros de persecución del pasado y la libertad de los 
ataques de la bestia-dragón como la personificación de 
Satanás en los perseguidores Imperiales”4. William 
Hendricksen comenta que los ángeles en las puertas 
significan “los que tienen las características de la ramera y 
sus aliados no pueden entrar”5. Cualquier cosa que los 
ángeles representen, muestran que la Iglesia universal y 
gloriosa está a salvo de las usurpaciones verbales. Los que 
están contaminados, que cometían abominación y mentira 
están afuera (v.27). Sólo los salvos, los que están en el libro 
de la vida del Cordero, están adentro.      
       
EL FUNDAMENTO 
         
        Apoyando la ciudad santa había doce cimientos. Esto 
simboliza su durabilidad. El escritor de Hebreos dijo, “Así 
que, recibiendo nosotros un reino inconmovible” 
(Heb.12:28). Es inconmovible porque Jesús es el 
fundamento, la esencia de la predicación apostólica (Efe. 
2:20; 1 Cor. 3: 10-11). Los nombres de los doce apóstoles en 
los cimientos reflejan la colocación del fundamento por los 
apóstoles en su revelación de la verdad divina. Los 
nombres de las doce tribus de Israel en las puertas 
simbolizaban, como sugiere William Hendriksen, “el lugar 
del verdadero Israel, la Iglesia redimida”6.  
 

         La ciudad es cuadrangular. Había 12 000 estadios en 
todas   las  direcciones.   Esto   es  aproximadamente  1 500  
millas en las medidas actuales. La caña de oro utilizada 
para medir era indicativa de la divinidad de la ciudad a 



 
  

La Nueva Jerusalén    115 
 

medir. La palabra cuadrangular era una palabra Griega 
que se usaba para denotar la perfección en cualquier 
forma. Por tanto, la ciudad era perfecta y completa. Las 
piedras preciosas representan la magnificencia y la 
grandeza de la Iglesia (vv.18-21). ¡Qué exquisito y sublime 
adorno de la ciudad que vio Juan! Vemos lo que Dios 
piensa de la Iglesia por medio de esta gloriosa 
representación de la misma. 

      
 LA LUZ 
 
         La gloria de Dios y del Cordero iluminó la ciudad 
(vv.11, 23; 22: 5). La ciudad no necesitaba sol ni luna ya 
que la presencia de Dios les daría luz (véase Isa. 60: 19-20). 
Esta figura muestra que Dios es la fuente de toda la luz 
espiritual, reflejada a través de Jesucristo. Jesús es la luz 
del mundo (Jn. 8:12), el resplandor de la gloria de Dios 
(Heb.1:3). A través de la luz del evangelio, todas las 
naciones pueden caminar (v.24). Tanto Judíos como 
Gentiles entrarían a la Iglesia por sus puertas. Las puertas 
nunca se cerrarían durante el día y no habría noche (v.25), 
por lo que siempre estarían accesibles. La noche de 
persecución había llegado a su fin; los poderes paganos ya 
no se interpondrían en el camino de la evangelización. Por 
tanto, la noche había terminado y el día amaneció para la 
Iglesia.  

 
EL JARDÍN 
 
        En los capítulos 22: 1-5 se muestra un hermoso jardín 
o paraíso. Esto simboliza la satisfacción de cada necesidad 
y el gozo perfecto del pueblo de Dios. En este jardín hay 
un río que contiene el agua de la vida. Fluye del trono de 
Dios— no por él, como se indica en el cántico. El río indica 



 
  

La Nueva Jerusalén    116 
 

el flujo de las bendiciones espirituales de Dios a Su 
pueblo, la Iglesia.  
 

        A ambos lados del río estaba el árbol de la vida. Juan 
no vio un árbol a ambos lados del río, sino una clase de 
árbol, el árbol de la vida. Este árbol simboliza el evangelio y 
su sustento espiritual. El fruto rindió todos los meses, 
demostrando que no había intervalos inquebrantables 
para la fuente de sustento espiritual. Las hojas del árbol 
eran para la sanidad de las naciones, demostrando una 
vez más que la visión era descriptiva de la Iglesia 
triunfante sobre la persecución, más bien que de la Iglesia 
en el hogar con Dios en el cielo después de la segunda 
venida de Jesús.  

 
LOS CIUDADANOS 
          
        Los ciudadanos de la ciudad sirven a Dios quien está 
sentado en el trono. Están libres de maldición, “es decir, 
no tienen nada de que ser acusados, ninguna persona o 
cosa acusada debe tener un lugar en la Ciudad Santa.”7  
Ver el rostro de Dios (v.4) simplemente significa tener la 
aprobación de Dios — estar en comunión con Él. Es 
comparable a ver el reino en Juan 3: 3. La idea es la 
relación de pacto y compañerismo. 
 
       Tener el nombre de Dios en la frente denota 
propiedad y sumisión a Dios. Como se dijo anteriormente, 
la luz (v.5) es la iluminación del evangelio de la gloria de 
Dios a través de Cristo. El reinar con Cristo en el reino que 
permanecerá para siempre (Dan.2: 44) en el mundo, y por 
los siglos de los siglos en el mundo venidero (2 Ped.1: 11). 
Los redimidos en el cielo reinarán sobre el pecado, la 
muerte y la tumba por toda la eternidad. 



 
  

La Nueva Jerusalén    117 
 

PROFUNDICE 
 

1. ¿En qué formas estaba la Iglesia saliendo de las 
pruebas y tribulaciones a “un nuevo cielo y una 
nueva tierra”?  
 
 
 
 
 

2. Muestre que la nueva Jerusalén es la Iglesia. 
 
 
 
 

 
3. ¿Usted cree que Apoc.21:4 se está refiriendo al cielo 

o a la Iglesia saliendo de la persecución sobre la 
tierra? Defienda su respuesta. 
 

  
 
 
 
 

4. La ciudad que Juan vio estaba rodeada de murallas. 
¿Qué indica esto sobre la Iglesia? 

 
 
 
 

5. ¿Qué simbolizan las puertas de la ciudad? 
 
 



 
  

La Nueva Jerusalén    118 
 

6. ¿Qué iluminaba a la ciudad? ¿Cómo la Iglesia tiene 
acceso a esta luz?  

 
 
 
 
 

7. ¿Cuál es la diferencia entre las palabras de un río 
que fluye “por” el trono de Dios que “desde” el 
trono de Dios?  
 

 
 

 
8. ¿Qué clase de árbol había en las orillas del río? 

¿Qué simboliza este árbol?  
 
 
 
 
 
 

9. ¿Qué figura es usada para describir a los santos en 
comunión con Dios? 



 

Capítulo 13 

La Conclusión 
         Habiendo terminado la última escena de esta trama 
apocalíptica, Juan, de una forma algo abrupta, lleva la carta 
de Apocalipsis a su conclusión. Él grabó en la mente de los 
destinatarios del libro la importancia de su mensaje. 
Charles Erdman afirma que “Se da una unidad genuina a 
este epílogo por la repetición de dos notas dominantes —
las notas de certidumbre y de inminencia”1. También se ve 
una reiteración de las cosas que habían sucedido antes. 
Evidentemente, esto se hizo para enfatizar.  
 
LA ATESTIGUACIÓN DEL LIBRO 
       
        La autenticidad de la Apocalipsis está atestiguada en 
boca de “dos o tres testigos”. El ángel declara: “Estas 
palabras son fieles, son verdaderas...” (v.6). Esta frase 
proclama que el mensaje contenido en las visiones 
simbólicas es confiable y verdadero. El ángel está 
verificando que el libro de Apocalipsis sea de origen 
divino. La segunda parte del versículo 6 sugiere que el 
mismo Dios que guio a los profetas en sus declaraciones 
proféticas es también el autor de estas afirmaciones que se 
cumplirán pronto.  
 
        Actuando como el segundo testigo con respecto a la 
autenticidad de Apocalipsis estaba Juan. Él dijo, “Yo Juan 
soy el que oyó y vio estas cosas” (v.8). Algunos han 
rechazado la credibilidad del libro diciendo que no tiene 
lugar en la Biblia. Henry C. Theissen, autor de Introducción 
al Nuevo Testamento, afirma que “Los Reformadores como 



 
  

La Conclusión  120 
 

Lutero, Zwinglio y Erasmo lo rechazaron como no 
apostólico”2. Pero Juan dice que “oyó y vio estas cosas”. 
Después de que ocurrieron estos sucesos visionarios, Juan 
se postró para adorar al ángel que se los había mostrado. 
El ángel respondió, “Mira, no lo hagas; porque yo soy 
consiervo tuyo, de tus hermanos los profetas, y de los que 
guardan las palabras de este libro. Adora a Dios” (v.9).  
Esta es una reafirmación de lo que se había dicho en 
Apocalipsis 19:10. No es probable que se le tenga que 
decir a Juan nuevamente que el objeto de adoración es 
Dios— no los ángeles. Foy Wallace dice: “Se ha explicado 
que Juan estaba equivocado en la identidad del ángel en 
este caso, creyendo que era Jesús. Pero no hay tal 
sugerencia en el contexto... Por lo tanto, la opinión 
obviamente correcta es que Juan estaba aquí reafirmando 
lo ocurrido anteriormente para un énfasis necesario.”3  

 
        El tercer testigo es el Cristo, “Yo Jesús he enviado mi 
ángel para daros testimonio de estas cosas en las iglesias” 
(v.16). Esta declaración de Jesús, la raíz del linaje de 
David, el Exaltado, pone el imprimátur divino en las 
visiones que Juan ha sido autorizado a escribir.  Por lo 
tanto, a partir de tres testigos confiables, se ha afirmado 
inequívocamente la integridad del libro de Apocalipsis. 
Richard Lenski comenta en referencia a esta confirmación: 
  

 

Si se pregunta por qué estas visiones reciben tal 
atestiguación al final, su carácter llano y su 
naturaleza son la respuesta. Aquí está la profecía con 
respecto a las cosas que deben ocurrir expresadas en 
visiones, muchas de ellas representadas en extrañas 
acciones simbólicas y lenguaje. ¿Son estas 
invenciones humanas? Nos encontramos con 
Comentaristas que piensan eso y, sin embargo, no 
pueden descubrir al hombre que las inventó. Muchos 



 
  

La Conclusión  121 
 

hombres sonríen ante estas visiones y las 
despreciarán como si fueran los vapores de una 
mente enferma. La atestiguación solemne, incluso 
legal, es necesaria para nuestro provecho para que 
podamos estar completamente seguros.”4 

       
        Por tanto, nadie diga que este libro es falso, porque 
Dios es su autor. Que nadie lo ridiculice o diga que no 
vale la pena mencionarlo, porque en verdad tiene la marca 
de la dignidad.  

 
EL JUICIO ES INMINENTE       
       
        A Juan se le dijo, “No selles las palabras de la profecía 
de este libro, porque el tiempo está cerca” (v.10).  Los 
eventos en Apocalipsis estaban a punto de suceder; se 
estaban acercando. Este es el significado de no sellar el 
libro. En vista de esta notoria declaración, extender el 
Apocalipsis para incluir el desarrollo de eventos 
particulares en los siglos venideros, es dejar sin sentido esta 
escritura clara y simple.  
 
        Tanto en Apoc.1: 3 como en 22:10 el “tiempo está 
cerca”. ¡Los eventos son inminentes!  Jesús, declarando lo 
mismo pero con diferentes palabras, dijo, “He aquí yo 
vengo pronto” (22:12, 20). Estas declaraciones van a 
mostrar la importancia inmediata de lo que Juan vio. 
Cuando Jesús venga, su recompensa (v. 12) vendría con 
Él— condenación para los adoradores de la bestia, pero 
trofeos de victoria para los redimidos.  
 

        Debido a lo cercano de la venida de Cristo en juicio 
sobre Roma, el ángel advierte, “El que es injusto, sea 
injusto todavía; y el que es inmundo, sea inmundo 
todavía; y el que es justo, practique la justicia todavía; y el 



 
  

La Conclusión  122 
 

que es santo, santifíquese todavía” (v.11). William Barclay 
declara lo siguiente con respecto a este pasaje: 

 
El antiguo Comentarista, Andreas tiene posibles 
explicaciones de este pasaje. Dice que el Cristo 
Resucitado en efecto está diciendo: “Que cada uno 
haga lo que le plazca: no forzaré su elección”. Este 
puede ser el significado. Jesucristo bien puede 
estar diciendo: “No utilizo ninguna imposición; la 
única arma que utilizo es la apelación; como un 
hombre elige actuar en sí mismo, que así sea; 
porque sólo si me lo permite, puedo renovarlo”. 
Esta, entonces sería otra de estas advertencias de 
que cada hombre está escribiendo su propio 
destino.5  

       
        Los comentarios de William Barclay son ciertamente 
una explicación plausible del versículo 11. Otra 
interpretación razonable es que los eventos estaban tan 
cerca que no se podía esperar ningún cambio en los 
devotos de la bestia. Por tanto, que permanezcan como 
son y que los fieles permanezcan sin cambios— justos y 
santos. 

 
LOS QUE ESTÁN DENTRO Y FUERA DE LA 

CIUDAD 
 
        Entrar a la ciudad donde uno tiene acceso al árbol de 
la vida, se logra cumpliendo los mandamientos de Dios 
(v.14). La ciudad es la Iglesia (21: 9-10) y el árbol de la vida 
es la fuente de la vida espiritual, obtenible a través del 
evangelio (véase 22: 2). Cuando uno entra en esta ciudad o 
se hace miembro de la Iglesia, uno tiene derecho al árbol 
de la vida. “los que lavan sus ropas” son aquellos que 
obedecen el evangelio y son añadidos a la Iglesia. 



 
  

La Conclusión  123 
 

         Fuera de la ciudad (Iglesia) están “los perros estarán 
fuera, y los hechiceros, los fornicarios, los homicidas, los 
idolatras, y todo aquel que ama y hace mentira” (v.15). 
Todos estos son enemigos de los santos perseguidos pero 
amigos y aliados de la bestia. La palabra “perro” era un 
término despreciable que caracterizaba correctamente a los 
personajes malvados que están fuera de la ciudad.  
 
         Entre los Judíos, “un perro” tenía la connotación de 
lo que era vil e inmundo. Moisés declaró que el precio de 
una ramera o un perro, traído a la casa del Señor, era una 
abominación (Deut.23:18). Pablo dijo, “Guardaos de los 
perros” (Fil.3:2) significando tener cuidado y evitar las 
influencias y conexiones paganas. Aquí en el versículo 15, 
los “perros” son los seguidores paganos corruptos de la 
bestia. Para una explicación de los otros términos, vea los 
comentarios en Apoc.21: 8. Si caemos en alguna de estas 
categorías distintas a las que Juan designó, entonces 
también nosotros estaremos fuera de la ciudad, separados 
del árbol de la vida. Todos los que no obedecen los 
mandamientos de Dios están condenados.  

      
LA INVITACIÓN Y ADVERTENCIA  
 

        La invitación del evangelio, la nota alta de la 
redención, se extiende a todos en el versículo 17. Aunque 
tiene un alcance ilimitado, no deja de tener condiciones. El 
versículo 17 dice: “Y el Espíritu y la Esposa dice: Ven. Y el 
que oye, diga: Ven. Y el que tiene sed, venga; y el que 
quiera, tome del agua de la vida gratuitamente” El 
Espíritu y la Esposa se unen, invitando a las personas a 
entrar por las puertas de la ciudad por donde fluye el río 
que apaga la sed espiritual del hombre (Juan 4:14). Se le 
ofrece una salvación plena y gratuita a todo aquel que 



 
  

La Conclusión  124 
 

“quiera.” No es de extrañar que este versículo haya sido 
comparado con el tocar las campanas en el cielo.  
 

         Se da una severa advertencia a todo hombre que 
altere de alguna forma el contenido de Apocalipsis “Yo 
testifico a todo aquel que oye las palabras de la profecía de 
este libro: Si alguno añadiere a estas cosas, Dios traerá 
sobre él las plagas que están escritas en este libro. Y si 
alguno quitare de las palabras del libro de esta profecía, 
Dios quitará su parte del libro de la vida y de la santa 
ciudad y de las cosas que están escritas en este libro” 
(vv.18-19). Aunque las palabras de estos versículos se 
aplican específicamente a Apocalipsis solamente, el 
conjunto de principios es aplicable a toda la Biblia.  
 

         El mismo tipo de prohibición se encuentra en toda la 
Palabra de Dios. Leemos en Deuteronomio 4: 2 “No 
añadiréis a la palabra que yo os mando, ni disminuiréis de 
ella, para que guardéis los mandamientos de Jehová 
vuestro Dios que yo os ordeno”. Prov.30:6 dice, “No 
añadas a sus palabras, para que no te reprenda, Y seas 
hallado mentiroso”.  En el Nuevo Testamento leemos tales 
declaraciones como, “Si alguno os predica diferente 
evangelio del que habéis recibido, sea anatema” (Gál.1:9). 
Juan declara en 2 Juan 9, “Cualquiera que se extravía, y no 
persevera en la doctrina de Cristo, no tiene a Dios; el que 
persevera en la doctrina de Cristo, ése sí tiene al Padre y al 
Hijo” ¡Ay del hombre que se atreva cambiar algo de lo que 
Dios ha dicho!  
       
       Con la redacción de la bendición en el versículo 21, 
Juan “pone fin al mayor esplendor jamás concebido por un 
revelador al hombre mortal”6.  La grandeza y la gloria de 
Cristo se han grabado vívidamente en la mente cuando 
llegamos al final de este libro profético. ¡Podemos decir 



 
  

La Conclusión  125 
 

con la muchedumbre celestial, “Digno es el Cordero” 
(5:12)! 
 
 
PROFUNDICE 

 
1. Juan declara que ya había mencionado algunas 

cosas anteriormente en el libro de Apocalipsis ¿Por 
qué entonces él las repite?  
 
 
 
 

2. Nombre los tres testigos que atestiguan la 
credibilidad de Apocalipsis. 
 
 
 
 

 
3. Se le dijo a Juan dos veces adorar a Dios — No a los 

ángeles.  ¿Cuál fue posiblemente la razón de decirle 
a Juan la segunda vez? 
 

  
 
 
 

4. ¿Qué significa la expresión “No selles las palabras 
de la profecía de este libro”? 

 
 
 
 



 
  

La Conclusión  126 
 

5. ¿Qué implica “el tiempo está cerca”? 
 
 
 

 

 

6. Jesús dijo, “He aquí vengo pronto” ¿Es esto lo 
mismo que su segunda venida? Explique: 

 
 
 
 
 

7. ¿Es la ciudad del versículo 14 el cielo o la Iglesia? 
¿Por qué usted cree eso? También, ¿Cómo uno 
puede entrar en la ciudad? 

 
 
 
 
 

8. ¿Qué se le ofrece en el versículo 17 a los que 
“vienen”?  
 
 
 
 

9. ¿Se refieren los versículos 18-19 a toda la Biblia? 
¿Porque usted cree eso?  



 
  

Notas    127 
 

Notas 

Capítulo 1 
 
1. Joseph H. Thayer, Thayer´s Greek Lexicon of the New 
Testament, p. 552. 
2. Richard C. H. Lenski, St. John´s Revelation, p. 19. 
3. Merrill C. Tenney, The New Testament: A Survey, p.404. 
4. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p. 5. 
5. William Hendriksen, More Than Conquerors, pgs. 11-12. 
6. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 1, p. 19. 
7. Ray Summers, op. cit., p.27. 
8. Merrill C. Tenney, op.cit., p.405. 
9. Charles R. Erdman, Revelation of John, p.24. 
10. Ray Summers, op.cit., p.38. 

 
Capítulo 2 
 
1. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 1. p.25. 
2. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p. 100. 
3. William Barclay, op.cit., p.35. 
4. Ray Summers, op. cit., p.24. 
5. William Barclay, op. cit., p.35. 

 
Capítulo 3 
 
1. William Barclay, The Revelation of John, Vol.1, p.54.  
2. Foy E. Wallace, The Book of Revelation, p. 77. 
3. William Ramsey, The Letters to the Seven Churches., p.51. 
4. William Hendricksen, More Than Conquerors, p. 72. 
5. Ray Summers, op. cit., p.105. 
6. William Barclay, op.cit., p.68. 
7. Charles R. Erdman, Revelation of John, p.24. 



 
  

Notas    128 
 

8. Foy E. Wallace, op.cit., p.83. 

 
Capítulo 4 
 
1. John R. W. Stott, What Christ Thinks of the Church, p.23. 
2. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p. 115. 
3. William Barclay, The Revelation of John, Vol.1. p.82. 
4. William Barclay, op. cit., p.158. 

 
Capítulo 5 
 
1. William Hendriksen, More Than Conquerors, pp.99-100. 
2. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p. 130. 
3. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 1, p.191. 
4. William Hendriksen, op. cit., p.106. 
5. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, p. 64. 
6. Ray Summers, op. cit., pp. 132-133. 
7. Ibid., pgs.134-135. 

 
Capítulo 6 
 
1. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p. 139. 
2. Ibid., p.141. 
3. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, p. 81.  
4. Foy E. Wallace, The Book of Revelation, Vol. 1, p.14 
5. Ray Summers, op. cit., p.142. 
6. G. B. Caird, op. cit., p.81. 
7. Ibid., p.85. 
8. Ray Summers, op.cit., p.151-152. 
9. Ibid., p.152. 

 
 
 



 
  

Notas    129 
 

Capítulo 7 
 
1. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, p. 106. 
2. Foy E. Wallace, The Book of Revelation, p. 173. 
3. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p.157.  
4. Foy E. Wallace, op. cit., p.163. 
5. Ibid., p.166. 

 
Capítulo 8 
 
1. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p.169. 
2. Foy E. Wallace, The Book of Revelation, p. 267. 
3. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, p.159.  
4. William Barclay, The Revelation of John, Vol.2, p.122. 
5. Ray Summers, op. cit., p.177. 

 
Capítulo 9 
 
1. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 2, p.159.  
2. Ibid., p. 164. 
3. Richard C. H. Lenski, St. John´s Revelation, p. 466.  
4. Foy E. Wallace, The Revelation of John, 339. 
5. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p.169. 
6. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, p.206. 

 
Capítulo 10 
 
1. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p.191. 
2. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 2, p.179. 
3. G. B. Caird, The Revelation of St. John the Divine, pgs. 218-219. 
4. William R. Ramsey, The Letters to the Seven Churches, p. 113. 
5. Ray Summers, op.cit., pgs.192-193. 
6. Ibid., p.194 
7. William Barclay, op. cit., Vol.2, p.216. 



 
  

Notas    130 
 

Capítulo 11 
 
1. Foy E. Wallace, The Revelation of Revelation, 388. 
2. Ibid., p.357. 
3. Ray Summers, Worthy is the Lamb, p.204. 
4. Foy E. Wallace, op.cit., 204. 
5. Ray Summers, op. cit., p.207. 
6. Foy Wallace, op. cit., p.419 
7. Ibid., p.422. 
8. Ibid., p.422. 

 
Capítulo 12 
 
1. Foy E. Wallace, The Revelation of Revelation, 425. 
2. Ibid., p.428. 
3. I.S.B.E. Vol. 2, p.350. 
4. Foy E. Wallace, op., cit., p.439. 
5. William Hendriksen, More Than Conquerors, p. 247. 
6. Ibid., p.247. 
7. Foy E. Wallace, op. cit., p.451. 

 
Capítulo 13 
 
1. Charles R. Erdman, Revelation of John, p.165. 
2. Henry C. Thiessen, Introduction to the New Testament, p. 319. 
3. Foy E. Wallace, The Book of Revelation, p. 465. 
4. Richard C. H. Lenski, St. John´s Revelation, pgs. 655-656. 
5. William Barclay, The Revelation of John, Vol. 2, p.288. 
6. Foy E. Wallace, op. cit., 475. 
          
 
 

  



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
  
 

 

 


