
 

uando el cuerpo humano muere, vuelve al 
polvo de corrupción (Gén. 3:19; Eccl. 12:7; 
2 Cor. 5:1) donde permanece hasta el 

último día de la historia de la tierra (Jn. 6:44, 54). En 
ese momento será resucitado en una nueva forma, 
un cuerpo inmortal (Dan. 12:2; Mt. 10:28; 1 Cor. 
15:54). Los humanos no se reciclan sucesivamente 
en una serie de cuerpos carnales, como reclaman 
algunas religiones que creen el dogma de la 
reencarnación. Pero, ¿Qué hay de la persona que 
está dentro? ¿Qué le sucede a su alma? ¿A dónde 
va?   
 

¿Qué pasa con los espíritus de los 
muertos? 

 
         El cuerpo ha sido dotado por el Creador con un 
“alma” o “espíritu” – los términos se usan 
indistintamente a veces (cf. Jn. 12:27; 13:21). El 
alma deja el cuerpo al morir (Gén. 35:18; cf. Sant. 
2:26) y permanece en un estado separado hasta la 
resurrección general. 

        Este estado espiritual se llama Hades diez 
veces en el Nuevo Testamento. Hades viene 
directamente del Griego al Inglés, letra por letra. 
Algunos derivan el término del prefijo negativo a 
(“no”) y eido (“visto”), por lo tanto, “lo invisible” (es 
decir, desde el punto de vista terrenal). Otros 
sugieren que la palabra proviene de hado, que 
significa “todo lo que recibe”. En la versión King 
James, el término Griego Hades se traduce como 
“infierno”, pero esto es incorrecto. Hades es el 
nombre genérico del estado de todos los espíritus 
de los muertos, ya sean justos o malvados. 
 
          El espíritu de Jesús estaba en el Hades, en otro 
lugar designado como “el seno de Abraham” (Luc. 
16:22) o “Paraíso” (Luc. 23:43), mientras que su 
cuerpo yacía en la tumba (Hech. 2:27). En el último 
texto, la morada del alma se distingue de la tumba 
(donde la carne normalmente se corrompe) por el 
término “ninguno”.  
 
         Asimismo, el rico egoísta (mencionado por 
Cristo) fue atormentado en el Hades (Luc 16,23). Lo 



2 | ¿ Q u é  S u c e d e  A  U n a  P e r s o n a  a l  M o r i r ?  W a y n e  J a c k s o n  
 

más probable es que este sea el mismo estado que 
el llamado “infierno”, el tártaro, una condición de 
ángeles rebeldes que están “encadenados por las 
tinieblas” (2 Ped. 2:4), y reservados hasta su última 
deposición en el “infierno”, la gehenna. Este 
estado es el receptáculo final de todos los 
malvados, tanto los ángeles rebeldes (incluyendo a 
Satanás) como los humanos malvados (Mat. 25:41; 
Apoc. 20:10). 
 

Los Espíritus Se Reunirán con los 
Cuerpos 

 
         En el momento de la venida de Cristo, todos los 
cuerpos serán resucitados de entre los muertos 
(Jn. 5:28-29; Hech. 24:15). Cuando el Señor 
descienda del cielo traerá consigo los espíritus 
justos de aquellos cuyos cuerpos “durmieron” al 
morir (1 Tes. 4:14, 16). Hiebert observó: 
 

“Aquellos que ahora están en el 
cielo en un estado incorpóreo, 
Cristo los traerá con él” (1971, 200-
201). 

 
         En otra parte de esta epístola, el apóstol habla 
de “la venida de nuestro Señor Jesús con todos sus 
santos” (1 Tes. 3:13). La mayoría de los eruditos 
parecen creer que “santos” abarca tanto a los 
ángeles como a los redimidos, aunque este último 
es el significado común en el Nuevo Testamento. 
Lenski argumenta que “no hay apoyo” para una 
referencia a los ángeles en este pasaje (1961, 301; 
cf. Vincent, 1972, 939). Los dos textos (1 Tes. 3:13; 
4:14) ciertamente se complementan entre sí. 
 
         El término “dormir” nunca se usa del alma, 
solo del cuerpo (Dan. 12:2; Jn. 11:11ss).) “Hades” 
entonces perderá su significado (Apo. 1:18; 20:13- 
14), ya que tanto a los justos como a los impíos se 
les asignará su destino final con sus cuerpos 
incorruptibles (1 Cor. 15:53-54) y sus almas 
inmortales, reunidas (Dan. 12:2; Mt. 10:28; 2 Cor. 
5:1y siguientes). 
 

¿Estarán con Cristo Los Salvos 
inmediatamente después de la 

Muerte? 

       Uno debe recordar, sin embargo, que ningún 
texto contiene el cuadro completo del estado 
incorpóreo de los espíritus humanos. La colección 
completa de información debe recogerse a partir de 
varios pasajes, cada uno de los cuales aporta su 
propio depósito de datos. 
 
         Uno de estos se encuentra en 2 Corintios, 
donde Pablo afirma que catorce años antes había 
sido “arrebatado hasta el tercer cielo” y “al 
Paraíso”, sin saber si era “en el cuerpo” o “fuera del 
cuerpo”. (2 Corintios 12:2 y siguientes). Hay una 
obvia proximidad, o relación, entre el “tercer cielo” 
y el “Paraíso” (cf. Apoc. 2:7; 22:2). Varios 
estudiosos ven las dos expresiones como 
sinónimas (Hodge, 1860, 282; Barnett, 1997, 562). 
 
          No se debe argumentar, por lo tanto, que el 
Cristiano que muere no verá a Cristo hasta después 
de la resurrección. Esto negaría el testimonio del 
Nuevo Testamento, tanto explícita como 
implícitamente (Hech. 7:59; Fil. 1:23; 2 Cor. 5:8; 1 
Tes. 4:14b, 16a; 5:10; Apo. 6:9). Consideremos 
estos pasajes por un momento.  
   

La Oración de Esteban - Hechos 
7:59 

 
          Mientras Esteban estaba siendo apedreado, 
miró “al cielo” y vio a Jesús de pie a la diestra de 
Dios. Invocando a Cristo, pidió: “Señor Jesús, 
recibe mi espíritu” (Hechos 7:59). Seguramente 
anticipó que su oración sería respondida, tal como 
lo hizo Jesús al borde de su muerte (Luc. 23:46) y 
que su alma estaría con el Señor. 
 

Lo Cual es Mucho Mejor — 
Filipenses 1:23 

 
          Durante su encarcelamiento de dos años en 
Roma (Hech. 28), Pablo se preguntaba cómo podría 
ser su apelación al César (cf. Hech. 25:11). No 
estaba seguro (cf. Fil. 2:19-24). Sin embargo, de 
una cosa estaba seguro.  
 
          Si fuera ejecutado, su estado no terrenal sería 
“mucho mejor” porque estaría “con Cristo” 
(Fil.1:23). La preposición “con” [syn] “no es 
simplemente cercanía espacial con Cristo sino 



3 | ¿ Q u é  S u c e d e  A  U n a  P e r s o n a  a l  M o r i r ?  W a y n e  J a c k s o n  
 

comunión activa con Cristo” (Harris, 1971, III.1207). 
Gordon Fee argumenta que el lenguaje “implica un 
período en el que uno está con el Señor en una 
existencia 'sin cuerpo´” (1995, 148). 
 
      

En el Hogar con El Señor — 2 
Corintios 5:8 

 
        De manera similar, Pablo dice que cuando el 
Cristiano está “ausente del cuerpo”, es decir, su 
espíritu ha dejado su cuerpo (y está muerto), sin 
embargo, está “presente con [pros] el Señor” (2 
Corintios 5:8). La preposición pros en este 
contexto, como en el caso de Juan 1:1b de la 
comunión pre-encarnada entre el Verbo [Cristo] y 
Dios, implica una “comunión interpersonal 
dinámica, una comunión reciproca establecida” 
(Harris, op. cit., 1205). 
 
         A. T. Robertson la describió como una 
“conversación cara a cara con el Señor... una 
relación viva, una conversación íntima” (1919, 625). 
Como otro erudito, al comentar sobre 2 Corintios 
5:6-8, sugiere: “la existencia corporal es ausencia 
del Señor... la plena comunión solamente es 
posible” sin “esta existencia corporal” 
(Grundmann, 1964. II.63-64; énfasis añadido). El 
apóstol anhelaba una “relación íntima, abierta y 
total con el mismo Cristo” (Melick, 1991, 85). 
 
           El destacado erudito Charles Hodge, del 
Seminario de Princeton, comentó: 

 
      “El cielo del Cristiano es estar con Cristo, porque 
seremos como Él cuando lo veamos como Él es. A 
su presencia, el creyente pasa tan pronto como se 
ausente del cuerpo, ya su semejanza, el alma se 
transforma inmediatamente al morir; y cuando en la 
resurrección, el cuerpo sea hecho semejante a Su 
cuerpo glorioso, la obra de redención se habrá 
consumado” (1860, 123). 
 

Traído con Él - 1 Tesalonicenses 
4:14 

 
        En su primera epístola a los santos de 
Tesalónica, Pablo enfatiza que los Cristianos que 
han muerto aún disfrutan de su relación “en Cristo” 

(1 Tes. 4:16b), y que en el momento del regreso del 
Señor, aquellos cuyos cuerpos que han “dormido” 
serán traídos “con él” (1 Tes. 4:14b) “desde el cielo” 
(1 Tes. 4:16a). 
 
         Si bien existe una cierta controversia sobre la 
construcción del texto (algunos sostienen que “con 
él” se refiere a una entrada al cielo después del 
tiempo de la Segunda Venida), después de analizar 
cuidadosamente las opciones, Hendriksen declara 
que Dios “traerá sus almas [los justos] del cielo 
['con Jesús, del cielo'], para que puedan reunirse 
rápidamente (en un instante)” con sus cuerpos 
(1979, 113-114; cf. Morris, 1991, 140). 
 
      Todos los santos fieles—los vivos y los 
muertos—mantienen su experiencia “con el 
Señor”. Una vez más, como señala Harris: 
 
       “La diferencia entre 'los muertos en Cristo' y los 
cristianos vivos no está en su condición ('en Cristo' 
en ambos casos), sino en la calidad de su 
comunión con Cristo y el grado de su proximidad 
a Cristo” (1971, III .1207; énfasis añadido). 
 

Preservado para Su Reino Celestial 
— 2 Timoteo 4:18 

 
        En sus últimas palabras escritas, Pablo expresa 
confianza en que el Señor “me librará de toda obra 
mala, y me preservará para su reino celestial” (2 
Tim. 4:18). El término “celestial” es un término 
compuesto, que literalmente significa “en el cielo”. 
George W. Knight dice: 
 
         “Parece que Pablo está hablando del reino de 
Cristo 'en los cielos' y diciendo que cuando él 
muera será llevado a salvo a ese reino y 
permanecerá en él desde entonces (cf. 1 Tes. 4:13-
18)” (1992), 472; cf. Lenski, 1961, 880-881). 
 

Bajo el Altar — Apocalipsis 6:9 
 

        En Apocalipsis 6:9 y siguientes Juan ve un grupo 
de almas “bajo el altar”. Habían sido martirizaos por 
la palabra de Dios y su testimonio. Se distinguen de 
los que están en la “tierra” (Ap. 6:10), y el motivo del 
“altar” identifica el lugar como el cielo (Apo. 8:3, 5; 
11:1, 19; 14:15, 18). 



4 | ¿ Q u é  S u c e d e  A  U n a  P e r s o n a  a l  M o r i r ?  W a y n e  J a c k s o n  
 

          Si no hay almas en el cielo, la imagen es 
desconcertante. Véase también la “gran multitud” 
que está “de pie delante del trono y delante del 
Cordero” (Ap. 7:9 y siguientes; 14:1-4). Y, como se 
señaló anteriormente, en otra parte del libro de 
Apocalipsis, el “árbol de la vida”, identificado como 
en el “Paraíso” (Apo. 2:7), está ubicado en el cielo 
(Apo. 22:2). 
 
       Como ha observado un erudito, con referencia a 
la discusión de Pablo sobre su viaje celestial 
catorce años antes (2 Corintios 12:1 y siguientes): 
 
      “La referencia de Pablo a la visión que le fue 
dada al principio de su ministerio, en la que en un 
caso dice que fue ‘arrebatado hasta el tercer cielo’, 
y en otro que fue ‘arrebatado al Paraíso’, 2 Cor.12:2-
4, muestra que el Paraíso debe identificarse con el 
cielo” (Boettner, 1956, 92). 
 
         Por lo tanto, ¿No sería mejor hablar del Hades 
como un estado de almas incorpóreas (sean 
justas o injustas) antes de la resurrección: el 
“Paraíso” representaría el estado de los justos en el 
reino celestial, aunque todavía sin sus nuevos 
cuerpos?  
 
        Este punto de vista es consistente con la amplia 
evidencia de una recompensa celestial en el 
momento de la muerte. Como lo ha expresado el 
Profesor Erickson: 
 
        “Sobre la base de estas consideraciones 
bíblicas, concluimos que al morir los creyentes van 
inmediatamente a un lugar y condición de 
bienaventuranza, y los incrédulos a una experiencia 
de miseria, tormento y castigo. Aunque la evidencia 
no es clara, es probable que estos sean los mismos 
lugares a los que creyentes e incrédulos irán 
después del gran juicio, ante la presencia del Señor 
(Luc. 23:43; 2 Cor. 5:8; Fil. 1: 23) parecería no ser 
otra cosa que el cielo. Sin embargo, aunque el lugar 
de los estados intermedio y final puede ser el 
mismo, las experiencias del paraíso y el Hades sin 
duda no son tan intensas como lo serán finalmente, 
puesto que la persona se encuentra en una 
condición algo incompleta” (Erickson, 1998, 1189). 
 

Supuestas Objeciones 
 

        Un numero de Cristianos respetados han 
argumentado que los muertos justos no estarán en 
el cielo hasta después de la resurrección general y 
se producen varios pasajes como textos de prueba 
para ese punto de vista. Considera lo siguiente. 
 

Nadie subió al Cielo - Juan 3:13 
 
“Nadie subió al cielo, sino el que descendió del 
cielo; el Hijo del hombre, que está en el cielo” (Jn. 
3:13). 
 
        ¿Afirma este pasaje que nadie ha entrado 
todavía al cielo? Es cierto que la declaración es 
difícil, si se aísla del contexto inmediato. Sin 
embargo, un principio fundamental de la 
interpretación de la Biblia es que un texto oscuro 
debe armonizar con pasajes más claros sobre el 
mismo tema. 
 
      “No se puede permitir que una sola declaración 
o pasaje oscuro de un libro deje de lado una 
doctrina que está claramente establecida por 
muchos pasajes” (Terry, 1890, 449). 
 
       Por lo tanto, si hay evidencia sólida de que hay 
almas en el cielo, este pasaje no debe entrar en 
conflicto con esa realidad. En este texto, Cristo está 
hablando de su habilidad única e innata para 
enseñar acerca de las “cosas celestiales”. Él no 
está discutiendo el tema general de quién puede o 
no estar en el cielo. 
 
       El mundo antiguo abundaba en mitos de 
aquellos que supuestamente habían ascendido al 
cielo y regresaban para compartir su información 
con los habitantes de la tierra. Al afirmar su 
singularidad, el Señor está declarando que nadie 
ha subido al cielo para acceder al conocimiento 
con el que volvió a compartirlo en la tierra. 
 
        Robert Stein lo describe como un recurso 
idiomático que describe un esfuerzo humano para 
adquirir conocimiento divino (1990, 103). Solo un 
ser verdaderamente divino posee intrínsecamente 
tal riqueza de información (Dods, 1956, I.715). 
Cristo, un residente eterno del cielo (Juan 1:1), 
estaba calificado para tal papel. Otros no. 
 
 



5 | ¿ Q u é  S u c e d e  A  U n a  P e r s o n a  a l  M o r i r ?  W a y n e  J a c k s o n  
 

       Godet parafraseó el asunto: 
 
     “Nadie ha entrado en comunión con Dios y posee 
por ello un conocimiento intuitivo de las cosas 
divinas, a fin de revelarlas a los demás, excepto 
Aquel a quien se le abrió el cielo y mora allí en este 
mismo momento” (citado por Morris, 1995, 197). 
 
       La última frase, “que está en los cielos”, 
probablemente fue agregada por Juan cuando 
escribió el libro años después de la ascensión de 
Cristo (Woods, 1981, 65-66). Correctamente 
entendido, este texto, por lo tanto, no niega los 
argumentos esbozados anteriormente. 
 

No subido a mi Padre - Juan 20:17 
 
        Cuando María Magdalena tomó a Jesús en la 
mañana de la resurrección, el Señor, con una 
amable amonestación, dijo: “No me toques, porque 
aún no he subido a mi Padre...” (Jn. 20:17). 
 
       Algunos razonan de esta manera: Jesús no había 
ido al Padre, que está en los cielos; él había estado 
en el Hades (Hechos 2:27), por lo que los dos 
estados están completamente separados. La lógica 
es defectuosa. No tiene en cuenta otros pasajes. Y 
no considera el contexto inmediato de la 
declaración del Salvador.    
 
        Primero, en el momento de su muerte, Cristo 
clamó a gran voz: “Padre, en tus manos 
encomiendo mi espíritu...” (Luc 23,46). ¿Él lo hizo? 
¿En este momento? ¿O se dio cuenta de esa 
asociación solamente cuarenta días después? Esa 
ciertamente no es la interpretación más natural. El 
tiempo presente, forma de voz media del verbo 
sugiere que estaba “entregando”, “dando” o 
“encomendado” su espíritu al Padre para su 
cuidado en este momento (Spicq, 1994, 3.13; 
Danker, 2000, 772). 
 
       “En el momento en que está a punto de perder 
la conciencia de sí mismo, y cuando se le escapa la 
posesión de su espíritu, lo confía en depósito a su 
Padre” (Godet, 1879, II.338). “El Padre recibió el 
Espíritu de Jesús” (Bengala, 1877, II.216). 
 
          Segundo, cuando Jesús dijo: “Aún no he 
subido [tiempo perfecto] a mi Padre”, el tiempo 

verbal sugiere un estado permanente, no un mero 
acto (Tenney, 1981, 192). Además, Mary se aferraba 
a su cuerpo. Hizo referencia a su “cuerpo” cuando 
afirmó que aún no había ascendido. No negaba 
haber estado con el Padre durante los tres días 
anteriores. Le estaba advirtiendo a María que su 
estadía en la tierra era temporal. La asociación 
permanente con él sería en el futuro — en el cielo. 
 

David no está en el cielo - Hechos 
2:34 

 
       Otro argumento ofrecido para apoyar la idea de 
que nadie más que la Deidad y los ángeles 
actualmente habitan el cielo es la declaración de 
Pedro en el día de Pentecostés con respecto a 
David. Cientos de años después de la muerte del 
gran rey, Pedro declaró: “Porque David no subió a 
los cielos...” (Hechos 2:34). 
 
         Emplear este texto como prueba de que el 
espíritu de David no estaba en el cielo es 
completamente inapropiado. El argumento del 
apóstol fue que el Salmo profético predice la 
resurrección y entronización del Mesías y que el 
gran rey de Israel no podía haber hablado de sí 
mismo, porque el cuerpo de David todavía estaba 
en su tumba intacta, como ellos reconocieron 
(Hech. 2:29). Por lo tanto, el versículo 34 tiene que 
ver con el cuerpo de David, no con su alma. 

 
Conclusión 

 
          Es enteramente apropiado afirmar que a su 
muerte, el espíritu del hijo de Dios está en el Hades 
o Paraíso. Esto no requiere negar que la misma 
alma está igualmente en el cielo si el Paraíso (el 
receptáculo del alma) es simplemente el estado 
del alma aparte del cuerpo en el cielo. Por lo 
tanto, en el momento de la venida del Señor, 
cuando el cuerpo y el alma se reúnan, el término 
Hades se vuelve obsoleto (Apo. 1:18; 20:13), porque 
de aquí en adelante no habrá un estado de “único 
para el alma”. 
 
         Me gustaría ofrecer esta respetuosa palabra de 
precaución. A los se apresuran a reprender a sus 
hermanos que hablan de seres queridos fieles “en 
el cielo”, deben actuar con más reserva.  Cuando 



6 | ¿ Q u é  S u c e d e  A  U n a  P e r s o n a  a l  M o r i r ?  W a y n e  J a c k s o n  
 

hay unos pocos textos que hablan de los santos 
muertos en el Hades/Paraíso (sin elaboración), y 
otros (más profusos y explícitos) que sugieren que 
la morada de los justos muertos es el cielo, el 
estudiante devoto no descartará los muchos a favor 
de unos pocos. Como observa un erudito: 
 
      “[E]l Nuevo Testamento tiene muy pocos 
versículos que hablen del estado intermedio, pero 
la enseñanza es definitiva de que cuando el hijo de 
Dios, está ausente del cuerpo es para estar 
presente con el Señor (2 Cor 5:8)” (Harris, R.L., 
1971, 175; cf. Eclesiastés 12:7). 
 
        Por lo tanto, reconociendo que todo el cuerpo 
de las Escrituras está inspirado por Dios y, por lo 
tanto, no está en conflicto, se buscará una solución 
que armonice los dos estados. En esta última 
instancia, sin embargo, los desacuerdos en esta 
área de estudio no deberían ser un punto de 
discusión. Las cosas son lo que son 
independientemente de nuestras disputas.  

 

— Recursos:  
 

• Barnett, Paul. Second Epistle to the 

Corinthians. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 1997. 

• Bengal, John A. Gnomon of the New 

Testament. Edinburgh, Scotland: T. & T. Clark. 3 
Vols. 1877. 

• Boettner, Loraine. Immortality. Philadelphia, PA: 
Presbyterian & Reformed. 1956. 

• Danker, F.W. et al. Greek-English Lexicon of the 

New Testament. Chicago, IL: University of 
Chicago. 2000. 

• Dods, Marcus. The Expositor’s Greek 

Testament. W. Robertson Nicoll, ed. Grand Rapids, 
MI: Eerdmans. 1956. 

• Erickson, Millard J. Christian Theology – Second 
Edition. Grand Rapids, MI: Baker Academic. 1998. 

• Fee, Gordon. Paul’s Letter to the 

Philippians. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 1995. 

• Godet, F. The Gospel of St. Luke. Edinburgh, 
Scotland: T. & T. Clark. 2 Vols. 1879. 

• Grundmann, Walter. Theological Dictionary of the 

New Testament. G. Kittel, ed. Grand Rapids, MI: 
Eerdmans. 10 Vols. 1964. 

• Harris, M.J. “Prepositions.” The New International 

Dictionary of New Testament Theology. C. Brown, 
ed. Grand Rapids, MI: Zondervan. 1971. 

• Harris, R. Laird. Man — God’s Eternal 

Creation. Chicago, IL: Moody. 1971. 

• Hendriksen, William. Thessalonians, Timothy, 

Titus. Grand Rapids, MI: Baker. 1979. 

• Hiebert, D. Edmond. The Thessalonian 

Epistles. Chicago, IL. Moody. 1971. 

• Hodge, Charles. An Exposition of Second 

Corinthians. New York, NY: Robert Carter & 
Brothers. 1860. 

• Knight, George W. The Pastoral Epistles. Grand 
Rapids, MI: Eerdmans. 1992. 

• Lenski. R.C.H. Colossians, Thessalonians, 

Timothy, Titus, Philemon. Minneapolis, MN: 
Augsburg. 1961. 

• Melick, Jr., Richard R. Philippians – The New 

American Commentary. Nashville, TN. 1991. 

• Morris, Leon. First & Second Thessalonians. Grand 
Rapids, MI: Eerdmans. 1991. 

• Morris, Leon. The Gospel of John – Revised. Grand 
Rapids, MI: Eerdmans. 1995. 

• Robertson, A.T. A Grammar of the Greek New 
Testament in the Light of Historical 

Research. London, England: Hodder & Stoughton. 
1919. 

• Spicq, Ceslas. Theological Lexicon of the New 

Testament. Peabody, MA: Hendrickson. 3 Vols. 
1994. 

• Stein, Robert. Difficult Passages in the New 

Testament. Grand Rapids, MI: Baker. 1990. 

• Tenney, Merrill. John – The Expositor’s Bible 

Commentary, Frank Gaebelein, ed. Grand Rapids, 
MI: Zondervan. 1981. 

• Terry, Milton S. Biblical Hermeneutics. New York, 
NY: Eaton & Mains. 1890. 

• Vincent, Marvin. Word Studies in the New 

Testament. Wilmington, DL: Associated 
Publishers. 1972. 

       • Woods, Guy N. The Gospel According to 

John. Nashville, TN: Gospel Advocate. 1981 

 
 

— Fuente: 

https://christiancourier.com/articles
/what-happens-to-a-person-at-death  

 

https://christiancourier.com/articles/what-happens-to-a-person-at-death
https://christiancourier.com/articles/what-happens-to-a-person-at-death

