
   



 

 

 
 
 

El Siguiente Fragmento fue tomado de Comentario 
sobre Apocalipsis titulado: Revelation: An 

Introduction and Commentary escrito por Homer 
Haley por primera vez en 1979 y publicado por Baker 

Book House de Grand Rapids, MI.  Sin embargo, el 
fragmento se ha tomado de la Octava impresión del 

mismo volumen publicado por Religious Supply, Inc. 
(1992), Louisville, KY. 

Págs.15-56. 
 

 
—El Traductor y Publicador 

Armando Ramírez 

 
(Portada) Vista Panorámica de la Isla de Patmos, siendo 

parte del Archipiélago de Dodecaneso en el Mar Egeo. 



  

Una Introducción al 
Libro de Apocalipsis 

 

Homer Hailey 
 
 

 
 
 

Publicado el 31 de Julio de 2023 en el sitio: 

www.elexpositorpublica.com  

 

 

http://www.elexpositorpublica.com/


Introducción al Libro de Apocalipsis                                                2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                3 
 

 

Contenido 
 

Contenido……………………………………………………………….3 

Introducción  ................................................................... 5 

I. El Título  ..................................................................... 10 

II. El Autor ...................................................................... 13 

III. El Lugar de Escritura  ............................................. 20  

IV. La Fecha ................................................................... 21  

   A. La Evidencia Externa ………………… ............. ………22 

   B. La Evidencia Interna ……………… .................... ….. 29 

V. Simbolismo……………………………………………………….34 

VI. Las Interpretaciones del Libro………………………….52 

VII. El Tema Y El Propósito del Libro………………. ...... 59 

VIII. Un Bosquejo del Libro…………... .......................... 60 

Bibliografía……………………………. ................................. 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                5 
 

 

 
El Libro de Apocalipsis 

 

Introducción: 
      
       Las personas mayores pueden recordar con nostalgia 
los hogares de su infancia en los que con frecuencia había 
una habitación especial de misterio. Pudo haber sido el 
salón o posiblemente el dormitorio de un difunto. Si fuera 
el salón, habría sillas especiales y un sofá tapizado con 
crin de caballo, un fonógrafo para tocar en ocasiones 
especiales, fotografías de una generación anterior mirando 
con severidad a la nueva generación, una Biblia familiar 
que rara vez se usa excepto para registrar nacimientos, 
bodas, y muertes, y un estereoscopio que pudiera traer 
ante los ojos del espectador escenas de lugares lejanos.  
 
       Es lamentable que en esta era de investigación 
científica el hombre desee descubrir todos los secretos del 
universo material y haya perdido en gran medida su 
sentido de asombro ante la presencia de lo misterioso. Ya 
no miramos las nubes y, en la fantasía, vemos imágenes en 
sus contornos, o nos vemos a nosotros mismos jugando 
sobre ellas y explorando los cañones intermedios. Ya no 
podemos cerrar los ojos y en la imaginación visitar las 
grandes tierras heladas del Ártico, imaginándonos allí; o 
visitando los bosques profundos del Norte, charlando con 
los habitantes fuertes y misteriosos. En gran medida, 
hemos perdido nuestro amor y aprecio por el misterio y lo 
misterioso.  
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                6 
 

         En la Biblia, el gran templo de la verdad espiritual de 
Dios, hay una habitación especial llena de misterios y 
maravillas que encienden la imaginación a las alturas 
celestiales y nos dejan asombrados por la grandeza de su 
representación de lo espiritual. Esta habitación es 
designada como El Apocalipsis. El hombre puede 
comprender muchos de los misterios del mundo físico, 
llegando a una comprensión casi completa de ellos, al 
menos hasta el punto de perder su sentido de asombro en 
su presencia. Pero, en contraste, aunque podemos captar 
algo del significado y uso de Apocalipsis, nunca dejamos 
de asombrarnos y maravillarnos ante sus misterios que 
siguen desafiándonos.  
 
        Patmos, una isla rocosa insignificante de 
aproximadamente cincuenta millas cuadradas, situada a 
unas veinticuatro millas al oeste de la costa de Asia Menor 
y a unas setenta millas al suroeste de Éfeso, se ha hecho 
inmortal por la visión mostrada a Juan ahí hace mucho 
tiempo.  
 

        A medida que compartimos con él las maravillas de 
ese momento, se nos presenta el alcance del ministerio de 
Jesús y la gloria presente de Su reinado. Contemplamos al 
Señor mientras camina entre los candelabros, y le 
escuchamos mientras dicta cartas a siete Iglesias en las 
provincias de Asia Menor, y tratamos de comprender el 
significado completo de la escena.  
 
        En este punto vemos una puerta abierta en el cielo, y 
en la visión revelada a Juan vemos el trono del universo, y 
toda la creación en el cielo y en la tierra rindiendo 
homenaje a Aquel que ocupa el trono. En medio de las 
alabanzas de los seres celestiales, uno semejante a un 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                7 
 

cordero toma un libro cerrado y sellado de la mano del 
ocupante del trono. Juan llora porque nadie en el cielo, en 
la tierra ni debajo de la tierra puede abrir el rollo, pero se 
le dice que el león de la tribu de Judá puede abrirlo. 
Miramos para ver un león, cuando he aquí, un cordero lo 
toma y comienza a desatar los sellos. Lo que sigue a la 
apertura de los sellos nos llena de asombro y admiración 
Salen jinetes, cada uno desempeñando un papel en el 
drama que tenemos ante nosotros; las almas claman desde 
debajo de un altar por la venganza de la causa por la que 
han sido sacrificadas. Siguen los terrores del juicio; los 
siervos de Dios reciben un sello en sus frentes, y una gran 
multitud vestida de blanco está de pie ante el trono, 
sirviendo a Dios día y noche.  
 

       Esta escena de semejante acción sigue un momento de 
silencio en el cielo mientras las oraciones de los santos se 
presentan ante Dios. Luego comienzan a sonar las 
trompetas en las manos de los ángeles, y suceden 
acontecimientos maravillosos y terribles, que afectan a 
toda la naturaleza y a los habitantes de la tierra. Un ángel 
fuerte clama a gran voz como ruge un león, a lo que siete 
truenos responden con sus voces. Después de esto, se le 
dice a Juan que coma un librito, se mide el templo y se da 
muerte a dos testigos por su testimonio acerca de Jesús. 
Pero la tragedia se convierte en triunfo cuando estos dos 
son llamados a subir al cielo. Por fin, el séptimo ángel toca 
su trompeta, y con esto cae el telón de la primera parte. 
Estamos entusiasmados con lo que hemos visto y oído, 
pero ¿De qué se trata?  
 

         Cuando se abre la segunda división del libro, vemos 
a una mujer radiante, ataviada con el sol, con la luna bajo 
sus pies y doce estrellas sobre su frente, que está a punto 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                8 
 

de dar a luz un hijo. Ella da a luz a un hijo varón, mientras 
que ante ella está el diablo esperando para devorarlo. Pero 
en lugar de ser devorado, el hijo varón es arrebatado a 
Dios y a su trono y la mujer huye al desierto. En la visión 
sigue un gran conflicto entre las fuerzas celestiales de 
Miguel por un lado y el ejército diabólico de Satanás por el 
otro. En el conflicto, el dragón, Satanás, es arrojado a la 
tierra y se para a la orilla del mar. Y, mientras el dragón se 
para en la orilla del mar, una bestia terrible surge del mar. 
La bestia, que está dotada con el poder, el trono y la 
autoridad de Satanás, hace guerra contra la mujer y su 
simiente. Pronto, una segunda bestia, que sube de la tierra, 
ejerciendo todo el poder de la primera bestia, comienza un 
intento de engañar y destruir a los siervos de Dios, pero 
solo logra engañar a los habitantes de la tierra. A 
continuación, nuestro punto de vista se centra en el 
Cordero glorioso de Dios y una hueste victoriosa de 
144,000 personas de pie con Él en el Monte Sión. La 
segunda división de esta escena concluye con una siega en 
la que la tierra es segada y lanzada en el lagar de la ira de 
Dios.  
 

        Una escena sigue a otra escena. Las copas de ira se 
derraman sobre la tierra, resultando en plagas de sangre, 
muerte y destrucción. Aparece una gran ramera que 
seduce a los habitantes de la tierra a fornicar con ella; pero 
es juzgada y destruida. Aleluyas se escuchan en el cielo. 
Todos se regocijan por la caída de la ramera. Sigue un 
gran conflicto entre la bestia y sus fuerzas y el Rey de 
Reyes y Sus fuerzas. La bestia y su ayudante, el falso 
profeta, son lanzados al lago de fuego. Satanás está atado, 
y los santos reinan en tronos por mil años. Al final de los 
mil años, Satanás es desatado por un poco de tiempo, 
durante el cual hace un esfuerzo final para destruir a los 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                9 
 

santos de Dios. Pero en lugar de la victoria, Satanás es 
derrotado y él también es arrojado al lago de fuego.     
Después de la resurrección y el juicio universal que sigue 
a la destrucción de Satanás en el lago de fuego, vemos un 
cielo nuevo y una tierra nueva con Dios entre Su pueblo, y 
Su pueblo en casa con Él. El cuadro que sigue al juicio es el 
de una ciudad grande y gloriosa donde a los habitantes se 
les han enjugado todas las lágrimas y heredan todo lo que 
es glorioso y precioso. Toda la escena, desde el principio 
hasta el final, es impresionante, asombrosa y majestuosa. 
 

         Brevemente, esta es la imagen ante la cual nos 
quedamos asombrados y maravillados. Todo parece tan 
lleno de misterio; ¿Podemos entender su propósito y 
enseñanza? Habiendo sido escrito durante el último 
período de la dinastía Flavia (81-96 D.C.), un período de 
persecución y sufrimiento para los santos, el simbolismo 
de Apocalipsis tenía un verdadero propósito y mensaje en 
ese entonces, y debe continuar incluso ahora para instruir, 
ayudar y alentar al pueblo de Dios. Mientras instruía y 
alentaba a sus santos, Dios estaba ocultando Su propósito a 
los incrédulos impíos y endurecidos de corazón. El 
método elegido por Dios para hacer esto fue a la vez 
prudente y brillante. Preguntamos: ¿De qué otra manera 
podría haber instruido y alentado a los Cristianos sin 
hacerlos caer en manos del enemigo? Este había sido Su 
método en la antigüedad como se establece en los libros 
de Daniel, Ezequiel y Zacarías. Así como había servido a 
Su propósito en aquellos tiempos pasados, sirvió a Su 
propósito con no menos éxito en los tiempos de Juan. Ya 
sea que podamos comprender o no todos los símbolos y 
signos misteriosos, las imágenes, las voces y las acciones, 
seguramente podemos aprender algo de su mensaje para 
las personas de la época de Juan y su instrucción divina 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                10 
 

para nosotros hoy. A la tarea de comprender lo que 
podamos de su significado, nos dedicamos a la redacción 
de este libro. Debido a su naturaleza Apocalíptica, su 
imaginería y simbolismo, y sus muchas alusiones a los 
escritos del Antiguo Pacto, Apocalipsis ha tenido a lo 
largo de los siglos una legión de interpretaciones muy 
diferentes. A la luz de estos puntos de vista tan diferentes, 
no nos conviene a ninguno de nosotros ser dogmáticos en 
las posiciones que tomamos. Reconociendo esto, me 
esforzaré por presentar con un espíritu modesto y 
moderado lo que creo que ha sido y es el mensaje, dejando 
al lector en la libertad de estar de acuerdo o en desacuerdo. 
 

                          I. EL TITULO 
 

       En nuestra Versión Estándar Americana, el texto que 
sigue en este estudio, el título es, El Apocalipsis de Juan. En 
el texto Griego es Apokalupsis Iōanou (en Westcott-Hort, o 
Iōanou en Alford y otros). Apokalupsis significa “descubrir, 
dejar al descubierto, desnudar” (Thayer). La palabra 
proviene de apokaluptō, “descubrir, quitar el velo”. El libro 
descubre o revela a través de símbolos, señales, imágenes 
y visiones la persecución inminente que enfrenta la Iglesia. 
Busca preparar al pueblo para la persecución por la 
revelación que Dios le dio a Jesucristo para mostrar a sus 
siervos. Este método Apocalíptico impide que los enemigos 
de Dios entiendan el mensaje, mientras lo dan a conocer a 
Su pueblo. Aun así, debemos admitir que hay mucho en el 
libro que permanece velado para nosotros. 
 

        Los escritos Apocalípticos difieren de las obras 
proféticas en sustancia y forma y, sin embargo, en ambos 
hay elementos predictivos y apocalípticos. En la 
predicación y escritura profética, los temas morales en 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                11 
 

cuestión reciben la mayor atención, mientras que en los 
apocalipsis el material es más predictivo y la extensión del 
tema es más inclusiva y de mayor alcance. Este último 
comprende una visión que involucra una comprensión de 
las condiciones mundiales y las fuerzas globales en acción, 
buscando el fin último que surgiría de ellas. Se considera 
que todas las naciones, fuerzas y condiciones están bajo el 
control del Dios Poderoso. La literatura Apocalíptica 
floreció durante una época de gran crisis nacional cuando 
un enemigo formidable amenazó la vida del pueblo— una 
época de gran prueba y tensión. Este tipo de escritura se 
caracteriza por símbolos en sueños y visiones, en acciones 
y consecuencias, instruyendo y animando a las personas 
bajo tales condiciones. El Espíritu escogió este método 
para revelar las luchas del pueblo de Dios con las fuerzas 
paganas y la victoria de Su causa y reino sobre estos 
poderes mundanos. Un escritor inspirado de un libro 
apocalíptico podría asumir el papel tanto de profeta como 
de apocalíptico.  
 

         En casi todos los aspectos de la verdad, lo genuino da 
lugar a la falsificación o imitación. Los escritores sin 
inspiración de estas obras de imitación se esforzaron por 
imitar lo genuino tanto en los elementos proféticos como 
apocalípticos. Comenzando alrededor del 200 A.C. y 
continuando hasta cerca del año 200 D.C., la literatura 
Apocalíptica se hizo común entre los Judíos, siguiendo en 
gran medida el modelo de los escritos de Daniel. La 
literatura pseudo-apocalíptica, como la genuina, se 
caracteriza por “visiones” en las que el escritor afirma ver 
a Dios actuando en favor de Su pueblo y contra sus 
enemigos. Los escritos no inspirados de esta categoría que 
fueron aceptados y estimados por las personas del período 
en el que fueron escritos se conocían como Apócrafos. Los 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                12 
 

que fueron rechazados se describen como 
Pseudoepígrafos. Los tres libros apocalípticos genuinos 
del Antiguo Pacto, que fueron inspirados por el Espíritu 
de Dios, son Daniel, Ezequiel y Zacarías. El único libro del 
Nuevo Pacto es el Apocalipsis de Juan. En estos libros 
canónicos, tanto los elementos apocalípticos como los 
proféticos son fuertemente evidentes. Daniel y Ezequiel 
hablaron y escribieron durante el período del gran y 
poderoso Imperio Babilónico, cuando el pueblo de Dios 
estaba siendo llevado al cautiverio Babilónico o ya estaba 
allí (605-539 A.C.). Zacarías profetizó durante el gobierno 
y poder Persa, después del regreso del remanente de Israel 
de Babilonia (520 A.C. hasta una fecha indefinida). Los 
tres escribieron para instruir al pueblo de Dios, para 
alentarlo en un momento de extrema dificultad y para 
prepararlo para más pruebas severas. Estos continuaron 
hasta los días de Antíoco de Siria y hasta el período de la 
persecución Romana.  
 
          Mediante el estudio de los tres escritos antiguos y el 
Apocalipsis de Juan, el pueblo de Dios puede encontrar 
instrucción y aliento hasta el fin de los tiempos. Como se 
señalará más adelante, Apocalipsis fue escrito durante los 
días del fuerte e indomable Imperio Romano para 
informar a los Cristianos de lo que estaba sucediendo y de 
lo que sucedería, y para alentarlos a perseverar mientras 
sufrían a manos de Judíos y Romanos, y para asegurarles 
de la victoria final bajo Cristo. Los cuatro escritores de 
estos genuinos libros apocalípticos manifiestan una 
amplia comprensión de los asuntos y eventos mundiales, 
y por el Espíritu de Dios aseguran a los santos que sufren 
que la providencia suprema de Dios traerá a juicio final y a 
la destrucción a los poderes paganos perseguidores, y la 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                13 
 

victoria y la gloria al reino de Dios. Su estilo es dramático 
e inspirador. 

II. EL AUTOR 
        
          Cuatro veces en Apocalipsis el autor se refiere a sí 
mismo como Juan (1:1, 4, 9; 22:8). La pregunta es si el 
escritor fue un profeta desconocido llamado Juan, un 
presbítero que vivió en Éfeso, o el apóstol Juan, quien 
escribió como apóstol y profeta. Es verdad que el escritor 
en ninguna parte se refiere a sí mismo como apóstol, pero 
la evidencia externa (la voz de la tradición) y la evidencia 
interna apuntan a Juan el apóstol, el autor del Evangelio y 
tres epístolas que llevan su nombre, como el autor de la 
Apocalipsis. Es verdad que el escritor se refiere a su 
mensaje como “profecía”, y así se identifica como profeta. 
Juan habla de sus escritos como “las palabras de esta 
profecía” (1:3), “las palabras de la profecía de este libro” 
(22:7, 10, 18) y “las palabras del libro de esta profecía”. 
(22:19). Habiendo recibido la revelación expuesta en la 
primera parte del libro, una voz del cielo instruyó a Juan 
para que tomara un librito de la mano de un ángel y se lo 
comiera, porque “Es necesario que profetices otra vez 
sobre muchos pueblos, naciones, lenguas y reyes” (10:11). 
Juan se identifica además como profeta cuando un ángel 
se presenta como consiervo del escritor y de los hermanos 
del escritor, “los profetas” (22:9). Sin controversia, estos 
pasajes señalan claramente al autor como profeta. Pero, 
¿Se deduce que él es también un apóstol?  
 

        Aunque algunos escritores relativamente tempranos 
plantearon la cuestión de la autoría, la composición del 
Apocalipsis por el apóstol Juan nunca fue seriamente 
cuestionada hasta la aparición de la crítica liberal moderna 
del siglo XIX. Muchos críticos han intentado asociar el 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                14 
 

libro con un tal “Juan el presbítero”, que se supone que 
vivió, murió y fue sepultado en Éfeso. Las pruebas 
ofrecidas por estos críticos son débiles y muy poco 
convincentes, como se señalará. 
 

         El espacio solo permite un breve resumen de la 
evidencia externa e interna en apoyo del apóstol Juan 
como el escritor del libro. Probablemente será reconocido 
por todos los estudiosos del tema que de los dos cuerpos 
de evidencia, externo e interno, el externo —la voz de los 
primeros escritores— es el más fuerte y más convincente. 
En este comentario una discusión larga y complicada 
sobre “Juan el presbítero” y “Juan el apóstol” estaría fuera 
de lugar. Será suficiente para nuestro propósito presentar 
de la manera más breve y concisa posible el testimonio de 
los primeros escritores de la Iglesia que consideraban que 
Juan el apóstol había sido el escritor. 
 

        Justino Mártir (110-165 D.C.) en su Diálogo con Trifón 
el Judío (LXXXI) dice: “Había entre nosotros un hombre 
que se llamaba Juan, uno de los apóstoles de Cristo, que 
profetizó por revelación”, y luego se refiere a los mil años, 
la resurrección y el juicio de Apocalipsis 20.1 

 

           Ireneo (120-202 D.C.) que había oído a Policarpo, un 
discípulo del apóstol Juan, escribió en su obra Contra los 
Herejes (IV. xx. 11), “Juan, también discípulo del Señor... 
dice en el Apocalipsis”, y luego cita profusamente de ese 
libro.2 Habiéndolo identificado como “el discípulo del 
Señor”, Ireneo dice más adelante: “En una luz aún más 
clara, Juan, en el Apocalipsis” reveló ciertas cosas, que el 
escritor procede a discutir (V. xxi. 1). 3 

 

   1 The Ante-Nicene Fathers, Vol. I, Pág.240. De aquí en adelante denominado A-N-F. 

    2  Ibid., Págs. 491-492. 

    3  Ibid., Pág. 554. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                15 
 

        Clemente de Alejandría (153-217 D.C.) en su tratado 
¿Quién es el Hombre Rico que se Salvará? (XLII), escribe 
sobre “el apóstol Juan” que “regresó a Éfeso desde la isla 
de Patmos” después de “la muerte del tirano”. No se 
nombra al tirano.4  

 
        Tertuliano (145-220 D.C.) algunas veces llamado “el 
padre del Cristianismo Latino”, un escritor voluminoso, 
escribió cinco libros Contra Marción. En el libro III. xxv, 
Tertuliano escribe sobre la Jerusalén descendida del cielo. 
Cita a Pablo, quien la llamó “la cual es madre de todos 
nosotros” (Gál. 4:26), y dice, “el apóstol Juan la vio”, 
refiriéndose a Apocalipsis 21:2.5 

           
        Orígenes (185-254 D.C.) en su obra De Principiis, dice: 
“Según Juan, Dios es luz” (I. II. 7), refiriéndose 
incuestionablemente al apóstol Juan. Luego, más adelante 
dice: “Escuchen la manera en que Juan [el Juan que había 
citado anteriormente] habla en el Apocalipsis” (I. II. 10) 6. 
Seguramente, Orígenes solo conoció a un Juan que escribió 
las Escrituras, y ese fue Juan el apóstol.  
 
        Hipólito (170-236 D.C.) en su tratado Sobre Cristo y el 
Anticristo (36-42), identifica al escritor de Apocalipsis 
como Juan el apóstol cuando dice: “Dime, bendito Juan, 
apóstol y discípulo del Señor, ¿Qué viste y oíste acerca de 
Babilonia?” y luego cita los capítulos 17, 18. 7 

 
        Victorino (quien murió en la persecución, 303 D.C.), 
obispo de Petau, escribió el comentario más antiguo  
 
     4 Ibid., Vol. II, Pág.603. 

      5 Ibid., Vol. III, Pág. 342. 

      6 Ibid., Vol. IV, Págs. 248, 250. 

      7 Ibid., Vol. V. Págs. 211, 212. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                16 
 

conocido sobre Apocalipsis, del cual sólo ha un 
fragmento. Comentando el 10:3, dice: “Y por su voz Juan 
dio su testimonio en el mundo... porque él es un apóstol”.8 

 

         Seguramente, tal variedad de testimonios de estos 
primeros escritores puede conducir a una sola conclusión: 
el apóstol Juan fue el siervo de Dios a quien Él empleó 
para dar a su Iglesia este libro maravilloso y fascinante. 
 

        El primer escritor y maestro de la Iglesia que 
cuestionó la autoría apostólica de Apocalipsis fue 
Dionisio (200-265 D. C.), obispo de Alejandría. Dionisio 
era un fuerte anti-milenarista o anti-celiteísta. En su celo 
contra la teoría de los mil años en apogeo entre algunos 
maestros en ese tiempo, Dionisio tomó la posición de que 
el Apocalipsis no fue escrito por el apóstol Juan. No está 
claro qué valor tenía esta posición para su punto de vista 
sobre el milenio. Confesó que no entendía el Libro de 
Apocalipsis. Aunque admitió “que fue obra de algún 
hombre santo e inspirado”, afirmó además: “Sin embargo, 
no se sabe de que Juan se refiere”. Él era “de la opinión 
que había muchas personas del mismo nombre con Juan el 
apóstol”, especialmente en Asia, y menciona 
específicamente a Juan Marcos. Concluye diciendo: “Creo, 
pues, que fue algún otro de los que estaban en Asia. 
Porque se dice que había dos monumentos en Éfeso, y que 
cada uno de estos lleva el nombre de Juan”9. Pero esto no 
prueba nada, porque ya había dicho que había muchas 
personas en Asia que se llamaban Juan; y además, basa su 
conclusión en rumores. Aunque interesante y hábilmente 
expuesta, toda su discusión no afecta el testimonio de los  
 
       8 Ibid. Vol. VII, Pág.353. 

       9 Ibid., Vol. Vi, Págs. 82, 83. Vea también Eusebio, Historia Eclesiástica, Libro VII, 

Capitulo 25, Págs.287-301. De aquí en adelante referido como H. E. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                17 
 

escritores anteriores y, además, no identifica a ninguna 
persona en particular como el autor de Apocalipsis.          
  
         El argumento a favor de un “Juan el presbítero” en 
lugar de “Juan el apóstol” como el escritor de Apocalipsis 
parece basarse principalmente en una declaración de 
Papías (70-155 D.C.), quien tiene fama de haber escrito 
cinco libros, de los cuales sólo unos pocos fragmentos 
escasos han llegado hasta nosotros. Pero el pasaje en el 
que se basa este argumento (que “Juan el presbítero” está 
separado de Juan el apóstol) parece haber sido 
malinterpretado por quienes lo usan. Papías escribió: 
“Entonces, si alguno de los que habían visitado a los 
ancianos venía, preguntaba minuciosamente por sus 
dichos,— qué dijeron Andrés o Pedro, o qué dijeron 
Felipe, o Tomás, o Santiago, o Juan, o por Mateo, o por 
cualquier otro de los discípulos del Señor”. Él identificó a 
estos apóstoles como ancianos, lo cual no sorprende ya 
que la palabra se usaba como un término de respeto por 
una persona mayor o para designar a una generación 
anterior o pasada (1 Tim. 5:1; Heb. 11:2; et al.), así como 
para aplicarlo a los supervisores de la Iglesia (1 Ped. 5:1; 
Tito 1:5; et al.). Papías continuó diciendo: “Qué cosas 
dicen Aristón y el presbítero [anciano] Juan, los discípulos 
del Señor”. En esto no identifica a Aristón como un 
anciano, sino que lo distingue del presbítero Juan, 
identificando así a este Juan como el Juan de los siete 
apóstoles a quienes identificó como ancianos o 
presbíteros. 10 Pero si pudiera probarse que Papías está 
escribiendo sobre dos hombres llamados Juan, un apóstol y 
un presbítero (y esto no puede deducirse del texto), 
todavía  no  se  puede  deducir  que este Juan el presbítero  
         

 

        10  Ante-Nicene Fathers, Vol. I, Pág. 153. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                18 
 

escribió Apocalipsis. La evidencia de un Juan el presbítero 
como escritor de Apocalipsis es prácticamente nula. 
          

           Ahora una palabra sobre la evidencia interna de la 
autoría apostólica. Una mirada cercana al libro revela que 
hay una gran diferencia entre el Griego del Evangelio y la 
Primera epístola de Juan y el Griego del Apocalipsis. Esta 
diferencia, se afirma, aboga por un escritor separado para 
el último libro. Hay varias respuestas dadas para explicar 
esta diferencia estilística, que dejo para que los eruditos 
Griegos las discutan. Una posible respuesta es que al darle 
a la Iglesia un libro que es diferente de todos los demás, 
Dios presentó el libro usando un estilo de lenguaje 
diferente. Al que cree que el escritor estuvo bajo la 
inspiración y guía del Espíritu Santo de Dios y que habló a 
través o por el Espíritu (1:10; 2:7, 11, 17, 29; 3:6, 13, 22; 4 :2; 
14:13; 22:17), esta diferencia en el lenguaje es de poca 
importancia. El lenguaje fue escogido por el Espíritu. El 
Espíritu debía enseñar a los apóstoles (Juan 14:26) y 
guiarlos a toda la verdad (Juan 16:13); cuando vino el 
Espíritu hablaron “en otras lenguas, según el Espíritu les 
daba que hablasen” (Hechos 2:4), “no con palabras 
enseñadas por sabiduría humana, sino con las que enseña 
el Espíritu, acomodando lo espiritual a lo espiritual” (1 
Cor. 2:13). Vemos, entonces, que el Espíritu escogió el 
lenguaje. Esta línea de razonamiento tiene poco peso para 
la crítica liberal moderna, pero debería satisfacer al 
creyente. 
 

         El uso de ciertas palabras que se encuentran en los 
escritos aceptados de Juan— el Evangelio y 1 Juan, y 
Apocalipsis apuntan a la identidad de la autoría. La 
primera de ellas que conecta a los tres es la identidad del 
Hijo como “el Verbo” (logos): “el Verbo era Dios” (Jn 1, 1; 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                19 
 

cf. v. 14); “la Palabra de vida” (1 Juan 1:1); “La Palabra de 
Dios” (Apoc. 19:13). Solo en estos tres libros se identifica a 
Jesús como “el Verbo”. Otra palabra peculiar de estas tres 
obras (con tres excepciones: Lucas 11:22; Rom. 3:4; 12:21) 
es nikaō, “vencer” o conquistar. Jesús lo usó de Sí mismo 
(Juan 16:33); Juan lo usó siete veces en 1 Juan, y aparece 
diecisiete veces en Apocalipsis. En cada instancia en 
Apocalipsis se usa de Cristo y los santos venciendo como 
en el Evangelio y 1 Juan, con dos excepciones, la de los 
santos siendo vencidos temporalmente por el enemigo 
(11:7; 13:7). Una tercera palabra que aparece especialmente 
en estos tres libros y que forma un lazo de conexión es 
¡verdadero! (alēthinos). Los únicos otros escritos en los que 
se encuentra esta palabra son Lucas 16:11; 1 Tes. 1:9; Heb. 
8:2; 9:24; 10:22. La palabra aparece ocho veces en el 
Evangelio de Juan, cuatro veces en 1 Juan y diez veces en 
Apocalipsis. El uso peculiar que se hace de la palabra en 
los tres escritos apunta fuertemente a una autoría común. 
 

          Una cuarta palabra que se encuentra solo en el 
Evangelio de Juan y Apocalipsis es arnion, “cordero”. 
Jesús lo usó para referirse a Sus tiernos discípulos (Juan 
21:15), y en Apocalipsis aparece veintiocho veces de Jesús 
y una vez de la bestia terrestre, “que tenía dos cuernos 
semejantes a los de un cordero” (13:11). La palabra afín 
amnos, “cordero” (discutida más detalladamente en el 
comentario), es usada dos veces por Juan en el Evangelio, 
ambas veces refiriéndose a Jesús (Juan 1:29, 36). Amnos no 
es empleada por el escritor de Apocalipsis; solo usa arnion. 
Amnos se usa para traducir Isaías en Hechos 8:32, y por 
Pedro de la sangre de Cristo “como de un cordero” (1 Ped. 
1:19). La referencia a Jesús como un cordero en el 
Evangelio y Apocalipsis agrega algo de peso a la evidencia 
de la unidad de autoría.  



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                20 
 

        Uno debe confesar que si dependiéramos únicamente 
de pruebas internas, el caso sería débil; pero con la 
abundancia de evidencia tradicional para la autoría 
apostólica y la ausencia casi total de evidencia para otro, el 
caso se encuentra en un terreno mucho más firme que el 
de la teoría del presbítero. En cualquier caso, el creyente 
regresa a la posición de que el libro es la revelación de 
Dios, dada por Su Espíritu a través de quienquiera que Él 
haya usado como Su escritor. La mayoría de los 
estudiantes, sin embargo, aceptan al apóstol Juan como el 
instrumento del Señor para escribir el libro. Para una 
presentación completa y más detallada de la evidencia 
externa e interna sobre el tema, se remite al estudiante al 
Testamento Griego de Henry Alford, al que estoy en deuda 
por muchas de las sugerencias ofrecidas anteriormente.11 

 

III. EL LUGAR DE LA ESCRITURA 
 

         Algunos han planteado la cuestión de si el libro fue 
escrito en Patmos en el momento de la revelación a Juan o 
después de su regreso a Éfeso. La pregunta se responde en 
el propio texto. El escritor fue instruido por una voz que 
decía: “Escribe en un libro lo que ves, y envíalo a las siete 
iglesias...” La voz luego especificó a Éfeso como una de las 
iglesias que recibiría el libro (1:11). Juan recibió 
instrucciones adicionales: “Escribe las cosas que has visto, 
y las que son, y las que han de ser después de estas” (1:19). 
Cada una de las cartas a las siete iglesias comienza con 
instrucciones para escribir al ángel de la congregación 
particular (Caps. 2—3). Cuando Juan escuchó la voz de los 
siete truenos, “yo iba a escribir”, cuando se le indicó que 
no lo hiciera (10:4). Tres veces después de esto, se le dice a  
 
 

        11  Vol. IV: 198-239. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                21 
 

Juan que escriba (14:13; 19:9; 21:5). Esta evidencia revela 
claramente que Juan escribió desde Patmos donde recibió 
el mensaje y desde donde fue enviado a las iglesias.  
 

IV. LA FECHA 
 

       Los eruditos han debatido periódicamente la fecha en 
que Juan recibió y registró el Apocalipsis, pero la elección 
generalmente se encuentra entre la época de Nerón, 64-68 
D. C., y la época de Domiciano, 91-96 D.C. Sin embargo, 
hay algunos que colocan la fecha de escritura entre estos 
dos, posiblemente bajo el gobierno de Vespasiano o 
alrededor del año 70 D.C., el año en que Jerusalén fue 
destruida. Un conjunto formidable de nombres ilustres 
que defienden la fecha de Neroniana podría oponerse a 
una hueste de defensores de la fecha de Domiciano 
igualmente respetables y eruditos; pero esta serie de 
nombres no resolvería la cuestión. Después de considerar 
los argumentos para cada una de las posiciones, creo que 
el peso de la evidencia favorece la fecha tardía, 91-96 D.C., 
aunque hay algunos argumentos sólidos, pero no 
concluyentes, para la fecha Neroniana. 
 

          Determinar la fecha exacta de composición no es tan 
esencial como reconocer el propósito del libro. Al estudiar 
el trasfondo histórico de Apocalipsis (sección parte del 
Comentario ampliado no parte de esta Introducción—
ARP), aprendemos que hubo una serie de persecuciones y, 
por lo tanto, el libro sirvió para alentar a los santos 
durante todo el período. El libro fue escrito no sólo para 
los Cristianos en apuros durante la época de Nerón o 
Domiciano, sino también para aquellos en “la gran 
tribulación” (7:14), que continuó con interrupciones 
periódicas e intervalos intermitentes de paz ansiosa y 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                22 
 

aprensiva durante un período de 249 años, del año 64 al 
313 D.C. Este trasfondo del desarrollo de la actitud 
Romana ofrece fuerte evidencia de apoyo para la fecha 
posterior. Philip Schaff, que acepta y defiende la fecha 
anterior, ha dicho sobre el exilio de Juan a Patmos y la 
fecha en disputa. “La evidencia externa apunta al reinado 
de Domiciano, 95 D.C.; la evidencia interna al reinado de 
Nerón, o poco después de su muerte, 68 D.C.”12 Schaff 
favorece una fecha entre la muerte de Nerón (9 de Junio 
de 68) y la destrucción de Jerusalén (10 de agosto del 70).13 
No solo estoy persuadido de que la evidencia externa 
favorece fuertemente la fecha de Domiciano, sino que 
también estoy convencido de que la evidencia interna se 
presta con igual fuerza a la misma conclusión. 
 

A. La Evidencia Externa 
 

1. Las Condiciones Establecidas en el libro de los Hechos. 
 

          La difusión temprana de la fe Cristiana en el primer 
siglo fue nada menos que fenomenal. Antes del final de la 
era posterior al Pentecostés de Hechos 2, los Cristianos y 
las Iglesias existían en todo el mundo Romano, incluso 
tan al este como la antigua Babilonia. Pablo pudo decir 
que en su tiempo el evangelio había sido predicado “en 
toda la creación debajo del cielo” (Col. 1:23). La primera 
oposición a la predicación del evangelio de Cristo provino 
de los Judíos (Hech. 8:1-4; 12:1-19; 13:50-52; 14:2; et al.); 
los primeros enfrentamientos con el poder Romano no se 
debieron a oposición religiosa sino a consideraciones 
económicas. En Filipos, Pablo y Silas fueron arrestados, 
golpeados y encarcelados por reducir los ingresos de 
ciertos hombres. Habían expulsado un espíritu de adivi-- 
      

         
 

         12 Schaff, History of the Christian Church, Vol. I, Pág. 427. 

         13 Ibid., Pág. 834 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                23 
 

nación de una doncella cuya adivinación había traído 
mucha ganancia a sus amos (Hech. 16). Cuando Pablo 
estaba en Éfeso, surgieron problemas por la pérdida de 
negocios por parte de los fabricantes de altares de plata 
para una diosa. Sin embargo, Pablo mantuvo relaciones 
amistosas con ciertos Asiarcas de la ciudad (Hech. 19). No 
hay evidencia de oposición a Pablo y su obra por parte de 
los sacerdotes paganos de la ciudad.   
 

2. La Persecución de Nerón.       
 

         Los eruditos conservadores generalmente están de 
acuerdo en que Pablo pasó dos años en Roma, 
probablemente del 61 al 63 d.C., esperando su juicio ante 
Nerón. Además, generalmente se acepta que Nerón liberó 
a Pablo y le permitió continuar sus viajes y su trabajo en 
el evangelio. Esto indica que hasta ese momento no había 
habido oposición imperial a los Cristianos y a la Iglesia; 
sin embargo, todo esto iba a cambiar con el gran incendio 
en Roma, en el año 64 D.C. Nerón buscó una forma de 
escapar de la acusación de que él mismo provocó el 
incendio y encontró su vía de escape en los Cristianos. En 
este punto, es provechoso tomar una segunda mirada a la 
acusación hecha contra los Cristianos por Tácito, quien 
dijo que eran “una clase odiada por sus abominaciones... 
Una inmensa multitud fue condenada, no tanto por el 
crimen de incendiar la ciudad, sino por el odio contra la 
humanidad”14  
 

        La ejecución debió ser extremadamente brutal, pues 
el historiador afirma que la persecución fue tan severa 
que entre el populacho “surgió un sentimiento de 
compasión” por los Cristianos; “porque no era efectuada,  
 
      14 Anales, XV. 44. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                24 
 

como parecía, por el bien público, sino para saciar la 
crueldad de un hombre, por lo que estaban siendo 
destruidos”.15 Tres puntos se destacan claramente: los 
Cristianos fueron odiados por abominaciones no 
especificadas; se les acusó de incendiar la ciudad, 
acusación de cuya verdad Tácito parecía dudar; y su 
conducta, en agudo contraste con la sociedad Romana en 
general, les hizo parecer que odiaban a la humanidad. 
Parece claro que aunque la religión de los Cristianos 
estuvo involucrada, la persecución no fue una guerra 
contra su religión per se. El enfoque de Nero pasó por dos 
etapas: primero, buscó desviar las sospechas de sí mismo 
como la causa del incendio; y segundo, persiguió a los 
Cristianos acusándolos de hostilidad hacia la sociedad. La 
conducta de los Cristianos no encajaba con las costumbres 
sociales Romanas, por lo que eran considerados enemigos 
de la sociedad Romana. Fueron acusados de usar magia 
debido a su poder sobre las personas y sobre sus propias 
vidas. En consecuencia, se les infligió el castigo que se 
imponía a los usuarios de la magia y Nero pronto retiró el 
cargo de incendiarismo.  
 

         En este punto se plantean dos preguntas. ¿Se 
extendió la persecución de Nerón más allá de Roma hacia 
las provincias? ¿Y emitió el Emperador un edicto Imperial 
o proscripción contra los Cristianos? No hay pruebas 
sólidas de que la persecución de Nerón se extendiera más 
allá de la propia ciudad de Roma. Los dos primeros 
escritores en afirmar claramente que se extendía más allá 
de Roma son Sulpicio Severo y Orosio (ambos cerca del 
año 400 D.C.). Schaff admite que Severo da su relato 
“principalmente de Tácito”16.    William  Ramsey  también  
 
      15 Ibid. 

      16  Schaff, Vol. I, Págs. 384, 389. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                25 
 

dice que el relato de Severo sobre la persecución 
Neroniana se basa en Tácito, y cita a Severo diciendo casi 
con las palabras de Tácito: “Este fue el comienzo de las 
medidas severas contra los Cristianos. Posteriormente, la 
religión fue prohibida por leyes formales, y la profesión 
del Cristianismo fue declarada ilegal por edictos 
publicados”.17 Pero, ¿Fueron las leyes formales que 
declaraban ilegal el Cristianismo mediante edictos 
publicados por Nerón, o vinieron después? Parece claro a 
partir de la correspondencia entre Plinio y Trajano que 
aun en este tiempo (111-113 D.C.) no había habido ningún 
edicto formal; porque si se hubiera emitido tal edicto, 
Plinio habría sabido qué hacer. Parece por tanto, como 
señaló Ramsay, que el principio de Nerón era una ley no 
escrita por la cual los gobernadores de las provincias 
juzgaban a los Cristianos. Esto significa que los castigos 
infligidos eran administrativos y no judiciales.18   

 

            Si Severo dependía de Tácito para su información, y 
Tácito no dice nada acerca de “leyes formales” y “edictos 
publicados”, se deduce que estas leyes y edictos llegaron 
a través de emperadores posteriores. Por lo tanto, no 
parece haber otra interpretación de la declaración de 
Severo, “Después, la religión fue prohibida por leyes 
formales, y... hecha ilegal por edictos publicados”. Nerón 
permitió que los Cristianos fueran acusados de delitos 
sociales o morales, en lugar de criminales. Con esta 
práctica, Nerón sentó un precedente que se convirtió en 
una ley no escrita, respetada y seguida por emperadores 
posteriores y utilizada contra los Cristianos por los 
magistrados de las provincias.  
        

  
 17 William M. Ramsey, The Church in the Roman Empire, Pág.243, citando a Severo. 

 18 Ibid., Pág.258. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                26 
 

         Ramsay señala el elemento temporal en el reinado de 
Nerón entre los años 64 y 68 D. C. como otro factor en la 
evolución de la actitud hacia los Cristianos y en el 
desarrollo de leyes establecidas. La persecución que 
comenzó en el 64 fue interrumpida, si no terminada, por 
la partida de Nerón de Roma a Grecia en el 66. Regresó a 
Roma en el 68 justo a tiempo para enterarse de la revuelta 
que lo llevó a la muerte unas semanas después.19 Esto no 
quiere decir que las persecuciones cesaron por completo, 
porque Pablo fue condenado a muerte durante este 
período; pero sí significa que la persecución de Nerón 
disminuyó. Parece que no hubo tiempo suficente durante 
este breve período para el desarrollo de un patrón fijo y 
una base de oposición a la fe.  
 

        De la evidencia disponible, parece que la persecución 
de Nerón no tuvo como objetivo la aniquilación del 
Cristianismo, que no se extendió más allá de Roma y que 
no emitió ningún edicto formal contra los Cristianos. Esto 
indica que la actitud hacia los Cristianos no se determinó 
finalmente bajo Nerón, sino que las leyes y edictos 
formales mencionados por Severo se desarrollaron bajo 
los emperadores que siguieron a Nerón. La acción del 
Estado contra los Cristianos se desarrolló en el Imperio en 
el período comprendido entre los años 70 y 96 D.C.; pero 
incluso durante este período, parece que no hubo ningún 
edicto imperial de proscripción de ningún emperador que 
prohibiera completamente el Cristianismo. 
 

3. La Persecución de Domiciano. 
 

         No cabe duda de que la política de Nerón fue 
continuada por Vespasiano y Tito, pero no hay registro de  
       

        19 Ibid., Pág.244 (Nota al pie). 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                27 
 

una confrontación directa con los Cristianos por parte de 
ninguno de estos gobernantes. Sin embargo, bajo 
Domiciano, que estaba motivado por el miedo a la 
conspiración y por su deseo insaciable de los honores 
divinos, se llevó al extremo la política contra cualquier 
libertad del individuo o cualquier oposición al 
despotismo. Ramsay piensa que esta política contra los 
intereses filosóficos “no se originó en una mera tiranía 
caprichosa”, sino que la oposición a los Cristianos era 
política. La acción fue contra la Iglesia como una unidad 
organizada.20  Domiciano buscó restaurar el culto Romano 
y fomentó la adoración de sí mismo como señor y dios.21 
Esta reverencia por los dioses y por el emperador se 
consideraba una prueba de lealtad al imperio; negarse a 
rendir a este homenaje se consideraba sacrilegio y traición. 
Desde el punto de vista de Domiciano, la cuestión era 
política; desde el punto de vista Cristiano era religiosa. En 
cualquier caso, las líneas estaban trazadas y el conflicto iba 
a ser largo y sangriento para los santos. 
 
        La diferencia en las actitudes de Nerón y Domiciano 
hacia los honores divinos y la adoración de sí mismos 
parece bastante marcada, y la dura actitud de Domiciano 
argumenta fuertemente a favor de la fecha posterior de 
Apocalipsis. Al ser declarado emperador, Nerón se 
prohibió las estatuas de oro y plata macizos 22 Sin 
embargo, Tácito menciona una estatua de bronce del 
emperador que se fundió en el fuego.23 Seutonio dice: 
“Despreciaba   todos   los  cultos  religiosos  excepto  el  de  
 
      
      20 Ibid., Págs. 273-275. 

          21  Suetonio, Domiciano, Pag. 13. 

          22 Tácito, Anales, XIII. 10. 

          23 Ibid., XV. 22 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                28 
 

Atargatis, la Diosa Siria”, a quien sacrificaba tres veces al 
día.24 Aunque Nerón se deleitaba con los aplausos del 
populacho y aceptaba la adoración como un dios, parece 
haber estado un tanto restringido en la deificación por el 
principio general “que los honores divinos no se pagan a 
un emperador hasta que haya dejado de vivir entre los 
hombres”.25 Y dado que Nerón amaba la vida, de ninguna 
manera estaba ansioso por unirse a las filas de las 
deidades fallecidas. En marcado contraste con el carácter 
de Nerón, Domiciano buscaba ávidamente la adoración de 
sí mismo por parte del pueblo y quería que lo 
consideraran un dios. Esta disposición de Domiciano y el 
espíritu de su reinado encaja mucho mejor en el tenor de 
Apocalipsis que la actitud de Nerón. Como se señalará en 
la sección sobre la evidencia interna, todo el tema de 
Apocalipsis es el de un terrible conflicto y lucha de fuerzas 
morales y espirituales; la verdad y la lealtad a Cristo se 
oponen al error religioso y la lealtad a un gran poder 
gobernante.  
 
4. Escritores Primitivos 

 

     Unas pocas citas de los primeros escritores de la 
Iglesia concluirán la evidencia externa para la fecha 
posterior. Ireneo (120-202 D. C.), escribiendo sobre Juan, 
quien contempló la visión Apocalíptica, dijo: “Porque eso 
se vio no hace mucho tiempo, sino casi en nuestros días, 
hacia el final del reinado de Domiciano”.26 Clemente de 
Alejandría, escribiendo cerca del final del siglo segundo 
(193 D. C.), simplemente identifica la liberación de Juan 
tras la muerte de un emperador, diciendo: “Porque cuando  
      
     

     24 Nerón, 56 

        25 Tácito, Anales, VX. 74 

        26 Contra Herejes, V. 30.3, A-N-F. II. Pág.603. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                29 
 

a la muerte del tirano, regresó a Éfeso desde la isla de 
Patmos”27 Él no nombra al “tirano”, pero según Eusebio 
(abajo), la tradición sostenía que el tirano era Domiciano. 
En su Comentario sobre el Apocalipsis, Victorino, quien fue 
martirizado en la persecución de Diocleciano (303 D.C.), 
comenta en 10:11: “Cuando Juan dijo estas cosas, estaba en 
la isla de Patmos, condenado a trabajar en las minas por 
César Domiciano. Allí, por tanto, vio el Apocalipsis.28 
Comentando más adelante en 17:10, dice de las siete 
cabezas: “Queda una, bajo la cual fue escrito el 
Apocalipsis—a saber, Domiciano”29.  
 

        Eusebio sostiene la fecha de Domiciano, pero 
reconoce que su evidencia se basa en la tradición. Al 
escribir sobre la persecución bajo Domiciano (libro III. 17), 
continúa en el siguiente capítulo: “En esta persecución, se 
transmite por tradición, que el apóstol y evangelista Juan... 
fue condenado a habitar en la isla de Patmos”30. Este 
testimonio se basó en el de Ireneo, citado anteriormente. 
Eusebio continúa, diciendo: “Fue entonces también [bajo 
Nerva] que el apóstol Juan volvió del destierro en Patmos, 
y estableció su morada en Éfeso, según la antigua 
tradición de la Iglesia”31. Se refiere de nuevo a lo mismo. 
en el capítulo 23; y en el libro V. 8, se refiere nuevamente 
al testimonio de Ireneo. Algunos cuestionan la fuerza de 
estas pruebas, pero parece que quienes la rechazan no han 
podido sostener su objeción. 
 

B. La Evidencia Interna. 
 

1. Las Cartas a las Siete Iglesias. 
      
      27 La Salvación de un Hombre Rico, 43, A-N-F. II, Pág.603. 

         28 A-N-F. VII, Pág. 353. 

         29 Ibid., Pág.358 

         30 H. E., III: 17, 18.  



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                30 
 

        La condición general que prevalecía cuando Juan 
escribió encaja mejor con el período de Domiciano que con 
el de Nerón. Definitivamente fue un período de 
tribulación general compartido por Juan y los hermanos a 
quienes escribió (Apoc. 1:9). En estas cartas detectamos 
una marcada diferencia de condición y actitud en las 
congregaciones de lo revelado en las cartas de Pablo y 
Pedro. 
 

          a. A Éfeso (2:1-7). A los Corintios Pablo escribe de 
hombres “Porque éstos son falsos apóstoles, obreros 
fraudulentos, que se disfrazan de apóstoles de Cristo” (2 
Cor.11:13). Estos no necesariamente pretendían ser 
apóstoles, sino que se hacían pasar como tales mediante 
enseñanzas mentirosas y engañosas. Sin embargo, en 
Éfeso había hombres que reclamaban el apostolado; ellos 
“se dicen ser apóstoles, y no lo son” (Apoc. 2:2), indicando 
un desarrollo más completo del concepto. La acusación 
contra la Iglesia de Éfeso fue: “has dejado tu primer amor” 
(Apoc. 2:4). Este es un cambio decidido del que existía en 
el momento en que Pablo escribió a la Iglesia en ese lugar 
(62 D.C.), elogiando “vuestro amor para con todos los 
santos” (Efe. 1:15). Es verdad que este cambio de 
condición que se desarrolló entre el tiempo de la carta de 
Pablo y la carta de Jesús en Apocalipsis podría haber 
evolucionado en una década, pero no es probable. Sin 
embargo, en el lapso de tiempo de una generación o dos 
podría haber sucedido fácilmente. La influencia de los 
Nicolaítas sobre la Iglesia de Éfeso y Pérgamo (2:6, 15) se 
desarrolló solo después de la época de Pablo, y este es un 
punto fuerte a favor de la fecha posterior.  
 

      b. A Esmirna. Al escribir a la Iglesia de Esmirna (2:8-11) 
       
      31 Ibid., III. 20. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                31 
 

Jesús se refiere a “la blasfemia de los que se dicen ser 
judíos, y no lo son, sino sinagoga de Satanás” (v. 9). La 
destrucción de Jerusalén y del templo no disminuyó el 
odio de los Judíos hacia los Cristianos, sino que lo 
intensificó. Se dice que aun en el año 155 D.C., cuando 
Policarpo fue condenado a morir en la hoguera, los que 
recogían la leña y los haces de leña para la pila lo hacían 
con gran prisa, “especialmente los Judíos, según la 
costumbre, les ayudaban ávidamente en ello”.32 La 
expresión, “según la costumbre,” dice mucho. 
 

         c. A Pergamo (2:12-17). Esta ciudad era un centro de 
adoración al emperador, “donde está el trono de Satanás... 
donde mora Satanás” (v.13). Como se señaló 
anteriormente, este culto fue más intenso en el período del 
reinado de Domiciano que durante el de Nerón. También 
parece que la profecía de Pedro sobre los maestros de 
corrupción que aparecerían ahora se estaba cumpliendo. 
El apóstol había advertido que así como hubo falsos 
profetas entre Israel, así también se levantarían entre las 
Iglesias falsos maestros que introducirían herejías 
destructoras, incluso negando al Maestro que los había 
comprado (2 Ped. 2:1). Pedro continúa su descripción de 
Balaam, la descripción de estos falsos maestros diciendo 
que cuando vinieran actuarían según cierto modelo, “y se 
han extraviado siguiendo el camino de Balaam del hijo de 
Beor, el cual amó el premio de la maldad” (v. 15). Estos 
maestros de la profecía de Pedro ahora estaban activos en 
la Iglesia de Pérgamo, junto con los Nicolaítas, quienes 
claramente parecen haber estado relacionados con los 
“Balaamitas” en su enseñanza errónea y lasciva. 
 

          d. A Tiatira (2:18-29). Tiatira tuvo su Jezabel, una  
       

          32 El Martirio de Policarpo, Cap. 13, A-N-F. I. 42. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                32 
 

falsa profetisa que también encaja en el patrón de la 
profecía de Pedro. Estos parecen estar sumergidos en “las 
profundidades de Satanás” (v. 24), influenciados por el 
paganismo de esa fortaleza del emperador y la adoración 
de ídolos paganos. Esta condición está muy alejada de la 
que se encuentra en las cartas escritas antes del año 68 d.C. 
      
          e. A Sardis (3:1-6). La Iglesia de Sardis tenía el 
nombre de que vivía, “y estás muerto” (v. 1). A pesar de 
esta condición, tenía unos pocos nombres que no habían 
manchado sus vestiduras (v. 4). Esto indica la necesidad 
de un largo período durante el cual podría desarrollarse 
semejante estado de letargo espiritual.  
 
          f. A Filadelfia (3:7-13). Esta congregación estaba 
situada en una ciudad que también tenía su sinagoga de 
Satanás, pero los de esta Iglesia prevalecerían sobre estos 
Judíos carnales que componían esta asamblea impía (v. 9). 
Había una hora de prueba que había de venir sobre “el 
mundo entero” (v. 10). Este juicio surgió de la actitud que 
se desarrolló después de Nerón y que se expandió en la 
guerra político-religiosa que se extendió desde los días de 
Domiciano, pasando por Diocleciano, hasta el edicto de 
Constantino. 
 
          g. A Laodicea (3:14-22). La Iglesia de Laodicea es la 
única de las siete que no tenía nada elogiable; En su carta a 
los santos de Colosas, Pablo indica que la Iglesia de 
Laodicea era entonces un grupo activo (Col. 4:13). Envió 
saludos a los hermanos allí, y pidió que se les leyera la 
carta a los Colosenses en Laodicea y que la carta a ellos 
fuera leída a los Colosenses (Col. 4:15, 16). Seguramente 
habría requerido más de una década para que la Iglesia de 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                33 
 

Laodicea se apartara tan completamente de su anterior 
estado aceptable que no había nada digno de elogio.  
 

2. Las Almas Debajo del Altar (6:9-11). 
 
       El clamor de las almas debajo del altar, mientras 
“clamaban a gran voz diciendo: ¿Hasta cuándo, Señor, 
santo y verdadero, ¿no juzgas y vengar nuestra sangre en 
los que moran en la tierra?” (v. 10), parece indicar 
impaciencia o inquietud por la larga demora en vindicar la 
sangre de los Cristianos mártires para vengar su muerte. 
Este grupo de mártires incluiría a los de la persecución de 
Nerón y a todos en el intervalo, pero a los que exclaman se 
les advierte que tengan paciencia, porque la venganza 
vendría cuando los mártires que los siguen hayan 
cumplido su carrera (v. 11). 
 

3. La Bestia que Sale de la Tierra (Cap.13). 
 
        Un argumento hecho para la fecha temprana basado 
en que los 144.000 eran Judíos según la carne, que fueron 
contados mientras la nación aún habitaba en Judea, se 
trata en el comentario (7: 4). Otro argumento a favor de la 
fecha pre-Domiciano es que cuando se le dijo a Juan que 
midiera el templo, éste todavía estaba en pie (11:1, 2). Esto 
también será considerado en los comentarios sobre el 
texto.  
 
       Un comentarista identifica a la bestia que sale de la 
tierra (13:11 y siguientes) como los gobernantes 
subordinados del emperador Romano en Palestina, 
enviados por el emperador para ejecutar su voluntad en la 
tierra de los Judíos. De acuerdo con el argumento de ese 
escritor, las señales y prodigios de la bestia terrestre 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                34 
 

fueron engaños y las maquinaciones obradas por los 
gobernantes provinciales que sirvieron como 
perseguidores para engañar a las personas de Judea, justo 
antes de la destrucción de Jerusalén. 33 Pero esta bestia es 
más tarde llamada “el falso profeta” (16:13; 19:20), lo que 
lo identifica con la religión falsa, el culto al emperador y el 
paganismo, respaldado por la bestia marina, el poder 
Romano (13:12; 14:11). Esto se discutirá con más detalle en 
el comentario. Sin embargo, en lugar de apoyar la fecha 
temprana, la visión del significado religioso de la bestia 
terrestre, actuando por la autoridad de la bestia marina, el 
poder Romano, es una de las pruebas internas más fuertes 
para la fecha tardía. Cuando llegamos al último período 
del gobierno de Domiciano, el conflicto entre la fe y el 
paganismo se había convertido en una guerra a muerte. 
Desde el punto de vista de Domiciano era político; de los 
Cristianos era religioso. 
 

V. SIMBOLISMO 
 

A. Imágenes 
         

         Como era característico de los libros Apocalípticos 
del Antiguo Pacto y los libros pseudo-apocalípticos de 
años posteriores, el Libro de Apocalipsis abunda en 
imágenes, símbolos y señales. La mayoría de las imágenes 
son simbólicas; sin embargo, una parte no lo es. Algunas 
de las imágenes y símbolos se explican; algunas se dejan 
velados o semivelados. Las partes no explicadas obligan a  
los intérpretes a confiar en su propio juicio, o en el juicio 
de otros, para obtener conclusiones, aplicaciones y 
explicaciones.    Como   era   de  esperar, los expositores no  
       

       
       33 Foy E. Wallace, Jr., The Book of Revelation, Págs. 295-298. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                35 
 

están unidos en sus puntos de vista. Por lo tanto, cada 
intérprete debe llegar a sus conclusiones a la luz de su 
comprensión de la revelación total de Dios.  
 
          Se advierte a ser cuidadoso para evitar explicar todo 
aspecto de un símbolo. Tampoco debe buscar el 
literalismo en los símbolos, porque algunos son grotescos 
cuando se ven literalmente. Se utilizan símbolos, señales o 
imágenes para expresar ideas; uno debe mirar a través de 
la visión particular de Juan, con sus símbolos e imágenes, 
y esforzarse por captar la idea en la mente de Dios tal 
como se la reveló a Juan el escritor. 
 
        Muchos de los símbolos e imágenes tienen sus raíces 
en los escritos del Antiguo Pacto; por lo tanto, la 
familiaridad con las Escrituras más antiguas resultará 
extremadamente útil para que el estudiante llegue a 
comprender el mensaje. Sin embargo, el Espíritu Santo a 
través de Juan los cambia o los usa para adaptarlos a Su 
propio propósito y objetivo inmediatos. Aunque una 
comprensión del simbolismo del Antiguo Pacto será útil, 
uno debe esforzarse por ver la aplicación que hace Juan, 
ya que algunas de las imágenes y símbolos que usa son 
completamente nuevos— son peculiares a la necesidad 
que se presenta.  
 
        Las señales, símbolos e imágenes de Juan provienen 
de todos los ámbitos: el universo celestial, el espiritual y el 
material. Uno se sorprende de cómo todo esto está 
entretejido de manera tan intrincada en la estructura de 
este libro y sus 37 mensajes. Sin pretender que la lista esté 
completa, aquí presentamos un resumen de las personas y 
fuerzas tratadas y los ámbitos de los que proceden: 
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                36 
 

         1. La Deidad 
 
         Dios, el ocupante del trono del universo, se revela 
como un brillante diamante blanco (jaspe) y como un 
deslumbrante y precioso rubí (cornalina) (4:3). Jesús es un 
cordero (5:6), el león de la tribu de Judá, la raíz de David 
(5:5), y la estrella resplandeciente de la mañana (22:16). El 
Espíritu Santo es siete Espíritus, siete lámparas de fuego y 
siete ojos que son los siete Espíritus de Dios (1:4; 5:6). 
Estos son símbolos que transmiten características de Dios.  
    
         2. El Reino Espiritual   
 
         El alcance del libro y sus imágenes abarcan el cielo, el 
hades y el lago de fuego. Incluye un gran dragón rojo, una 
serpiente (Satanás), ángeles, demonios, espíritus 
inmundos y almas. Grandes bestias están entretejidas en la 
imagen, una sale del mar y la otra de la tierra. El ámbito 
también incluye la muerte y la resurrección, y les da un 
papel de gran importancia. 
 
       3. El Mundo Natural 
 
       Los símbolos y las imágenes provienen prácticamente 
de todos los ámbitos del mundo natural, desde la geología 
hasta la astronomía: se hace referencia al sol, la salida del 
sol, la luna, las estrellas, el día y la noche, el aire, la tierra, 
el mar, las grandes aguas, ríos, fuentes, nubes, 
relámpagos, truenos, terremotos, fuertes vientos, granizo, 
un arco iris, fuego, humo, azufre, desierto y un abismo. 
Todos estos pasan ante los ojos del lector, algunas veces 
sirviendo como escenario, otros transmitiendo una idea o 
llevando un mensaje para aprender. 
         



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                37 
 

       4. Reinos Terrenales 
 

       Los reyes de la tierra, los príncipes, los capitanes, los 
esclavos, los libres, los ricos y los pobres, los grandes y los 
sirvientes, todos juegan un papel en el intenso drama que 
se desarrolla ante nosotros. Nuestro interés y comprensión 
se ven desafiados por las referencias a naciones, tronos, 
diademas y coronas de victoria, llaves, una vara (o cetro) 
de hierro, grandes espadas, espadas de dos filos, espadas 
que sacrifican, un arco, una prisión y el lagar del juicio.  
 

         5. Cultura y Sociedad 
 

      Grandes ejércitos recorren el escenario que tenemos 
ante nosotros, enfrentándose en mortíferos combates y 
finalmente sufriendo la derrota y la destrucción o la 
victoria. Los carros, las armaduras, las guerras, el choque 
de fuerzas, las plagas, los miedos, el sufrimiento y el luto, 
todos tienen un papel que desempeñar. También entran 
en escena los novios, el matrimonio y la cena nupcial, las 
lámparas, las voces, el ladrón y una mujer en el parto. 
Podemos agregar a estas cosas cañas de medir, puertas de 
entrada y puertas a través de las cuales vemos y 
contemplamos. Toda la ayuda para completar el tema. 
 

       6. Religión 
 

       Profetas, sacerdotes, altar del sacrificio, altar de oro, 
candelabros, sacrificio, sangre, incienso, sinagoga, 
santuario, columna del templo, arca del pacto y 
trompetas— cada uno de estos ocupa un lugar importante 
en el escenario, el simbolismo, y la imaginería del 
maravilloso cinema divino que se nos permite ver y 
escuchar. En contraste con los símbolos del culto divino 
están los símbolos de los paganos. Estos actúan en 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                38 
 

oposición a la verdad, buscando seducir a los fieles: ídolos 
e imágenes, cosas sacrificadas a los ídolos, falsos profetas, 
hechicerías y falsos maestros (Balaam, Jezabel y los 
Nicolaítas). 
 
        7. Locales 
       
        Los lugares familiares para los lectores del libro de 
Juan aparecen en la pantalla, cada uno transmitiendo una 
idea: Egipto, Babilonia la Grande, el Éufrates, Sodoma, el 
Monte Sion, Armagedón (Monte Megido), la gran ciudad, 
la ciudad santa y La Nueva Jerusalén para el cielo nuevo y 
la tierra nueva. Algunos perdurarían y otros serían 
destruidos; todos tenían un mensaje que impartir. 
 
      8. Personas  
 
      Individuos de diversos ámbitos de la vida se mueven 
por el escenario, cada uno contando una historia que 
transmite una idea o revela una verdad: una mujer 
radiante ataviada con las fuentes de luz (el sol, la luna y 
las estrellas), un hijo varón nacido de ella, vírgenes, una 
esposa, una reina, una gran ramera y sus hijas, y amantes 
que han fornicado con la ramera. También hay niños, 
sirvientes, Balaam, Jezabel y Gog y Magog (en Ezequiel 
38:2, Gog de Magog) que traen lecciones simbólicas para 
aprender.  
 
        9. Atavío 
 
        Se puede determinar mucho sobre el carácter o la 
posición en la vida por la forma de vestir. El atuendo de 
las personas en esta revelación divina sugiere ideas y 
contribuye a nuestra comprensión de la verdad. Las 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                39 
 

vestiduras reales y sacerdotales, las túnicas blancas, el lino 
fino, el cilicio, la púrpura y el escarlata son todas 
apropiadamente empleadas para los descritos.  

 
       10. La Anatomía Física 
 
     La anatomía del hombre ocupa su lugar en la visión y 
el drama de la gran revelación de Cristo y la verdad 
espiritual: la cabeza, el cabello, la frente, los ojos (y las 
lágrimas), los oídos, la boca, la lengua, los dientes; el 
corazón, la sangre, los riñones o los lomos, el vientre, las 
manos y los pies. Cada uno se observa, aunque la parte 
nombrada puede jugar un papel insignificante o 
simplemente ser un complemento. 
 
     11. La Vegetación y la Agricultura 
   
     En este ámbito particular de la creación, el escritor 
introduce y utiliza tanto los elementos esenciales de la 
vida como sus lujos: trigo, cebada, uvas, vino, olivos, 
aceite, higos, miel, especias, árboles, madera, palmeras, 
hierba y ajenjo. La hoz, la siega, la siega, la vendimia y el 
lagar también forman parte de este conjunto complejo. 
 
      12. El Reino Mineral 
 
      El hombre siempre ha valorado los minerales, los 
metales y las piedras preciosas debido a su belleza y valor 
intrínsecos. Estos, igualmente, encuentran lugar en la 
visión del profeta: oro, plata, bronce, mar de vidrio, piedra 
preciosa y piedras preciosas, piedra blanca, jaspe, 
cornalina, esmeralda, perlas y otros, cuya identidad parece 
incierta. 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                40 
 

       13. El Reino Animal 
 
     En estos símbolos intervienen los animales más 
grandes y los más pequeños, los amistosos y útiles para el 
hombre, y los que aparecen lo contrario: el león, el oso, el 
leopardo, el ternero (o el buey), el cordero, los caballos de 
varios colores, águilas voladoras, buitres, bestias salvajes 
erizadas de cuernos, langostas, escorpiones y sus 
aguijones, serpientes, ranas, criaturas marinas y “todas las 
cosas creadas”. Todos estos pasan ante nuestros ojos de 
forma significativa e instructiva.  
 
        14. El Intercambio Social: Negocio y Comercio  
 
      Nuestro profeta vuelve a sacar provecho de la 
experiencia y la actividad humana para enfatizar su 
mensaje: barcos, mercaderes, capitanes de barco, 
marineros, mercaderes, artesanos, ruedas de molino, 
monedas, bienes y balanzas utilizadas en el comercio.  
 
       15. La Literatura 
 
     Los elementos de la literatura se dibujan en la imagen. 
A Juan se le dice que “escriba en un libro”. Escribe en un 
libro escrito por dentro y por fuera el libro, de un librito, el 
libro de la vida, los sellos, el alfabeto (alfa y omega) y los 
números (que se considerarán por separado). Todos 
hablaban algún mensaje simbólico y transmitían alguna 
idea esencial. 
      
     16. La Música y los Instrumentos de Música 
 
     La espectacular representación del drama divino de la 
vida y sus fuerzas estaría incompleta sin la música. La 
música, tanto vocal como instrumental, ha jugado un 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                41 
 

papel emocional en la historia del bien y del mal, y en la 
vida espiritual, física y psíquica de la familia humana. Las 
trompetas suenan, las arpas, las flautas y los coros llenan 
el auditorio con música y cantos, mientras nos sentamos 
cautivados con lo que vemos y escuchamos. Juglares, 
arpistas, flautistas y trompetistas cumplen sus funciones 
ante nosotros. La gran música como el sonido de aguas 
poderosas y truenos voluminosos resuenan desde los 
coros celestiales y los artistas terrenales. Aleluyas se gritan 
en el cielo; una gran multitud responde con el mismo 
cántico de alabanza, mientras el humo de las fuerzas 
derrotadas asciende para siempre. Los corazones tiemblan 
o se regocijan ante el sonido de la música, según su 
naturaleza y el carácter del oyente. 
 

         17. Los Farmacéuticos 
 

         Incluso el farmacéutico y su ciencia son introducidos 
y empleados como se les dice a los hombres que se 
fabriquen colirio para los ojos con los que ungir sus ojos, 
ya que sus propios remedios “caseros” han fallado. 
 

       18. El Tiempo y la Eternidad 
 

       Finalmente, ese período de duración conocido como 
tiempo pasa a formar parte de los símbolos del profeta. Se 
designan varios períodos: media hora, una hora, la tercera 
parte de un día, tres días y medio, diez días, mil 
doscientos sesenta días, cuarenta y dos meses, mil años y 
día y noche. Y luego, más allá del tiempo, está el por 
siempre y para siempre.  
        
       ¡Qué variedad de símbolos que describen al Creador, 
las criaturas y las fuerzas, para enseñarnos y desafiar 
nuestro estudio de las cosas espirituales y eternas! 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                42 
 

A. Números 
        
      A lo largo de la Biblia, los números se emplean tanto 
para indicar cantidades literales como para representar 
una idea. Así como se advirtió al lector contra el literalismo 
en el uso e interpretación de símbolos e imágenes en 
Apocalipsis, también debe tener cuidado al interpretar los 
números que se encuentran en el Libro. Al aprender el uso 
o el significado de algo, a uno se le puede decir claramente 
cuál es su uso, o puede aprender observando el uso que se 
hace de él. Si se dice claramente que algo es una señal o 
que significa cierta verdad, no queda ninguna duda en la 
mente del lector. Pero si no se declara específicamente, el 
sentido simbólico, si hay un significado simbólico, debe 
determinarse por el uso que se haga del objeto 
considerado. Es a partir del uso que se hace de las cifras 
numéricas que debemos determinar cualquier significado 
simbólico. Esto puede no ser totalmente satisfactorio, 
porque no parece concluyente, pero para este escritor no 
hay otra alternativa. El espacio no permite un estudio 
completo o implicado del tema. En esta introducción 
trataremos únicamente con los números que ayudarán en 
una comprensión del Apocalipsis.       
 
      En Apocalipsis, los números tres, cuatro, siete, diez, 
doce y los múltiplos de algunos de ellos tienen un 
significado especial. A lo largo del Libro se encuentran los 
siguientes números: un cuarto, un tercio, un medio, uno, 
dos, tres, tres y medio, cuatro, cinco, seis, siete (no se 
encuentra el ocho, aunque “octavo”, “noveno”, etc., se 
encuentran en una secuencia), diez, doce, cuarenta y dos, 
ciento cuarenta y cuatro, seiscientos sesenta y seis mil, mil, 
mil doscientos, siete mil, ciento cuarenta y cuatro mil, cien 
millones y doscientos millones. Las fracciones, un cuarto, 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                43 
 

un tercio, un medio, se usan en sentido simbólico o 
figurado para designar una parte menor del todo en 
discusión. 
 
        Uno se usa principalmente para designar una sola 
unidad, o una de varias. En otras ocasiones se emplea 
simbólicamente, como “una hora”. En su uso simbólico, 
puede representar la unidad o unidad en un orden, como 
“estos [diez] tienen un mismo propósito” (17:13).  
 
        Dos puede designar un número definido, como “dos 
ayes” para salir de un total de tres (9:12); o puede 
emplearse como un número simbólico, como “cuarenta y 
dos meses” (11:2). Por su uso en otras porciones de las 
Escrituras, así como en Apocalipsis, dos parece sugerir 
fuerza, y se usa simbólicamente: por ejemplo, “Dos son 
mejores que uno... Porque si cayere, el uno levantará a su 
compañero” ... si dos se durmieren juntos, se calentarán” 
(Ecle. 4:9-11). La ley requería el testimonio de dos o más 
testigos como mínimo para condenar a uno de un delito 
(Deut. 17:6; 19:15; 2 Cor. 13:1). Este principio 
probablemente explica por qué Jesús envió a sus 
discípulos “de dos en dos” (Luc. 10:1). Los testigos que 
profetizaban vestidos de cilicio son dos en número; estos 
eran los dos olivos y los dos candelabros que estaban 
delante del Señor (Apo. 11:3-4). 
 
        El número Tres parece haber tenido un significado 
especial desde los primeros tiempos. El número tres 
aparece cientos de veces en las Escrituras en referencia a 
personas y cosas tanto sagradas como seculares, al tiempo 
y a incidentes o eventos. Solo unas pocas de estas 
referencias serán suficientes.  
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                44 
 

        En la creación estaba Dios, el Espíritu de Dios y la 
Palabra de Dios (“Y dijo Dios”, Gén. 1:3). Noé tuvo tres 
hijos, Sem, Cam y Jafet (Gén. 5:32). Se piensa en los tres 
patriarcas como Abraham, Isaac y Jacob. Daniel tenía tres 
amigos Hebreos que fueron llevados con él a Babilonia y 
que fueron arrojados al horno de fuego (Dan. 3:23). Daniel 
oraba tres veces al día (Dan. 6:10, 13). Esther instó a los 
Judíos a ayunar por ella tres días y tres noches (Est. 4:16). 
Pedro negó al Señor tres veces (Mat. 26:69 y siguientes.), y 
luego confesó su amor por Él tres veces (Jn. 21:15-17). Los 
tres apóstoles, Pedro, Santiago y Juan, estuvieron con 
Jesús en tres ocasiones especiales: la resurrección de la hija 
de Jairo (Luc. 8:49 y siguientes), la transfiguración (Mat. 
17:1 y siguientes), y la noche en Getsemaní, el lugar 
sagrado de oración (Mat. 26:36 y siguientes.). El lienzo que 
vio Pedro en trance, lleno de toda clase de criaturas, fue 
bajado del cielo tres veces (Hech. 10:16). Pablo tres veces 
pidió al Señor a causa de su aguijón en la carne (2 Cor. 
12:8). Jesús soportó una triple tentación (Mat. 4) y las 
avenidas a través de las cuales vienen los deseos de 
nuestras propias tentaciones son tres (1 Jn.2:15-17). Las 
tres personas de la Deidad estaban presentes cuando uno 
de ellos fue bautizado (Mat.3:13-17); los tres están 
asociados en nombre en el bautismo de todos los creyentes 
desde la emisión de la Gran Comisión (Mat. 28:18-20). 
 

          Una y otra vez se usa el número tres en referencia al 
tiempo: tres horas, tres días, tres semanas, tres años. El uso 
clásico y más importante del número para los creyentes es 
la resurrección de nuestro Señor al tercer día. 
Considerando su uso a lo largo de las Escrituras, el tres 
parece haber sido “simbólico de un todo completo y 
ordenado”. Como todo lo completo y la plenitud en lo 
absoluto se encuentran en Dios o en la Deidad, es natural 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                45 
 

que los hombres lleguen considéralo como el número 
divino, el número de la deidad. Sin embargo, este punto 
no debe ser presionado más allá de los límites de las 
Escrituras. El número se encuentra unas diez veces en 
Apocalipsis, pero no aparece con tanta frecuencia como el 
cuatro y siete. 
 

        Cuatro se encuentra con frecuencia a lo largo de las 
Escrituras, tanto en el Antiguo como en el Nuevo Pacto. 
Amós es el primero de los profetas escritores en usar el 
número cuatro en un sentido simbólico. En sus profecías 
contra las seis naciones paganas que rodeaban a Israel y 
Judá, y también contra estos dos últimos reinos, comienza 
cada mensaje con: “Por tres pecados... y por el cuatro...” 
(1:3).  
 

        Como el tres indica integridad, el cuatro sugiere que 
las transgresiones han ido más allá de la plenitud de la 
paciencia de Dios— han hecho rebosar la copa. En escritos 
proféticos posteriores se lee de “los cuatro ángulos de la 
tierra” (Isa.11:12), y “los cuatro vientos de los cuatro 
puntos del cielo” (Jer. 49:36; para “cuatro vientos” véase 
también Eze. 37:9; Dan. 7:2; 11:4; Zac. 2:6; Mat. 24:3; Mar. 
13:27). Daniel, quien vivió la mayor parte de su vida en el 
reino de Caldea, vio repetidamente reinos y juicios en 
series de cuatro. Se interpretó que la gran imagen del 
sueño de Nabucodonosor representaba cuatro reinos 
mundiales notables (Cap. 2). En su propio sueño, Daniel 
vio cuatro vientos que soplaban sobre el gran mar, 
seguidos por cuatro terribles bestias que subían del mar. 
Una de las bestias tenía cuatro alas en el lomo y cuatro 
cabezas (Cap. 7). Estos representaban los mismos cuatro 
reinos que estaban simbolizados en el sueño de 
Nabucodonosor. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                46 
 

         Ezequiel, que en cierto modo se parecía a su 
contemporáneo Daniel, empleaba con frecuencia el 
número cuatro: “cuatro seres vivientes”, “cuatro caras”, 
“cuatro alas”, “cuatro lados” (1:5-8), “cuatro ruedas”. 
(10:9), “cuatro juicios terribles” (14:21; cf. Jer. 15:2-3), y 
“cuatro vientos” (37:9). Zacarías, asociado con Daniel y 
Ezequiel como escritores Apocalípticos del Antiguo Pacto, 
también vio muchas series de cuatro en sus visiones y 
revelaciones. Vio “cuatro cuernos” (1:18) y “cuatro 
carpinteros” (1:20), y habló de los “cuatro vientos de los 
cielos” (2:6). De entre dos montes vio salir “cuatro carros” 
tirados por caballos de “cuatro colores” (6:1-2). Estos 
cuatro carros eran “cuatro espíritus” o vientos (6:5). 
 

        Después de encontrar el número cuatro con tanta 
frecuencia en los tres libros apocalípticos del Antiguo 
Pacto, uno no se sorprende al encontrarlo destacándose de 
manera prominente en Apocalipsis. Cuatro criaturas 
vivientes juegan un papel importante a lo largo del libro. 
Hay “cuatro ángeles”, “cuatro ángulos de la tierra”, 
“cuatro vientos de la tierra” (7:1), cuatro caballos saliendo 
cuando se abren los primeros cuatro sellos (6:1-8), y 
“cuatro cuernos [algunos manuscritos omiten los cuatro 
en este pasaje) del altar de oro” (9:13). Cuatro se usa con 
frecuencia con otros números: veinte y cuatro ancianos, 
ciento cuarenta y cuatro codos y ciento cuarenta y cuatro 
mil. De su uso a lo largo de las Escrituras se hace evidente 
que “cuatro” es el número simbólico del mundo o la 
creación. Una consideración de los pasajes indicados 
anteriormente justifica esta conclusión.  
 

        En algunos casos, Cinco parece haber tenido un valor 
simbólico. Es la mitad de diez, como en Mateo 25:2 había 
cinco vírgenes prudentes y cinco insensatas. Los “cinco 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                47 
 

panes” con los que Jesús alimentó a la multitud son 
mencionados por los cuatro escritores de los Evangelios, 
aparentemente para indicar la pequeña cantidad. Es en 
relación con esto que Pablo escribe acerca de hablar “cinco 
palabras con mi entendimiento” (1 Cor. 14:19). En 
Apocalipsis, Juan parece usar el número cinco como 
símbolo de un período breve pero definido, como cuando 
habla de las langostas que hieren a los hombres durante 
cinco meses (9:5, 10).  
 

        El número Seis se usa solo dos veces en Apocalipsis. 
Primero, se refiere a las alas de los seres vivientes 
alrededor del trono (4:8), y segundo, se usa por triplicado, 
666, como el número de la bestia (13:18). Las seis alas 
serían tres pares, posiblemente usadas para indicar la 
rapidez con que estas cumplían la voluntad del ocupante 
del trono. El simbolismo del número 666 será discutido en 
el comentario.  
         
         Sin duda, el Siete es el número más destacado de este 
Libro. El número aparece decenas de veces en el Antiguo 
Pacto, con frecuencia con un significado simbólico. Pero es 
en el Libro de Apocalipsis donde se destaca de manera 
más prominente, ocurriendo veinte veces más en este libro 
que en todos los demás libros del Nuevo Pacto 
combinados.  
 

         En sus combinaciones de siete, Juan menciona siete 
Iglesias (cuatro veces 34), siete espíritus (cuatro veces), 
siete candelabros (cinco veces), siete estrellas (cinco veces), 
siete lámparas de fuego (una vez), siete sellos (dos siete 
veces), siete cuernos (una vez), siete ojos (una vez), siete  
     

       34 Englishmen´s Greek Concordance of the New Testament, Englishmen´s 

Greek New Testament y el Interlineal de Berry´s Greek New Testament omiten el 

number siete en 1:11. Sin embargo, muchas autoridades lo añaden. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                48 
 

ángeles (nueve veces), siete trompetas (dos veces), siete 
truenos (tres veces), siete mil muertos (una vez), siete 
cabezas (cinco veces), siete coronas (una vez), siete plagas 
postreras (cuatro veces), siete copas de oro (tres veces), 
siete montes (una vez), y siete reyes (dos veces). El libro 
emplea el número “siete” cincuenta y cuatro veces, 
designando diecisiete grupos de siete más los siete mil 
muertos. 
 

        Vale la pena notar cómo se usa el número siete en el 
resto del Nuevo Pacto: “otros siete espíritus” (Mat. 12:45), 
“siete panes” (Mat. 15:36), “siete canastas” (Mat.15:37), 
“setenta veces siete” (Mat. 18:22), el problema hipotético 
de los Saduceos de “siete hermanos” que, en sucesión de 
edad, se casaron con la misma mujer y murieron (Mat. 
22:25-28), siete diáconos para servir en la mesa en la 
Iglesia primitiva (Hech. 6:3), “siete naciones” (Hech. 
13:19), “siete hijos” (Hech. 19:14) y “siete días” (Hech. 20: 
6; 21:4, 27; 28:14).  
 
          De su uso repetido en las Escrituras, observamos que 
casi más allá de toda duda, “siete” permanece como el 
símbolo numérico de lo completo o perfecto. Si es correcto 
que el tres es el número simbólico divino y el cuatro el 
número simbólico del mundo o de la creación, entonces 
una combinación adecuada de estos sería la perfección, la 
integridad y la plenitud. Sin embargo, no hay indicios de 
que la importancia del número siete se derive de la idea de 
tres más cuatro, aunque en Apocalipsis una clara división 
de algunos de los siete cae en un patrón de tres más cuatro 
o cuatro más tres. 
 
        Diez aparece muchas veces en ambos Pactos, y parece 
haber sido desde la antigüedad un “número simbólico 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                49 
 

favorito, sugestivo de un total redondeado, grande o 
pequeño, según las circunstancias”35, un número 
completo. Además, su uso en Apocalipsis de “diez reyes”, 
“diez cuernos” y “diez diademas” parece indicar plenitud 
de poder o gobierno; por lo tanto, es el número de 
potencia. Los múltiplos de diez, mil, ciento cuarenta y 
cuatro mil y números mayores indican plenitud en un 
grado superlativo o ilimitado.  
 
        Por sus numerosas apariciones en ambos Pactos, y su 
estrecha relación con las personas que forman la base de 
los fundamentos de las naciones Hebrea y Cristiana, se 
piensa que Doce es el número religioso, que lleva una idea 
o concepto religioso simbólico.  

       
         En el Antiguo Pacto, los doce hijos de Jacob se 
convirtieron en los padres de las doce tribus de Israel. 
Luego estaban las doce piedras preciosas en el pectoral del 
sumo sacerdote, representando las doce tribus (Éxo. 28:15-
21). Doce tortas de pan de la proposición estaban en el 
lugar santo del tabernáculo (Lev. 24:5). En la dedicación 
del altar del tabernáculo, doce príncipes trajeron 
presentes. Entre estos había doce fuentes de plata, doce 
tazones de plata y doce cucharas de oro. En esta 
dedicación los animales para el holocausto eran doce 
becerros, doce carneros, doce corderos y doce machos 
cabríos (Núm. 7:78-87). Más tarde, la fuente de bronce de 
Salomón descansó sobre los lomos de doce bueyes (1 Rey. 
7:25). Doce leones esculpidos estaban “a un lado y de 
otro” del trono del rey (1 Rey. 10:20). Esto es solo una 
muestra de como una y otra vez, el número doce se usa en  
 
     

      35 International Standard Bible Encyclopedia. Chicago: The Howard Severance, 

Co. 1937. Vol. IV, Pág.2162. De aquí en Adelante referida como I. S. B. E. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                50 
 

relación con las personas, la adoración y las familias de la 
nación antigua.  
         
        En el Nuevo Pacto, se da predominio a las actividades 
de los doce apóstoles y los doce tronos en los que debían 
sentarse para juzgar a las doce tribus de Israel. Junto con 
estos usos significativos del número doce, se encontró a 
Jesús enseñando en el templo a la edad de doce años (Luc. 
2:42), se recogieron doce canastas de pedazos (Luc. 9:17), y 
Santiago dirigió su epístola a las doce tribus dispersas 
(Sant. 1:1). En Apocalipsis, se enumeran doce mil de cada 
una de las doce tribus para un total de ciento cuarenta y 
cuatro mil. La mujer radiante tiene sobre su cabeza doce 
estrellas (12:1). La ciudad celestial tiene doce puertas, que 
son doce perlas inscritas con los nombres de las doce 
tribus de los hijos de Israel, custodiadas por doce ángeles 
(21:12, 21). Los doce cimientos de la ciudad son doce 
piedras preciosas, y sobre ellas están los nombres de los 
doce apóstoles (21:14, 19 y siguientes.). La ciudad misma 
se representa como un cubo que mide doce mil estadios de 
largo, ancho y alto. El muro que rodea la ciudad tiene una 
altura de ciento cuarenta y cuatro codos, múltiplo de doce 
por doce. Como número simbólico, como se sugirió 
anteriormente, parece apuntar a una idea religiosa o 
espiritual.  
 

         Hay que considerar otro número, Tres y Medio. Este 
número y sus equivalentes se usan varias veces en 
Apocalipsis. Cada vez que se usa el número a lo largo de 
la Biblia, se usa para pruebas y dificultades. Jesús y 
Santiago hablan de los tres años y seis meses (tres años y 
medio) de sequía en los tiempos de Elías como un tiempo 
sin lluvia y con gran hambre sobre toda la tierra (Luc. 4:25; 
Sant. 5:17). Aquí el número tres y medio está asociado con 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                51 
 

problemas y dificultades. Daniel escribe sobre el tiempo 
cuando “la cuarta bestia” “hablaría palabras contra el 
Altísimo” y “quebraría a los santos del Altísimo”, y los 
santos serían “entregados en su mano [de la bestia] hasta 
un tiempo y tiempos y medio tiempo” (Dan. 7:25). El 
“tiempo y tiempos y la mitad de un tiempo” son tres y 
medio, como se señalará a continuación. 
 
      Este fue un período de gran opresión para los santos. 
El profeta luego usa la misma expresión como un período 
de dispersar el poder del pueblo santo (12:7). Una vez 
más, los tres y medio simbolizan un período de 
persecución y aflicción. El profeta también señala cesarán 
el sacrificio y la ofrenda, otro período de prueba, “a la 
mitad de la semana” (9:27), que sería después de tres días 
y medio. En cada caso, los tres y medio designan un 
tiempo de persecución, dificultad y calamidad.  
 

       “Tres y medio” y períodos equivalentes se usan varias 
veces en Apocalipsis, y cada vez se asocian con un período 
de opresión. Los dos testigos fueron vencidos y 
sacrificados, y sus cuerpos quedaron sin ser sepultados en 
las calles durante tres años y medio —tiempo durante el 
cual el mundo se regocijó de su muerte (11:9, 11). Este fue 
un período de dolor y humillación. El profeta introduce 
un período de tres años y medio en asociación con la 
persecución, las pruebas y la opresión. La ciudad santa 
sería hollada cuarenta y dos meses —tres años y medio 
(11:2). Los dos testigos profetizarían durante mil 
doscientos sesenta días —el mismo período de tres años y 
medio—y luego serán puestos a muerte (11:3, 7). Este, 
igualmente, es un período de oposición. La mujer que dio 
a luz al hijo varón fue obligada a huir al desierto durante 
mil doscientos sesenta días— tres años y medio, donde fue 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                52 
 

cuidada providencialmente (12:6). Este mismo período se 
conoce como “un tiempo, tiempos, y la mitad de un 
tiempo” (12:14), siendo idéntico a los mil doscientos 
sesenta días del versículo 6. Ambos indican un tiempo de 
oposición, opresión y persecución por parte de Satanás. 
 

         Esto también arroja luz sobre el uso que hace Daniel 
de la expresión “tiempo y tiempos y medio tiempo”, y 
muestra que significa tres años y medio. Se proporciona 
evidencia adicional para esta conclusión cuando se dice de 
la bestia, “le dio autoridad para actuar cuarenta y dos 
meses”, tres años y medio (13:5). Esta es la bestia que hizo 
guerra contra los santos y los venció (13:7). Un estudio 
paralelo de Daniel 7 y Apocalipsis 13 revela la identidad 
de la cuarta bestia de Daniel y la bestia que sale del mar de 
Juan; ambos representaban al Imperio Romano. Además, 
tal estudio señala que el “tiempo y tiempos y medio 
tiempo” de Daniel es equivalente a los “cuarenta y dos 
meses” de Juan; ambos tienen tres años y medio. En todos 
los casos en que se usa tres y medio, se usa para un tiempo 
de opresión, oposición, prueba o persecución.  
 

        Este hecho lleva a la conclusión de que, así como siete 
es el número simbólico de plenitud, integridad o 
perfección, de la misma manera, tres y medio, un siete 
fragmentado, es el número simbólico de un período de 
prueba, persecución, siete, hambre y opresión. El número 
se usa en cada caso simbólicamente, no literalmente.    
 

VI. LAS INTERPRETACIONES DEL 
LIBRO 

 

         Debido a que en cualquier literatura apocalíptica que 
emplean numerosos símbolos, señales y visiones, es 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                53 
 

inevitable que el Libro de Apocalipsis tenga muchas 
escuelas de interpretación. Cada estudiante debe llegar a 
sus propias conclusiones y adoptar un método de 
interpretación acorde con su comprensión de la fecha de 
escritura, el propósito para el cual se escribió el libro y su 
propia comprensión de la naturaleza, el propósito y la 
aplicación de la profecía en general. Las diversas escuelas 
de interpretación que se resumen brevemente a 
continuación varían ampliamente en la asignación de 
significado a los símbolos y eventos del libro. 

      
         A. La Posición Futurista sostiene que el libro revela 
las condiciones y los acontecimientos que precederán 
inmediatamente a la segunda venida de Jesús. Este 
concepto es sostenido en alguna forma por los 
milenaristas en general. Esta escuela de intérpretes 
sostiene que los primeros tres capítulos de Apocalipsis se 
aplicaban a las condiciones de las Iglesias de la época de 
Juan y estaban dirigidos especialmente a ellas, pero que 
los capítulos del cuatro al diecinueve apuntan al tiempo 
justo antes del advenimiento final de Cristo. Sostienen que 
cuando Él regrese establecerá Su “Reino Milenario” aquí 
en la tierra, se sentará en el trono de David y reinará por 
mil años. Después de los mil años, Satanás será desatado 
por “un poco de tiempo” o “por un período” en el que 
reunirá a las naciones contra los santos; luego será 
arrojado al lago de fuego. Entonces tendrá lugar el juicio 
final, seguido por el estado eterno de los justos y los 
injustos. Existen muchas escuelas de pensamiento 
diferentes entre los milenaristas en cuanto a la naturaleza 
y el carácter del milenio y el estado final de los salvos y los 
perdidos. En relación con este punto de vista, deben 
plantearse dos preguntas: (1) ¿Qué  significado  o estímulo  
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                54 
 

podría haber tenido este punto de vista para el pueblo de 
Dios que sufría en los tiempos de Juan? y (2) ¿Cómo puede 
uno saber cuándo se encuentra en el período de tiempo 
inmediatamente antes de la venida de Cristo, cubierto por 
los capítulos 4-19? La posición es sumamente especulativa 
y da lugar a numerosas interpretaciones falsas de las 
Escrituras.  
 
       B. El Concepto Histórico Continuo sostiene que el 
libro es una predicción de la historia y la fortuna de la 
Iglesia desde los tiempos de Juan hasta el final de los 
tiempos y, por lo tanto, algunas partes del libro se han 
cumplido y otras partes no. Este concepto encuentra en 
Apocalipsis el surgimiento del papado y la Iglesia Católica 
Romana, el Mahometanismo, la Reforma y otros 
movimientos históricos dentro del concepto general de la 
Iglesia. Esta interpretación tampoco tendría significado 
para los santos sufrientes de ese tiempo, y también 
conduce a exégesis tan especulativas e inciertas como la 
visión futurista.  
 
       C. Los defensores de la Filosofía de la Historia ven en 
el libro símbolos que representan fuerzas en acción en 
lugar de eventos históricos específicos y personas que 
estos símbolos significan. Estas fuerzas son vistas como 
morales y espirituales, buenas y malas, justas y 
pecaminosas, que están en guerra en un conflicto mortal. 
En este conflicto, el bien vence al mal. Este concepto es 
más recomendable que los dos primeros; sin embargo, 
parece pasar por alto ciertos escenarios históricos que 
dieron origen al libro y de los que se pretendía tratar. Este 
concepto se queda corto en demasiados aspectos.  
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                55 
 

       D. La Posición Preterista sostiene que el libro fue 
escrito para las personas de la época de Juan y se cumplió 
en ese período general. Algunos sostienen que el libro fue 
escrito antes de la caída de Jerusalén y se cumplió en ese 
evento. Otros sostienen que fue escrito más tarde y 
cumplido en el conflicto con el Imperio y el poder 
Romano. Parece haber dos lados de la posición preterista 
que varían con respecto al valor y la aplicación del libro 
para las personas de hoy. Un lado le da poco valor o 
aplicación al presente; el otro le da más. 
 

         E. Los defensores del Trasfondo Histórico ven en 
Apocalipsis un libro escrito para las personas de esa 
época, establecido en un trasfondo histórico definido y 
cumplido en los acontecimientos de los primeros dos o 
tres siglos. Estos defensores difieren de algunos preteristas 
en que ven en este trasfondo y serie de eventos históricos 
y conflictos un mensaje muy definido para todos los 
tiempos.  
 

         El concepto sostenido por este escritor 
probablemente podría llamarse una posición “ecléctica”, 
una combinación de algunos aspectos de los cinco 
conceptos, especialmente de este último. El libro tiene un 
escenario concreto en un período definido de la historia y 
trata problemas muy reales que enfrentaban los Cristianos 
de ese período. Diversas figuras simbolizan poderosas 
fuerzas morales y espirituales involucradas en un violento 
choque en el que finalmente triunfan las fuerzas de Dios. 
Por su fe y perseverancia en Cristo y en la verdad, los 
santos de ese tiempo encontraron ánimo y ganaron la 
corona de la victoria. Los instrumentos particulares a 
través de los cuales las fuerzas y los poderes satánicos de 
los tiempos de Juan lucharon contra los santos hace 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                56 
 

mucho tiempo que han caído. Pero el mensaje de esa 
derrota continúa instruyendo y animando al pueblo de 
Dios hoy y siempre lo sostendrá cuando enfrente 
conflictos similares. El libro no hace ninguna referencia 
específica a los acontecimientos históricos por venir, como 
el surgimiento del Papado, el Mahometanismo, la 
Reforma y otros eventos significativos. Pero al tratar con 
las fuerzas de Satanás y la falsedad de la época, revela los 
principios de la victoria a través de la justicia y la verdad y 
el fracaso final de todo lo que es falso. Las fuerzas y 
principios de la verdad son divinos y siempre 
prevalecerán sobre las fuerzas del error. Algunas de las 
profecías aún no se han cumplido; ejemplos de estos son 
del paso del orden del presente, la resurrección, el juicio y 
la recompensa y el castigo final de los justos y los impíos. 
En consecuencia, se deben reconocer algunos aspectos 
futuristas del libro. 
 

VII. EL TEMA Y EL PROPOSITO DEL 
LIBRO 

 
        El gran tema de Apocalipsis es el de la guerra y el 
conflicto entre el bien y el mal que resulta en la victoria de 
los justos y la derrota de los malvados. El verbo polemeō, 
“hacer la guerra, luchar”, se encuentra seis veces en 
Apocalipsis y solo una vez en otras partes del Nuevo 
Testamento. El sustantivo polemos, “hacer la guerra a 
alguien” (A. & G.), se usa nueve veces en el libro y nueve 
veces en el resto del Nuevo Testamento. El conflicto es 
espiritual, no carnal o militar. En este libro, Dios proyecta 
sobre Su pantalla de revelación una vista panorámica de 
una gigantesca lucha espiritual entre Dios y Sus fuerzas 
contra Satanás y sus fuerzas. Satanás usa el poder Romano 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                57 
 

para respaldar y apoyar el paganismo y la mundanalidad 
social, mientras que Dios usa a su Cristo victorioso para 
fortalecer y guiar a sus santos fieles y ejerce sus justos 
juicios para vencer y derrotar a Satanás y sus poderes. Es 
una guerra a muerte para uno y una victoria eterna para el 
otro.  

 
     El mensaje del libro es una garantía de victoria y 
triunfo: El triunfo de la verdad y la justicia para los santos 
que sostienen la verdad, y la derrota y destrucción final de 
Satanás junto con sus seguidores y ayudantes. Jesucristo 
vino al mundo confesándose a sí mismo como el Cristo y 
afirmando ser el Hijo de Dios. Estas afirmaciones tenían 
que ser probadas. Fueron probados cuando Él fue 
condenado a muerte y fueron verificados por Su triunfo 
sobre la muerte en la resurrección. Jesús enseñó que el 
reino estaba cerca, y los apóstoles lo predicaron como una 
realidad establecida, afirmando que los santos estaban en 
él. Así como Jesús y sus afirmaciones tenían que ser 
probadas, esta afirmación sobre el reino de Dios tenía que 
ser probada y verificada. La afirmación de su origen y 
carácter divinos y su capacidad para perseverar fue 
probada por el esfuerzo de Satanás para destruir la Iglesia. 
Resultó ser el reino espiritual de la profecía cuando salió 
victorioso del conflicto, con los santos sentados reinando 
con Cristo. Se demostró que era el reino que no podía ser 
destruido, el que permanecería para siempre. Su mensaje 
es “¡Victoria a través de la fe!”  
 
        El propósito del libro es revelar a través de símbolos 
la naturaleza y el carácter del gran conflicto que estalla 
entre las fuerzas mencionadas anteriormente. Dios y Su 
trono tienen el control absoluto de Su universo, y Su Hijo, 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                58 
 

el Cordero y Rey, están juntos llevando a cabo Su 
propósito divino hasta su último y glorioso final.  
         
       El libro está diseñado para alentar a los Cristianos a ser 
fieles frente a toda oposición y persecución, sin importar 
cuán terrible pueda ser el ataque. Su mensaje y propósito 
no fueron solamente para ese período, sino que se 
extienden a todos los que han vivido desde los días 
oscuros de esa terrible prueba, y a todos los que 
enfrentarán estas similares condiciones en el futuro. El 
libro da la seguridad de que en todo conflicto espiritual y 
moral Cristo da la victoria a los firmes en la fe y en la vida.  
 
        Una palabra clave del libro es nikaō, que significa 
vencer o conquistar, se usa diecisiete veces. Las 
recompensas se basan en el vencimiento de sus pruebas 
(Cap. 2, 3), que es posible gracias al poder de Dios y la 
victoria de Cristo. Los conquistadores vencieron “por 
medio de la sangre del Cordero, y de la palabra del 
testimonio de ellos; y menospreciaron sus vidas hasta la 
muerte” (12:11); y los que vencieren heredarán lo que Dios 
ha provisto para los vencedores (21:7). Alguien ha dicho: 
“El Apocalipsis tiene todo el atractivo de un cuento de 
hadas en el que se derrota al dragón malo y se salva a la 
bella dama”36 Aquí se sugieren tres reglas útiles para 
estudiar e interpretar el libro: La Primera es ¿Qué 
significaba el libro para las personas de aquel tiempo para 
quienes fue escrito? Cualquier interpretación que omita o 
pase por alto este punto es inválida. Este enfoque implica 
(1) algún entendimiento de las condiciones bajo las cuales 
vivieron los santos, y (2) las necesidades espirituales de la 
hora, que eran: revelación e instrucción del reinado actual 
 
    36 Charles Frederick Wishart, The Book of Day, Pág. 4. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                59 
 

y aliento y seguridad de victoria en medio de las pruebas.   
 
         Una Segunda ayuda es la comprensión del Antiguo 
Testamento, particularmente de los profetas y 
especialmente de los profetas Ezequiel, Daniel y Zacarías 
y su uso de símbolos y señales. Si uno no está 
familiarizado con estos, debe tratar de adquirir algún 
conocimiento de ellos, o ser dirigido por alguien que haya 
hecho tal estudio. Los estudiosos del Apocalipsis estiman 
de diversas formas que el libro contiene de doscientas 
sesenta a más de cuatrocientas alusiones al Antiguo 
Testamento; pero todos reconocen que no hay una sola cita 
directa de él. Al dar a la Iglesia una revelación de la 
verdad en visiones y símbolos, necesariamente tendría 
que haber alguna base divina sobre la cual interpretar el 
mensaje. La revelación total del Antiguo Testamento y los 
escritos del Nuevo Testamento es esa base.  
 
       Cuando Dios le mostró a Juan visión tras visión y le 
permitió escuchar voz tras voz, el Espíritu Santo lo dirigió 
a registrarlas. Las visiones y el mensaje de las voces 
estaban tan modeladas según las revelaciones que Dios 
había dado a conocer a través de los siglos que estos 
escritos se convirtieron en nuestra guía y base de 
interpretación. El Espíritu usa símbolos y revelaciones del 
pasado sin una duplicación servil de ellos, sino que los usa 
en la medida en que sirven al propósito actual de Dios al 
proporcionar este Apocalipsis del Nuevo Testamento.  
 
        Una Tercera regla es que todas las interpretaciones 
deben ser consistentes y armoniosas con la enseñanza total 
del resto del Nuevo Testamento. No debe haber conflicto o 
contradicción entre los dos. Cuando estas tres sencillas 
reglas se tienen en cuenta y se siguen, el estudiante 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                60 
 

cuidadoso encontrará una rica recompensa y bendición en 
su estudio y no se desviará ni se perderá en las arenas 
movedizas del error. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                61 
 

VIII. UN BOSQUEJO DEL LIBRO DE 
APOCALIPSIS 

 

Parte Uno 
 

Conflicto y Juicio Dentro y Fuera de la 
Iglesia 

 

Capítulos 1-11 
 

Capítulo 1: Cristo Entre los Candelabros 
 

    La Superinscripción, vv.1-3. 
    La Salutación, vv. 4-7.  
    El Sello, v.8. 
    La Orden a Juan para Escribir, vv.9-11. 
    La Visión: La Majestad y Gloria de Cristo, vv.12-16. 
    La Orden de Escribir, vv.17-20. 
 

Capítulo 2: Cartas a las Iglesias 
 

   Introducción a las Cartas. 
   Éfeso, vv.1-7. 
   Esmirna, vv.8-11. 
   Pérgamo, vv.12-17. 
   Tiatira, vv.18-29.   
 

Capítulo 3: Cartas a las Iglesias, Continuado 
 

   Sardis, vv.1-6. 
    Filadelfia, vv.7-13. 
    Laodicea, vv.14-22. 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                62 
 

Capítulo 4: La Escena del Trono  
 
    El Trono de Dios Todopoderoso.  
 

Capítulo 5: El Cordero y el Libro 
 
Capítulo 6: La Apertura de los Primeros Sellos  
 
    El Primer Sello, vv.1-2. 
    El Segundo Sello, vv.3-4. 
    El Tercer Sello, vv.5-6. 
    El Cuarto Sello, vv.7-8. 
    El Quinto Sello, vv.9-11 
    El Sexto Sello, vv.12-17. 
 

Capítulo 7: Un Interludio 
 
    El Sello de los 144, 000, vv.1.8. 
   La Multitud Victoriosa, vv.9-17. 
 

Capítulo 8: El Séptimo Sello y las Primeras 
Cuatro Trompetas 

     
    El Séptimo Sello: Oración y Respuesta, vv.1-5.   
    Las Primeras Cuatro Trompetas, vv.6-12. 
    El Águila: Anunciante de Ayes, v.13.   
 

Capítulo 9: El Comienzo de los Ayes 
 
    El Primer Ay, vv.1-12. 
     El Segundo Ay, vv.13-21 
 

 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                63 
 

Capítulo 10: El Ángel y el Librito 
 

Capítulo 11: La Visión Continua 
 
    El Templo Medido y los Dos Testigos, vv.1-13. 
     El Tercer Ay —La Séptima Trompeta, vv.14-19. 

 

Parte Dos 
 

Guerra y Victoria 
 

Capítulos 12-22 
 
Capítulo 12: La Mujer y el Dragón 
     
    La Mujer, El Dragón, y el hijo varón, vv.1-6. 
    La Gran Guerra Espiritual, vv.7-12. 
    La Persecución de la Mujer, vv.13-17. 
 

Capítulo 13: Las Dos Bestias Salvajes 
 
    La Bestia que Sale del Mar, vv.1-10. 
    La Bestia que Sale de la Tierra, vv.11-18 
 

Capítulo 14: El Justo Juicio 
 
    El Cordero y los 144,000 en el Monte Sión, vv.1-5 
     Los Mensajes de los Ángeles y la Voz de Advertencia 

desde el Cielo, vv.6-13. 
     La Doble Visión de la Cosecha y la Vendimia en la 

Tierra, vv.14-20. 
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                64 
 

Capítulo 15: Las Siete Copas de la Ira 
 
     Los Siete Ángeles Introducidos, vv.1-8. 

 

Capítulo 16: Las Copas de la Ira Derramadas 
 
    Copas que involucran a la Naturaleza, vv.1-9. 
     Copas que involucran a lo Moral y lo Político, vv.10-21. 

 

Capítulo 17: La Infamia y Caída de Babilonia 
       
     La Ramera de Babilonia Identificada, vv.1-6. 
     La Explicación del Misterio de la Mujer y la Bestia, 

vv.7-14. 
     Una Identificación Mayor de la Ramera, vv-15-18. 

 

Capítulo 18: La Caída de la Ramera 
 
   El Decreto del Cielo: “Ha Caído Babilonia”, vv.1-8. 
     El Lamento de los reyes de la Tierra por Babilonia, vv.9-

19. 
     La Voz del Regocijo, v.20. 
     El Silencio de la Tumba, vv.21-24. 

   

Capítulo 19: La Victoria 
 
    Aleluyas de Victoria, vv.1-10. 

A. El Rey Guerrero: Derrota de las Dos Bestias, vv.11-
21. 

B. El Rey Guerrero Revelado, vv.11-16. 
C. La Batalla Decisiva y la Derrota del Mal, vv.19-21.  

 
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                65 
 

Capítulo 20: Los Mil Años y el Juicio Final 
 
    Los Mil Años, vv.1-10. 
     El Juicio Final, vv.11-15. 

 

Capítulo 21: La Gloria Eterna 
 
    “Nuevas Todas las Cosas”, vv.1-8. 
     La Nueva Jerusalén, vv.9-27. 

A. El Exterior de la Ciudad, vv.11-21. 
B. El Interior de la Ciudad, vv.22-27. 

 

Capítulo 22: La Nueva Jerusalén Continuada 
 

C. Su Vida, vv.1-5. 
     Conclusión: El Testigo Divino, vv-6-21. 

 
 

     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Introducción al Libro de Apocalipsis                                                66 
 

 
Bibliografía 

 

 
Ante-Dicene Fathers, edición Americana de la edición de 

Ediburgh, Vol. 10: Charles Scribner´s Sons, 1929.  
Berry, George R. A New Testament Interlinear, Greek-

English. Grand Rapids: Zondervan, 1953. 
Eusebio, Historia Eclesiástica, Traducido por Christian 

Frederick Cruse, 9 edición, Nueva York: Sanford and 
Swords, 1850. 

Englishmen´s Greek Concordance of the New Testament, 9 
edición, London: Samuel Bagster and Sons, 1908.  

Ireneo de Lyon, Contra Herejes.  
International Standard Bible Encyclopaedia. 5 Vols. James 

Orr, edición. Chicago: Howard-Severance Co. 1937. 
Suetonio, Cayo, Los Doce Césares. Traducido por Robert 

Graves. Baltimore: Penguin Books, 1957.  
Schaff, Phillip. History of the Christian, 8 Vols. New York: 

Charles Scribner’s Sons, 1887. 
Tácito, Cornelio. Los Anales de la Roma Imperial. Traducido 

por Michael Grant. Baltimore: Penguin Books, 1957. 
Ramsey, William M. The Church in the Roman Empire Before 

A. D. 70. 5 edición. Londres: Hodder and Stoughton, 
1897. 

Wallace Foy. E. The Book of Revelation. Nashville: Foy E. 
Wallace, Jr. Publications, 1966.  

Wishart, Charles Frederick. The Book of Day. New York: 
Oxford University Press, 1935. 

 
 
 



   



 

 


