Una Introduccion
Al Libro de

APOCALIPSIS

Homer Hailey




El Siguiente Fragmento fue tomado de Comentario
sobre Apocalipsis titulado: Revelation: An
Introduction and Commentary escrito por Homer
Haley por primera vez en 1979 y publicado por Baker
Book House de Grand Rapids, MI. Sin embargo, el
fragmento se ha tomado de la Octava impresion del
mismo volumen publicado por Religious Supply, Inc.
(1992), Louisville, KY.

Pags.15-56.

—El Traductor y Publicador
Armando Ramirez

(Portada) Vista Panordmica de la Isla de Patmos, siendo
parte del Archipiélago de Dodecaneso en el Mar Egeo.



Una Introduccion al
Libro de Apocalipsis

Homer Hailey

y// PUBLICACION E‘;\
EL EXPOSITOR

krjpooo T00 Adyou

1 de Mayo# 214
Entre Hidalgoy Tamaulipas
Valle Hermoso, Tamps. 87500 México
E-Mail:
Armandokattan7o@gmail.com

htip: / www. elexpositorpublica. cy

Publicado el 31 de Julio de 2023 en el sitio:
www.elexpositorpublica.com


http://www.elexpositorpublica.com/

Introduccién al Libro de Apocalipsis



Contenido

Contenido.......uueeeeeeecccccccccnnne .
INTroducCCion .........eeeeeeeeeeeeeeeececccsssnnnneeeeeecccsssssssnnnssssseens 5
[ IO 1 e 1 (V] [ Y 10
I El AUTOR......cccieeeeeeeeeeeccccccennnaccnnscccsccessasssssssssssssssssnnes 13
ll. El Lugar de ESCritura .......cccccocvvennnneeeccccccscsnnnnnnnnes 20
IV. La Fecha.......eeecccieennnnnncnnccccccceesasessssssecsscsssnnes 21
A. La Evidencia EXterna ........ccccceeeeeeececeeennnenes coveeenee 22
B. La Evidencia Interna .......ccccceeeeeenccccccenenneeccnnes oonee 29
V. SimboliSmO.......ueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeceecessenssennsennenes 34
VI. Las Interpretaciones del Libro............................... 52
VI El Tema Y El Propésito del Libro..............cc.c ... 59
VIII. Un Bosquejo del Libro...........ueeceeeeccccnnnnnnnnecccnns 60
Bibliografia.........ccccceeeercnicncsnnccces covnneeccsssnnnsecssscnssscssons 64
Introduccién al Libro de Apocalipsis 3



Introduccién al Libro de Apocalipsis



El Libro de Apocalipsis

Introduccion:

Las personas mayores pueden recordar con nostalgia
los hogares de su infancia en los que con frecuencia habia
una habitacién especial de misterio. Pudo haber sido el
salon o posiblemente el dormitorio de un difunto. Si fuera
el salon, habria sillas especiales y un sofa tapizado con
crin de caballo, un fonégrafo para tocar en ocasiones
especiales, fotografias de una generacion anterior mirando
con severidad a la nueva generacién, una Biblia familiar
que rara vez se usa excepto para registrar nacimientos,
bodas, y muertes, y un estereoscopio que pudiera traer
ante los ojos del espectador escenas de lugares lejanos.

Es lamentable que en esta era de investigacion
cientifica el hombre desee descubrir todos los secretos del
universo material y haya perdido en gran medida su
sentido de asombro ante la presencia de lo misterioso. Ya
no miramos las nubes y, en la fantasia, vemos imagenes en
sus contornos, 0 nos vemos a nosotros mismos jugando
sobre ellas y explorando los cafiones intermedios. Ya no
podemos cerrar los ojos y en la imaginacién visitar las
grandes tierras heladas del Artico, imaginandonos alli; o
visitando los bosques profundos del Norte, charlando con
los habitantes fuertes y misteriosos. En gran medida,
hemos perdido nuestro amor y aprecio por el misterio y lo
misterioso.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 5



En la Biblia, el gran templo de la verdad espiritual de
Dios, hay una habitacién especial llena de misterios y
maravillas que encienden la imaginacién a las alturas
celestiales y nos dejan asombrados por la grandeza de su
representacion de lo espiritual. Esta habitaciéon es
designada como EI Apocalipsis. El hombre puede
comprender muchos de los misterios del mundo fisico,
llegando a una comprensién casi completa de ellos, al
menos hasta el punto de perder su sentido de asombro en
su presencia. Pero, en contraste, aunque podemos captar
algo del significado y uso de Apocalipsis, nunca dejamos
de asombrarnos y maravillarnos ante sus misterios que
siguen desafiandonos.

Patmos, wuna isla rocosa insignificante de
aproximadamente cincuenta millas cuadradas, situada a
unas veinticuatro millas al oeste de la costa de Asia Menor
y a unas setenta millas al suroeste de Efeso, se ha hecho
inmortal por la visiéon mostrada a Juan ahi hace mucho
tiempo.

A medida que compartimos con €l las maravillas de
ese momento, se nos presenta el alcance del ministerio de
Jests y la gloria presente de Su reinado. Contemplamos al
Sefior mientras camina entre los candelabros, y le
escuchamos mientras dicta cartas a siete Iglesias en las
provincias de Asia Menor, y tratamos de comprender el
significado completo de la escena.

En este punto vemos una puerta abierta en el cielo, y
en la visién revelada a Juan vemos el trono del universo, y
toda la creacion en el cielo y en la tierra rindiendo
homenaje a Aquel que ocupa el trono. En medio de las
alabanzas de los seres celestiales, uno semejante a un

Introduccién al Libro de Apocalipsis 6



cordero toma un libro cerrado y sellado de la mano del
ocupante del trono. Juan llora porque nadie en el cielo, en
la tierra ni debajo de la tierra puede abrir el rollo, pero se
le dice que el leén de la tribu de Juda puede abrirlo.
Miramos para ver un leén, cuando he aqui, un cordero lo
toma y comienza a desatar los sellos. Lo que sigue a la
apertura de los sellos nos llena de asombro y admiracion
Salen jinetes, cada uno desempefiando un papel en el
drama que tenemos ante nosotros; las almas claman desde
debajo de un altar por la venganza de la causa por la que
han sido sacrificadas. Siguen los terrores del juicio; los
siervos de Dios reciben un sello en sus frentes, y una gran
multitud vestida de blanco estd de pie ante el trono,
sirviendo a Dios dia y noche.

Esta escena de semejante acciéon sigue un momento de
silencio en el cielo mientras las oraciones de los santos se
presentan ante Dios. Luego comienzan a sonar las
trompetas en las manos de los angeles, y suceden
acontecimientos maravillosos y terribles, que afectan a
toda la naturaleza y a los habitantes de la tierra. Un angel
fuerte clama a gran voz como ruge un ledn, a lo que siete
truenos responden con sus voces. Después de esto, se le
dice a Juan que coma un librito, se mide el templo y se da
muerte a dos testigos por su testimonio acerca de Jesus.
Pero la tragedia se convierte en triunfo cuando estos dos
son llamados a subir al cielo. Por fin, el séptimo angel toca
su trompeta, y con esto cae el telon de la primera parte.
Estamos entusiasmados con lo que hemos visto y oido,
pero ;De qué se trata?

Cuando se abre la segunda divisién del libro, vemos
a una mujer radiante, ataviada con el sol, con la luna bajo
sus pies y doce estrellas sobre su frente, que esta a punto

Introduccién al Libro de Apocalipsis 7



de dar a luz un hijo. Ella da a luz a un hijo varén, mientras
que ante ella esta el diablo esperando para devorarlo. Pero
en lugar de ser devorado, el hijo varén es arrebatado a
Dios y a su trono y la mujer huye al desierto. En la vision
sigue un gran conflicto entre las fuerzas celestiales de
Miguel por un lado y el ejército diabdlico de Satanas por el
otro. En el conflicto, el dragén, Satanas, es arrojado a la
tierra y se para a la orilla del mar. Y, mientras el dragén se
para en la orilla del mar, una bestia terrible surge del mar.
La bestia, que estd dotada con el poder, el trono y la
autoridad de Satanas, hace guerra contra la mujer y su
simiente. Pronto, una segunda bestia, que sube de la tierra,
ejerciendo todo el poder de la primera bestia, comienza un
intento de engafar y destruir a los siervos de Dios, pero
solo logra engafar a los habitantes de la tierra. A
continuacién, nuestro punto de vista se centra en el
Cordero glorioso de Dios y una hueste victoriosa de
144,000 personas de pie con El en el Monte Sién. La
segunda division de esta escena concluye con una siega en
la que la tierra es segada y lanzada en el lagar de la ira de
Dios.

Una escena sigue a otra escena. Las copas de ira se
derraman sobre la tierra, resultando en plagas de sangre,
muerte y destruccién. Aparece una gran ramera que
seduce a los habitantes de la tierra a fornicar con ella; pero
es juzgada y destruida. Aleluyas se escuchan en el cielo.
Todos se regocijan por la caida de la ramera. Sigue un
gran conflicto entre la bestia y sus fuerzas y el Rey de
Reyes y Sus fuerzas. La bestia y su ayudante, el falso
profeta, son lanzados al lago de fuego. Satanas esta atado,
y los santos reinan en tronos por mil afios. Al final de los
mil afios, Satands es desatado por un poco de tiempo,
durante el cual hace un esfuerzo final para destruir a los

Introduccién al Libro de Apocalipsis 8



santos de Dios. Pero en lugar de la victoria, Satanas es
derrotado y él también es arrojado al lago de fuego.
Después de la resurreccion y el juicio universal que sigue
a la destruccién de Satands en el lago de fuego, vemos un
cielo nuevo y una tierra nueva con Dios entre Su pueblo, y
Su pueblo en casa con El. El cuadro que sigue al juicio es el
de una ciudad grande y gloriosa donde a los habitantes se
les han enjugado todas las lagrimas y heredan todo lo que
es glorioso y precioso. Toda la escena, desde el principio
hasta el final, es impresionante, asombrosa y majestuosa.

Brevemente, esta es la imagen ante la cual nos
quedamos asombrados y maravillados. Todo parece tan
lleno de misterio; ;Podemos entender su proposito y
ensefianza? Habiendo sido escrito durante el ultimo
periodo de la dinastia Flavia (81-96 D.C.), un periodo de
persecucion y sufrimiento para los santos, el simbolismo
de Apocalipsis tenia un verdadero propésito y mensaje en
ese entonces, y debe continuar incluso ahora para instruir,
ayudar y alentar al pueblo de Dios. Mientras instruia y
alentaba a sus santos, Dios estaba ocultando Su proposito a
los incrédulos impios y endurecidos de corazén. El
método elegido por Dios para hacer esto fue a la vez
prudente y brillante. Preguntamos: ;De qué otra manera
podria haber instruido y alentado a los Cristianos sin
hacerlos caer en manos del enemigo? Este habia sido Su
método en la antigiiedad como se establece en los libros
de Daniel, Ezequiel y Zacarfas. Asi como habia servido a
Su propésito en aquellos tiempos pasados, sirvid a Su
proposito con no menos éxito en los tiempos de Juan. Ya
sea que podamos comprender o no todos los simbolos y
signos misteriosos, las imagenes, las voces y las acciones,
seguramente podemos aprender algo de su mensaje para
las personas de la época de Juan y su instruccién divina

Introduccién al Libro de Apocalipsis 9



para nosotros hoy. A la tarea de comprender lo que
podamos de su significado, nos dedicamos a la redaccion
de este libro. Debido a su naturaleza Apocaliptica, su
imagineria y simbolismo, y sus muchas alusiones a los
escritos del Antiguo Pacto, Apocalipsis ha tenido a lo
largo de los siglos una legién de interpretaciones muy
diferentes. A la luz de estos puntos de vista tan diferentes,
no nos conviene a ninguno de nosotros ser dogmaticos en
las posiciones que tomamos. Reconociendo esto, me
esforzaré por presentar con un espiritu modesto y
moderado lo que creo que ha sido y es el mensaje, dejando
al lector en la libertad de estar de acuerdo o en desacuerdo.

I. EL TITULO

En nuestra Version Estdandar Americana, el texto que
sigue en este estudio, el titulo es, El Apocalipsis de Juan. En
el texto Griego es Apokalupsis Ioanou (en Westcott-Hort, o
Ioanou en Alford y otros). Apokalupsis significa “descubrir,
dejar al descubierto, desnudar” (Thayer). La palabra
proviene de apokalupto, “descubrir, quitar el velo”. El libro
descubre o revela a través de simbolos, sefiales, imagenes
y visiones la persecuciéon inminente que enfrenta la Iglesia.
Busca preparar al pueblo para la persecucion por la
revelaciéon que Dios le dio a Jesucristo para mostrar a sus
siervos. Este método Apocaliptico impide que los enemigos
de Dios entiendan el mensaje, mientras lo dan a conocer a
Su pueblo. Aun asi, debemos admitir que hay mucho en el
libro que permanece velado para nosotros.

Los escritos Apocalipticos difieren de las obras
proféticas en sustancia y forma y, sin embargo, en ambos
hay elementos predictivos y apocalipticos. En la
predicaciéon y escritura profética, los temas morales en

Introduccién al Libro de Apocalipsis 10



cuestién reciben la mayor atencién, mientras que en los
apocalipsis el material es mas predictivo y la extension del
tema es mas inclusiva y de mayor alcance. Este dltimo
comprende una visiéon que involucra una comprensiéon de
las condiciones mundiales y las fuerzas globales en accion,
buscando el fin altimo que surgiria de ellas. Se considera
que todas las naciones, fuerzas y condiciones estdn bajo el
control del Dios Poderoso. La literatura Apocaliptica
florecié durante una época de gran crisis nacional cuando
un enemigo formidable amenaz6 la vida del pueblo— una
época de gran prueba y tension. Este tipo de escritura se
caracteriza por simbolos en suefios y visiones, en acciones
y consecuencias, instruyendo y animando a las personas
bajo tales condiciones. El Espiritu escogié este método
para revelar las luchas del pueblo de Dios con las fuerzas
paganas y la victoria de Su causa y reino sobre estos
poderes mundanos. Un escritor inspirado de un libro
apocaliptico podria asumir el papel tanto de profeta como
de apocaliptico.

En casi todos los aspectos de la verdad, lo genuino da
lugar a la falsificacién o imitaciéon. Los escritores sin
inspiracion de estas obras de imitacion se esforzaron por
imitar lo genuino tanto en los elementos proféticos como
apocalipticos. Comenzando alrededor del 200 A.C. y
continuando hasta cerca del ano 200 D.C., la literatura
Apocaliptica se hizo comun entre los Judios, siguiendo en
gran medida el modelo de los escritos de Daniel. La
literatura pseudo-apocaliptica, como la genuina, se
caracteriza por “visiones” en las que el escritor afirma ver
a Dios actuando en favor de Su pueblo y contra sus
enemigos. Los escritos no inspirados de esta categoria que
fueron aceptados y estimados por las personas del periodo
en el que fueron escritos se conocian como Apdcrafos. Los

Introduccién al Libro de Apocalipsis 1



que  fueron  rechazados se  describen  como
Pseudoepigrafos. Los tres libros apocalipticos genuinos
del Antiguo Pacto, que fueron inspirados por el Espiritu
de Dios, son Daniel, Ezequiel y Zacarias. El tnico libro del
Nuevo Pacto es el Apocalipsis de Juan. En estos libros
canoénicos, tanto los elementos apocalipticos como los
proféticos son fuertemente evidentes. Daniel y Ezequiel
hablaron y escribieron durante el periodo del gran y
poderoso Imperio Babilénico, cuando el pueblo de Dios
estaba siendo llevado al cautiverio Babilénico o ya estaba
alli (605-539 A.C.). Zacarias profetiz6 durante el gobierno
y poder Persa, después del regreso del remanente de Israel
de Babilonia (520 A.C. hasta una fecha indefinida). Los
tres escribieron para instruir al pueblo de Dios, para
alentarlo en un momento de extrema dificultad y para
prepararlo para mds pruebas severas. Estos continuaron
hasta los dias de Antioco de Siria y hasta el periodo de la
persecucion Romana.

Mediante el estudio de los tres escritos antiguos y el
Apocalipsis de Juan, el pueblo de Dios puede encontrar
instruccion y aliento hasta el fin de los tiempos. Como se
sefialara mas adelante, Apocalipsis fue escrito durante los
dias del fuerte e indomable Imperio Romano para
informar a los Cristianos de lo que estaba sucediendo y de
lo que sucederia, y para alentarlos a perseverar mientras
sufrian a manos de Judios y Romanos, y para asegurarles
de la victoria final bajo Cristo. Los cuatro escritores de
estos genuinos libros apocalipticos manifiestan una
amplia comprensién de los asuntos y eventos mundiales,
y por el Espiritu de Dios aseguran a los santos que sufren
que la providencia suprema de Dios traerd a juicio final y a
la destruccion a los poderes paganos perseguidores, y la

Introduccién al Libro de Apocalipsis 12



victoria y la gloria al reino de Dios. Su estilo es dramatico
e inspirador.

II. EL AUTOR

Cuatro veces en Apocalipsis el autor se refiere a si
mismo como Juan (1:1, 4, 9; 22:8). La pregunta es si el
escritor fue un profeta desconocido llamado Juan, un
presbitero que vivié en Efeso, o el apéstol Juan, quien
escribié como apoéstol y profeta. Es verdad que el escritor
en ninguna parte se refiere a si mismo como apdstol, pero
la evidencia externa (la voz de la tradicién) y la evidencia
interna apuntan a Juan el apéstol, el autor del Evangelio y
tres epistolas que llevan su nombre, como el autor de la
Apocalipsis. Es verdad que el escritor se refiere a su
mensaje como “profecia”, y asi se identifica como profeta.
Juan habla de sus escritos como “las palabras de esta
profecia” (1:3), “las palabras de la profecia de este libro”
(22:7, 10, 18) y “las palabras del libro de esta profecia”.
(22:19). Habiendo recibido la revelacién expuesta en la
primera parte del libro, una voz del cielo instruy6 a Juan
para que tomara un librito de la mano de un angel y se lo
comiera, porque “Es necesario que profetices otra vez
sobre muchos pueblos, naciones, lenguas y reyes” (10:11).
Juan se identifica ademas como profeta cuando un angel
se presenta como consiervo del escritor y de los hermanos
del escritor, “los profetas” (22:9). Sin controversia, estos
pasajes sefialan claramente al autor como profeta. Pero,
(Se deduce que él es también un apostol?

Aunque algunos escritores relativamente tempranos
plantearon la cuestiéon de la autorfa, la composicion del
Apocalipsis por el apéstol Juan nunca fue seriamente
cuestionada hasta la aparicion de la critica liberal moderna
del siglo XIX. Muchos criticos han intentado asociar el

Introduccién al Libro de Apocalipsis 13



libro con un tal “Juan el presbitero”, que se supone que
vivi6, muri6 y fue sepultado en FEfeso. Las pruebas
ofrecidas por estos criticos son débiles y muy poco
convincentes, como se sefialara.

El espacio solo permite un breve resumen de la
evidencia externa e interna en apoyo del apdstol Juan
como el escritor del libro. Probablemente serd reconocido
por todos los estudiosos del tema que de los dos cuerpos
de evidencia, externo e interno, el externo —la voz de los
primeros escritores — es el mds fuerte y mds convincente.
En este comentario una discusion larga y complicada
sobre “Juan el presbitero” y “Juan el apostol” estaria fuera
de lugar. Seré suficiente para nuestro propdsito presentar
de la manera maés breve y concisa posible el testimonio de
los primeros escritores de la Iglesia que consideraban que
Juan el apo6stol habia sido el escritor.

Justino Martir (110-165 D.C.) en su Didlogo con Trifon
el Judio (LXXXI) dice: “Habia entre nosotros un hombre
que se llamaba Juan, uno de los apdstoles de Cristo, que
profetiz6 por revelacion”, y luego se refiere a los mil afios,
la resurreccion y el juicio de Apocalipsis 20.1

Ireneo (120-202 D.C.) que habia oido a Policarpo, un
discipulo del apéstol Juan, escribié en su obra Contra los
Herejes (IV. xx. 11), “Juan, también discipulo del Sefior...
dice en el Apocalipsis”, y luego cita profusamente de ese
libro.2 Habiéndolo identificado como “el discipulo del
Senior”, Ireneo dice mas adelante: “En una luz atn mas
clara, Juan, en el Apocalipsis” revelo ciertas cosas, que el
escritor procede a discutir (V. xxi. 1). 3

1 The Ante-Nicene Fathers, Vol. |, P4g.240. De aqui en adelante denominado A-N-F.
2 Ibid., Pags. 491-492.
3 Ibid., P4g. 554.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 14



Clemente de Alejandria (153-217 D.C.) en su tratado
;Quién es el Hombre Rico que se Salvara? (XLII), escribe
sobre “el apostol Juan” que “regresé a Efeso desde la isla
de Patmos” después de “la muerte del tirano”. No se
nombra al tirano.*

Tertuliano (145-220 D.C.) algunas veces llamado “el
padre del Cristianismo Latino”, un escritor voluminoso,
escribié cinco libros Contra Marcion. En el libro III. xxv,
Tertuliano escribe sobre la Jerusalén descendida del cielo.
Cita a Pablo, quien la llamoé “la cual es madre de todos
nosotros” (Gal. 4:26), y dice, “el apéstol Juan la vio”,
refiriéndose a Apocalipsis 21:2.5

Origenes (185-254 D.C.) en su obra De Principiis, dice:
“Segtiin Juan, Dios es luz” (I. II. 7), refiriéndose
incuestionablemente al apodstol Juan. Luego, mas adelante
dice: “Escuchen la manera en que Juan [el Juan que habia
citado anteriormente] habla en el Apocalipsis” (I. II. 10) ®.
Seguramente, Origenes solo conocié a un Juan que escribié
las Escrituras, y ese fue Juan el apostol.

Hipélito (170-236 D.C.) en su tratado Sobre Cristo y el
Anticristo (36-42), identifica al escritor de Apocalipsis
como Juan el apoéstol cuando dice: “Dime, bendito Juan,
apostol y discipulo del Sefior, ;Qué viste y oiste acerca de
Babilonia?” y luego cita los capitulos 17, 18. 7

Victorino (quien muri6 en la persecucién, 303 D.C.),
obispo de Petau, escribi6 el comentario mas antiguo

4 1bid., Vol. Il, P4g.603.

5 Ibid., Vol. Ill, Pag. 342.

6 Ibid., Vol. IV, Pags. 248, 250.
7 1bid., Vol. V. Pags. 211, 212.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 15



conocido sobre Apocalipsis, del cual s6lo ha un
fragmento. Comentando el 10:3, dice: “Y por su voz Juan
dio su testimonio en el mundo... porque él es un apéstol”.8

Seguramente, tal variedad de testimonios de estos
primeros escritores puede conducir a una sola conclusién:
el apostol Juan fue el siervo de Dios a quien El empled
para dar a su Iglesia este libro maravilloso y fascinante.

El primer escritor y maestro de la Iglesia que
cuestion6 la autoria apostolica de Apocalipsis fue
Dionisio (200-265 D. C.), obispo de Alejandria. Dionisio
era un fuerte anti-milenarista o anti-celiteista. En su celo
contra la teoria de los mil afios en apogeo entre algunos
maestros en ese tiempo, Dionisio tomo la posicién de que
el Apocalipsis no fue escrito por el apostol Juan. No esta
claro qué valor tenia esta posicién para su punto de vista
sobre el milenio. Confes6 que no entendia el Libro de
Apocalipsis. Aunque admiti6 “que fue obra de algin
hombre santo e inspirado”, afirmé ademas: “Sin embargo,
no se sabe de que Juan se refiere”. El era “de la opinién
que habia muchas personas del mismo nombre con Juan el
apostol”,  especialmente en Asia, y menciona
especificamente a Juan Marcos. Concluye diciendo: “Creo,
pues, que fue algin otro de los que estaban en Asia.
Porque se dice que habia dos monumentos en Efeso, y que
cada uno de estos lleva el nombre de Juan”?. Pero esto no
prueba nada, porque ya habia dicho que habia muchas
personas en Asia que se llamaban Juan; y ademas, basa su
conclusién en rumores. Aunque interesante y habilmente
expuesta, toda su discusién no afecta el testimonio de los

8 Ibid. Vol. VII, P4g.353.
9 Ibid., Vol. Vi, Pags. 82, 83. Vea también Eusebio, Historia Eclesidstica, Libro VII,
Capitulo 25, Pags.287-301. De aqui en adelante referido como H. E.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 16



escritores anteriores y, ademas, no identifica a ninguna
persona en particular como el autor de Apocalipsis.

El argumento a favor de un “Juan el presbitero” en
lugar de “Juan el apdstol” como el escritor de Apocalipsis
parece basarse principalmente en una declaracion de
Papias (70-155 D.C.), quien tiene fama de haber escrito
cinco libros, de los cuales s6lo unos pocos fragmentos
escasos han llegado hasta nosotros. Pero el pasaje en el
que se basa este argumento (que “Juan el presbitero” esta
separado de Juan el apoéstol) parece haber sido
malinterpretado por quienes lo usan. Papias escribi6:
“Entonces, si alguno de los que habian visitado a los
ancianos venia, preguntaba minuciosamente por sus
dichos,— qué dijeron Andrés o Pedro, o qué dijeron
Felipe, o Tomas, o Santiago, o Juan, o por Mateo, o por
cualquier otro de los discipulos del Sefior”. El identific6 a
estos apostoles como ancianos, lo cual no sorprende ya
que la palabra se usaba como un término de respeto por
una persona mayor o para designar a una generaciéon
anterior o pasada (1 Tim. 5:1; Heb. 11:2; et al.), asi como
para aplicarlo a los supervisores de la Iglesia (1 Ped. 5:1;
Tito 1:5; et al.). Papias continué diciendo: “Qué cosas
dicen Ariston y el presbitero [anciano] Juan, los discipulos
del Sefior”. En esto no identifica a Ariston como un
anciano, sino que lo distingue del presbitero Juan,
identificando asi a este Juan como el Juan de los siete
apostoles a quienes identific6 como ancianos o
presbiteros. 10 Pero si pudiera probarse que Papias estd
escribiendo sobre dos hombres llamados Juan, un apéstol y
un presbitero (y esto no puede deducirse del texto),
todavia no se puede deducir que este Juan el presbitero

10 Ante-Nicene Fathers, Vol. |, Pag. 153.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 17



escribié Apocalipsis. La evidencia de un Juan el presbitero
como escritor de Apocalipsis es practicamente nula.

Ahora una palabra sobre la evidencia interna de la
autorfa apostolica. Una mirada cercana al libro revela que
hay una gran diferencia entre el Griego del Evangelio y la
Primera epistola de Juan y el Griego del Apocalipsis. Esta
diferencia, se afirma, aboga por un escritor separado para
el altimo libro. Hay varias respuestas dadas para explicar
esta diferencia estilistica, que dejo para que los eruditos
Griegos las discutan. Una posible respuesta es que al darle
a la Iglesia un libro que es diferente de todos los demas,
Dios presenté el libro usando un estilo de lenguaje
diferente. Al que cree que el escritor estuvo bajo la
inspiracion y guia del Espiritu Santo de Dios y que habl6 a
través o por el Espiritu (1:10; 2:7, 11, 17, 29; 3:6, 13, 22; 4 :2;
14:13; 22:17), esta diferencia en el lenguaje es de poca
importancia. El lenguaje fue escogido por el Espiritu. El
Espiritu debia ensefiar a los apostoles (Juan 14:26) y
guiarlos a toda la verdad (Juan 16:13); cuando vino el
Espiritu hablaron “en otras lenguas, segtin el Espiritu les
daba que hablasen” (Hechos 2:4), “no con palabras
ensefiadas por sabiduria humana, sino con las que ensefia
el Espiritu, acomodando lo espiritual a lo espiritual” (1
Cor. 2:13). Vemos, entonces, que el Espiritu escogio el
lenguaje. Esta linea de razonamiento tiene poco peso para
la critica liberal moderna, pero deberia satisfacer al
creyente.

El uso de ciertas palabras que se encuentran en los
escritos aceptados de Juan— el Evangelio y 1 Juan, y
Apocalipsis apuntan a la identidad de la autoria. La
primera de ellas que conecta a los tres es la identidad del
Hijo como “el Verbo” (logos): “el Verbo era Dios” (Jn1, 1;

Introduccién al Libro de Apocalipsis 18



cf. v. 14); “la Palabra de vida” (1 Juan 1:1); “La Palabra de
Dios” (Apoc. 19:13). Solo en estos tres libros se identifica a
Jestis como “el Verbo”. Otra palabra peculiar de estas tres
obras (con tres excepciones: Lucas 11:22; Rom. 3:4; 12:21)
es nikao, “vencer” o conquistar. Jests lo us6é de Si mismo
(Juan 16:33); Juan lo usé siete veces en 1 Juan, y aparece
diecisiete veces en Apocalipsis. En cada instancia en
Apocalipsis se usa de Cristo y los santos venciendo como
en el Evangelio y 1 Juan, con dos excepciones, la de los
santos siendo vencidos temporalmente por el enemigo
(11:7; 13:7). Una tercera palabra que aparece especialmente
en estos tres libros y que forma un lazo de conexién es
jverdadero! (alethinos). Los tinicos otros escritos en los que
se encuentra esta palabra son Lucas 16:11; 1 Tes. 1:9; Heb.
8:2; 9:24; 10:22. La palabra aparece ocho veces en el
Evangelio de Juan, cuatro veces en 1 Juan y diez veces en
Apocalipsis. El uso peculiar que se hace de la palabra en
los tres escritos apunta fuertemente a una autorfa comun.

Una cuarta palabra que se encuentra solo en el
Evangelio de Juan y Apocalipsis es arnion, “cordero”.
Jestis lo us6 para referirse a Sus tiernos discipulos (Juan
21:15), y en Apocalipsis aparece veintiocho veces de Jests
y una vez de la bestia terrestre, “que tenia dos cuernos
semejantes a los de un cordero” (13:11). La palabra afin
amnos, “cordero” (discutida mas detalladamente en el
comentario), es usada dos veces por Juan en el Evangelio,
ambas veces refiriéndose a Jestis (Juan 1:29, 36). Amnos no
es empleada por el escritor de Apocalipsis; solo usa arnion.
Amnos se usa para traducir Isaias en Hechos 8:32, y por
Pedro de la sangre de Cristo “como de un cordero” (1 Ped.
1:19). La referencia a Jesis como un cordero en el
Evangelio y Apocalipsis agrega algo de peso a la evidencia
de la unidad de autoria.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 19



Uno debe confesar que si dependiéramos tinicamente
de pruebas internas, el caso seria débil; pero con la
abundancia de evidencia tradicional para la autoria
apostolica y la ausencia casi total de evidencia para otro, el
caso se encuentra en un terreno mucho més firme que el
de la teoria del presbitero. En cualquier caso, el creyente
regresa a la posicion de que el libro es la revelaciéon de
Dios, dada por Su Espiritu a través de quienquiera que El
haya usado como Su escritor. La mayoria de los
estudiantes, sin embargo, aceptan al apostol Juan como el
instrumento del Sefor para escribir el libro. Para una
presentaciéon completa y més detallada de la evidencia
externa e interna sobre el tema, se remite al estudiante al
Testamento Griego de Henry Alford, al que estoy en deuda
por muchas de las sugerencias ofrecidas anteriormente.1

III. EL LUGAR DE LA ESCRITURA

Algunos han planteado la cuestion de si el libro fue
escrito en Patmos en el momento de la revelacién a Juan o
después de su regreso a Efeso. La pregunta se responde en
el propio texto. El escritor fue instruido por una voz que
decia: “Escribe en un libro lo que ves, y envialo a las siete
iglesias...” La voz luego especificé a Efeso como una de las
iglesias que recibiria el libro (1:11). Juan recibi6
instrucciones adicionales: “Escribe las cosas que has visto,
y las que son, y las que han de ser después de estas” (1:19).
Cada una de las cartas a las siete iglesias comienza con
instrucciones para escribir al angel de la congregacion
particular (Caps. 2—3). Cuando Juan escuch6 la voz de los
siete truenos, “yo iba a escribir”, cuando se le indic6 que
no lo hiciera (10:4). Tres veces después de esto, se le dice a

11 Vol. IV: 198-239.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 20



Juan que escriba (14:13; 19:9; 21:5). Esta evidencia revela
claramente que Juan escribié desde Patmos donde recibi6
el mensaje y desde donde fue enviado a las iglesias.

IV. LA FECHA

Los eruditos han debatido periédicamente la fecha en
que Juan recibi6 y registr6 el Apocalipsis, pero la eleccion
generalmente se encuentra entre la época de Nerén, 64-68
D. C, y la época de Domiciano, 91-96 D.C. Sin embargo,
hay algunos que colocan la fecha de escritura entre estos
dos, posiblemente bajo el gobierno de Vespasiano o
alrededor del afio 70 D.C., el afio en que Jerusalén fue
destruida. Un conjunto formidable de nombres ilustres
que defienden la fecha de Neroniana podria oponerse a
una hueste de defensores de la fecha de Domiciano
igualmente respetables y eruditos; pero esta serie de
nombres no resolveria la cuestiéon. Después de considerar
los argumentos para cada una de las posiciones, creo que
el peso de la evidencia favorece la fecha tardia, 91-96 D.C,,
aunque hay algunos argumentos soélidos, pero no
concluyentes, para la fecha Neroniana.

Determinar la fecha exacta de composicién no es tan
esencial como reconocer el proposito del libro. Al estudiar
el trasfondo histérico de Apocalipsis (secciéon parte del
Comentario ampliado no parte de esta Introduccion—
ARP), aprendemos que hubo una serie de persecuciones y,
por lo tanto, el libro sirvi6 para alentar a los santos
durante todo el periodo. El libro fue escrito no sélo para
los Cristianos en apuros durante la época de Nerén o
Domiciano, sino también para aquellos en “la gran
tribulacion” (7:14), que continué con interrupciones
periddicas e intervalos intermitentes de paz ansiosa y

Introduccién al Libro de Apocalipsis 21



aprensiva durante un periodo de 249 afos, del afio 64 al
313 D.C. Este trasfondo del desarrollo de la actitud
Romana ofrece fuerte evidencia de apoyo para la fecha
posterior. Philip Schaff, que acepta y defiende la fecha
anterior, ha dicho sobre el exilio de Juan a Patmos y la
fecha en disputa. “La evidencia externa apunta al reinado
de Domiciano, 95 D.C.; la evidencia interna al reinado de
Nerén, o poco después de su muerte, 68 D.C.”12 Schaff
favorece una fecha entre la muerte de Nerén (9 de Junio
de 68) y la destruccion de Jerusalén (10 de agosto del 70).13
No solo estoy persuadido de que la evidencia externa
favorece fuertemente la fecha de Domiciano, sino que
también estoy convencido de que la evidencia interna se
presta con igual fuerza a la misma conclusion.

A. La Evidencia Externa
1. Las Condiciones Establecidas en el libro de los Hechos.

La difusién temprana de la fe Cristiana en el primer
siglo fue nada menos que fenomenal. Antes del final de la
era posterior al Pentecostés de Hechos 2, los Cristianos y
las Iglesias existian en todo el mundo Romano, incluso
tan al este como la antigua Babilonia. Pablo pudo decir
que en su tiempo el evangelio habia sido predicado “en
toda la creacién debajo del cielo” (Col. 1:23). La primera
oposicion a la predicacién del evangelio de Cristo provino
de los Judios (Hech. 8:1-4; 12:1-19; 13:50-52; 14:2; et al.);
los primeros enfrentamientos con el poder Romano no se
debieron a oposicion religiosa sino a consideraciones
economicas. En Filipos, Pablo y Silas fueron arrestados,
golpeados y encarcelados por reducir los ingresos de
ciertos hombres. Habian expulsado un espiritu de adivi--

12 Schaff, History of the Christian Church, Vol. I, Pag. 427.
13 Ibid., Pag. 834

Introduccién al Libro de Apocalipsis 22



nacion de una doncella cuya adivinacién habia traido
mucha ganancia a sus amos (Hech. 16). Cuando Pablo
estaba en Efeso, surgieron problemas por la pérdida de
negocios por parte de los fabricantes de altares de plata
para una diosa. Sin embargo, Pablo mantuvo relaciones
amistosas con ciertos Asiarcas de la ciudad (Hech. 19). No
hay evidencia de oposicién a Pablo y su obra por parte de
los sacerdotes paganos de la ciudad.

2. La Persecucion de Neron.

Los eruditos conservadores generalmente estdn de
acuerdo en que Pablo pasé dos afos en Roma,
probablemente del 61 al 63 d.C., esperando su juicio ante
Nerén. Ademéds, generalmente se acepta que Nerén liber6
a Pablo y le permiti6 continuar sus viajes y su trabajo en
el evangelio. Esto indica que hasta ese momento no habia
habido oposicién imperial a los Cristianos y a la Iglesia;
sin embargo, todo esto iba a cambiar con el gran incendio
en Roma, en el ano 64 D.C. Ner6on buscé una forma de
escapar de la acusacién de que él mismo provocé el
incendio y encontré su via de escape en los Cristianos. En
este punto, es provechoso tomar una segunda mirada a la
acusacion hecha contra los Cristianos por Téacito, quien
dijo que eran “una clase odiada por sus abominaciones...
Una inmensa multitud fue condenada, no tanto por el

crimen de incendiar la ciudad, sino por el odio contra la
humanidad”14

La ejecucion debi6 ser extremadamente brutal, pues
el historiador afirma que la persecucién fue tan severa
que entre el populacho “surgié un sentimiento de
compasion” por los Cristianos; “porque no era efectuada,

14 Anales, XV. 44.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 23



como parecia, por el bien publico, sino para saciar la
crueldad de un hombre, por lo que estaban siendo
destruidos”.1> Tres puntos se destacan claramente: los
Cristianos fueron odiados por abominaciones no
especificadas; se les acus6 de incendiar la ciudad,
acusacion de cuya verdad Té&cito parecia dudar; y su
conducta, en agudo contraste con la sociedad Romana en
general, les hizo parecer que odiaban a la humanidad.
Parece claro que aunque la religion de los Cristianos
estuvo involucrada, la persecucién no fue una guerra
contra su religién per se. El enfoque de Nero pasé por dos
etapas: primero, buscé desviar las sospechas de si mismo
como la causa del incendio; y segundo, persiguio a los
Cristianos acusandolos de hostilidad hacia la sociedad. La
conducta de los Cristianos no encajaba con las costumbres
sociales Romanas, por lo que eran considerados enemigos
de la sociedad Romana. Fueron acusados de usar magia
debido a su poder sobre las personas y sobre sus propias
vidas. En consecuencia, se les infligi6 el castigo que se
imponia a los usuarios de la magia y Nero pronto retir6 el
cargo de incendiarismo.

En este punto se plantean dos preguntas. ;Se
extendio la persecucién de Nerén mas alla de Roma hacia
las provincias? ;Y emitié el Emperador un edicto Imperial
o proscripciéon contra los Cristianos? No hay pruebas
solidas de que la persecucion de Neron se extendiera muds
alli de la propia ciudad de Roma. Los dos primeros
escritores en afirmar claramente que se extendia mas alla
de Roma son Sulpicio Severo y Orosio (ambos cerca del
afio 400 D.C.). Schaff admite que Severo da su relato
“principalmente de T4cito”16. William Ramsey también

15 Ibid.
16 Schaff, Vol. I, Pags. 384, 389.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 24



dice que el relato de Severo sobre la persecucion
Neroniana se basa en T4cito, y cita a Severo diciendo casi
con las palabras de Téacito: “Este fue el comienzo de las
medidas severas contra los Cristianos. Posteriormente, la
religion fue prohibida por leyes formales, y la profesiéon
del Cristianismo fue declarada ilegal por edictos
publicados”.1” Pero, ;Fueron las leyes formales que
declaraban ilegal el Cristianismo mediante edictos
publicados por Nerén, o vinieron después? Parece claro a
partir de la correspondencia entre Plinio y Trajano que
aun en este tiempo (111-113 D.C.) no habia habido ningtn
edicto formal; porque si se hubiera emitido tal edicto,
Plinio habria sabido qué hacer. Parece por tanto, como
sefial6 Ramsay, que el principio de Nerén era una ley no
escrita por la cual los gobernadores de las provincias
juzgaban a los Cristianos. Esto significa que los castigos
infligidos eran administrativos y no judiciales.18

Si Severo dependia de Téacito para su informacién, y
Téacito no dice nada acerca de “leyes formales” y “edictos
publicados”, se deduce que estas leyes y edictos llegaron
a través de emperadores posteriores. Por lo tanto, no
parece haber otra interpretacion de la declaracion de
Severo, “Después, la religion fue prohibida por leyes
formales, y... hecha ilegal por edictos publicados”. Nerén
permitié6 que los Cristianos fueran acusados de delitos
sociales o morales, en lugar de criminales. Con esta
practica, Nerén sentdé un precedente que se convirtié en
una ley no escrita, respetada y seguida por emperadores
posteriores y utilizada contra los Cristianos por los
magistrados de las provincias.

17 William M. Ramsey, The Church in the Roman Empire, Pag.243, citando a Severo.
18 Ibid., Pag.258.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 25



Ramsay sefiala el elemento temporal en el reinado de
Neroén entre los afios 64 y 68 D. C. como otro factor en la
evolucion de la actitud hacia los Cristianos y en el
desarrollo de leyes establecidas. La persecucién que
comenzé en el 64 fue interrumpida, si no terminada, por
la partida de Nerén de Roma a Grecia en el 66. Regresé6 a
Roma en el 68 justo a tiempo para enterarse de la revuelta
que lo llevé a la muerte unas semanas después.1® Esto no
quiere decir que las persecuciones cesaron por completo,
porque Pablo fue condenado a muerte durante este
periodo; pero si significa que la persecucién de Nerén
disminuy6. Parece que no hubo tiempo suficente durante
este breve periodo para el desarrollo de un patrén fijo y
una base de oposicion a la fe.

De la evidencia disponible, parece que la persecucion
de Nerén no tuvo como objetivo la aniquilacion del
Cristianismo, que no se extendié mas all4d de Roma y que
no emitié ningtin edicto formal contra los Cristianos. Esto
indica que la actitud hacia los Cristianos no se determiné
finalmente bajo Neron, sino que las leyes y edictos
formales mencionados por Severo se desarrollaron bajo
los emperadores que siguieron a Nerdén. La accion del
Estado contra los Cristianos se desarroll6 en el Imperio en
el periodo comprendido entre los afios 70 y 96 D.C.; pero
incluso durante este periodo, parece que no hubo ningtn
edicto imperial de proscripcion de ningiin emperador que
prohibiera completamente el Cristianismo.

3. La Persecucion de Domiciano.

No cabe duda de que la politica de Neroén fue
continuada por Vespasiano y Tito, pero no hay registro de

19 Ibid., P4g.244 (Nota al pie).

Introduccién al Libro de Apocalipsis 26



una confrontacion directa con los Cristianos por parte de
ninguno de estos gobernantes. Sin embargo, bajo
Domiciano, que estaba motivado por el miedo a la
conspiraciéon y por su deseo insaciable de los honores
divinos, se llevo al extremo la politica contra cualquier
libertad del individuo o cualquier oposicion al
despotismo. Ramsay piensa que esta politica contra los
intereses filosoficos “no se originé en una mera tirania
caprichosa”, sino que la oposiciéon a los Cristianos era
politica. La accion fue contra la Iglesia como una unidad
organizada.?0 Domiciano buscé restaurar el culto Romano
y fomento la adoracion de si mismo como sefior y dios.?!
Esta reverencia por los dioses y por el emperador se
consideraba una prueba de lealtad al imperio; negarse a
rendir a este homenaje se consideraba sacrilegio y traicion.
Desde el punto de vista de Domiciano, la cuestion era
politica; desde el punto de vista Cristiano era religiosa. En
cualquier caso, las lineas estaban trazadas y el conflicto iba
a ser largo y sangriento para los santos.

La diferencia en las actitudes de Nerén y Domiciano
hacia los honores divinos y la adoracién de si mismos
parece bastante marcada, y la dura actitud de Domiciano
argumenta fuertemente a favor de la fecha posterior de
Apocalipsis. Al ser declarado emperador, Nerén se
prohibi6 las estatuas de oro y plata macizos 22 Sin
embargo, Tacito menciona una estatua de bronce del
emperador que se fundié en el fuego.?? Seutonio dice:
“Despreciaba todos los cultos religiosos excepto el de

20 Ibid., Pags. 273-275.

21 Suetonio, Domiciano, Pag. 13.
22 Tacito, Anales, XIlI. 10.

23 Ibid., XV. 22

Introduccién al Libro de Apocalipsis 27



Atargatis, la Diosa Siria”, a quien sacrificaba tres veces al
dia.2* Aunque Nerdn se deleitaba con los aplausos del
populacho y aceptaba la adoraciéon como un dios, parece
haber estado un tanto restringido en la deificacién por el
principio general “que los honores divinos no se pagan a
un emperador hasta que haya dejado de vivir entre los
hombres”.25Y dado que Nerén amaba la vida, de ninguna
manera estaba ansioso por unirse a las filas de las
deidades fallecidas. En marcado contraste con el caracter
de Nerén, Domiciano buscaba avidamente la adoracion de
si mismo por parte del pueblo y queria que lo
consideraran un dios. Esta disposiciéon de Domiciano y el
espiritu de su reinado encaja mucho mejor en el tenor de
Apocalipsis que la actitud de Nerén. Como se sefalara en
la seccién sobre la evidencia interna, todo el tema de
Apocalipsis es el de un terrible conflicto y lucha de fuerzas
morales y espirituales; la verdad y la lealtad a Cristo se
oponen al error religioso y la lealtad a un gran poder
gobernante.

4. Escritores Primitivos

Unas pocas citas de los primeros escritores de la
Iglesia concluiran la evidencia externa para la fecha
posterior. Ireneo (120-202 D. C.), escribiendo sobre Juan,
quien contemplé la vision Apocaliptica, dijo: “Porque eso
se vio no hace mucho tiempo, sino casi en nuestros dias,
hacia el final del reinado de Domiciano”.26 Clemente de
Alejandria, escribiendo cerca del final del siglo segundo
(193 D. C.), simplemente identifica la liberaciéon de Juan
tras la muerte de un emperador, diciendo: “Porque cuando

24 Nerén, 56
25 Tacito, Anales, VX. 74
26 Contra Herejes, V. 30.3, A-N-F. Il. P4g.603.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 28



a la muerte del tirano, regres6 a Efeso desde la isla de
Patmos”?” El no nombra al “tirano”, pero segtin Eusebio
(abajo), la tradicién sostenia que el tirano era Domiciano.
En su Comentario sobre el Apocalipsis, Victorino, quien fue
martirizado en la persecuciéon de Diocleciano (303 D.C.),
comenta en 10:11: “Cuando Juan dijo estas cosas, estaba en
la isla de Patmos, condenado a trabajar en las minas por
César Domiciano. Alli, por tanto, vio el Apocalipsis.?8
Comentando maés adelante en 17:10, dice de las siete
cabezas: “Queda wuna, bajo la cual fue escrito el
Apocalipsis —a saber, Domiciano”?9.

Eusebio sostiene la fecha de Domiciano, pero
reconoce que su evidencia se basa en la tradicion. Al
escribir sobre la persecucion bajo Domiciano (libro III. 17),
continta en el siguiente capitulo: “En esta persecucion, se
transmite por tradicion, que el apéstol y evangelista Juan...
fue condenado a habitar en la isla de Patmos”30. Este
testimonio se basd en el de Ireneo, citado anteriormente.
Eusebio continta, diciendo: “Fue entonces también [bajo
Nerva] que el apostol Juan volvié del destierro en Patmos,
y establecié su morada en FEfeso, segin la antigua
tradicion de la Iglesia”31. Se refiere de nuevo a lo mismo.
en el capitulo 23; y en el libro V. 8, se refiere nuevamente
al testimonio de Ireneo. Algunos cuestionan la fuerza de
estas pruebas, pero parece que quienes la rechazan no han
podido sostener su objecion.

B. La Evidencia Interna.

1. Las Cartas a las Siete Iglesias.

27 La Salvacién de un Hombre Rico, 43, A-N-F. Il, P4g.603.
28 A-N-F. VII, Pag. 353.

29 Ibid., P4g.358

30H.E., l:17,18.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 29



La condicién general que prevalecia cuando Juan
escribi6 encaja mejor con el periodo de Domiciano que con
el de Nerén. Definitivamente fue un periodo de
tribulacién general compartido por Juan y los hermanos a
quienes escribié (Apoc. 1:9). En estas cartas detectamos
una marcada diferencia de condicién y actitud en las
congregaciones de lo revelado en las cartas de Pablo y
Pedro.

a. A Efeso (2:1-7). A los Corintios Pablo escribe de
hombres “Porque éstos son falsos apodstoles, obreros
fraudulentos, que se disfrazan de apoéstoles de Cristo” (2
Cor.11:13). Estos no necesariamente pretendian ser
apostoles, sino que se hacfan pasar como tales mediante
enseflanzas mentirosas y engafiosas. Sin embargo, en
Efeso habia hombres que reclamaban el apostolado; ellos
“se dicen ser apdstoles, y no lo son” (Apoc. 2:2), indicando
un desarrollo mas completo del concepto. La acusaciéon
contra la Iglesia de Efeso fue: “has dejado tu primer amor”
(Apoc. 2:4). Este es un cambio decidido del que existia en
el momento en que Pablo escribi6 a la Iglesia en ese lugar
(62 D.C.), elogiando “vuestro amor para con todos los
santos” (Efe. 1:15). Es verdad que este cambio de
condiciéon que se desarroll6 entre el tiempo de la carta de
Pablo y la carta de Jests en Apocalipsis podria haber
evolucionado en una década, pero no es probable. Sin
embargo, en el lapso de tiempo de una generacion o dos
podria haber sucedido facilmente. La influencia de los
Nicolaitas sobre la Iglesia de Efeso y Pérgamo (2:6, 15) se
desarroll6 solo después de la época de Pablo, y este es un
punto fuerte a favor de la fecha posterior.

b. A Esmirna. Al escribir a la Iglesia de Esmirna (2:8-11)

311bid., Ill. 20.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 30



Jests se refiere a “la blasfemia de los que se dicen ser
judios, y no lo son, sino sinagoga de Satands” (v. 9). La
destruccion de Jerusalén y del templo no disminuy6 el
odio de los Judios hacia los Cristianos, sino que lo
intensific6. Se dice que aun en el afio 155 D.C., cuando
Policarpo fue condenado a morir en la hoguera, los que
recogian la lefia y los haces de lefia para la pila lo hacian
con gran prisa, “especialmente los Judios, segun la
costumbre, les ayudaban 4vidamente en ello”.32 La
expresion, “segun la costumbre,” dice mucho.

c. A Pergamo (2:12-17). Esta ciudad era un centro de
adoracion al emperador, “donde esta el trono de Satanas...
donde mora Satands” (v.13). Como se sehald
anteriormente, este culto fue mas intenso en el periodo del
reinado de Domiciano que durante el de Nerén. También
parece que la profecia de Pedro sobre los maestros de
corrupcion que aparecerian ahora se estaba cumpliendo.
El apostol habia advertido que asi como hubo falsos
profetas entre Israel, asi también se levantarian entre las
Iglesias falsos maestros que introducirian herejias
destructoras, incluso negando al Maestro que los habia
comprado (2 Ped. 2:1). Pedro contintia su descripcion de
Balaam, la descripciéon de estos falsos maestros diciendo
que cuando vinieran actuarian segun cierto modelo, “y se
han extraviado siguiendo el camino de Balaam del hijo de
Beor, el cual amoé el premio de la maldad” (v. 15). Estos
maestros de la profecia de Pedro ahora estaban activos en
la Iglesia de Pérgamo, junto con los Nicolaitas, quienes
claramente parecen haber estado relacionados con los
“Balaamitas” en su ensefianza errénea y lasciva.

d. A Tiatira (2:18-29). Tiatira tuvo su Jezabel, una

32 El Martirio de Policarpo, Cap. 13, A-N-F. |. 42.
Introduccién al Libro de Apocalipsis 31



falsa profetisa que también encaja en el patron de la
profecia de Pedro. Estos parecen estar sumergidos en “las
profundidades de Satanas” (v. 24), influenciados por el
paganismo de esa fortaleza del emperador y la adoracion
de idolos paganos. Esta condiciéon estd muy alejada de la
que se encuentra en las cartas escritas antes del afio 68 d.C.

e. A Sardis (3:1-6). La Iglesia de Sardis tenia el
nombre de que vivia, “y estds muerto” (v. 1). A pesar de
esta condicion, tenfa unos pocos nombres que no habian
manchado sus vestiduras (v. 4). Esto indica la necesidad
de un largo periodo durante el cual podria desarrollarse
semejante estado de letargo espiritual.

f. A Filadelfia (3:7-13). Esta congregacion estaba
situada en una ciudad que también tenia su sinagoga de
Satanas, pero los de esta Iglesia prevalecerian sobre estos
Judios carnales que componian esta asamblea impia (v. 9).
Habia una hora de prueba que habia de venir sobre “el
mundo entero” (v. 10). Este juicio surgi6 de la actitud que
se desarroll6 después de Nerén y que se expandid en la
guerra politico-religiosa que se extendi6é desde los dias de
Domiciano, pasando por Diocleciano, hasta el edicto de
Constantino.

g. A Laodicea (3:14-22). La Iglesia de Laodicea es la
tnica de las siete que no tenia nada elogiable; En su carta a
los santos de Colosas, Pablo indica que la Iglesia de
Laodicea era entonces un grupo activo (Col. 4:13). Envio
saludos a los hermanos alli, y pidié6 que se les leyera la
carta a los Colosenses en Laodicea y que la carta a ellos
fuera leida a los Colosenses (Col. 4:15, 16). Seguramente
habria requerido més de una década para que la Iglesia de

Introduccién al Libro de Apocalipsis 32



Laodicea se apartara tan completamente de su anterior
estado aceptable que no habia nada digno de elogio.

2. Las Almas Debajo del Altar (6:9-11).

El clamor de las almas debajo del altar, mientras
“clamaban a gran voz diciendo: ;Hasta cudndo, Sefior,
santo y verdadero, jno juzgas y vengar nuestra sangre en
los que moran en la tierra?” (v. 10), parece indicar
impaciencia o inquietud por la larga demora en vindicar la
sangre de los Cristianos martires para vengar su muerte.
Este grupo de martires incluiria a los de la persecucion de
Ner6n y a todos en el intervalo, pero a los que exclaman se
les advierte que tengan paciencia, porque la venganza
vendria cuando los madrtires que los siguen hayan
cumplido su carrera (v. 11).

3. La Bestia que Sale de la Tierra (Cap.13).

Un argumento hecho para la fecha temprana basado
en que los 144.000 eran Judios segun la carne, que fueron
contados mientras la nacién atn habitaba en Judea, se
trata en el comentario (7: 4). Otro argumento a favor de la
fecha pre-Domiciano es que cuando se le dijo a Juan que
midiera el templo, éste todavia estaba en pie (11:1, 2). Esto
también sera considerado en los comentarios sobre el
texto.

Un comentarista identifica a la bestia que sale de la
tierra (13:11 y siguientes) como los gobernantes
subordinados del emperador Romano en Palestina,
enviados por el emperador para ejecutar su voluntad en la
tierra de los Judios. De acuerdo con el argumento de ese
escritor, las sefiales y prodigios de la bestia terrestre

Introduccién al Libro de Apocalipsis 33



fueron engafios y las maquinaciones obradas por los
gobernantes  provinciales que  sirvieron = como
perseguidores para engafiar a las personas de Judea, justo
antes de la destruccion de Jerusalén. 33 Pero esta bestia es
mas tarde llamada “el falso profeta” (16:13; 19:20), lo que
lo identifica con la religion falsa, el culto al emperador y el
paganismo, respaldado por la bestia marina, el poder
Romano (13:12; 14:11). Esto se discutird con mas detalle en
el comentario. Sin embargo, en lugar de apoyar la fecha
temprana, la vision del significado religioso de la bestia
terrestre, actuando por la autoridad de la bestia marina, el
poder Romano, es una de las pruebas internas mas fuertes
para la fecha tardia. Cuando llegamos al dltimo periodo
del gobierno de Domiciano, el conflicto entre la fe y el
paganismo se habia convertido en una guerra a muerte.
Desde el punto de vista de Domiciano era politico; de los
Cristianos era religioso.

V. SIMBOLISMO

A. Iméagenes

Como era caracteristico de los libros Apocalipticos
del Antiguo Pacto y los libros pseudo-apocalipticos de
afios posteriores, el Libro de Apocalipsis abunda en
imagenes, simbolos y sefiales. La mayoria de las imagenes
son simbolicas; sin embargo, una parte no lo es. Algunas
de las imagenes y simbolos se explican; algunas se dejan
velados o semivelados. Las partes no explicadas obligan a
los intérpretes a confiar en su propio juicio, o en el juicio
de otros, para obtener conclusiones, aplicaciones y
explicaciones. Como era de esperar, los expositores no

33 Foy E. Wallace, Jr., The Book of Revelation, Pags. 295-298.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 34



estan unidos en sus puntos de vista. Por lo tanto, cada
intérprete debe llegar a sus conclusiones a la luz de su
comprension de la revelacion total de Dios.

Se advierte a ser cuidadoso para evitar explicar todo
aspecto de un simbolo. Tampoco debe buscar el
literalismo en los simbolos, porque algunos son grotescos
cuando se ven literalmente. Se utilizan simbolos, sefiales o
imagenes para expresar ideas; uno debe mirar a través de
la visién particular de Juan, con sus simbolos e imagenes,
y esforzarse por captar la idea en la mente de Dios tal
como se la revel6 a Juan el escritor.

Muchos de los simbolos e imagenes tienen sus raices
en los escritos del Antiguo Pacto; por lo tanto, la
familiaridad con las Escrituras mdas antiguas resultara
extremadamente tutil para que el estudiante llegue a
comprender el mensaje. Sin embargo, el Espiritu Santo a
través de Juan los cambia o los usa para adaptarlos a Su
propio propésito y objetivo inmediatos. Aunque una
comprensién del simbolismo del Antiguo Pacto serd util,
uno debe esforzarse por ver la aplicaciéon que hace Juan,
ya que algunas de las imagenes y simbolos que usa son
completamente nuevos— son peculiares a la necesidad
que se presenta.

Las sefiales, simbolos e imagenes de Juan provienen
de todos los ambitos: el universo celestial, el espiritual y el
material. Uno se sorprende de cémo todo esto estd
entretejido de manera tan intrincada en la estructura de
este libro y sus 37 mensajes. Sin pretender que la lista esté
completa, aqui presentamos un resumen de las personas y
fuerzas tratadas y los ambitos de los que proceden:

Introduccién al Libro de Apocalipsis 35



1. La Deidad

Dios, el ocupante del trono del universo, se revela
como un brillante diamante blanco (jaspe) y como un
deslumbrante y precioso rubi (cornalina) (4:3). Jests es un
cordero (5:6), el ledn de la tribu de Jud4, la raiz de David
(5:5), y la estrella resplandeciente de la mafiana (22:16). El
Espiritu Santo es siete Espiritus, siete ldmparas de fuego y
siete ojos que son los siete Espiritus de Dios (1:4; 5:6).
Estos son simbolos que transmiten caracteristicas de Dios.

2. El Reino Espiritual

El alcance del libro y sus imagenes abarcan el cielo, el
hades y el lago de fuego. Incluye un gran dragén rojo, una
serpiente  (Satands), &angeles, demonios, espiritus
inmundos y almas. Grandes bestias estan entretejidas en la
imagen, una sale del mar y la otra de la tierra. El ambito
también incluye la muerte y la resurrecciéon, y les da un
papel de gran importancia.

3. El Mundo Natural

Los simbolos y las imagenes provienen practicamente
de todos los ambitos del mundo natural, desde la geologia
hasta la astronomia: se hace referencia al sol, la salida del
sol, la luna, las estrellas, el dia y la noche, el aire, la tierra,
el mar, las grandes aguas, rios, fuentes, nubes,
reldmpagos, truenos, terremotos, fuertes vientos, granizo,
un arco iris, fuego, humo, azufre, desierto y un abismo.
Todos estos pasan ante los ojos del lector, algunas veces
sirviendo como escenario, otros transmitiendo una idea o
llevando un mensaje para aprender.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 36



4. Reinos Terrenales

Los reyes de la tierra, los principes, los capitanes, los
esclavos, los libres, los ricos y los pobres, los grandes y los
sirvientes, todos juegan un papel en el intenso drama que
se desarrolla ante nosotros. Nuestro interés y comprension
se ven desafiados por las referencias a naciones, tronos,
diademas y coronas de victoria, llaves, una vara (o cetro)
de hierro, grandes espadas, espadas de dos filos, espadas
que sacrifican, un arco, una prision y el lagar del juicio.

5. Cultura y Sociedad

Grandes ejércitos recorren el escenario que tenemos
ante nosotros, enfrentdindose en mortiferos combates y
finalmente sufriendo la derrota y la destrucciéon o la
victoria. Los carros, las armaduras, las guerras, el choque
de fuerzas, las plagas, los miedos, el sufrimiento y el luto,
todos tienen un papel que desempefiar. También entran
en escena los novios, el matrimonio y la cena nupcial, las
lamparas, las voces, el ladrén y una mujer en el parto.
Podemos agregar a estas cosas cafias de medir, puertas de
entrada y puertas a través de las cuales vemos y
contemplamos. Toda la ayuda para completar el tema.

6. Religion

Profetas, sacerdotes, altar del sacrificio, altar de oro,
candelabros, sacrificio, sangre, incienso, sinagoga,
santuario, columna del templo, arca del pacto y
trompetas— cada uno de estos ocupa un lugar importante
en el escenario, el simbolismo, y la imagineria del
maravilloso cinema divino que se nos permite ver y
escuchar. En contraste con los simbolos del culto divino
estan los simbolos de los paganos. Estos acttian en

Introduccién al Libro de Apocalipsis 37



oposicién a la verdad, buscando seducir a los fieles: idolos
e imagenes, cosas sacrificadas a los idolos, falsos profetas,
hechicerias y falsos maestros (Balaam, Jezabel y los
Nicolaitas).

7. Locales

Los lugares familiares para los lectores del libro de
Juan aparecen en la pantalla, cada uno transmitiendo una
idea: Egipto, Babilonia la Grande, el Eufrates, Sodoma, el
Monte Sion, Armagedén (Monte Megido), la gran ciudad,
la ciudad santa y La Nueva Jerusalén para el cielo nuevo y
la tierra nueva. Algunos perdurarian y otros serian
destruidos; todos tenian un mensaje que impartir.

8. Personas

Individuos de diversos ambitos de la vida se mueven
por el escenario, cada uno contando una historia que
transmite una idea o revela una verdad: una mujer
radiante ataviada con las fuentes de luz (el sol, la luna y
las estrellas), un hijo varén nacido de ella, virgenes, una
esposa, una reina, una gran ramera y sus hijas, y amantes
que han fornicado con la ramera. También hay nifios,
sirvientes, Balaam, Jezabel y Gog y Magog (en Ezequiel
38:2, Gog de Magog) que traen lecciones simbdlicas para
aprender.

9. Atavio

Se puede determinar mucho sobre el caracter o la
posicion en la vida por la forma de vestir. El atuendo de
las personas en esta revelaciéon divina sugiere ideas y
contribuye a nuestra comprension de la verdad. Las

Introduccién al Libro de Apocalipsis 38



vestiduras reales y sacerdotales, las ttinicas blancas, el lino
fino, el cilicio, la parpura y el escarlata son todas
apropiadamente empleadas para los descritos.

10. La Anatomia Fisica

La anatomia del hombre ocupa su lugar en la visién y
el drama de la gran revelacion de Cristo y la verdad
espiritual: la cabeza, el cabello, la frente, los ojos (y las
lagrimas), los oidos, la boca, la lengua, los dientes; el
corazon, la sangre, los rifiones o los lomos, el vientre, las
manos y los pies. Cada uno se observa, aunque la parte
nombrada puede jugar un papel insignificante o
simplemente ser un complemento.

11. La Vegetacion y la Agricultura

En este ambito particular de la creacion, el escritor
introduce y utiliza tanto los elementos esenciales de la
vida como sus lujos: trigo, cebada, uvas, vino, olivos,
aceite, higos, miel, especias, drboles, madera, palmeras,
hierba y ajenjo. La hoz, la siega, la siega, la vendimia y el
lagar también forman parte de este conjunto complejo.

12. El Reino Mineral

El hombre siempre ha valorado los minerales, los
metales y las piedras preciosas debido a su belleza y valor
intrinsecos. Estos, igualmente, encuentran lugar en la
vision del profeta: oro, plata, bronce, mar de vidrio, piedra
preciosa y piedras preciosas, piedra blanca, jaspe,
cornalina, esmeralda, perlas y otros, cuya identidad parece
incierta.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 39



13. El Reino Animal

En estos simbolos intervienen los animales mas
grandes y los més pequefios, los amistosos y ttiles para el
hombre, y los que aparecen lo contrario: el leén, el oso, el
leopardo, el ternero (o el buey), el cordero, los caballos de
varios colores, aguilas voladoras, buitres, bestias salvajes
erizadas de cuernos, langostas, escorpiones y sus
aguijones, serpientes, ranas, criaturas marinas y “todas las
cosas creadas”. Todos estos pasan ante nuestros ojos de
forma significativa e instructiva.

14. El Intercambio Social: Negocio y Comercio

Nuestro profeta vuelve a sacar provecho de la
experiencia y la actividad humana para enfatizar su
mensaje: barcos, mercaderes, capitanes de barco,
marineros, mercaderes, artesanos, ruedas de molino,
monedas, bienes y balanzas utilizadas en el comercio.

15. La Literatura

Los elementos de la literatura se dibujan en la imagen.
A Juan se le dice que “escriba en un libro”. Escribe en un
libro escrito por dentro y por fuera el libro, de un librito, el
libro de la vida, los sellos, el alfabeto (alfa y omega) y los
nameros (que se consideraran por separado). Todos
hablaban algtin mensaje simbélico y transmitian alguna
idea esencial.

16. La Muisica y los Instrumentos de Muisica

La espectacular representacion del drama divino de la
vida y sus fuerzas estaria incompleta sin la musica. La
musica, tanto vocal como instrumental, ha jugado un

Introduccién al Libro de Apocalipsis 40



papel emocional en la historia del bien y del mal, y en la
vida espiritual, fisica y psiquica de la familia humana. Las
trompetas suenan, las arpas, las flautas y los coros llenan
el auditorio con musica y cantos, mientras nos sentamos
cautivados con lo que vemos y escuchamos. Juglares,
arpistas, flautistas y trompetistas cumplen sus funciones
ante nosotros. La gran musica como el sonido de aguas
poderosas y truenos voluminosos resuenan desde los
coros celestiales y los artistas terrenales. Aleluyas se gritan
en el cielo; una gran multitud responde con el mismo
cantico de alabanza, mientras el humo de las fuerzas
derrotadas asciende para siempre. Los corazones tiemblan
o se regocijan ante el sonido de la musica, segtin su
naturaleza y el caracter del oyente.

17. Los Farmacéuticos

Incluso el farmacéutico y su ciencia son introducidos
y empleados como se les dice a los hombres que se
fabriquen colirio para los ojos con los que ungir sus ojos,
ya que sus propios remedios “caseros” han fallado.

18. El Tiempo y la Eternidad

Finalmente, ese periodo de duracién conocido como
tiempo pasa a formar parte de los simbolos del profeta. Se
designan varios periodos: media hora, una hora, la tercera
parte de un dia, tres dias y medio, diez dias, mil
doscientos sesenta dias, cuarenta y dos meses, mil afios y
dia y noche. Y luego, mas alld del tiempo, esta el por
siempre y para siempre.

iQué variedad de simbolos que describen al Creador,
las criaturas y las fuerzas, para ensefiarnos y desafiar
nuestro estudio de las cosas espirituales y eternas!

Introduccién al Libro de Apocalipsis 41



A. Nuameros

A lo largo de la Biblia, los nimeros se emplean tanto
para indicar cantidades literales como para representar
una idea. Asi como se advirti6 al lector contra el literalismo
en el uso e interpretacion de simbolos e imdagenes en
Apocalipsis, también debe tener cuidado al interpretar los
nameros que se encuentran en el Libro. Al aprender el uso
o el significado de algo, a uno se le puede decir claramente
cudl es su uso, o puede aprender observando el uso que se
hace de él. Si se dice claramente que algo es una sefial o
que significa cierta verdad, no queda ninguna duda en la
mente del lector. Pero si no se declara especificamente, el
sentido simbdlico, si hay un significado simbélico, debe
determinarse por el uso que se haga del objeto
considerado. Es a partir del uso que se hace de las cifras
numéricas que debemos determinar cualquier significado
simbélico. Esto puede no ser totalmente satisfactorio,
porque no parece concluyente, pero para este escritor no
hay otra alternativa. El espacio no permite un estudio
completo o implicado del tema. En esta introducciéon
trataremos tinicamente con los nimeros que ayudaran en
una comprension del Apocalipsis.

En Apocalipsis, los nimeros tres, cuatro, siete, diez,
doce y los midltiplos de algunos de ellos tienen un
significado especial. A lo largo del Libro se encuentran los
siguientes nimeros: un cuarto, un tercio, un medio, uno,
dos, tres, tres y medio, cuatro, cinco, seis, siete (no se
encuentra el ocho, aunque “octavo”, “noveno”, etc., se
encuentran en una secuencia), diez, doce, cuarenta y dos,
ciento cuarenta y cuatro, seiscientos sesenta y seis mil, mil,
mil doscientos, siete mil, ciento cuarenta y cuatro mil, cien
millones y doscientos millones. Las fracciones, un cuarto,

Introduccién al Libro de Apocalipsis 42



un tercio, un medio, se usan en sentido simbodlico o
figurado para designar una parte menor del todo en
discusion.

Uno se usa principalmente para designar una sola
unidad, o una de varias. En otras ocasiones se emplea
simbdlicamente, como “una hora”. En su uso simbdlico,
puede representar la unidad o unidad en un orden, como
“estos [diez] tienen un mismo propdsito” (17:13).

Dos puede designar un namero definido, como “dos
ayes” para salir de un total de tres (9:12); o puede
emplearse como un namero simbdlico, como “cuarenta y
dos meses” (11:2). Por su uso en otras porciones de las
Escrituras, asi como en Apocalipsis, dos parece sugerir
fuerza, y se usa simbodlicamente: por ejemplo, “Dos son
mejores que uno... Porque si cayere, el uno levantara a su
compafiero” ... si dos se durmieren juntos, se calentaran”
(Ecle. 4:9-11). La ley requeria el testimonio de dos o mas
testigos como minimo para condenar a uno de un delito
(Deut. 17:6; 19:15; 2 Cor. 13:1). Este principio
probablemente explica por qué Jests envid a sus
discipulos “de dos en dos” (Luc. 10:1). Los testigos que
profetizaban vestidos de cilicio son dos en niimero; estos
eran los dos olivos y los dos candelabros que estaban
delante del Sefior (Apo. 11:3-4).

El ntmero Tres parece haber tenido un significado
especial desde los primeros tiempos. El ntmero tres
aparece cientos de veces en las Escrituras en referencia a
personas y cosas tanto sagradas como seculares, al tiempo
y a incidentes o eventos. Solo unas pocas de estas
referencias seran suficientes.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 43



En la creacién estaba Dios, el Espiritu de Dios y la
Palabra de Dios (“Y dijo Dios”, Gén. 1:3). Noé tuvo tres
hijos, Sem, Cam y Jafet (Gén. 5:32). Se piensa en los tres
patriarcas como Abraham, Isaac y Jacob. Daniel tenia tres
amigos Hebreos que fueron llevados con él a Babilonia y
que fueron arrojados al horno de fuego (Dan. 3:23). Daniel
oraba tres veces al dia (Dan. 6:10, 13). Esther inst6 a los
Judios a ayunar por ella tres dias y tres noches (Est. 4:16).
Pedro neg6 al Sefor tres veces (Mat. 26:69 y siguientes.), y
luego confesé su amor por El tres veces (Jn. 21:15-17). Los
tres apostoles, Pedro, Santiago y Juan, estuvieron con
Jestis en tres ocasiones especiales: la resurrecciéon de la hija
de Jairo (Luc. 8:49 y siguientes), la transfiguraciéon (Mat.
171 y siguientes), y la noche en Getsemani, el lugar
sagrado de oracion (Mat. 26:36 y siguientes.). El lienzo que
vio Pedro en trance, lleno de toda clase de criaturas, fue
bajado del cielo tres veces (Hech. 10:16). Pablo tres veces
pidi6 al Sefior a causa de su aguijén en la carne (2 Cor.
12:8). Jests soporté una triple tentaciéon (Mat. 4) y las
avenidas a través de las cuales vienen los deseos de
nuestras propias tentaciones son tres (1 Jn.2:15-17). Las
tres personas de la Deidad estaban presentes cuando uno
de ellos fue bautizado (Mat.3:13-17); los tres estan
asociados en nombre en el bautismo de todos los creyentes
desde la emision de la Gran Comision (Mat. 28:18-20).

Una y otra vez se usa el namero tres en referencia al
tiempo: tres horas, tres dias, tres semanas, tres afios. El uso
clasico y mas importante del ntimero para los creyentes es
la resurreccion de nuestro Senor al tercer dia.
Considerando su uso a lo largo de las Escrituras, el tres
parece haber sido “simbodlico de un todo completo y
ordenado”. Como todo lo completo y la plenitud en lo
absoluto se encuentran en Dios o en la Deidad, es natural

Introduccién al Libro de Apocalipsis 44



que los hombres lleguen considéralo como el ntmero
divino, el nimero de la deidad. Sin embargo, este punto
no debe ser presionado mas alld de los limites de las
Escrituras. El namero se encuentra unas diez veces en
Apocalipsis, pero no aparece con tanta frecuencia como el
cuatro y siete.

Cuatro se encuentra con frecuencia a lo largo de las
Escrituras, tanto en el Antiguo como en el Nuevo Pacto.
Amos es el primero de los profetas escritores en usar el
ndmero cuatro en un sentido simbélico. En sus profecias
contra las seis naciones paganas que rodeaban a Israel y
Juda, y también contra estos dos dltimos reinos, comienza
cada mensaje con: “Por tres pecados... y por el cuatro...”
(1:3).

Como el tres indica integridad, el cuatro sugiere que
las transgresiones han ido mas alld de la plenitud de la
paciencia de Dios — han hecho rebosar la copa. En escritos
proféticos posteriores se lee de “los cuatro angulos de la
tierra” (Isa.11:12), y “los cuatro vientos de los cuatro
puntos del cielo” (Jer. 49:36; para “cuatro vientos” véase
también Eze. 37:9; Dan. 7:2; 11:4; Zac. 2:6; Mat. 24:3; Mar.
13:27). Daniel, quien vivié la mayor parte de su vida en el
reino de Caldea, vio repetidamente reinos y juicios en
series de cuatro. Se interpreté que la gran imagen del
suefio de Nabucodonosor representaba cuatro reinos
mundiales notables (Cap. 2). En su propio suefio, Daniel
vio cuatro vientos que soplaban sobre el gran mar,
seguidos por cuatro terribles bestias que subian del mar.
Una de las bestias tenia cuatro alas en el lomo y cuatro
cabezas (Cap. 7). Estos representaban los mismos cuatro
reinos que estaban simbolizados en el suefio de
Nabucodonosor.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 45



Ezequiel, que en cierto modo se parecia a su
contemporaneo Daniel, empleaba con frecuencia el
namero cuatro: “cuatro seres vivientes”, “cuatro caras”,
“cuatro alas”, “cuatro lados” (1:5-8), “cuatro ruedas”.
(10:9), “cuatro juicios terribles” (14:21; cf. Jer. 15:2-3), y
“cuatro vientos” (37:9). Zacarias, asociado con Daniel y
Ezequiel como escritores Apocalipticos del Antiguo Pacto,
también vio muchas series de cuatro en sus visiones y
revelaciones. Vio “cuatro cuernos” (1:18) y “cuatro
carpinteros” (1:20), y habl6 de los “cuatro vientos de los
cielos” (2:6). De entre dos montes vio salir “cuatro carros”
tirados por caballos de “cuatro colores” (6:1-2). Estos
cuatro carros eran “cuatro espiritus” o vientos (6:5).

Después de encontrar el nimero cuatro con tanta
frecuencia en los tres libros apocalipticos del Antiguo
Pacto, uno no se sorprende al encontrarlo destacandose de
manera prominente en Apocalipsis. Cuatro criaturas
vivientes juegan un papel importante a lo largo del libro.
Hay “cuatro angeles”, “cuatro angulos de la tierra”,
“cuatro vientos de la tierra” (7:1), cuatro caballos saliendo
cuando se abren los primeros cuatro sellos (6:1-8), y
“cuatro cuernos [algunos manuscritos omiten los cuatro
en este pasaje) del altar de oro” (9:13). Cuatro se usa con
frecuencia con otros nimeros: veinte y cuatro ancianos,
ciento cuarenta y cuatro codos y ciento cuarenta y cuatro
mil. De su uso a lo largo de las Escrituras se hace evidente
que “cuatro” es el numero simbdlico del mundo o la
creacion. Una consideracion de los pasajes indicados
anteriormente justifica esta conclusion.

En algunos casos, Cinco parece haber tenido un valor
simbdlico. Es la mitad de diez, como en Mateo 25:2 habia
cinco virgenes prudentes y cinco insensatas. Los “cinco

Introduccién al Libro de Apocalipsis 46



panes” con los que Jests alimenté a la multitud son
mencionados por los cuatro escritores de los Evangelios,
aparentemente para indicar la pequefia cantidad. Es en
relacion con esto que Pablo escribe acerca de hablar “cinco
palabras con mi entendimiento” (1 Cor. 14:19). En
Apocalipsis, Juan parece usar el ntimero cinco como
simbolo de un periodo breve pero definido, como cuando
habla de las langostas que hieren a los hombres durante
cinco meses (9:5, 10).

El ntimero Seis se usa solo dos veces en Apocalipsis.
Primero, se refiere a las alas de los seres vivientes
alrededor del trono (4:8), y segundo, se usa por triplicado,
666, como el nimero de la bestia (13:18). Las seis alas
serian tres pares, posiblemente usadas para indicar la
rapidez con que estas cumplian la voluntad del ocupante
del trono. El simbolismo del ntimero 666 serd discutido en
el comentario.

Sin duda, el Siete es el nimero mas destacado de este
Libro. El nimero aparece decenas de veces en el Antiguo
Pacto, con frecuencia con un significado simbdlico. Pero es
en el Libro de Apocalipsis donde se destaca de manera
mas prominente, ocurriendo veinte veces mas en este libro
que en todos los demds libros del Nuevo Pacto
combinados.

En sus combinaciones de siete, Juan menciona siete
Iglesias (cuatro veces 3%), siete espiritus (cuatro veces),
siete candelabros (cinco veces), siete estrellas (cinco veces),
siete lamparas de fuego (una vez), siete sellos (dos siete
veces), siete cuernos (una vez), siete ojos (una vez), siete

34 Englishmen’s Greek Concordance of the New Testament, Englishmen’s
Greek New Testament y el Interlineal de Berry’s Greek New Testament omiten el
number siete en 1:11. Sin embargo, muchas autoridades lo afiaden.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 47



angeles (nueve veces), siete trompetas (dos veces), siete
truenos (tres veces), siete mil muertos (una vez), siete
cabezas (cinco veces), siete coronas (una vez), siete plagas
postreras (cuatro veces), siete copas de oro (tres veces),
siete montes (una vez), y siete reyes (dos veces). El libro
emplea el ntimero “siete” cincuenta y cuatro veces,
designando diecisiete grupos de siete mas los siete mil
muertos.

Vale la pena notar como se usa el ntimero siete en el
resto del Nuevo Pacto: “otros siete espiritus” (Mat. 12:45),
“siete panes” (Mat. 15:36), “siete canastas” (Mat.15:37),
“setenta veces siete” (Mat. 18:22), el problema hipotético
de los Saduceos de “siete hermanos” que, en sucesién de
edad, se casaron con la misma mujer y murieron (Mat.
22:25-28), siete didconos para servir en la mesa en la
Iglesia primitiva (Hech. 6:3), “siete naciones” (Hech.
13:19), “siete hijos” (Hech. 19:14) y “siete dias” (Hech. 20:
6; 21:4, 27; 28:14).

De su uso repetido en las Escrituras, observamos que
casi mas alla de toda duda, “siete” permanece como el
simbolo numérico de lo completo o perfecto. Si es correcto
que el tres es el nimero simbolico divino y el cuatro el
namero simboélico del mundo o de la creacién, entonces
una combinacion adecuada de estos seria la perfeccion, la
integridad y la plenitud. Sin embargo, no hay indicios de
que la importancia del namero siete se derive de la idea de
tres mds cuatro, aunque en Apocalipsis una clara division
de algunos de los siete cae en un patrén de tres mas cuatro
0 cuatro mas tres.

Diez aparece muchas veces en ambos Pactos, y parece
haber sido desde la antigtiedad un “namero simbélico

Introduccién al Libro de Apocalipsis 48



favorito, sugestivo de un total redondeado, grande o
pequefio, segin las circunstancias”3%, un ntmero
completo. Ademads, su uso en Apocalipsis de “diez reyes”,
“diez cuernos” y “diez diademas” parece indicar plenitud
de poder o gobierno; por lo tanto, es el ntimero de
potencia. Los multiplos de diez, mil, ciento cuarenta y
cuatro mil y nimeros mayores indican plenitud en un
grado superlativo o ilimitado.

Por sus numerosas apariciones en ambos Pactos, y su
estrecha relaciéon con las personas que forman la base de
los fundamentos de las naciones Hebrea y Cristiana, se
piensa que Doce es el nimero religioso, que lleva una idea
o concepto religioso simbdlico.

En el Antiguo Pacto, los doce hijos de Jacob se
convirtieron en los padres de las doce tribus de Israel.
Luego estaban las doce piedras preciosas en el pectoral del
sumo sacerdote, representando las doce tribus (Exo. 28:15-
21). Doce tortas de pan de la proposicion estaban en el
lugar santo del taberndculo (Lev. 24:5). En la dedicaciéon
del altar del tabernaculo, doce principes trajeron
presentes. Entre estos habia doce fuentes de plata, doce
tazones de plata y doce cucharas de oro. En esta
dedicacion los animales para el holocausto eran doce
becerros, doce carneros, doce corderos y doce machos
cabrios (Num. 7:78-87). Mas tarde, la fuente de bronce de
Salomoén descansé sobre los lomos de doce bueyes (1 Rey.
7:25). Doce leones esculpidos estaban “a un lado y de
otro” del trono del rey (1 Rey. 10:20). Esto es solo una
muestra de como una y otra vez, el nimero doce se usa en

35 International Standard Bible Encyclopedia. Chicago: The Howard Severance,
Co.1937.Vol. IV, P4g.2162. De aqui en Adelante referida comoI. S. B. E.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 49



relacion con las personas, la adoracién y las familias de la
nacion antigua.

En el Nuevo Pacto, se da predominio a las actividades
de los doce apéstoles y los doce tronos en los que debian
sentarse para juzgar a las doce tribus de Israel. Junto con
estos usos significativos del niimero doce, se encontré a
Jestis ensefiando en el templo a la edad de doce afios (Luc.
2:42), se recogieron doce canastas de pedazos (Luc. 9:17), y
Santiago dirigié su epistola a las doce tribus dispersas
(Sant. 1:1). En Apocalipsis, se enumeran doce mil de cada
una de las doce tribus para un total de ciento cuarenta y
cuatro mil. La mujer radiante tiene sobre su cabeza doce
estrellas (12:1). La ciudad celestial tiene doce puertas, que
son doce perlas inscritas con los nombres de las doce
tribus de los hijos de Israel, custodiadas por doce dngeles
(21:12, 21). Los doce cimientos de la ciudad son doce
piedras preciosas, y sobre ellas estan los nombres de los
doce apoéstoles (21:14, 19 y siguientes.). La ciudad misma
se representa como un cubo que mide doce mil estadios de
largo, ancho y alto. El muro que rodea la ciudad tiene una
altura de ciento cuarenta y cuatro codos, maltiplo de doce
por doce. Como numero simbdlico, como se sugirié
anteriormente, parece apuntar a una idea religiosa o
espiritual.

Hay que considerar otro ntmero, Tres y Medio. Este
nimero y sus equivalentes se usan varias veces en
Apocalipsis. Cada vez que se usa el nimero a lo largo de
la Biblia, se usa para pruebas y dificultades. Jests y
Santiago hablan de los tres afios y seis meses (tres afios y
medio) de sequia en los tiempos de Elias como un tiempo
sin lluvia y con gran hambre sobre toda la tierra (Luc. 4:25;
Sant. 5:17). Aqui el nimero tres y medio esta asociado con

Introduccién al Libro de Apocalipsis 50



problemas y dificultades. Daniel escribe sobre el tiempo
cuando “la cuarta bestia” “hablarfa palabras contra el
Altisimo” y “quebraria a los santos del Altisimo”, y los
santos serian “entregados en su mano [de la bestia] hasta
un tiempo y tiempos y medio tiempo” (Dan. 7:25). El
“tiempo y tiempos y la mitad de un tiempo” son tres y
medio, como se sefialard a continuacion.

Este fue un periodo de gran opresién para los santos.
El profeta luego usa la misma expresion como un periodo
de dispersar el poder del pueblo santo (12:7). Una vez
mas, los tres y medio simbolizan un periodo de
persecucion y afliccion. El profeta también sefiala cesardn
el sacrificio y la ofrenda, otro periodo de prueba, “a la
mitad de la semana” (9:27), que seria después de tres dias
y medio. En cada caso, los tres y medio designan un
tiempo de persecucién, dificultad y calamidad.

“Tres y medio” y periodos equivalentes se usan varias
veces en Apocalipsis, y cada vez se asocian con un periodo
de opresion. Los dos testigos fueron vencidos vy
sacrificados, y sus cuerpos quedaron sin ser sepultados en
las calles durante tres afios y medio —tiempo durante el
cual el mundo se regocijo de su muerte (11:9, 11). Este fue
un periodo de dolor y humillacién. El profeta introduce
un periodo de tres afios y medio en asociacién con la
persecucion, las pruebas y la opresion. La ciudad santa
seria hollada cuarenta y dos meses —tres afios y medio
(11:2). Los dos testigos profetizarian durante mil
doscientos sesenta dias —el mismo periodo de tres afios y
medio—y luego seran puestos a muerte (11:3, 7). Este,
igualmente, es un periodo de oposicién. La mujer que dio
a luz al hijo varén fue obligada a huir al desierto durante
mil doscientos sesenta dias— tres afios y medio, donde fue

Introduccién al Libro de Apocalipsis 51



cuidada providencialmente (12:6). Este mismo periodo se
conoce como “un tiempo, tiempos, y la mitad de un
tiempo” (12:14), siendo idéntico a los mil doscientos
sesenta dias del versiculo 6. Ambos indican un tiempo de
oposicidn, opresion y persecucion por parte de Satanas.

Esto también arroja luz sobre el uso que hace Daniel
de la expresiéon “tiempo y tiempos y medio tiempo”, y
muestra que significa tres afios y medio. Se proporciona
evidencia adicional para esta conclusion cuando se dice de
la bestia, “le dio autoridad para actuar cuarenta y dos
meses”, tres afios y medio (13:5). Esta es la bestia que hizo
guerra contra los santos y los venci6 (13:7). Un estudio
paralelo de Daniel 7 y Apocalipsis 13 revela la identidad
de la cuarta bestia de Daniel y la bestia que sale del mar de
Juan; ambos representaban al Imperio Romano. Ademas,
tal estudio sefiala que el “tiempo y tiempos y medio
tiempo” de Daniel es equivalente a los “cuarenta y dos
meses” de Juan; ambos tienen tres afios y medio. En todos
los casos en que se usa tres y medio, se usa para un tiempo
de opresion, oposicién, prueba o persecucion.

Este hecho lleva a la conclusion de que, asi como siete
es el numero simbdlico de plenitud, integridad o
perfeccion, de la misma manera, tres y medio, un siete
fragmentado, es el ntiimero simbdlico de un periodo de
prueba, persecucién, siete, hambre y opresion. El namero
se usa en cada caso simbdlicamente, no literalmente.

VI. LAS INTERPRETACIONES DEL
LIBRO

Debido a que en cualquier literatura apocaliptica que
emplean numerosos simbolos, sefiales y visiones, es

Introduccién al Libro de Apocalipsis 52



inevitable que el Libro de Apocalipsis tenga muchas
escuelas de interpretacion. Cada estudiante debe llegar a
sus propias conclusiones y adoptar un método de
interpretacion acorde con su comprensiéon de la fecha de
escritura, el propésito para el cual se escribi6 el libro y su
propia comprensiéon de la naturaleza, el propésito y la
aplicacién de la profecia en general. Las diversas escuelas
de interpretacion que se resumen brevemente a
continuaciéon varian ampliamente en la asignaciéon de
significado a los simbolos y eventos del libro.

A. La Posicion Futurista sostiene que el libro revela
las condiciones y los acontecimientos que precederan
inmediatamente a la segunda venida de Jests. Este
concepto es sostenido en alguna forma por los
milenaristas en general. Esta escuela de intérpretes
sostiene que los primeros tres capitulos de Apocalipsis se
aplicaban a las condiciones de las Iglesias de la época de
Juan y estaban dirigidos especialmente a ellas, pero que
los capitulos del cuatro al diecinueve apuntan al tiempo
justo antes del advenimiento final de Cristo. Sostienen que
cuando El regrese establecerda Su “Reino Milenario” aqui
en la tierra, se sentara en el trono de David y reinara por
mil afios. Después de los mil afios, Satands serd desatado
por “un poco de tiempo” o “por un periodo” en el que
reunird a las naciones contra los santos; luego sera
arrojado al lago de fuego. Entonces tendra lugar el juicio
tfinal, seguido por el estado eterno de los justos y los
injustos. Existen muchas escuelas de pensamiento
diferentes entre los milenaristas en cuanto a la naturaleza
y el cardcter del milenio y el estado final de los salvos y los
perdidos. En relacién con este punto de vista, deben
plantearse dos preguntas: (1) ;Qué significado o estimulo

Introduccién al Libro de Apocalipsis 53



podria haber tenido este punto de vista para el pueblo de
Dios que sufria en los tiempos de Juan? y (2) ;Cémo puede
uno saber cudndo se encuentra en el periodo de tiempo
inmediatamente antes de la venida de Cristo, cubierto por
los capitulos 4-19? La posicién es sumamente especulativa
y da lugar a numerosas interpretaciones falsas de las
Escrituras.

B. El Concepto Histérico Continuo sostiene que el
libro es una predicciéon de la historia y la fortuna de la
Iglesia desde los tiempos de Juan hasta el final de los
tiempos y, por lo tanto, algunas partes del libro se han
cumplido y otras partes no. Este concepto encuentra en
Apocalipsis el surgimiento del papado y la Iglesia Catdlica
Romana, el Mahometanismo, la Reforma vy otros
movimientos histéricos dentro del concepto general de la
Iglesia. Esta interpretacién tampoco tendria significado
para los santos sufrientes de ese tiempo, y también
conduce a exégesis tan especulativas e inciertas como la
vision futurista.

C. Los defensores de la Filosofia de la Historia ven en
el libro simbolos que representan fuerzas en accién en
lugar de eventos histdricos especificos y personas que
estos simbolos significan. Estas fuerzas son vistas como
morales y espirituales, buenas y malas, justas y
pecaminosas, que estdn en guerra en un conflicto mortal.
En este conflicto, el bien vence al mal. Este concepto es
mas recomendable que los dos primeros; sin embargo,
parece pasar por alto ciertos escenarios histdricos que
dieron origen al libro y de los que se pretendia tratar. Este
concepto se queda corto en demasiados aspectos.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 54



D. La Posicion Preterista sostiene que el libro fue
escrito para las personas de la época de Juan y se cumplio
en ese periodo general. Algunos sostienen que el libro fue
escrito antes de la caida de Jerusalén y se cumpli6é en ese
evento. Otros sostienen que fue escrito mas tarde y
cumplido en el conflicto con el Imperio y el poder
Romano. Parece haber dos lados de la posicion preterista
que varian con respecto al valor y la aplicaciéon del libro
para las personas de hoy. Un lado le da poco valor o
aplicacion al presente; el otro le da mas.

E. Los defensores del Trasfondo Histérico ven en
Apocalipsis un libro escrito para las personas de esa
época, establecido en un trasfondo histérico definido y
cumplido en los acontecimientos de los primeros dos o
tres siglos. Estos defensores difieren de algunos preteristas
en que ven en este trasfondo y serie de eventos histéricos
y conflictos un mensaje muy definido para todos los
tiempos.

El  concepto sostenido por este escritor
probablemente podria llamarse una posiciéon “ecléctica”,
una combinaciéon de algunos aspectos de los cinco
conceptos, especialmente de este dltimo. El libro tiene un
escenario concreto en un periodo definido de la historia y
trata problemas muy reales que enfrentaban los Cristianos
de ese periodo. Diversas figuras simbolizan poderosas
fuerzas morales y espirituales involucradas en un violento
choque en el que finalmente triunfan las fuerzas de Dios.
Por su fe y perseverancia en Cristo y en la verdad, los
santos de ese tiempo encontraron animo y ganaron la
corona de la victoria. Los instrumentos particulares a
través de los cuales las fuerzas y los poderes satanicos de
los tiempos de Juan lucharon contra los santos hace

Introduccién al Libro de Apocalipsis 55



mucho tiempo que han caido. Pero el mensaje de esa
derrota continiia instruyendo y animando al pueblo de
Dios hoy y siempre lo sostendra cuando enfrente
conflictos similares. El libro no hace ninguna referencia
especifica a los acontecimientos histéricos por venir, como
el surgimiento del Papado, el Mahometanismo, la
Reforma y otros eventos significativos. Pero al tratar con
las fuerzas de Satanas y la falsedad de la época, revela los
principios de la victoria a través de la justicia y la verdad y
el fracaso final de todo lo que es falso. Las fuerzas y
principios de la verdad son divinos y siempre
prevaleceran sobre las fuerzas del error. Algunas de las
profecias atin no se han cumplido; ejemplos de estos son
del paso del orden del presente, la resurreccion, el juicio y
la recompensa y el castigo final de los justos y los impios.
En consecuencia, se deben reconocer algunos aspectos
futuristas del libro.

VIIL. EL TEMA'Y EL PROPOSITO DEL
LIBRO

El gran tema de Apocalipsis es el de la guerra y el
conflicto entre el bien y el mal que resulta en la victoria de
los justos y la derrota de los malvados. El verbo polemeo,
“hacer la guerra, luchar”, se encuentra seis veces en
Apocalipsis y solo una vez en otras partes del Nuevo
Testamento. El sustantivo polemos, “hacer la guerra a
alguien” (A. & G.), se usa nueve veces en el libro y nueve
veces en el resto del Nuevo Testamento. El conflicto es
espiritual, no carnal o militar. En este libro, Dios proyecta
sobre Su pantalla de revelacién una vista panordmica de
una gigantesca lucha espiritual entre Dios y Sus fuerzas
contra Satands y sus fuerzas. Satands usa el poder Romano

Introduccién al Libro de Apocalipsis 56



para respaldar y apoyar el paganismo y la mundanalidad
social, mientras que Dios usa a su Cristo victorioso para
fortalecer y guiar a sus santos fieles y ejerce sus justos
juicios para vencer y derrotar a Satands y sus poderes. Es
una guerra a muerte para uno y una victoria eterna para el
otro.

El mensaje del libro es una garantia de victoria y
triunfo: El triunfo de la verdad y la justicia para los santos
que sostienen la verdad, y la derrota y destruccion final de
Satands junto con sus seguidores y ayudantes. Jesucristo
vino al mundo confesandose a si mismo como el Cristo y
afirmando ser el Hijo de Dios. Estas afirmaciones tenian
que ser probadas. Fueron probados cuando El fue
condenado a muerte y fueron verificados por Su triunfo
sobre la muerte en la resurreccion. Jests ensefié que el
reino estaba cerca, y los ap6stoles lo predicaron como una
realidad establecida, afirmando que los santos estaban en
él. Asi como Jests y sus afirmaciones tenian que ser
probadas, esta afirmacién sobre el reino de Dios tenia que
ser probada y verificada. La afirmacién de su origen y
cardcter divinos y su capacidad para perseverar fue
probada por el esfuerzo de Satanas para destruir la Iglesia.
Result6 ser el reino espiritual de la profecia cuando sali6
victorioso del conflicto, con los santos sentados reinando
con Cristo. Se demostré que era el reino que no podia ser
destruido, el que permaneceria para siempre. Su mensaje
es “iVictoria a través de la fe!”

El proposito del libro es revelar a través de simbolos
la naturaleza y el cardcter del gran conflicto que estalla
entre las fuerzas mencionadas anteriormente. Dios y Su
trono tienen el control absoluto de Su universo, y Su Hijo,

Introduccién al Libro de Apocalipsis 57



el Cordero y Rey, estdn juntos llevando a cabo Su
proposito divino hasta su altimo y glorioso final.

El libro esta disefiado para alentar a los Cristianos a ser
tieles frente a toda oposicién y persecucion, sin importar
cuan terrible pueda ser el ataque. Su mensaje y propdsito
no fueron solamente para ese periodo, sino que se
extienden a todos los que han vivido desde los dias
oscuros de esa terrible prueba, y a todos los que
enfrentardn estas similares condiciones en el futuro. El
libro da la seguridad de que en todo conflicto espiritual y
moral Cristo da la victoria a los firmes en la fe y en la vida.

Una palabra clave del libro es nikao, que significa
vencer o conquistar, se usa diecisiete veces. Las
recompensas se basan en el vencimiento de sus pruebas
(Cap. 2, 3), que es posible gracias al poder de Dios y la
victoria de Cristo. Los conquistadores vencieron “por
medio de la sangre del Cordero, y de la palabra del
testimonio de ellos; y menospreciaron sus vidas hasta la
muerte” (12:11); y los que vencieren heredaran lo que Dios
ha provisto para los vencedores (21:7). Alguien ha dicho:
“El Apocalipsis tiene todo el atractivo de un cuento de
hadas en el que se derrota al dragén malo y se salva a la
bella dama”3 Aqui se sugieren tres reglas utiles para
estudiar e interpretar el libro: La Primera es ;Qué
significaba el libro para las personas de aquel tiempo para
quienes fue escrito? Cualquier interpretaciéon que omita o
pase por alto este punto es invélida. Este enfoque implica
(1) algtn entendimiento de las condiciones bajo las cuales
vivieron los santos, y (2) las necesidades espirituales de la
hora, que eran: revelacion e instruccion del reinado actual

36 Charles Frederick Wishart, The Book of Day, Pag. 4.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 58



y aliento y seguridad de victoria en medio de las pruebas.

Una Segunda ayuda es la comprensiéon del Antiguo
Testamento, particularmente de los profetas vy
especialmente de los profetas Ezequiel, Daniel y Zacarias
y su uso de simbolos y sefiales. Si uno no esta
familiarizado con estos, debe tratar de adquirir algtn
conocimiento de ellos, o ser dirigido por alguien que haya
hecho tal estudio. Los estudiosos del Apocalipsis estiman
de diversas formas que el libro contiene de doscientas
sesenta a mds de cuatrocientas alusiones al Antiguo
Testamento; pero todos reconocen que no hay una sola cita
directa de él. Al dar a la Iglesia una revelaciéon de la
verdad en visiones y simbolos, necesariamente tendria
que haber alguna base divina sobre la cual interpretar el
mensaje. La revelacion total del Antiguo Testamento y los
escritos del Nuevo Testamento es esa base.

Cuando Dios le mostré a Juan visién tras vision y le
permiti6 escuchar voz tras voz, el Espiritu Santo lo dirigi6
a registrarlas. Las visiones y el mensaje de las voces
estaban tan modeladas segun las revelaciones que Dios
habia dado a conocer a través de los siglos que estos
escritos se convirtieron en nuestra guia y base de
interpretacion. El Espiritu usa simbolos y revelaciones del
pasado sin una duplicacion servil de ellos, sino que los usa
en la medida en que sirven al propésito actual de Dios al
proporcionar este Apocalipsis del Nuevo Testamento.

Una Tercera regla es que todas las interpretaciones
deben ser consistentes y armoniosas con la ensefianza total
del resto del Nuevo Testamento. No debe haber conflicto o
contradicciéon entre los dos. Cuando estas tres sencillas
reglas se tienen en cuenta y se siguen, el estudiante

Introduccién al Libro de Apocalipsis 59



cuidadoso encontrard una rica recompensa y bendicion en
su estudio y no se desviara ni se perdera en las arenas
movedizas del error.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 60



VIII. UN BOSQUE]JO DEL LIBRO DE
APOCALIPSIS

Parte Uno

Conflicto y Juicio Dentro y Fuera de la
Iglesia

Capitulos 1-11

Capitulo 1: Cristo Entre los Candelabros

La Superinscripcion, vv.1-3.

La Salutacion, vv. 4-7.

El Sello, v .8.

La Orden a Juan para Escribir, vv.9-11.

La Vision: La Majestad y Gloria de Cristo, vv.12-16.
La Orden de Escribir, vv.17-20.

Capitulo 2: Cartas a las Iglesias

Introduccion a las Cartas.
Efeso, vv.1-7.

Esmirna, vv.8-11.
Pérgamo, vv.12-17.
Tiatira, vv.18-29.

Capitulo 3: Cartas a las Iglesias, Continuado

Sardis, vv.1-6.
Filadelfia, vv.7-13.
Laodicea, vv.14-22.

Introduccién al Libro de Apocalipsis



Capitulo 4: La Escena del Trono
El Trono de Dios Todopoderoso.

Capitulo 5: El Cordero y el Libro

Capitulo 6: La Apertura de los Primeros Sellos

El Primer Sello, vv.1-2.
El Segundo Sello, vv.3-4.
El Tercer Sello, vv.5-6.
El Cuarto Sello, vv.7-8.
El Quinto Sello, vv.9-11
El Sexto Sello, vv.12-17.

Capitulo 7: Un Interludio

El Sello de los 144, 000, vv.1.8.
La Multitud Victoriosa, vv.9-17.

Capitulo 8: El Séptimo Sello y las Primeras
Cuatro Trompetas

El Séptimo Sello: Oracién y Respuesta, vv.1-5.
Las Primeras Cuatro Trompetas, vv.6-12.

El Aguila: Anunciante de Ayes, v.13.

Capitulo 9: El Comienzo de los Ayes

El Primer Ay, vv.1-12.
El Segundo Ay, vv.13-21

Introduccién al Libro de Apocalipsis 62



Capitulo 10: El Angel y el Librito
Capitulo 11: La Vision Continua

El Templo Medido y los Dos Testigos, vv.1-13.
El Tercer Ay —La Séptima Trompeta, vv.14-19.

Parte Dos
Guerra y Victoria
Capitulos 12-22
Capitulo 12: La Mujer y el Dragon
La Mujer, El Dragén, y el hijo varén, vv.1-6.

La Gran Guerra Espiritual, vv.7-12.
La Persecucioén de la Mujer, vv.13-17.

Capitulo 13: Las Dos Bestias Salvajes

La Bestia que Sale del Mar, vv.1-10.
La Bestia que Sale de la Tierra, vv.11-18

Capitulo 14: El Justo Juicio

El Cordero y los 144,000 en el Monte Sién, vv.1-5

Los Mensajes de los Angeles y la Voz de Advertencia
desde el Cielo, vv.6-13.

La Doble Vision de la Cosecha y la Vendimia en la
Tierra, vv.14-20.

Introduccién al Libro de Apocalipsis



Capitulo 15: Las Siete Copas de la Ira
Los Siete Angeles Introducidos, vv.1-8.

Capitulo 16: Las Copas de la Ira Derramadas

Copas que involucran a la Naturaleza, vv.1-9.
Copas que involucran a lo Moral y lo Politico, vv.10-21.

Capitulo 17: La Infamia y Caida de Babilonia

La Ramera de Babilonia Identificada, vv.1-6.
La Explicaciéon del Misterio de la Mujer y la Bestia,

vv.7-14.
Una Identificacion Mayor de la Ramera, vv-15-18.

Capitulo 18: La Caida de la Ramera

El Decreto del Cielo: “Ha Caido Babilonia”, vv.1-8.

El Lamento de los reyes de la Tierra por Babilonia, vv.9-
19.

La Voz del Regocijo, v.20.

El Silencio de la Tumba, vv.21-24.

Capitulo 19: La Victoria

Aleluyas de Victoria, vv.1-10.

A. El Rey Guerrero: Derrota de las Dos Bestias, vv.11-
21.

B. El Rey Guerrero Revelado, vv.11-16.

C. La Batalla Decisiva y la Derrota del Mal, vv.19-21.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 64



Capitulo 20: Los Mil Afios y el Juicio Final

Los Mil Aiios, vv.1-10.
El Juicio Final, vv.11-15.

Capitulo 21: La Gloria Eterna

“Nuevas Todas las Cosas”, vv.1-8.

La Nueva Jerusalén, vv.9-27.

A. El Exterior de la Ciudad, vv.11-21.
B. El Interior de la Ciudad, vv.22-27.

Capitulo 22: La Nueva Jerusalén Continuada

C. Su Vida, vv.1-5.
Conclusioén: El Testigo Divino, vv-6-21.

Introduccién al Libro de Apocalipsis

65



Bibliografia

Ante-Dicene Fathers, edicion Americana de la edicién de
Ediburgh, Vol. 10: Charles Scribner’s Sons, 1929.

Berry, George R. A New Testament Interlinear, Greek-
English. Grand Rapids: Zondervan, 1953.

Eusebio, Historia Eclesidstica, Traducido por Christian
Frederick Cruse, 9 edicién, Nueva York: Sanford and
Swords, 1850.

Englishmen’s Greek Concordance of the New Testament, 9
edicién, London: Samuel Bagster and Sons, 1908.

Ireneo de Lyon, Contra Herejes.

International Standard Bible Encyclopaedia. 5 Vols. James
Orr, edicién. Chicago: Howard-Severance Co. 1937.
Suetonio, Cayo, Los Doce Césares. Traducido por Robert

Graves. Baltimore: Penguin Books, 1957.

Schaff, Phillip. History of the Christian, 8 Vols. New York:
Charles Scribner’s Sons, 1887.

Técito, Cornelio. Los Anales de la Roma Imperial. Traducido
por Michael Grant. Baltimore: Penguin Books, 1957.
Ramsey, William M. The Church in the Roman Empire Before
A. D. 70. 5 edicién. Londres: Hodder and Stoughton,

1897.

Wallace Foy. E. The Book of Revelation. Nashville: Foy E.
Wallace, Jr. Publications, 1966.

Wishart, Charles Frederick. The Book of Day. New York:
Oxford University Press, 1935.

Introduccién al Libro de Apocalipsis 66






Homer Hailey

Nacio el 12 de Agosio de
1903 en Marshall, TX.
Comenzo su obra de
predicacion en el Este de
Texas en 1927. Fue profesor
en el Colegio Abilene
Christian Collage de 1934-
1951. Profesor de Florida
Collage de 1951-1973.

El hermano Hailey fue ampliamente prolifero como
autor. Escribio un total de 16 libros y 4 tratados. Entre
sus primeros y clasicos libros estan: Afttitudes and
Consequences (1946 Old Paths Book Club), Let's Go
Fishing for Men (1949) A Commentary on the Minor
Prophets (1972, Baker Book House).

Poseyo un conocimiento muy destacado en profecia
Biblica por lo que escribio y predico abundantemente
sobre esta materia. Postumamente, fue autor de A
Commentary on Daniel (2001) vy God’s Judgements and
Punishments: Individuals and Nations (2003), Ambos
publicados por Nevada Publications y editados por
Stanley Paher.

Hailey estuvo casado con Mary Lois Hoots con quien
procreo tres hijas y dos hijos. Después de su enviudes
estuvo casado con Widna Kirby hasta 1997. El
hermano Hailey fallecio el 9 de Noviembre de 2000 a
una edad longeva dejando un legado de instruccion oral
y escrito para futuras generaciones.

www.elexpositorpublica.com




