sPor qué los
Judios
Rechazaron a

Jestis como el

Mesias?

Por Armando Ramirez

Introducciodn. La palabra “Mesias” es un término Hebreo para referirse al “Ungido”. La
palabra Griega es “Christos” que traduce Cristo en nuestro idioma. Esta palabra Griega “se
deriva de “Chrio” que significa “frotar” con aceite, “untar”, “ungir”. De este modo, la palabra
“Christos” significa “Ungido”.... Satl es comtinmente llamado “el ungido del Sefior” Aparte
de Sadl, solamente los reyes Davidicos llevaban ese titulo... El ungimiento divino denota que
confiere autorizacién divina y proteccion es el principio teolégico detras del uso... Ungimiento
significa eleccion divina... El titulo denota una relacién especial con Dios, Sal.89; 20, 38”
(Theological Dictionary of the New Testament, Editado por Gerhard Kittel y Gerhard Friedrich,
1322-1324; Eerdmans Publishing Co. 2003 Reimpresiéon; Grand Rapids, MI.). El término, dice
William Mounce “fue asociado con el que ha sido ungido, separado, para una tarea especial.
En la Biblia Hebrea, “los ungidos” era el rey, el sumo sacerdote y ocasionalmente el profeta
(todos los tres oficios estan asociados con Jests, cf. Jn.6:14; Heb.9:11; Apoc.19:16” (Complete
Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 109; Zondevan 2006). Esta palabra es
enumerada por James Strong en su Concordancia Exhaustiva 552 veces en todo el Nuevo
Testamento (Pags.195-197). Se encuentra en todos los libros del N. T. excepto en la corta
epistola de 3 de Juan, predominando su uso en la epistola a los Romanos con 76 ocasiones.

Los Judios tuvieron dos poderosas herramientas para estudiar e identificar a Jestis como
el Mesias predicho y como el Hijo de Dios. La abrumadora evidencia de las Profecias
(distribuidas a lo largo del A. T.) y el Testimonio de la Resurreccién de Cristo predicado por
los primeros Cristianos (y de la cual habia suficientes testigos oculares) habrian sido
suficientes para identificarlo y aceptarlo. Pero entonces ;Por qué a pesar de todas estas

1|Pagina



pruebas los Judios rechazaron a Jestis cuando él aparecié a lo largo de su territorio dando
pruebas de deidad tanto por sus hechos milagrosos como por las profecias cumplidas en éI?.
Estudiemos cuatro motivos por los que la mayoria de ellos rechazaron a su “Ungido”.

L. PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO AL REINADO DEL
MESIAS ERAN DIFERENTES.

A. Con siglos de dominio y opresién extranjera. Comenzando con los Asirios, Babilonicos,
Egipcios y finalizando con los Romanos; los Judios ansiaban a un reino propio que
pusiera fin a afios de servidumbre y vergiienza. Podemos entender un poco su
frustraciéon porque nuestro pais sufri6 algunos 300 afios el domino Espafiol sobre
nuestras culturas indigenas del pasado, imponiéndoles una lengua, educacion y
religion distinta.

B. Innumerables guerras como las encabezadas por los Macabeos (por el afio 167 A.C.)
fueron emprendidas por los Judios en su intento por liberarse de la opresion e
influencia extranjera como aquella de Siria. Un grupo que encabezé estas revueltas
fueron llamados “Zelotas” fundados por Judas el Galileo en el afio 6 D. C. Este grupo
religioso radical de judios mantenian que el pago de impuestos al Imperio Romano
significaba una traicion a Dios... Los Romanos se referian a ellos como “los sicarios”
porque estaban de contintio empleando armas... Los Zelotas estuvieron implicados en
la revuelta que provoco la destrucciéon de Jerusalén en el afio 70 D. C. Se retiraron a su
altima fortaleza en Masada, al lado del mar muerto” (Nuevo Manual de Usos y
Costumbres de los Tiempos Biblicos, por Ralph Gower, 260-261, Portavoz 1990; Asi
también A. T. Robertson en Estudios en el Nuevo Testamento, 40, Clie, 1987; y Merrill
Tenney en Nuestro Nuevo Testamento, 142, Portavoz 1989).

C. Algunos Comentaristas creen que uno de los Apoéstoles, pudo haber pertenecido a este
grupo antes de ser llamado por Jests. Su nombre aparece como “Simon el Zelote”
(Luc.6:15; Hech.1:13). Walter Liefeld refiriéndose a la palabra “Zelota” dice “que es uno
quien habia abogado por la oposicion revolucionaria ante Roma” (The Expositor's Bible
Commentary, Vol. 8:889; Zondervan 1984). H. D. M. Spence dice que “el habia por lo
tanto, una vez pertenecido a la secta de fanaticos terribles quienes creian que cualquier
hecho violento era justificable por la recuperacion de la libertad nacional” (The Pulpit
Commentary, Vol.XVI; 143).

D. En la escena donde Jestis multiplico los cinco panes y dos peces para alimentar a mas de
5, 000 varones, estas personas exclamaron: “Este verdaderamente es el profeta que habia de
venir al mundo” (Jn.6:14). Pero ;Qué concepto tenian del Mesias que habria de venir? El
préximo verso lo revela: “Pero entendiendo Jestis que iban a venir para apoderarse de
él y hacerle rey, volvio a retirarse al monte él solo” (v.15). De esta manera, sabemos que

2|Pagina



esta muchedumbre de gente no sélo estaba ansiosa de pan, lo cual indica su intensa
btsqueda por el otro lado del mar (vv.25-27), sino que estaban también ansiosos de un
rey, un monarca terrenal que los representara y los liberard de la esclavitud Romana. A.
T. Robertson cree que el verbo Griego para “apoderar” indica “un arrebatamiento por
medio de la violencia (Mat.11:12; 13:19). Existia un movimiento para comenzar una
revolucién contra el dominio Romano en Palestina proclamando a Jestis Rey y expulsar
a Pilato” (Imdgenes Verbales en el Nuevo Testamento, Vol.5; 125; Clie 1989). B. F. Wescott
coincide que la expresion “apoderarse de él” sefiala que “la multitud dese6 usar a Cristo
para cumplir sus propios fines contra Su voluntad” (The Gospel According to St. John, 95;
Wm. B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids. MI. Reimpresion 1958). Y
William Barclay en su estilo franco caracteristico, también escribi6 que los judios
“Buscaban a un Mesias que fuera un rey conquistador, que le pisaré el cuello al 4guila
Romana y expulsara a sus legiones de su tierra” (Comentario al Nuevo Testamento — Juan
I; 241; Clie 1995 version Espafiola).

. Comentando la actitud de Cristo por retirarse de ellos y de su equivocada pretension,
William MacDonald coment6: “Si Jestus s6lo hubiese sido un hombre, indudablemente
habria aceptado la propuesta de ellos. Los hombres siempre estdn dispuestos a ser
exaltados y a recibir un puesto de preeminencia. Pero Jestis no se dejé mover por estos
llamamientos a la vanidad y al orgullo. Sabia que habia venido al mundo para morir en
la cruz como substituto por los pecados. Y no iba a hacer nada que interfiriera con ese
objetivo” (Comentario al Nuevo Testamento, 376; Clie 1995). H. R. Reynolds agrega que “la
exhibicién de poder y recursos (la multiplicacién de los panes — ARP) que ellos habian
atestiguado sefialaban a Jests como su idolo popular... los discipulos mismos eran
fuertemente dominados por las multitudes; ellos estaban compartiendo el entusiasmo
general. Para apagar tal concepto incorrecto y no Escritural del verdadero profeta y rey;
los discipulos deben haber sido separados de la multitud” (The Pulpit Commenatry, Vol.
XVII; 253).

. Leon Morris correctamente sefial6: “En aquellos dias habia un movimiento nacionalista
muy violento y seguro que muchos de los miembros de ese grupo, al ver aquel milagro,
pensarian que aquel era el lider que Dios les habia enviado, y que era El, el que les iba a
dirigir para luchar contra los Romanos.... Pero para Jesus, la idea de un reino terrenal
no era mdas que una tentacion del diablo, y ya habia previamente rechazado en forma
rotunda (Luc.4:5-8) (EI Evangelio de Juan, Vol. 1; 394; Clie 2005 version Castellana).

. Pero la idea que Jests fundaria en Jerusalén un reino mondarquico para derrumbar la
tirania y dominio extranjero no era algo propio de la gente en las poblaciones sino
también algo que albergaban en sus mentes la gente que habitualmente escuchaba a
Jests y le seguian. En Mateo 20:20-28, la madre de Jacob y Juan, vino a Jestis con esta
peticion: “Ordena que en tu reino se sienten estos dos hijos mios, el uno a tu derecha, y

3|Pagina



IL.

el otro a tu izquierda” (v.21). Se asume que esta mujer debié haber sido Salomé
(Jn.19:25) hermana de la madre de Jesus, y por lo tanto, sus hijos, primos de Jesus.
Siendo este el caso, esta mujer quiso valerse de su parentesco para asegurar colocar a sus
dos hijos en sitios privilegiados en el supuesto reino terrenal que Jestis se pensaba
fundaria.

Sin embargo, esta peticién solo reflejaba una idea equivocada sobre algo que no estaba
en los planes de Cristo al venir al mundo. El ensefié en todo caso, que su reino seria
espiritual en naturaleza y que el servicio --- y no las sillas de honor distinguirian a sus
verdaderos discipulos. (vv.25-28). Observamos ademads, que esta peticiéon equivocada
levanto el celo de los diez discipulos restantes, quienes inmediatamente se sintieron
desplazados en ese supuesto reino terrenal. (v.24).

En su camino a Emaus, dos de sus discipulos (no los doce discipulos elegidos—V. 53)
comentaban la muerte de Cristo, (Luc.24:13-18) cuando él mismo se les apareci6 en el
camino e interfirié en su didlogo. Uno de los dos, llamado Cleofds expresé si idea
respecto a Cristo y algo que esperaban de El antes de Su muerte; “De Jests Nazareno
que fue varén profeta, poderoso en obra y en palabra delante de Dios y de todo el
pueblo” (vv.19-20). Hasta aqui no hay nada mal con sus conceptos. De hecho, reflejan
conviccion acerca de la obra de Cristo como Hijo de Dios. Pero el problema viene en el
verso 21 “Pero nosotros esperdbamos que él era el que habia de redimir a Israel”. A. T.
Robertson indica que la palabra “redimir; “dice que no hay duda que se refiere a la
libertad de la servidumbre de Roma” (Word Pictures in the New Testament, Edicion
Concisa, 180; Holman Publising 2000).

Aun los apostales mismos, después de la resurrecciéon de Cristo y poco antes de Su
ascensioén, vinieron a El con esta pregunta: “Sefior, jrestauraras al reino de Israel en este
tiempo?” (Hech.1:6). La respuesta de Jests estuvo disefiada para suprimir toda
curiosidad y enfocarlos sobre un evento mas importante como la venida del poder que
los capacitaria a llevar la buenas nuevas a través del Espiritu Santo comenzando desde
Jerusalén (vv.7-8). Richard Lenski dice que “hay una dificultad para determinar
exactamente que tenian en mente los apodstoles cuando hicieron esta pregunta. Nos
aventuramos a decir que ellos pensaban sobre un gobierno terrenal glorioso para Israel.
El pueblo Judio pensé que Jests, el Mesias vendria pronto en su venida... El hecho que
los apostoles todavia expresaban fuertes conceptos terrenales por su modo de
preguntar puede dificilmente ser negado” (The Interpretation of the Acts of the Apostles,
29-30; Augsburg Publishing 1961).

PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO AL CARACTER DEL
MESIAS ERAN DIFERENTES.

4|Pagina



. Basdndose sobre pasajes como Numeros 24:17-19; Sal.2, Sal. 110; Zacarias 9:9-10 y
otros mas, Los Judios idealizaron a un Mesias guerrero! Uno semejante a David cuya
habilidad en armas y guerra quedaron ampliamente demostrado en su época
algunos 1,000 afios A. C.

. El concepto de un Mesias militar constituyé una base comun y fue fuertemente
arraigada en la mente y esperanza de muchos judios. Esta expectativa Mesidnica de
sus interpretaciones proféticas junto a un largo dominio avallazador de
servidumbre a mdultiples naciones paganas fueron alimentando sus anhelos y
expectativas porque finalmente apareciera ese gran libertador y caudillo miliar que
los librara del yugo extranjero.

. Pero ;Estos pasajes ensefiaban esta idea nacionalista y militar acerca del Mesias
venidero? ;Justificaban estas profecias la concepcién de un Mesias guerrero?. Todo
hace parecer que el lenguaje militar y el uso de términos expresados ahi fueron mal
interpretados por los judios y aplicados a un sentido literal!.

. Donald Bauer en su articulo: “Son of David” cita un fragmento de un libro no
canénico (no parte de los libros inspirados) llamado “Los Salmos de Salomon” —una
composicion de origen farisaico de cerca del afio 50 A. C. para demostrar como era
el entendimiento de los judios religiosos expectantes del Mesias Davidico y lo que
supuestamente realizaria en su llegada: “(1) Echaria violentamente a las naciones
extranjeras que ocupaban a Jerusalén (17:15, 24-25, 33); (2) Juzgaria a todas las
naciones de la tierra (17:4, 31, 38-39, 47), y haria que estas naciones “le sirvieran
bajo su yugo” (17:32); (3) Reinaria sobre Israel con sabiduria (17:23, 31, 42) y justicia
(17:23, 28, 31, 41; 18:8), lo que envolvia remover todos los extranjeros de las tierras
(17:31) y purificar la tierra de los Israelitas injustos (17:29, 33, 41) para eliminar toda
opresion (17:46) y reunir para si mismo un pueblo santo (17:28, 36; 18:9)”
(Dictionary of the Jesus and The Gospels, Editado por Joel Green, Scott McKnight y
Howard Marshall, 767; InterVaristy Press, 1992). Estas descripciones también han
sido halladas en los escritos de la Secta de Qumran entre los rollos descubiertos del
Mar Muerto en 1947.

. Aunque Jests acepto el ser llamado “hijo de David” como en el caso de la peticion
del ciego Bartimeo en Jericé quien le suplicaba misericordia y sanidad (Mar.10:46-
48). Fl fue cauteloso en permitir ser llamado asi a causa de las ideas preconcebidas
que los Judios mantenian respecto al descendiente de David. Por lo tanto, El ensefio
que su reino no vendria con violencia (Mat.11:12) ni estaria caracterizado por un
gobierno autoritario u opresivo (Mar.10:42-44). Cuando Pilato durante su juicio le
pregunto, “;Eres ta el rey de los Judios?” (Jn.18:33). El procedié a decir “Mi reino

no es de este mundo; si mi reino fuera de este mundo, mis siervos pelearian para

5|Pagina



que yo no fuera entregado a los judios; pero mi reino no es de aqui” (v.36 —énfasis
“mio, ARP”).

. Brooke F. Wescott observé que en la respuesta de Cristo a Pilato él “No harfa
ninguna concesioén al falso patriotismo de los zelotas (6:15) Y todavia él hace un
reclamé de soberania, una soberania de la cual el origen o la fuente no era de la
tierra sino del cielo. En ambos aspectos El se opuso a aquellos que profesaron
desde diferentes lados representar a la nacién. Pero como un Rey espiritual, él no
estuvo expuesto a ninguna acusacion de hostilidad de parte del Imperio. Su
voluntad rendida era suficiente prueba que él nunca contempld6 la violencia” (Ibid.,
Pag. 260).

. En una discusién con los fariseos Jests les levant6 la pregunta: “;Qué pensais del
Cristo? ;De quien es hijo? Ellos respondieron: De David. Entonces Jests les planteo
esta dificultad que no quisieron resolver: “;Pues como David en el Espiritu le llama
Sefior? Diciendo: Dijo el Sefior a mi Sefior” (Mat.22:41-45). Aqui Jests no estaba
preguntandoles que pensaban ellos (los fariseos) acerca de El (El ya lo sabia) sino
que pensaban ellos sobre El Cristo—El Mesias y su relaciéon con David.

. William MacDonald dice “la mayoria de los fariseos no creian que Jests fuese el
Cristo; sin embargo, estaban aun esperando al Mesias. Por eso Jests no les
pregunt6, “;Qué opindis de mi?” (aunque naturalmente esto estaba implicado en la
pregunta). Ellos respondieron correctamente que el Mesias seria un descendiente
de David... Luego el Sefior les cit6 el Salmo 110:1... donde el primer uso de la
palabra “Sefior” hace referencia a Dios el Padre, y el segundo al Mesias. De modo
que David se refiri6 al Mesias como su Sefior...Ahora Jests les hizo esta otra
pregunta: Si David le llama Sefior, ;Cémo es hijo suyo? La respuesta es que el
Mesias es a la vez Sefior de David e hijo de David; a Ia vez Dios y a la vez Hombre.
Como Dios, El es Sefior de David; como Hombre, es hijo de David” (Comentario al
Nuevo Testamento, 124; Clie 1995).

Sin embargo, en una ocasion Jesus le permiti6 a la gente llamarlo y aclamarlo “hijo
de David”. Esto sucedié Cuando El entré por tdltima vez a Jerusalén cabalgando en
un pollino de asna para dar cumplimiento a la profecia de Zacarias 9:9. En Mateo
21:8-11 se relata que la gente estaba tan emocionada que gritaba jubilosamente la
entrada del tan esperado descendiente de David para proclamarlo rey.

John Peter Lange sefiala que con esta accion Jests “cumple intencionalmente una
profecia que en Su tiempo se interpretaria unanimemente como Mesidnica. Si antes
él consideraba peligrosa la declaracion de Su dignidad, ahora considera
inconcebible el silencio... A partir de aqui nunca seria posible decir que El nunca se
habia declarado en una forma inequivoca” (Citado por MacDonald, 116, ibid.).

6|Pagina



K. William Barclay afiade un comentario interesante a esta rara osadia del Sefior
Jesucristo para hacerse notar en su entrada a Jerusalén como rey y cumplir una de
las profecias que apuntaban hacia El: “Cualquier persona prudente en las
circunstancias que envolvian a Jests habria intentado deslizarse a la ciudad en
forma no vista... Pero Jests entr6 a Jerusalén en una forma que estuvo disefiada
para enfocar a todos los ojos sobre El!” (By What Authority, 87; Citado por Kenneth
Chumbley en The Gospel of Matthew, 368).

L. Aunque toda esta agitacion emocional y euforia de la gente de algin modo
representaba un concepto idealizado de personas que esperaba un Mesias militar,
esto no dejo sin contenciéon y celos amargos de los enemigos de Jesus, los
sacerdotes y escribas le reprochaban, “;Oyes lo que estos dicen?” (v.15). La
respuesta de Cristo a ellos implicé su aceptacion como rey e hijo de David (vv.16-

17).

IlI. PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO A LA ENSENANZA
RELIGIOSA DEL MESIAS ERA DIFERENTE.

A. De acuerdo a las profecias, el rey Mesidnico debia ser un monarca perfectamente
justo quien conduciria al pueblo Judio a una observancia fiel a la ley (Isa.11:1-5)
es decir, de acuerdo a “la Tora” o cinco primeros libros del A. T.) Un verdadero
profeta también tendria que ser fiel a la ley (Deut.18:15-18). Sin embargo, para los
ojos y el entendimiento de los judios de la antigiiedad y muchos de la
modernidad, Jests no pudo ser el Mesias Davidico (o descendiente de David) o
el Profeta semejante a Moisés, porque Jestis a menudo fallo6 en guardar
perfectamente la ley!.

B. Por la interpretacion que Jestus daba a la ley y por su oposicién a las tradiciones
orales y ancestrales de los Fariseos (la principal y mas respetada secta Judia de
Israel hasta antes de la caida de Jerusalén en el afio 70 D. C.), Jestis no reunia las
expectativas acerca del cardcter moral del verdadero Mesias predicho por afios en
las profecias.

C. Aunque Jests expresé que El no vino a “abrogar la ley o los profetas” porque dijo él
“no he venido a abrogar, sino a cumplir” (Mat.5:17). El establece més adelante
seis ejemplos de ensefianza farisaica sobre la ley que eran deficientemente
ensefiados y observados (5:21-48). El primero tocante a la muerte (vv.21-26), El
segundo tocante al adulterio (vv.27-30), El tercero tocante al repudio (vv. 31-32),
el cuarto tocante a los juramentos (vv.33-37), el quinto tocante al agravio (vv.38-
42) y el sexto tocante al amor al préjimo (vv.43-48). De esta manera, una vez que
Jesus corrige estas interpretaciones a los mandamientos de la Ley; él procede a

7|Pagina



corregir las actitudes incorrectas exhibidas de parte de algunos respecto (1) al dar
limosnas (6:1-4), (2) al orar (6:5-13), (4) al perdonar (6:14-15), (5) al ayunar (6:16-
18), (sobre el uso del dinero (6:19-24) y al juzgar (7:1-5).

. La palabra “cumplir” viene del Griego “pleroo” que significa “realizar u obedecer,
traer a un pleno significado, completar o suplir abundantemente” La expresion
“Mas yo os digo” trasmite una autoridad desconocida entre los rabinos (Mat.7:28-
29). Los profetas decian “Asi ha dicho el Sefior”, y los apdstoles “Esta escrito”
pero el Sefor enfatiz6, “Mas yo os digo”.

. Los judios eran escrupulosamente celosos de las reglas ceremoniales de la ley y
para evitar ser contaminados de lo que ellos consideraban impureza, evitaban el
contacto a distancias de cualquier cosa o persona que para ellos era o estaba
“impura “o “inmunda”. Asi que mantenian y seguian estrictas reglas de limpieza
de sus utensilios para comer. Existian evidentemente en la ley reglas de limpieza
ordenadas por Dios para los sacerdotes que oficiaban en el templo (Ex0.30:17-21;
Lev.22) Pero los fariseos empujaron a tal grado estas reglas para todos los judios y
aun ariadieron a ellas sus propias tradiciones.

. Cuando los fariseos le reprocharon a Jests “;Por qué tus discipulos quebrantan
la tradicién de los ancianos? Porque no se lavan las manos cuando comen pan”
(Mat.15:2), Jests les respondié con una contra pregunta que ponia al descubierto
sus multiples tradiciones que solo “invalidaban los mandamientos de Dios” (vv.4-
6) “ensefiando como doctrinas mandamientos de hombres” (v.9). Como ellos
suponian que no asociarse con ciertos pecadores los mantendria “limpios” ellos
criticaron severamente al Sefior por no hacer lo mismo (Mat.9:11; Luc.15:1-2, etc.).
. Los fariseos asumieron que un judio debia no solamente lavarse las manos, sino
también los brazos hasta los codos. Y si habia estado en el mercado publico,
entonces debia tomar un bafio completo ceremonial de todo el cuerpo.

. Comentando la contra pregunta con la que Jests responde a la pregunta de los
fariseos acerca del porque los discipulos del Sefior no se lavaban las manos
cuando comian (15:2) Kenneth Chumbley sefial6: “Lejos de proteger o cumplir la
ley de Dios, las tradiciones rabinicas, las rompian. A lo largo de este intercambio,
Cristo mantendria un fuerte contraste entre “el mandamiento de Dios” y “vuestra
tradicion”... Su insistencia es que la Palabra de Dios, no la tradicién de los
ancianos, decidirfa el resultado de la corrupcién” (The Gospel of Matthew,
Nashville, TN. 1999; Pag. 278).

Por otro lado, la importancia que los fariseos (que significa “los separados”
nombres que les fue dado debido a su apartamiento de la corte Saducea de los
Macabeos bajo el gobierno de Juan Hircano 130 afios antes de Cristo) daban a la
“tradicion” de los ancianos “paradosis” Griego como un cuerpo oral

8|Pagina



independiente de la ley era sumamente elevada. El Talmud Babilénico (el
comentario escrito mas antiguo de los Judios) contiene estas primeras tradiciones
orales. Hoy estan compendiados en un libro llamado “El Mishnah” que significa
“repetir o memorizar” y consiste en tres secciones (1) La Midrash—que es el
método de interpretaciéon del Pentateuco para aclarar las discusiones de la ley,
(2) La Alahkah—que es el cuerpo de decisiones legales aceptadas sobre asuntos
particulares, y (3) La Haggadah — que son las leyendas y anécdotas para transmitir
la ley a personas ordinarias. Alfred Edershim (un Judio del siglo XVIII radicado
en Europa sefiald que “las ordenanzas de los Escribas fueron declaradas mas
preciosas y de una importancia obligatoria mds que las Santas Escrituras
mismas”. Por lo tanto, “menospreciar las opiniones de los escribas era
considerado equivalente a contradecir las Escrituras” (Chumbley, Ibid., 277).

Un momento culminante que marcaria el principio de las discusiones de Jests
con los Fariseos fue cuando sus discipulos arrancaban espigas para comer en dia
de reposo (Mateo 12:1-8) y cuando Jestis mismo habia sanado a un hombre de
mano seca (9-14). En ambos eventos, los Fariseos marcarian una doble falta de
parte de Jestis por quebrantar el dia de reposo—un mandamiento predominante
de la ley (Ex.20:9-11). En el primer episodio Jesus justificé a sus discipulos con el
ejemplo de David de comer los panes de la proposiciéon (v.4) y la acciéon de los
sacerdotes en sabado, la profecia de Oseas 6:6 (vv.5-6), el propésito del Hombre
y finalizé6 diciendo que El “era mayor que el sibado” (v.5). Luego levant la
pregunta: “;Es licito en dia de reposo hacer bien o hacer mal? ;salvar la vida, o
quitarla?” (Luc.6:6-10). Las consecuencias de estas obras fueron las esperadas, “y
ellos se llenaron de furor, y hablaban entre si qué podrian hacer contra Jesiis” (Luc.6:11).
. Comentando la actitud de Jestus frente a la controversia del guardar el sdbado,
Kenneth Chumbley aclaré: “Esto nos significa que El podia arbitrariamente
violar o redefinir la ley del Sdbado cuando mejor le acomodase; significa que si
alguien entendia la ley del Sabado era El. Cristo “habia instituido el Sabado y,
como Sefior de el, El sabfa lo que la ley del Sabado envolvia, cuando estaba
siendo violada, y cuando estaba siendo pervertida por los gustos de los Fariseos”
(Vos, 94). Si los hombres quieren conocer como actuar en sabado, ellos deberian
buscar al Sefior de Sdbado para su direcciéon y no a los Fariseos o escribas” (Ibid.;
226).

. Robert France sefiala que “la regulacion de la actividad en Sidbado pronto
alcanz¢ el punto donde se requeria un erudito considerable para conocer que era
y no era permisible, y con el paso del tiempo, nada fue dejado a la interpretaciéon
privada” (Mathhew, Tyndale 1995; Pag. 202). Es decir, fue tanta la intervenciéon y

9|Pagina



perversion sobre el sdbado que se necesité de un “arbitro humano” para venir y
determinar el asunto para de la gente comun.

M. En 1 Macabeos 2:29-41 (uno de los escritos ap6crifos —no inspirados o canénicos
de las Escrituras) se relata de un grupo de judios extremistas que huyen al
desierto junto a sus mujeres y nifios de los militares Romanos. Cuando estos van
y los acorralan diciéndoles que se entregasen para salvar sus vidas ellos
respondieron “Ni saldremos, ni nos someteremos a las ordenes del rey; eso seria
violar el reposo sabatico” (34) y asi murieron aquel dia junto a sus mujeres, nifios
y rebafios como 1000 hombres. El relato termina diciendo que Matatias (un lider
Macabeo) se levanté en armas junto a sus amigos jurando que combatirian a los
Romanos no importando que su lucha sea en dia sdbado (vv.39-41).

N. Craig Evans sefiala que “existian escritos de los Fariseos donde ellos permitian
realizar actos de misericordia en dia Sdbado (Yoma 8:6 y Shabbath 132%). Por lo
tanto, Jesus esta acusandoles de ser hipdcritas al mostrar mayor preocupacion por
el bienestar de un buey que el de una persona” (New International Biblical
Commentary — Luke, Vol. 3; 100; Hendrickson, 1990). La escuela de Shammai
sostuvo como ilicito aliviar al enfermo o visitar al doliente en Sdbado.

O. Se cree por la mayoria de los estudiantes serios de la Biblia que este hecho, que
Jests quebrant6 en reiteradas ocasiones la ley del Sdbado motivé a los enemigos
(escribas y Fariseos) a acumular argumentos y pruebas contra su juicio y muerte.
Kenneth Chumbley escribié: “No hay una 4rea donde la tradicion Judia no
afladiera mas flagrantemente a la Palabra de Dios que en consideraciéon al
Sabado. Jests, sin embargo, ignor6 las reglas hechas por el hombre de parte de los
Fariseos y al hacerlo asi dio un paso irrevocable. Al rechazar conformarse a sus
pactos, El puso en movimiento la cadena de eventos que le conducirian a Su
muerte (v.14). “Todos los Evangelistas se refieren a este hecho porque fue debido
a la actitud de nuestro Sefior hacia el Sabado que estos hombres decidieron
matarle” (Campbell Morgan, 128) (Ibid., 222).

P. Martyn Pickup sefialé apropiadamente en su “Introduction to Gospel of Matthew”,
“Con toda su atenciéon a guardar la ley, los fariseos fallaron en extraer las
lecciones correctas de la ley, su mdas grande error, sin embargo, fue su rechazo a
aceptar a Jestis como el tinico que podia iluminarles” (Jesus for a New Millennium,
Florida College Lectures, Febrero 2, 2001; Pag. 21; Temple Terrace, FL.

IV. PORQUE SUS ESPECTATIVAS DE LA APARIENCIA FISICA DEL
MESIAS ERAN DIFERENTES.

10| Pagina



A. Quizés no en todos pero si en una gran mayoria, los judios tenian la expectativa que el
Mesias apareceria con algtin grado de semejanza fisica a la de aquellos grandes reyes de
su glorioso pasado. Ellos sabian que sus primeros dos grandes reyes habian sido de
hermosa apariencia y dotados de grandes habilidades. Ellos sabian que su primer rey,
Saul era “joven y hermoso... Entre los hijos de Israel no habia otro mas hermoso que él;
de hombros arriba sobrepasaba a cualquiera del pueblo” (1 Sam.9:2). Satl era tan alto
que “puesto en medio del pueblo; desde los hombros arriba era mas alto que todo el
pueblo” (10:23). Los Judios también recordaban que su segundo gran rey, David gozaba
de atractivo fisico y presencia esplendorosa. Aunque Jehova habia dicho al profeta
Samuel no vislumbrarse por su parecer, ni lo de lo grande de su estatura “porque
Jehova no mira lo que el hombre; pues el hombre mira lo que esta delante de sus ojos,
pero Jehova mira el corazén” (1 Sam.16:7). El texto dice que David “era rubio, hermoso
de ojos, y de buen parecer” (v.12). Ademads se dice que David poseia cualidades de su
caracter que enaltecian todavia mas su apariencia porque sabia “tocar, y es valiente y
vigoroso y hombre de guerra; prudente en sus palabras y hermoso” (v.18).

B. Con estos antecedentes en la apariencia de los reyes de Israel, los Judios suponian que
su tan anhelado rey predicho a lo largo de las profecias seria al menos “semejante” al rey
David debido a que el Mesias vendria de la simiente de David. Sin embargo, basta leer
el verso 2 de la profecia de Isaias 53 para darse cuenta que el futuro Mesias seria “sin
atractivo” “Subira cual renuevo delante de él, y como raiz de tierra seca; no hay parecer
en él, ni hermosura; le veremos, mas sin atractivo para que le deseemos”. La Versiéon
Moderna traduce “no tiene forma ni hermosura para que le miremos; Ni tiene buen
parecer, para que le deseemos”, “careceria de forma y belleza para que nuestros ojos en
el se fijasen, careceria de presencia para provocar nuestro amor” (Versiéon Catdlica-
ediciones Paulinas).

C. El conocido comentarista devocional del siglo XVII, Matthew Henry escribi¢ sobre este
versiculo: “La entrada que él hizo al mundo, y el caracter que él llevo no fueron nada
conforme a las ideas que los Judios se habian formado del Mesias y sus expectaciones
con respecto a €l, sino todo lo contrario... Fue esperado que él debia tener alguna belleza
poco comun en su rostro y persona, la cual deberia encantar a los ojos, atraer al corazén,
y levantar las expectaciones de todos los que lo verian. Pero no hubo nada de esto en él;
esto no quiere decir que €l fuera el mas deforme, sino que €l no tuvo forma ni belleza,
nada extraordinario, que uno pudiera haber pensado conocer en el rostro de una
deidad encarnada...” Luego Henry afiade: “Moisés, cuando naci6; fue “sumamente
hermoso” al grado que fue considerado como un dichoso presagio, Hech.7:20;
Heb.11:23. David, cuando fue ungido, era hermoso de ojos y de buen parecer, 1
Sam.16:2. Pero nuestro Sefior no tuvo nada de eso que lo recomendara” (Matthew Henry
Commentary On the Whole Bible, Vol.4; 237; Hendrickson; 5 Reimpresion, 1998).

11|Pagina



D. Podemos recordar que Jests en casi toda su vida terrestre fue despreciado. Fue

“

menospreciado por el lugar donde se crecié “;De Nazaret puede salir algo bueno?”
(Jn.1:46). Fue menospreciado por el oficio de su padre llamandole “el hijo del
carpintero” (Mat.13:55; Mar.6:2). Y ciertamente fue menospreciado por su propio
pueblo a quien vino primeramente a salvar “a lo suyo vino, y los suyos no le
recibieron” (Jn.1:11) Y “aunque el mundo fue creado por el “el mundo no le conocié”
(v.10).

E. Se mantenia la idea, al menos entre los Galileos que el Mesias vendria de Belén, es decir
de Judea; pero nunca de su propio territorio. “Pero algunos decian ;De Galilea ha de
venir el Cristo? ;No dice la Escritura que del linaje de David, y de la aldea de Belén, de
donde era David, ha de venir el Cristo?” (Jn.7:41-42). Por lo tanto, cuando Felipe viene
al encuentro con Natanael para decirle que “hemos hallado a Jesus, el hijo de José, de
Nazaret” (Jn.1:45), Natanael como todo Galileo no pudo esconder su perplejidad y
escepticismo al exclamar: “;De Nazaret puede salir algo de bueno?” (v.46).

F. Refiriéndose a la clausula de Juan 1:46 “Si de Nazaret puede salir algo bueno”, A. T.

Robertson aclaré: “Lo mejor de todo el mundo vino de Nazaret” (Imdgenes Verbales en el
Nuevo Testamento, Vol.5; 54; Clie 1990).

Conclusion:

1. ¢Por qué los judios rechazaron a Jesiis? No por causa de pruebas de su deidad, El realiz6 una
multitud de obras milagrosas. No por falta de evidencia profética, existieron demasiadas
predicciones. Tampoco lo fueron la ignorancia, la impotencia o la falta de instrucciéon. Mas
bien, las causas se dirigen a una mala interpretacion de las profecias y a una falta de percepcion
espiritual. Ellos se crearon para si mismos “su propio Mesias” idealizdndolo y atribuyéndole
erréneamente un caracter y una mision que nunca le pertenecié. Ellos razonaron, Si Jests
de Nazaret no estableci6 en reino militar que esperdbamos, ni fue la clase de rey que
necesitdbamos, ni enserio y ni guardé la ley como Moisés y finalmente carecié de una
apariencia fisica semejante a David, entonces, Jestis de Nazaret no es el Mesias
definitivamente el Mesias que esperdbamos desde la antigtiedad!. Este Jestis de Nazaret
solo fue un engafiador (asi lo llamaron algunos en el momento de su juicio— (Mat.27:63)
un impostor digno del desprecio del pueblo y la crucifixién impuesta por Pilato.

2. Estas son unas breves lecciones e implicaciones finales si Usted rechaza a Jests como El
Ungido:

A. Rechaza al que le envié: Jests dijo: “el que me desecha a mi, desecha al que me envi¢”
(Luc.10:16).

12 |Pagina



B. Rechaza el don mas grande de Dios: “Porque de tal manera amoé Dios al mundo, que
ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que cree en el, no se pierda, mas tenga
vida eterna” (Jn.3:16)

C. Rechaza la tinica oportunidad de su vida para salvarse: “Y en ningtn otro hay
salvacién; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en quien
podamos ser salvos” (Hech.4:12)

D. Y el que le Rechaza, Cristo todavia no lo rechaza. El maltato de los hombres, de su
propia nacién y de otros pueblos no le impidié entregar su vida en rescate por todos.
Pablo dijo que Cristo vino a “morir por los impios”, “por los pecadores”, “por los
enemigos” y por lo que aun lo merecian (Rom.5:6-10). El amor de Jesus por la raza
humana es inmensurable porque aunque él fue continuamente rechazado, el no rechaza o
niega la bienvenida nadie “Todo lo que el Padre me da, vendra a mi; y al que a mi viene,
no le echo fuera” (Jn.6:37).

-- Sermo6n Predicado:
-- En la Congregacion Calixto de Ayala, Matamoros, Tamps, Noviembre 23, 2010.
-- En la Congregacion 204 Mildred St, Brownsville, TX. Julio 28, 2011
-- En la Congregacion Calle Delia Colonia Delicias, Reynosa, Tamps. Abril 29 de 2012

13|Pagina



