
 

1 | P á g i n a  
 

 

 

Introducción. La palabra “Mesías” es un término Hebreo para referirse al “Ungido”. La 

palabra Griega es “Christos” que traduce Cristo en nuestro idioma. Esta palabra Griega “se 

deriva de “Chrio” que significa “frotar” con aceite, “untar”, “ungir”. De este modo, la palabra 

“Christos” significa “Ungido”…. Saúl es comúnmente llamado “el ungido del Señor” Aparte 

de Saúl, solamente los reyes Davídicos llevaban ese título... El ungimiento divino denota que 

confiere autorización divina y protección es el principio teológico detrás del uso… Ungimiento 

significa elección divina... El título denota una relación especial con Dios, Sal.89; 20, 38” 

(Theological Dictionary of the New Testament, Editado por Gerhard Kittel y Gerhard Friedrich, 

1322-1324; Eerdmans Publishing Co. 2003 Reimpresión; Grand Rapids, MI.). El término, dice 

William Mounce “fue asociado con el que ha sido ungido, separado, para una tarea especial. 

En la Biblia Hebrea, “los ungidos” era el rey, el sumo sacerdote y ocasionalmente el profeta 

(todos los tres oficios están asociados con Jesús, cf. Jn.6:14; Heb.9:11; Apoc.19:16” (Complete 

Expository Dictionary of Old and New Testament Words, 109; Zondevan 2006). Esta palabra es 

enumerada por James Strong en su Concordancia Exhaustiva 552 veces en todo el Nuevo 

Testamento (Pags.195-197). Se encuentra en todos los libros del N. T. excepto en la corta 

epístola de 3 de Juan, predominando su uso en la epístola a los Romanos con 76 ocasiones. 

         Los Judíos tuvieron dos poderosas herramientas para estudiar e identificar a Jesús como 

el Mesías predicho y como el Hijo de Dios. La abrumadora evidencia de las Profecías 

(distribuidas a lo largo del A. T.) y el Testimonio de la Resurrección de Cristo predicado por 

los primeros Cristianos (y de la cual había suficientes testigos oculares) habrían sido 

suficientes para identificarlo y aceptarlo. Pero entonces ¿Por qué a pesar de todas estas 



 

2 | P á g i n a  
 

pruebas los Judíos rechazaron a Jesús cuando él apareció a lo largo de su territorio dando 

pruebas de deidad tanto por sus hechos milagrosos como por las profecías cumplidas en él?. 

Estudiemos cuatro motivos por los que la mayoría de ellos rechazaron a su “Ungido”. 

 

I. PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO AL REINADO DEL 

MESÍAS ERAN DIFERENTES. 

 

A.  Con siglos de dominio y opresión extranjera. Comenzando con los Asirios, Babilónicos, 

Egipcios y finalizando con los Romanos; los Judíos ansiaban a un reino propio que 

pusiera fin a años de servidumbre y vergüenza. Podemos entender un poco su 

frustración porque nuestro país sufrió algunos 300 años el domino Español sobre 

nuestras culturas indígenas del pasado, imponiéndoles una lengua, educación y 

religión distinta. 

B. Innumerables guerras como las encabezadas por los Macabeos (por el año 167 A.C.) 

fueron emprendidas por los Judíos en su intento por liberarse de la opresión e 

influencia extranjera como aquella de Siria. Un grupo que encabezó estas revueltas 

fueron llamados “Zelotas” fundados por Judas el Galileo en el año 6 D. C. Este grupo 

religioso radical de judíos mantenían que el pago de impuestos al Imperio Romano 

significaba una traición a Dios… Los Romanos se referían a ellos como “los sicarios” 

porque estaban de continúo empleando armas… Los Zelotas estuvieron implicados en 

la revuelta que provocó la destrucción de Jerusalén en el año 70 D. C. Se retiraron a su 

última fortaleza en Masada, al lado del mar muerto” (Nuevo Manual de Usos y 

Costumbres de los Tiempos Bíblicos, por Ralph Gower, 260-261, Portavoz 1990; Así 

también A. T. Robertson en Estudios en el Nuevo Testamento, 40, Clie, 1987; y Merrill 

Tenney en Nuestro Nuevo Testamento, 142, Portavoz 1989). 

C. Algunos Comentaristas creen que uno de los Apóstoles, pudo haber pertenecido a este 

grupo antes de ser llamado por Jesús. Su nombre aparece como “Simón el Zelote” 

(Luc.6:15; Hech.1:13). Walter Liefeld refiriéndose a la palabra “Zelota” dice “que es uno 

quien había abogado por la oposición revolucionaria ante Roma” (The Expositor`s Bible 

Commentary, Vol. 8:889; Zondervan 1984). H. D. M. Spence dice que “el había por lo 

tanto, una vez pertenecido a la secta de fanáticos terribles quienes creían que cualquier 

hecho violento era justificable por la recuperación de la libertad nacional” (The Pulpit 

Commentary, Vol.XVI; 143). 

D. En la escena donde Jesús multiplicó los cinco panes y dos peces para alimentar a más de 

5, 000 varones, estas personas exclamaron: “Este verdaderamente es el profeta que había de 

venir al mundo” (Jn.6:14). Pero ¿Qué concepto tenían del Mesías que habría de venir? El 

próximo verso lo revela: “Pero entendiendo Jesús que iban a venir para apoderarse de 

él y hacerle rey, volvió a retirarse al monte él solo” (v.15). De esta manera, sabemos que 



 

3 | P á g i n a  
 

esta muchedumbre de gente no sólo estaba ansiosa de pan, lo cual indica su intensa 

búsqueda por el otro lado del mar (vv.25-27), sino que estaban también ansiosos de un 

rey, un monarca terrenal que los representará y los liberará de la esclavitud Romana. A. 

T. Robertson cree que el verbo Griego para “apoderar” indica “un arrebatamiento por 

medio de la violencia (Mat.11:12; 13:19). Existía un movimiento para comenzar una 

revolución contra el dominio Romano en Palestina proclamando a Jesús Rey y expulsar 

a Pilato” (Imágenes Verbales en el Nuevo Testamento, Vol.5; 125; Clie 1989).  B. F. Wescott 

coincide que la expresión “apoderarse de él” señala que “la multitud deseó usar a Cristo 

para cumplir sus propios fines contra Su voluntad” (The Gospel According to St. John, 95; 

Wm. B. Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids. MI. Reimpresión 1958). Y 

William Barclay en su estilo franco característico, también escribió que los judíos 

“Buscaban a un Mesías que fuera un rey conquistador, que le pisará el cuello al águila 

Romana y expulsará a sus legiones de su tierra” (Comentario al Nuevo Testamento—Juan 

I; 241; Clie 1995 versión Española). 

E. Comentando la actitud de Cristo por retirarse de ellos y de su equivocada pretensión, 

William MacDonald comentó: “Si Jesús sólo hubiese sido un hombre, indudablemente 

habría aceptado la propuesta de ellos. Los hombres siempre están dispuestos a ser 

exaltados y a recibir un puesto de preeminencia. Pero Jesús no se dejó mover por estos 

llamamientos a la vanidad y al orgullo. Sabía que había venido al mundo para morir en 

la cruz como substituto por los pecados. Y no iba a hacer nada que interfiriera con ese 

objetivo” (Comentario al Nuevo Testamento, 376; Clie 1995). H. R. Reynolds agrega que “la 

exhibición de poder y recursos (la multiplicación de los panes—ARP) que ellos habían 

atestiguado señalaban a Jesús como su ídolo popular… los discípulos mismos eran 

fuertemente dominados por las multitudes; ellos estaban compartiendo el entusiasmo 

general. Para apagar tal concepto incorrecto y no Escritural del verdadero profeta y rey; 

los discípulos deben haber sido separados de la multitud” (The Pulpit Commenatry, Vol. 

XVII; 253). 

F. Leon Morris correctamente señaló: “En aquellos días había un movimiento nacionalista 

muy violento y seguro que muchos de los miembros de ese grupo, al ver aquel milagro, 

pensarían que aquel era el líder que Dios les habia enviado, y que era El, el que les iba a 

dirigir para luchar contra los Romanos…. Pero para Jesús, la idea de un reino terrenal 

no era más que una tentación del diablo, y ya había previamente rechazado en forma 

rotunda (Luc.4:5-8) (El Evangelio de Juan, Vol. 1; 394; Clie 2005 versión Castellana). 

G. Pero la idea que Jesús fundaría en Jerusalén un reino monárquico para derrumbar la 

tiranía y dominio extranjero no era algo propio de la gente en las poblaciones sino 

también algo que albergaban en sus mentes la gente que habitualmente escuchaba a 

Jesús y le seguían. En Mateo 20:20-28, la madre de Jacob y Juan, vino a Jesús con esta 

petición: “Ordena que en tu reino se sienten  estos dos hijos míos, el uno a tu derecha, y 



 

4 | P á g i n a  
 

el otro a tu izquierda” (v.21). Se asume que esta mujer debió haber sido Salomé 

(Jn.19:25) hermana de la madre de Jesús, y por lo tanto, sus hijos, primos de Jesús. 

Siendo este el caso, esta mujer quiso valerse de su parentesco para asegurar colocar a sus 

dos hijos en sitios privilegiados en el supuesto reino terrenal que Jesús se pensaba 

fundaría. 

H. Sin embargo, esta petición solo reflejaba una idea equivocada sobre algo que no estaba 

en los planes de Cristo al venir al mundo. El enseñó en todo caso, que su reino sería 

espiritual en naturaleza y que el servicio --- y no las sillas de honor distinguirían a sus 

verdaderos discípulos. (vv.25-28). Observamos además, que esta petición equivocada 

levantó el celo de los diez discípulos restantes, quienes inmediatamente se sintieron 

desplazados en ese supuesto reino terrenal. (v.24). 

I. En su camino a Emaús, dos de sus discípulos (no los doce discípulos elegidos—V. 53) 

comentaban la muerte de Cristo, (Luc.24:13-18) cuando él mismo se les apareció en el 

camino e interfirió en su diálogo. Uno de los dos, llamado Cleofás expresó si idea 

respecto a Cristo y algo que esperaban de Él antes de Su muerte; “De Jesús Nazareno 

que fue varón profeta, poderoso en obra y en palabra delante de Dios y de todo el 

pueblo” (vv.19-20). Hasta aquí no hay nada mal con sus conceptos. De hecho, reflejan 

convicción acerca de la obra de Cristo como Hijo de Dios. Pero el problema viene en el 

verso 21 “Pero nosotros esperábamos que él era el que había de redimir a Israel”. A. T. 

Robertson indica que la palabra “redimir; “dice que no hay duda que se refiere a la 

libertad de la servidumbre de Roma” (Word Pictures in the New Testament, Edición 

Concisa, 180; Holman Publising 2000). 

J. Aún los apostales mismos, después de la resurrección de Cristo y poco antes de Su 

ascensión, vinieron a Él con esta pregunta: “Señor, ¿restaurarás al reino de Israel en este 

tiempo?” (Hech.1:6). La respuesta de Jesús estuvo diseñada para suprimir toda 

curiosidad y enfocarlos sobre un evento más importante como la venida del poder que 

los capacitaría a llevar la buenas nuevas a través del Espíritu Santo comenzando desde 

Jerusalén (vv.7-8). Richard Lenski dice que “hay una dificultad para determinar 

exactamente que tenían en mente los apóstoles cuando hicieron esta pregunta. Nos 

aventuramos a decir que ellos pensaban sobre un gobierno terrenal glorioso para Israel. 

El pueblo Judío pensó que Jesús, el Mesías vendría pronto en su venida… El hecho que 

los apóstoles todavía expresaban fuertes conceptos terrenales por su modo de 

preguntar puede difícilmente ser negado” (The Interpretation of the Acts of the Apostles, 

29-30; Augsburg Publishing 1961). 

 

II. PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO AL CARÁCTER DEL 

MESIAS ERAN DIFERENTES.  
 



 

5 | P á g i n a  
 

A. Basándose sobre pasajes como Números 24:17-19; Sal.2, Sal. 110; Zacarías 9:9-10 y 

otros más, Los Judíos idealizaron a un Mesías guerrero! Uno semejante a David cuya 

habilidad en armas y guerra quedaron ampliamente demostrado en su época 

algunos 1,000 años A. C. 

B. El concepto de un Mesías militar constituyó una base común y fue fuertemente 

arraigada en la mente y esperanza de muchos judíos. Esta expectativa Mesiánica de 

sus interpretaciones proféticas junto a un largo dominio avallazador de 

servidumbre a múltiples naciones paganas fueron alimentando sus anhelos y 

expectativas porque finalmente apareciera ese gran libertador y caudillo miliar que 

los librará del yugo extranjero. 

C. Pero ¿Estos pasajes enseñaban esta idea nacionalista y militar acerca del Mesías 

venidero? ¿Justificaban estas profecías la concepción de un Mesías guerrero?. Todo 

hace parecer que el lenguaje militar y el uso de términos expresados ahí fueron mal 

interpretados por los judíos y aplicados a un sentido literal!. 

D. Donald Bauer en su artículo: “Son of David” cita un fragmento de un libro no 

canónico (no parte de los libros inspirados) llamado “Los Salmos de Salomón”—una 

composición de origen farisaico de cerca del año 50 A. C. para demostrar como era 

el entendimiento de los judíos religiosos expectantes del Mesías Davídico y lo que 

supuestamente realizaría en su llegada:  “(1) Echaría violentamente a las naciones 

extranjeras que ocupaban a Jerusalén (17:15, 24-25, 33); (2) Juzgaría a todas las 

naciones de la tierra (17:4, 31, 38-39, 47), y haría que estas naciones “le sirvieran 

bajo su yugo” (17:32); (3) Reinaría sobre Israel con sabiduría (17:23, 31, 42) y justicia 

(17:23, 28, 31, 41; 18:8), lo que envolvía remover todos los extranjeros de las tierras 

(17:31) y purificar la tierra de los Israelitas injustos (17:29, 33, 41) para eliminar toda 

opresión (17:46) y reunir para si mismo un pueblo santo (17:28, 36; 18:9)” 

(Dictionary of the Jesus and The Gospels, Editado por Joel Green, Scott McKnight y 

Howard Marshall, 767; InterVaristy Press, 1992). Estas descripciones también han 

sido halladas en los escritos de la Secta de Qumrán entre los rollos descubiertos del 

Mar Muerto en 1947. 

E. Aunque Jesús aceptó el ser llamado “hijo de David” como en el caso de la petición 

del ciego Bartimeo en Jericó quien le suplicaba misericordia y sanidad (Mar.10:46-

48). Él fue cauteloso en permitir ser llamado así a causa de las ideas preconcebidas 

que los Judíos mantenían respecto al descendiente de David. Por lo tanto, Él enseño 

que su reino no vendría con violencia (Mat.11:12) ni estaría caracterizado por un 

gobierno autoritario u opresivo (Mar.10:42-44). Cuando Pilato durante su juicio le 

preguntó, “¿Eres tú el rey de los Judíos?” (Jn.18:33). El procedió a decir “Mi reino 

no es de este mundo; si mi reino fuera de este mundo, mis siervos pelearían para 



 

6 | P á g i n a  
 

que yo no fuera entregado a los judíos; pero mi reino no es de aquí” (v.36—énfasis 

“mío, ARP”).  

F. Brooke F. Wescott observó que en la respuesta de Cristo a Pilato él “No haría 

ninguna concesión al falso patriotismo de los zelotas (6:15) Y todavía él hace un 

reclamó de soberanía, una soberanía de la cual el origen o la fuente no era de la 

tierra sino del cielo. En ambos aspectos Él se opuso a aquellos que profesaron 

desde diferentes lados representar a la nación. Pero como un Rey espiritual, él no 

estuvo expuesto a ninguna acusación de hostilidad de parte del Imperio. Su 

voluntad rendida era suficiente prueba que él nunca contempló la violencia” (Ibíd., 

Pág. 260). 

G. En una discusión con los fariseos Jesús les levantó la pregunta: “¿Qué pensáis del 

Cristo? ¿De quien es hijo? Ellos respondieron: De David. Entonces Jesús les planteo 

esta dificultad que no quisieron resolver: “¿Pues cómo David en el Espíritu le llama 

Señor? Diciendo: Dijo el Señor a mi Señor” (Mat.22:41-45). Aquí Jesús no estaba 

preguntándoles que pensaban ellos (los fariseos) acerca de Él (Él ya lo sabía) sino 

que pensaban ellos sobre El Cristo—El Mesías y su relación con David. 

H. William MacDonald dice “la mayoría de los fariseos no creían que Jesús fuese el 

Cristo; sin embargo, estaban aun esperando al Mesías. Por eso Jesús no les 

preguntó, “¿Qué opináis de mí?” (aunque naturalmente esto estaba implicado en la 

pregunta). Ellos respondieron correctamente que el Mesías sería un descendiente 

de David… Luego el Señor les citó el Salmo 110:1… donde el primer uso de la 

palabra “Señor” hace referencia a Dios el Padre, y el segundo al Mesías. De modo 

que David se refirió al Mesías como su Señor…Ahora Jesús les hizo esta otra 

pregunta: Si David le llama Señor, ¿Cómo es hijo suyo? La respuesta es que el 

Mesías es a la vez Señor de David e hijo de David; a la vez Dios y a la vez Hombre. 

Como Dios, Él es Señor de David; como Hombre, es hijo de David” (Comentario al 

Nuevo Testamento, 124; Clie 1995). 

I. Sin embargo, en una ocasión Jesús le permitió a la gente llamarlo y aclamarlo “hijo 

de David”. Esto sucedió Cuando Él entró por última vez a Jerusalén cabalgando en 

un pollino de asna para dar cumplimiento a la profecía de Zacarías 9:9. En Mateo 

21:8-11 se relata que la gente estaba tan emocionada que gritaba jubilosamente la 

entrada del tan esperado descendiente de David para proclamarlo rey. 

J. John Peter Lange señala que con esta acción Jesús “cumple intencionalmente una 

profecía que en Su tiempo se interpretaría unánimemente como Mesiánica. Si antes 

él consideraba peligrosa la declaración de Su dignidad, ahora considera 

inconcebible el silencio… A partir de aquí nunca sería posible decir que Él nunca se 

había declarado en una forma inequívoca” (Citado por MacDonald, 116, ibíd.). 



 

7 | P á g i n a  
 

K. William Barclay añade un comentario interesante a esta rara osadía del Señor 

Jesucristo para hacerse notar en su entrada a Jerusalén como rey y cumplir una de 

las profecías que apuntaban hacia Él: “Cualquier persona prudente en las 

circunstancias que envolvían a Jesús habría intentado deslizarse a la ciudad en 

forma no vista… Pero Jesús entró a Jerusalén en una forma que estuvo diseñada 

para enfocar a todos los ojos sobre Él!” (By What Authority, 87; Citado por Kenneth 

Chumbley en The Gospel of Matthew, 368). 

L. Aunque toda esta agitación emocional y euforia de la gente de algún modo 

representaba un concepto idealizado de personas que esperaba un Mesías militar, 

esto no dejo sin contención y celos amargos de los enemigos de Jesús, los 

sacerdotes y escribas le reprochaban, “¿Oyes lo que estos dicen?” (v.15). La 

respuesta de Cristo a ellos implicó su aceptación como rey e hijo de David (vv.16-

17). 

 

III. PORQUE SUS ESPECTATIVAS CON RESPECTO A LA ENSEÑANZA 

RELIGIOSA DEL MESIAS ERA DIFERENTE. 
 

 

A. De acuerdo a las profecías, el rey Mesiánico debía ser un monarca perfectamente 

justo quien conduciría al pueblo Judío a una observancia fiel a la ley (Isa.11:1-5) 

es decir, de acuerdo a “la Tora” o cinco primeros libros del A. T.) Un verdadero 

profeta también tendría que ser fiel a la ley (Deut.18:15-18). Sin embargo, para los 

ojos y el entendimiento de los judíos de la antigüedad y muchos de la 

modernidad, Jesús no pudo ser el Mesías Davídico (o descendiente de David) o 

el Profeta semejante a Moisés, porque Jesús a menudo falló en guardar 

perfectamente la ley!. 

B. Por la interpretación que Jesús daba a la ley y por su oposición a las tradiciones 

orales y ancestrales de los Fariseos (la principal y mas respetada secta Judía de 

Israel hasta antes de la caída de Jerusalén en el año 70 D. C.), Jesús no reunía las 

expectativas acerca del carácter moral del verdadero Mesías predicho por años en 

las profecías. 

C. Aunque Jesús expresó que Él no vino a “abrogar la ley o los profetas” porque dijo él 

“no he venido a abrogar, sino a cumplir” (Mat.5:17). El establece más adelante 

seis ejemplos de enseñanza farisaica sobre la ley que eran deficientemente 

enseñados y observados (5:21-48). El primero tocante a la muerte (vv.21-26), El 

segundo tocante al adulterio (vv.27-30), El tercero tocante al repudio (vv. 31-32), 

el cuarto tocante a los juramentos (vv.33-37), el quinto tocante al agravio (vv.38-

42) y el sexto tocante al amor al prójimo (vv.43-48). De esta manera, una vez que 

Jesús corrige estas interpretaciones a los mandamientos de la Ley; él procede a 



 

8 | P á g i n a  
 

corregir las actitudes incorrectas exhibidas de parte de algunos respecto (1) al dar 

limosnas (6:1-4), (2) al orar (6:5-13), (4) al perdonar (6:14-15), (5) al ayunar (6:16-

18), (sobre el uso del dinero (6:19-24) y al juzgar (7:1-5). 

D. La palabra “cumplir” viene del Griego “pleroo” que significa “realizar u obedecer, 

traer a un pleno significado, completar o suplir abundantemente” La expresión 

“Mas yo os digo” trasmite una autoridad desconocida entre los rabinos (Mat.7:28-

29). Los profetas decían “Así ha dicho el Señor”, y los apóstoles “Esta escrito” 

pero el Señor enfatizó, “Mas yo os digo”. 

E. Los judíos eran escrupulosamente celosos de las reglas ceremoniales de la ley y 

para evitar ser contaminados de lo que ellos consideraban impureza, evitaban el 

contacto a distancias de cualquier cosa o persona que para ellos era o estaba 

“impura “o “inmunda”. Así que mantenían y seguían estrictas reglas de limpieza 

de sus utensilios para comer. Existían evidentemente en la ley reglas de limpieza 

ordenadas por Dios para los sacerdotes que oficiaban en el templo (Exo.30:17-21; 

Lev.22) Pero los fariseos empujaron a tal grado estas reglas para todos los judíos y 

aun añadieron a ellas sus propias tradiciones. 

F. Cuando los fariseos le reprocharon a Jesús “¿Por qué tus discípulos quebrantan 

la tradición de los ancianos? Porque no se lavan las manos cuando comen pan” 

(Mat.15:2), Jesús les respondió con una contra pregunta que ponía al descubierto 

sus múltiples tradiciones que solo “invalidaban los mandamientos de Dios” (vv.4-

6) “enseñando como doctrinas mandamientos de hombres” (v.9). Como ellos 

suponían que no asociarse con ciertos pecadores los mantendría “limpios” ellos 

criticaron severamente al Señor por no hacer lo mismo (Mat.9:11; Luc.15:1-2, etc.). 

G. Los fariseos asumieron que un judío debía no solamente lavarse las manos, sino 

también los brazos hasta los codos. Y si había estado en el mercado público, 

entonces debía tomar un baño completo ceremonial de todo el cuerpo. 

H. Comentando la contra pregunta con la que Jesús responde a la pregunta de los 

fariseos acerca del porque los discípulos del Señor no se lavaban las manos 

cuando comían (15:2) Kenneth Chumbley señaló: “Lejos de proteger o cumplir la 

ley de Dios, las tradiciones rabínicas, las rompían. A lo largo de este intercambio, 

Cristo mantendría un fuerte contraste entre “el mandamiento de Dios” y “vuestra 

tradición”… Su insistencia es que la Palabra de Dios, no la tradición de los 

ancianos, decidiría el resultado de la corrupción” (The Gospel of Matthew, 

Nashville, TN. 1999; Pág. 278). 

I. Por otro lado, la importancia que los fariseos (que significa “los separados” 

nombres que les fue dado debido a su apartamiento de la corte Saducea de los 

Macabeos bajo el gobierno de Juan Hircano 130 años antes de Cristo) daban a la 

“tradición” de los ancianos “paradosis” Griego como un cuerpo oral 



 

9 | P á g i n a  
 

independiente de la ley era sumamente elevada. El Talmud Babilónico (el 

comentario escrito más antiguo de los Judíos) contiene estas primeras tradiciones 

orales. Hoy están compendiados en un libro llamado “El Mishnah” que significa 

“repetir o memorizar” y consiste en tres secciones (1) La Midrash—que es el 

método de interpretación del Pentateuco para aclarar las discusiones de la ley, 

(2) La Alahkah—que es el cuerpo de decisiones legales aceptadas sobre asuntos 

particulares, y (3) La Haggadah—que son las leyendas y anécdotas para transmitir 

la ley a personas ordinarias. Alfred Edershim (un Judío del siglo XVIII radicado 

en Europa señaló que “las ordenanzas de los Escribas fueron declaradas más 

preciosas y de una importancia obligatoria más que las Santas Escrituras 

mismas”. Por lo tanto, “menospreciar las opiniones de los escribas era 

considerado equivalente a contradecir las Escrituras” (Chumbley, Ibíd., 277). 

J. Un momento culminante que marcaría el principio de las discusiones de Jesús 

con los Fariseos fue cuando sus discípulos arrancaban espigas para comer en día 

de reposo (Mateo 12:1-8) y cuando Jesús mismo había sanado a un hombre de 

mano seca (9-14). En ambos eventos, los Fariseos marcarían una doble falta de 

parte de Jesús por quebrantar el día de reposo—un mandamiento predominante 

de la ley (Ex.20:9-11). En el primer episodio Jesús justificó a sus discípulos con el 

ejemplo de David de comer los panes de la proposición (v.4) y la acción de los 

sacerdotes en sábado, la profecía de Oseas 6:6 (vv.5-6), el propósito del Hombre 

y finalizó diciendo que Él “era mayor que el sábado” (v.5). Luego levantó la 

pregunta: “¿Es lícito en día de reposo hacer bien o hacer mal? ¿salvar la vida, o 

quitarla?” (Luc.6:6-10). Las consecuencias de estas obras fueron las esperadas, “y 

ellos se llenaron de furor, y hablaban entre sí qué podrían hacer contra Jesús” (Luc.6:11). 

K. Comentando la actitud de Jesús frente a la controversia del guardar el sábado, 

Kenneth Chumbley aclaró: “Esto nos significa que Él podía arbitrariamente 

violar o redefinir la ley del Sábado cuando mejor le acomodase; significa que si 

alguien entendía la ley del Sábado era Él. Cristo “había instituido el Sábado y, 

como Señor de el, Él sabía lo que la ley del Sábado envolvía, cuando estaba 

siendo violada, y cuando estaba siendo pervertida por los gustos de los Fariseos” 

(Vos, 94). Si los hombres quieren conocer como actuar en sábado, ellos deberían 

buscar al Señor de Sábado para su dirección y no a los Fariseos o escribas” (Ibíd.; 

226). 

L. Robert France señala que “la regulación de la actividad en Sábado pronto 

alcanzó el punto donde se requería un erudito considerable para conocer que era 

y no era permisible, y con el paso del tiempo, nada fue dejado a la interpretación 

privada” (Mathhew, Tyndale 1995; Pág. 202). Es decir, fue tanta la intervención y 



 

10 | P á g i n a  
 

perversión sobre el sábado que se necesitó de un “arbitro humano” para venir y 

determinar el asunto para de la gente común.  

M. En 1 Macabeos 2:29-41 (uno de los escritos apócrifos—no inspirados o canónicos 

de las Escrituras) se relata de un grupo de judíos extremistas que huyen al 

desierto junto a sus mujeres y niños de los militares Romanos. Cuando estos van 

y los acorralan diciéndoles que se entregasen para salvar sus vidas ellos 

respondieron “Ni saldremos, ni nos someteremos a las ordenes del rey; eso sería 

violar el reposo sabático” (34) y así murieron aquel día junto a sus mujeres, niños 

y rebaños como 1000 hombres. El relato termina diciendo que Matatías (un líder 

Macabeo) se levantó en armas junto a sus amigos jurando que combatirían a los 

Romanos no importando que su lucha sea en día sábado (vv.39-41). 

N. Craig Evans señala que “existían escritos de los Fariseos donde ellos permitían  

realizar actos de misericordia en día Sábado (Yoma 8:6 y Shabbath 132ª). Por lo 

tanto, Jesús esta acusándoles de ser hipócritas al mostrar mayor preocupación  por 

el bienestar de un buey que el de una persona” (New International Biblical 

Commentary—Luke, Vol. 3; 100; Hendrickson, 1990). La escuela de Shammai 

sostuvo como ilícito aliviar al enfermo o visitar al doliente en Sábado. 

O. Se cree por la mayoría de los estudiantes serios de la Biblia que este hecho, que 

Jesús quebrantó en reiteradas ocasiones la ley del Sábado motivó a los enemigos 

(escribas y Fariseos) a acumular argumentos y pruebas contra su juicio y muerte. 

Kenneth Chumbley escribió: “No hay una área donde la tradición Judía no 

añadiera más flagrantemente a la Palabra de Dios que en consideración al 

Sábado. Jesús, sin embargo, ignoró las reglas hechas por el hombre de parte de los 

Fariseos y al hacerlo así dio un paso irrevocable. Al rechazar conformarse a sus 

pactos, Él puso en movimiento la cadena de eventos que le conducirían a Su 

muerte (v.14). “Todos los Evangelistas se refieren a este hecho porque fue debido 

a la actitud de nuestro Señor hacia el Sábado que estos hombres decidieron  

matarle” (Campbell Morgan, 128) (Ibíd., 222). 

P. Martyn Pickup señaló apropiadamente en su “Introduction to Gospel of Matthew”, 

“Con toda su atención a guardar la ley, los fariseos fallaron en extraer las 

lecciones correctas de la ley, su más grande error, sin embargo, fue su rechazo a 

aceptar a Jesús como el único que podía iluminarles” (Jesus for a New Millennium, 

Florida College Lectures, Febrero 2, 2001; Pág. 21; Temple Terrace, FL. 

 

IV. PORQUE SUS ESPECTATIVAS DE LA APARIENCIA FISICA DEL 

MESIAS ERAN DIFERENTES. 

 



 

11 | P á g i n a  
 

A.  Quizás no en todos pero si en una gran mayoría, los judíos tenían la expectativa que el 

Mesías aparecería con algún grado de semejanza física a la de aquellos grandes reyes de 

su glorioso pasado. Ellos sabían que sus primeros dos grandes reyes habían sido de 

hermosa apariencia y dotados de grandes habilidades. Ellos sabían que su primer rey, 

Saúl era “joven y hermoso… Entre los hijos de Israel no había otro más hermoso que él; 

de hombros arriba sobrepasaba a cualquiera del pueblo” (1 Sam.9:2). Saúl era tan alto 

que “puesto en medio del pueblo; desde los hombros arriba era más alto que todo el 

pueblo” (10:23). Los Judíos también recordaban que su segundo gran rey, David gozaba 

de atractivo físico y presencia esplendorosa. Aunque Jehová había dicho al profeta 

Samuel no vislumbrarse por su parecer, ni lo de lo grande de su estatura “porque 

Jehová no mira lo que el hombre; pues el hombre mira lo que esta delante de sus ojos, 

pero Jehová mira el corazón” (1 Sam.16:7). El texto dice que David “era rubio, hermoso 

de ojos, y de buen parecer” (v.12). Además se dice que David poseía cualidades de su 

carácter que enaltecían todavía mas su apariencia porque sabía “tocar, y es valiente y 

vigoroso y hombre de guerra; prudente en sus palabras y hermoso” (v.18). 

B. Con estos antecedentes en la apariencia de los reyes de Israel, los Judíos suponían que 

su tan anhelado rey predicho a lo largo de las profecías sería al menos “semejante” al rey 

David debido a que el Mesías vendría de la simiente de David. Sin embargo, basta leer 

el verso 2 de la profecía de Isaías 53 para darse cuenta que el futuro Mesías sería “sin 

atractivo” “Subirá cual renuevo delante de él, y como raíz de tierra seca; no hay parecer 

en él, ni hermosura; le veremos, mas sin atractivo para que le deseemos”. La Versión 

Moderna traduce “no tiene forma ni hermosura para que le miremos; Ni tiene buen 

parecer, para que le deseemos”, “carecería de forma y belleza para que nuestros ojos en 

el se fijasen, carecería de presencia para provocar nuestro amor” (Versión Católica-

ediciones Paulinas).  

C. El conocido comentarista devocional del siglo XVII, Matthew Henry escribió sobre este 

versículo: “La entrada que él hizo al mundo, y el carácter que él llevo no fueron nada 

conforme a las ideas que los Judíos se habían formado del Mesías y sus expectaciones 

con respecto a él, sino todo lo contrario… Fue esperado que él debía tener alguna belleza 

poco común en su rostro y persona, la cual debería encantar a los ojos, atraer al corazón, 

y levantar las expectaciones de todos los que lo verían. Pero no hubo nada de esto en él; 

esto no quiere decir que él fuera el más deforme, sino que él no tuvo forma ni belleza, 

nada extraordinario, que uno pudiera haber pensado conocer en el rostro de una 

deidad encarnada…” Luego Henry añade: “Moisés, cuando nació; fue “sumamente 

hermoso” al grado que fue considerado como un dichoso presagio, Hech.7:20; 

Heb.11:23. David, cuando fue ungido, era hermoso de ojos y de buen parecer, 1 

Sam.16:2. Pero nuestro Señor no tuvo nada de eso que lo recomendara” (Matthew Henry 

Commentary On the Whole Bible, Vol.4; 237; Hendrickson; 5 Reimpresión, 1998). 



 

12 | P á g i n a  
 

D. Podemos recordar que Jesús en casi toda su vida terrestre fue despreciado. Fue 

menospreciado por el lugar donde se creció “¿De Nazaret puede salir algo bueno?” 

(Jn.1:46). Fue menospreciado por el oficio de su padre llamándole “el hijo del 

carpintero” (Mat.13:55; Mar.6:2). Y ciertamente fue menospreciado por su propio 

pueblo a quien vino primeramente a salvar “a lo suyo vino, y los suyos no le 

recibieron” (Jn.1:11) Y “aunque el mundo fue creado por el “el mundo no le conoció” 

(v.10). 

E. Se mantenía la idea, al menos entre los Galileos que el Mesías vendría de Belén, es decir 

de Judea; pero nunca de su propio territorio. “Pero algunos decían ¿De Galilea ha de 

venir el Cristo? ¿No dice la Escritura que del linaje de David, y de la aldea de Belén, de 

donde era David, ha de venir el Cristo?” (Jn.7:41-42). Por lo tanto, cuando Felipe viene 

al encuentro con Natanael para decirle que “hemos hallado a Jesús, el hijo de José, de 

Nazaret” (Jn.1:45), Natanael como todo Galileo no pudo esconder su perplejidad y 

escepticismo al exclamar: “¿De Nazaret puede salir algo de bueno?” (v.46). 

F. Refiriéndose a la cláusula de Juan 1:46 “Si de Nazaret puede salir algo bueno”, A. T. 

Robertson aclaró: “Lo mejor de todo el mundo vino de Nazaret” (Imágenes Verbales en el 

Nuevo Testamento, Vol.5; 54; Clie 1990). 

 
 

Conclusión: 
 

1. ¿Por qué los judíos rechazaron a Jesús? No por causa de pruebas de su deidad, Él realizó una 

multitud de obras milagrosas. No por falta de evidencia profética, existieron demasiadas 

predicciones. Tampoco lo fueron la ignorancia, la impotencia o la falta de instrucción. Más 

bien, las causas se dirigen a una mala interpretación de las profecías y a una falta de percepción 

espiritual. Ellos se crearon para si mismos “su propio Mesías” idealizándolo y atribuyéndole 

erróneamente un carácter y una misión que nunca le perteneció. Ellos razonaron, Si Jesús 

de Nazaret no estableció en reino militar que esperábamos, ni fue la clase de rey que 

necesitábamos, ni enseñó y ni guardó la ley como Moisés y finalmente careció de una 

apariencia física semejante a David, entonces, Jesús de Nazaret no es el Mesías 

definitivamente el Mesías que esperábamos desde la antigüedad!. Este Jesús de Nazaret 

solo fue un engañador (así lo llamaron algunos en el momento de su juicio— (Mat.27:63) 

un impostor digno del desprecio del pueblo y la crucifixión impuesta por Pilato. 

2. Estas son unas breves lecciones e implicaciones finales si Usted rechaza a Jesús como El 

Ungido: 

A. Rechaza al que le envió: Jesús dijo: “el que me desecha a mi, desecha al que me envió” 

(Luc.10:16). 



 

13 | P á g i n a  
 

B. Rechaza el don más grande de Dios: “Porque de tal manera amó Dios al mundo, que 

ha dado a su Hijo unigénito, para que todo aquel que cree en el, no se pierda, mas tenga 

vida eterna” (Jn.3:16) 

C. Rechaza la única oportunidad de su vida para salvarse: “Y en ningún otro hay 

salvación; porque no hay otro nombre bajo el cielo, dado a los hombres, en quien 

podamos ser salvos” (Hech.4:12) 

D. Y el que le Rechaza, Cristo todavía no lo rechaza. El maltato de los hombres, de su 

propia nación y de otros pueblos no le impidió entregar su vida en rescate por todos. 

Pablo dijo que Cristo vino a “morir por los impíos”, “por los pecadores”, “por los 

enemigos” y por lo que aun lo merecían (Rom.5:6-10). El amor de Jesus por la raza 

humana es inmensurable porque aunque él fue continuamente rechazado, el no rechaza o 

niega la bienvenida  nadie “Todo lo que el Padre me da, vendrá a mí; y al que a mí viene, 

no le echo fuera” (Jn.6:37). 

 

 

 

 

-- Sermón Predicado: 

-- En la Congregación Calixto de Ayala, Matamoros, Tamps, Noviembre 23,  2010. 

-- En la Congregación 204 Mildred St, Brownsville, TX. Julio 28, 2011 

-- En la Congregación Calle Delia Colonia Delicias, Reynosa, Tamps. Abril 29 de 2012 


