
 
 

 
 

 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

 
 

 
 

Un Nuevo Comentario 
sobre La Epístola de Pablo  

a los 
Santos en Roma 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Por Robertson L. Whiteside 

1945 

 

 



2 
 

 

 
 
 

Guardian of Truth 
Foundation Publications 

420 Old Morgantown Road 
Bowling Green, KY. 42101 

 
Primera Edición, 1945 
Segunda Edición, 1948 
Tercera Edición, 1953 
Cuarta Edición, 1955 
Quinta Edición, 1961 
Sexta Edición, 1969 

Séptima Edición, 1976 
Octava Edición, 1982 
Novena Edición, 1988 

 

 
© Derechos de Autor 

 

 
Por Guardain of Truth Foundation 

1988 
 
 



 
 

 
 

Tercera Edición en Español  
por Armando Ramírez  

 (Octubre 2022).  
 

Segunda (Agosto 2016) Primera Diciembre (2014). 
Publicadas Privadamente. 

 
Sitio Web para la Publicación Electrónica de este 

Comentario: 
 

http://www.elexpositorpublica.com  
 

Todas las Citas de la Biblia vienen de la Versión 
Castellana Reina-Valera 1960 a menos que se indique 

lo Contrario. 
 

Foto de la Portada por Francesco Fosci de Aprilla, 
Italia: Coliseo Romano (antiguamente llamado 
Anfiteatro Flavio) terminado en el año 81 D.C.  

http://www.elexpositorpublica.com/


4 
 

 

Introducción 
 

       Un erudito notable una vez observó que el libro de 
Romanos era la producción más profunda en toda la literatura. 
Mentes poco profundas y un de trato superficial ciertamente no 
harían justicia a semejante discusión asombrosa y resistente de 
la redención del pecado como Pablo ha escrito en esta famosa 
epístola. 
 

        R. L. Whiteside está bien cualificado para escribir un 
Comentario sobre el libro de Romanos. Él tiene un rico 
trasfondo de edad y experiencia. Nació en Tennessee, el 27 de 
Diciembre de 1869, donde asistió a las escuelas públicas, al 
Colegio Cristiano del Oeste de Tennessee y a la Escuela de la 
Biblia Nashville. Desarrolló una pasión temprana en su vida 
para conocer y enseñar la Palabra de Dios. Por naturaleza, él es 
modesto y retraído, pero su sed por el conocimiento la ha hecho 
un estudiante voraz y su lealtad a la verdad un pensador 
independiente.  
 

        Desde el principio de su estudio de la Biblia, ha respetado 
las conclusiones de estudiantes piadosos y experimentados de 
las Escrituras, aunque ha reconocido que ningún hombre es 
infalible. Siempre se aseguró de su propio fundamento antes de 
tomar las conclusiones de los eruditos. Él tenía que estar seguro 
de su propio fundamento antes de tomar las conclusiones de los 
eruditos. Admiraba grandemente las habilidades intelectuales, 
la fe, el carácter y personalidad humilde a este gran varón, 
David Lipscomb. Para él, David Lipscomb fue un maestro ideal, 
el Cristiano ideal. El hermano Whiteside ha sido un voraz 
estudiante de la Biblia toda su vida. Su mente crítica y su poder 
de razonamiento le han proveído un entendimiento en la 
enseñanza de la Biblia como pocos varones lo tienen. Su fe 
implícita en Dios le ha conducido a buscar conocer solamente lo 
que es la Voluntad de Dios, el deseo de cumplirla y enseñarla  
sin titubear. Él exitosamente se desempeñó como presidente del 
Colegio Cristiano Abilene por dos años. Ha trabajado para 



 
 

 
 

algunas de las más fuertes congregaciones como un predicador, 
pasando cinco exitosos años con la Iglesia en Denton, Texas, 
donde vivió por muchos años. Se ha comprometido en un 
extenso número de debates orales y escritos, y siempre fue un 
debatiente tranquilo y la Causa de Cristo prosperó como un 
resultado de cada discusión. Su conducta siempre ha sido la de 
un caballero en los debates en todas las ocasiones. Por un 
número de años escribió el Comentario Anual en la Escuela 
Biblia publicado por la editorial Gospel Advocate. Por algunos 
diez años, colaboró como Editor consultado para la revista 
Gospel Advocate y fue un contribuidor regular para esta 
publicación. Él es un escritor veterano y ampliamente 
reconocido como un exponente muy capaz. 
             
         El Comentario sobre el libro de Romanos no es sólo otro 
libro más. No es un ensayo plagiario de otros libros que se han 
escrito. No es el producto aun verde de una prisa por escribir 
un libro o dictar al taquígrafo. El libro es natural. Es una 
madurez que ha sido el producto de un proceso de crecimiento 
de un muy largo período de tiempo. Los años de estudio del 
autor y los ensayos inspiradores sobre obras maestras 
apostólicas han creado una demanda extensa por este libro, un 
libro que en una forma tuvo que ser. Es aquí, Esta justo aquí. Y 
es una contribución distintiva a la literatura Cristiana que será 
reconocida, no únicamente por la Iglesia de la que él es un 
miembro, sino por otros también. Este libro encontrará su lugar 
en las bibliotecas de los estudiantes de la Biblia y maestros a lo 
largo del país. En algunos ejemplos notables, el autor ha abierto 
nuevos fundamentos que traerán mucha satisfacción al 
estudiante y abrirán un campo de nuevos pensamientos. El 
estilo literario de la obra es altamente gratificante. El lector no 
tendrá que excavar a través de palabrería superflua para llegar 
al punto. Esta obra se ha escrito directa a su corazón en una 
línea recta. Aquí está un libro que usted apreciará y valorará 
mucho. 

 
― C. R. Nichol,  Cled E. Wallace y  Foy E. Wallace, Jr. 



6 
 

 

                                                                                                    

Prefacio a la Primera  
Edición en Español 

 

       
       Robertson L. Whiteside (1869-1951) perteneció a una 
generación de muy talentosos escritores Cristianos de 
finales del siglo XIX y principios del siglo XX. Él junto a 
hombres como Charles R. Pichol (1876-1961), Foy E. 
Wallace (1896-1979), J. W. Shepherd (1861-1948), F. D. 
Srygley (1859-1940), J. D. Tant (1861-1941), N. B. 
Hardeman (1874-1965), H. Leo Boles (1874-1945), G. C. 
Brewer (1884-1945), Marshall Keeble (1878-1968), David 
Lipscomb (1831-1917), entre otros. Cada uno de ellos 
recorrieron con la bandera de la fe, pregonando 
celosamente las buenas nuevas de Salvación a lo largo y 
ancho de los Estados Unidos y algunas veces al exterior. 
Todos estos varones mantuvieron un papel multifacético en 
sus perspectivos esfuerzos y lugares.  
 

        Todos ellos fueron predicadores, autores, editores, 
columnistas de periódicos, profesores de colegios 
Cristianos, y debatistas a favor de la verdad. Ninguno se 
avergonzó de predicar, enseñar, refutar o defender la 
verdad frente a los que enseñaron el error en sus propios 
tiempos (Rom. 1:16; 2 Tim.1:8, 12: 2:15). Cada uno poseyó 
una pasión por predicar el evangelio que lo conservaron 
hasta el fin de sus días. Los escritos que han dejado 
constituyen un valioso legado para las generaciones que 
se levantaron a predicar después de ellos y para todos los 
que se han unido en las épocas recientes. 
 

        Tengo la fortuna de comprometerme en la versión 
castellana del extraordinario y bien instructivo Un Nuevo 
Comentario de la Epístola de Pablo a los Santos en Roma 



 
 

 
 

que el hermano Whiteside escribió poco antes de su 
muerte en 1951.  Es la primera vez que se intenta circular 
en nuestra lengua este volumen, del cual estoy convencido 
que se convertirá en una aportación valiosa para el estudio 
de esta significativa Epístola Nuevo Testamentaria y una 
bendición en la vida en general para todos los que lo 
consulten con una actitud y un deseo diligente por 
absorber un más profundo entendimiento del texto 
sagrado. Si me acompañan en todo el recorrido, podrán 
estar de acuerdo conmigo que esta obra es en muchos 
sentidos una composición magnífica de pensamientos 
claros y originales, de visiones profundas pero escritas en 
forma sencilla, y de una lógica y una persuasión 
iluminada por un autor que es muy reverente a la 
suprema verdad de la Palabra de Dios.  
 

         
        En la composición de su propio Comentario a los 
Romanos, nuestro amado hermano Bill H. Reeves consultó 
la obra del hno. Whiteside y la encontró valiosa como 
apoyo de su propio volumen, y escribió: “Admito 
libremente que he sido ayudado en la preparación de estas 
Notas por algunas obras en Inglés, siendo las principales 
las siguientes: “A New Commentary On Paul´s Letter To The 
Saints At Rome” por R. L. Whiteside…. [luego de enumerar 
4 obras más dice] al lector del idioma inglés, recomiendo 
altamente la obra por el hno. R. L. Whiteside” (Prefacio, 
Pág. 2; Notas sobre Romanos, Primera Edición, San Antonio, 
TX. 1964). 
 

         
        Le preguntaron al hermano Connie W. Adams en 
1973 porque quería escribir y continuar como editor de la 
revista Searching the Scriptures iniciada por el hno. H. E. 
Phillips en 1960.  Su respuesta visionaria fue: “Porque 
quiero seguir predicado 100 años después de que muera”. 



8 
 

 

Ustedes tienen ahora predicando al hermano Whiteside 70 
años después de su muerte a través de su Comentario. Es 
ciertamente un gran beneplácito de la gracia de Dios que 
hombres que ya partieron, continúen iluminando nuestro 
entendimiento a través de sus escritos. Que nunca mueran 
semejantes hombres de grandes talentos y que siempre 
prevalezca en nosotros la misma pasión y celo por predicar 
el evangelio a los perdidos y a los salvos de nuestra 
generación. 
 
 
 

― El Traductor y Publicador al Español                                     
Sitio Web para Publicaciones: 

Armando Ramírez  
(Diciembre de 2014)                        

 
 

Sitio Web: 

www.elexpositorpublica.com 
Correo Electrónico:  

Armandokattan70@gmail.com 

 
 
 
 
 
 
 

http://www.elexpositorpublica.com/
mailto:Armandokattan70@gmail.com


 
 

 
 

 
 

 
 

Tabla de Contenidos: 
 
Introducción ................................................. 4 

Prefacio a la Primera Edición en Español….6 
Tabla de Contenidos……………………...9 
Capítulo 1 .................................................... 11 
Capítulo 2 .................................................... 59 
Capítulo 3  ................................................... 77 
Capítulo 4 .................................................... 97 
Capítulo 5………………………………...125 
Capítulo 6………………………………...143 
Capítulo 7………………………………...161 
Capítulo 8………………………………...185 
Capítulo 9………………………………...217 
Capítulo 10 ………………………………237 
Capítulo 11……………………………….247 
Capítulo 12……………………………….273 
Capítulo 13……………………………….287 
Capítulo 14……………………………….297 
Capítulo 15……………………………….311 
Capítulo 16……………………………….327 

 



10 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Pablo, siervo de Jesucristo, llamado a ser apóstol, apartado para 

el evangelio de Dios, 2 que él había prometido antes por los 

profetas en las santas Escrituras, 3 acerca de su Hijo, nuestro Señor 

Jesucristo, 4 que era del linaje de David según la carne, que fue 

declarado Hijo de Dios con    poder, según el Espíritu de santidad, 

por la resurrección de entre los muertos, 5 y por quien recibimos 

la obediencia a la fe en todas las naciones por amor de su nombre; 

6 entre las cuales estáis también vosotros, llamados a ser de 

Jesucristo; 7 a todos los que estáis en Roma, amados de Dios, 

llamados a ser santos: Gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro 

Padre y del Señor Jesucristo. 8  Primeramente doy gracias a mi 

Dios mediante Jesucristo con respecto a todos vosotros, de que 

vuestra fe se divulga por todo el mundo. 9 Porque testigo me es 

Dios, a quien sirvo     en mi espíritu en el evangelio de su Hijo, de que 

sin cesar hago mención de vosotros siempre en mis oraciones, 10 

rogando que de alguna manera tenga al fin, por la voluntad de 

Dios, un próspero viaje para ir a vosotros. 11 Porque deseo veros, 

para comunicaros algún don espiritual, a fin de que seáis 

Capítulo 1 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      12 
 
confirmados; 12 esto es, para ser mutuamente confortados por la 

fe que nos es común a vosotros y a mí. 13 Pero no quiero, 

hermanos, que ignoréis que muchas veces me he propuesto ir a 

vosotros (pero hasta ahora he sido estorbado), para tener también 

entre vosotros algún fruto, como entre los demás gentiles. 14 A 

griegos y no griegos, a sabios y a no sabios soy deudor. 15 Así 

que, en cuanto a mí, pronto estoy a  anunciaros el evangelio 

también a vosotros que estáis en Roma. 16 Porque no me 

avergüenzo del evangelio, porque es poder de Dios para salvación 

a todo aquel que cree; al judío primeramente, y también al griego. 

17 Porque en el evangelio la justicia de Dios se revela por fe y para 

fe, como está escrito: Mas el justo por la fe vivirá. 18 Porque la ira 

de Dios se revela desde el cielo contra toda impiedad e injusticia 

de los hombres que detienen con injusticia la verdad; 19 Porque 

lo que de Dios se conoce les es manifiesto, pues Dios se los 

manifestó. 20 Porque las cosas invisibles de él, su eterno poder y 

deidad, se hacen  claramente visibles desde la creación del mundo, 

siendo entendidas por medio de las cosas hechas, de modo que 

no tienen excusa. 21 Pues habiendo conocido a Dios, no le 

glorificaron como a Dios, ni le dieron gracias, sino que se 

envanecieron en sus razonamientos, y su necio corazón fue 

entenebrecido. 22 Profesando ser sabios, se hicieron necios, 23 y 

cambiaron la gloria del Dios incorruptible en semejanza de imagen 

de hombre corruptible, de aves, de cuadrúpedos y de reptiles. 24 

Por lo cual también Dios los entregó a la inmundicia, en las 

concupiscencias de sus  corazones, de modo que deshonraron 

entre sí sus propios cuerpos, 25 ya que cambiaron la verdad de 

Dios por la mentira, honrando y dando culto a las criaturas antes 

que al Creador, el cual es bendito por los siglos. Amén. 26 Por esto 

Dios los entregó a pasiones vergonzosas; pues aun sus mujeres 

cambiaron el uso natural por el que es contra la naturaleza, 27 y 

de igual modo también los hombres, dejando el uso natural de la 

mujer, se encendieron en su lascivia unos con otros, cometiendo 

hechos vergonzosos hombres con hombres, y recibiendo en sí 

mismos la retribución debida a su extravió. 28 Y como ellos no 

aprobaron tener en cuenta a Dios, Dios los  entregó a una mente 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    13 

 
 

reprobada, para hacer cosas que no convienen; 29 estando 

atestados de toda injusticia, fornicación, perversidad, avaricia, 

maldad; llenos de envidia, homicidios, contiendas, engaños y 

malignidades; 30 murmuradores, detractores, aborrecedores de 

Dios, injuriosos, soberbios, altivos, inventores de males, 

desobedientes a los padres, 31 necios, desleales, sin afecto 

natural, implacables, sin  misericordia; 32 quienes habiendo 

entendido el juicio de Dios, que los que practican tales cosas son 

dignos de muerte, no sólo las hacen, sino que también se 

complacen con los que las practican. 

         

      Versículo 1 ― “Pablo, siervo de Jesucristo, llamado a 
ser apóstol, apartado para el evangelio de Dios,” Sobre la 

frase, “Pablo, siervo de  Jesucristo”, James Macknight 
observa: “La palabra original “doulos” significa 
correctamente un esclavo. Aquí es un nombre de honor; 
porque en el Oriente, los principales ministros de los 
reyes eran llamados, “douloi” esclavos…. Este nombre 
honorable, por lo tanto, denota la mayor autoridad que Pablo 
poseyó en el Reino de Cristo, como uno de sus principales 
ministros”. 

 

 En la frase, “llamado a ser apóstol,” las palabras “a 
ser” fueron suplidas por los traductores. Ellos 
frecuentemente suplen palabras con la intención de volver 
el significado más claro al lector. Estas palabras están 
impresas en letras itálicas.     Pero en este lugar, las palabras 
suplidas ni estorban ni ayudan. La palabra traducida 
“llamado” no es un verbo ni un participio, sino un adjetivo 
verbal. Esta toma la naturaleza de un verbo y un adjetivo. 
 

El sentido es completo y claro, si usted lo lee, “un 
apóstol llamado”. Pablo no está diciendo lo que él fue 
llamado a ser, sino lo que era. Algunos maestros 
Judaizantes le acusaron que él no era un apóstol 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      14 
 

debidamente constituido, sino que había simplemente 
asumido ese oficio, o que había sido establecido a ese oficio 
por la Iglesia en Antioquía. Para responder a esa acusación, 
Pablo afirma que él era “un apóstol llamado” ― un apóstol 
que había sido llamado a ese oficio por Jesucristo. Él  fue 
separado del Judaísmo y de todas las otras líneas de 
actividad, y dedicado a la única labor de la predicación del 
evangelio. Su propio lema estaba en armonía con su 
llamado ― “Está es la única cosa que hago”. 
 

  Era el evangelio de Dios, porque se originó con Él y 
provino de Él. No era en ningún sentido un producto de las 
teorías    y filosofías del hombre. No era una simple adición a 
la Ley de Moisés, como algunos Judaizantes lo habían 
intentado hacer. Pablo no predicó su concepción del 
Cristianismo, sino predicó el evangelio tal como el Espíritu 
Santo lo movió. Él predicó “un camino nuevo y viviente”.  

 

  Versículo 2 ― “que él había prometido antes por sus 
profetas en las santas     Escrituras,” ¿Por qué fue Pablo tan 
particular en afirmar que el evangelio por él había sido 
separado y predicaba había sido prometido en las 
Escrituras del Antiguo Testamento? Él quería que los 
Judíos conocieran que en las mismas Escrituras en las que 
ellos se apoyaban prometían el evangelio que él predicaba. 
En esta epístola, como también en mucho de sus otros 
escritos, Pablo combatió a los Cristianos profesados entre 
los Judíos que enseñaban que los Gentiles convertidos 
tenían que ser circuncidados y guardar la Ley de Moisés 
para poder ser salvos. 
 

       Esta clase de Cristianos “profesados” estaban muy 
dispuestos que Pablo hiciese convertidos de entre los 
Gentiles, siempre y cuando les ordenará circuncidarse y 
guardar la Ley; pero dado a que no lo hizo,  estos maestros 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    15 

 
 

Judaizantes se opusieron a él con todas sus fuerzas. Ellos 
habían formulado la idea que los Gentiles podían ser salvos 
únicamente en servidumbre a todas las costumbres Judías. 
Pero Pablo enseñó que los Judíos y los Gentiles 
permanecían en igualdad de posiciones ante Dios, y que los 
profetas lo habían predicho de esta manera. 
 

        Versículos 3, 4 ― “acerca de su Hijo, nuestro Señor 
Jesucristo, que era del linaje de David según la carne, que 
fue declarado Hijo de Dios con poder, según el Espíritu 
de santidad, por la resurrección de entre los muertos,” 
Esto  se conecta con la última parte del versículo uno. Era 
el evangelio de Dios,    pero concerniente a Su Hijo. Es el 
evangelio de Dios, porque se originaba con    Él; y es también 
el evangelio de Cristo,  porque se centra en Él. Sin Cristo, no 
habría ningún evangelio.  
 

        Es este evangelio    por el que Pablo había sido apartado 
y el que había sido prometido a través de los profetas en 

las Santas Escrituras.  Sin embargo, algunos nos dicen que 
los profetas no dijeron nada del evangelio como nos es 
revelado a través de los apóstoles. Tales maestros ocupan 
una postura similar a aquella ocupada por los maestros 
Judaizantes que estaban tan  celosamente opuestos a Pablo. 

 

El contraste en los versículos 3 y 4 está entre la 
naturaleza humana y la divina de Jesús. Con respecto a su 
naturaleza humana, Él era el hijo de David; con respecto a 
su naturaleza divina Él era el Hijo de Dios. Por Su 
genealogía Él probó ser del linaje de David; pero la prueba 
final que Él era el Hijo de Dios fue Su resurrección de los 
muertos. Él había reclamado ser el Hijo de Dios y que Él se 
levantaría de entre los muertos al tercer día después de su 
muerte. El hecho que Él fue levantado como dijo que lo 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      16 
 

haría, establece la verdad que Él era el Hijo de Dios. 
 

Es argumentado por algunos que la resurrección de 
los muertos aquí referida es a la resurrección de todos los 
muertos, y que ésta resurrección universal fue garantizada 
por su propia resurrección. Pero esto parece perderse en el 
punto de énfasis. Cualquier resurrección que sea aquí 
referida es usada por el apóstol Pablo  como prueba para 
declarar más allá de toda duda, la verdad que Jesús es el 
Hijo de Dios.  

 

La resurrección de todos los muertos está todavía en 
el futuro. ¿Cómo puede un hecho que todavía no se ha 
consumado ser una prueba de algo? Pero  el hecho que 
Jesús se levantó de los muertos fue la única cosa que 
produjo la absoluta convicción a los corazones de aún   sus 
discípulos que él era el Hijo de Dios. Su resurrección de los 
muertos no dejó en sus mentes ningún rastro de duda. 
       

        Versículo 5 ― “y por quien recibimos la gracia y el 
apostolado, para la obediencia a la fe en todas las 
naciones por amor de su nombre;” En el primer 
versículo Pablo declara que él fue llamado Apóstol; ahora 
él ofrece la fuente de ese llamado. Él no se había esforzado 
en lograr ese alto oficio, ni había sido llamado a este oficio 
por los hombres, sino había recibido su apostolado 
directamente      del Señor Jesucristo. A este respecto, él  era 
igual a cualquiera de los otros apóstoles del Señor.  

 

        En otro lugar, él se refiere a sí mismo: “y pienso que en 
nada he sido inferior a aquellos grandes apóstoles” (2 
Cor.11:5). “… porque en nada  he sido menos que aquellos 
grandes apóstoles, aunque nada soy” (2 Cor.12:11). “la 

obediencia a la fe” Es la obediencia que conduce a la fe, y 
que perfecciona la fe. 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    17 

 
 

         Pablo había sido hecho apóstol para la obediencia de 
la fe entre todas las naciones ― un agente de Dios para traer 
a los hombres a una fe obediente. Jesús le dijo en el camino 
a Damasco, “Yo soy Jesús, a quien tú persigues. Pero 
levántate, y ponte sobre tus pies; porque para esto he 
aparecido a ti, para ponerte por ministro y testigo de las 
cosas que has visto, y de aquellas en que me apareceré a ti, 
librándote de tu pueblo, y de los  gentiles, a quienes ahora 
te envío, para que abras sus ojos, para que se conviertan de 
las tinieblas a la luz, y de la potestad de Satanás a Dios; para 
que reciban, por la fe que es en mí, perdón de pecados y 
herencia entre los santificados” (Hechos 26:15-18). 

 
         Pablo predicó mucho a los Judíos, pero fue 
especialmente un apóstol de los Gentiles. Es el plan de Dios 
que el Judío y el Gentil tengan iguales derechos a las 
bendiciones del evangelio. 

       

        Versículos 6, 7 ― “entre las cuales estáis también 
vosotros, llamados a ser de Jesucristo; a todos los que 
estáis en Roma, amados de Dios, llamados a ser  santos: 
Gracia y paz a vosotros, de Dios nuestro Padre y del 
Señor Jesucristo”. Esta epístola no fue dirigida a todos los 
ciudadanos de Roma, sino únicamente a los llamados 
santos en Roma ― los que habían sido llamados por el 
evangelio al servicio de Cristo. 

 
        Versículo 8 ― “Primeramente doy  gracias a mi Dios 
mediante Jesucristo con respecto a todos vosotros, de que 
vuestra fe se divulga por todo el mundo”. Después de las 
observaciones  introductorias en los versículos 1-7, y  antes 
de entrar a la discusión de los asuntos de la epístola, Pablo 
busca en los versículos 8 al 13 establecer una especie de 
relación personal con los hermanos Romanos. Esto da a la 
epístola un toque más personal. Él quería que ellos 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      18 
 

conociesen que él estaba agradecido con Dios a través de 
Jesucristo; que estaba agradecido a Dios que su fe era tan 
activa que rápidamente fue conocida y proclamada a lo 
largo de todo el Imperio Romano. 
           
        Una buena Iglesia era una cosa por la que Pablo estaba 
profundamente agradecido con Dios, especialmente estaba 
agradecido porque semejante Iglesia estaba localizada en 
la ciudad capital del Imperio Romano. Las almas están en 
una enorme necesidad y era sumamente valioso que una 
iglesia pudiera existir en una localidad oscura, tanto como 
en una ciudad principal, pero una Iglesia en una ciudad 
principal podría estar en mejor posición para ejercer una 
influencia sobre un territorio más amplio. 

 

       Un vistazo a las labores de Pablo  muestra que él buscó 
establecer Iglesias  en lugares estratégicos. Estas Iglesias se 
convertirían muy pronto en centros de extensión para 
esparcir el evangelio. Como Roma era la ciudad capital, y 
por lo tanto, la ciudad más importante en el Imperio, Pablo 
estaba especialmente interesado en tener contacto con una 
Iglesia activa y fuerte ahí. 

  

Versículos 9, 10 ― “Porque testigo me es Dios, a 
quien sirvo en mi espíritu en el evangelio de su Hijo, de 
que sin cesar hago mención de vosotros siempre en mis 
oraciones, rogando que de alguna manera tenga al fin, 
por la voluntad de Dios, un próspero viaje para ir a 
vosotros.” “Porque testigo me es Dios” era una solemne 
declaración; él no estaba haciendo una ligera afirmación. 
Quizás algún maestro Judaizante estaba en Roma  y estaba 
intentando desacreditar a Pablo al decirle a los hermanos 
que las promesas  muy repetidas de Pablo de venir nunca 
eran cumplidas. De manera que Pablo declara que Dios 
estaba atestiguando el hecho que siempre en sus oraciones 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    19 

 
 

por ellos, él había pedido que se le permitiera, por la 
voluntad de Dios, ir a ellos.  

 

Pablo quería que ellos conociesen que, aunque él podía 
hacer planes para venir a ellos, sus movimientos estaban 
sujetos a la  voluntad de Dios; y esto debe recordarnos que 
nunca debiéramos dejar a Dios fuera de nuestros planes y 
propósitos. Sobre este punto, Santiago dice: ¡Vamos ahora! 
Los que decís: Hoy y mañana iremos a tal ciudad, y 
estaremos allá un año, y traficaremos, y ganaremos; cuando 
no sabéis lo que será mañana. Porque ¿qué es  vuestra vida? 
Ciertamente es neblina que se aparece por un poco de 
tiempo, y luego se desvanece. En lugar de lo cual deberías 
decir: Si el Señor quiere, viviremos y haremos esto o 
aquello” (Santiago 4:13- 15). 

     

     “a quien sirvo en mi espíritu en el evangelio de su 
Hijo”. El espíritu, el hombre interior, frecuentemente 
llamado “el corazón” es la fuente de nuestros hechos del 
servicio aceptable; y este servicio del espíritu, para ser 
aceptable,  debe ser en el evangelio ― esto es, en las cosas 
que el evangelio requiere. En Juan 4:24, Jesús dice: “Dios es 
Espíritu; y los que le adoran, en espíritu y en verdad es 
necesario que adoren”. El espíritu, el  corazón, debe estar 
involucrado en adoración, y la adoración debe ser en la 
forma que la verdad lo señala. 
 
     Versículos 11, 12 ― “Porque deseo veros, para 

comunicaros algún don espiritual, a fin de que seáis 
confirmados; esto es, para ser mutuamente confortados 
por la fe que nos es común a nosotros y a mí.” ¿Qué era 
este “don espiritual” que Pablo deseaba impartirles? Los 
Comentaristas difieren. Algunos nos dicen que era el 
beneficio que Pablo deseó   impartirles por medio de su 
enseñanza;  pero esto no puede difícilmente ser, porque 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      20 
 

Pablo estaba ya enseñándoles a través de esta epístola. 
Parece más probable que él se refirió a dones espirituales, 
aunque está en el singular cuando dijo “don” en lugar de 
“dones”. Quizás no había muchos Cristianos en esta   Iglesia 
capacitados con poderes milagrosos como Pablo pensaba 
que deberían de existir. Es probable que algunos de los 
obreros activos entre los  amigos de Pablo hayan recibido 
estos poderes antes que ellos fueran a Roma. 
      
     

       Una cosa es segura; y esa es, que algunos Cristianos 
en Roma habían sido capacitados con estos dones 
espirituales, porque Pablo dio instrucciones sobre el uso 
correcto de ellos (Compare Romanos 12:6-8). Pablo quería 
impartir este don espiritual, “a fin de que seáis  

confirmados”. Quería que tanto él como ellos se 
consolaran en la fe de unos para con los otros. Conferirles 
algún don espiritual ciertamente sería un consuelo para 
ellos, y ver su incremento en la fe y en la utilidad sería un 
consuelo para él.   

 

        Versículo 13 – “Pero no quiero, hermanos, que 
ignoréis que muchas veces  me he propuesto ir a vosotros 
(pero hasta  ahora he sido estorbado), para tener también 
entre vosotros algún fruto, como entre los demás 
gentiles.” Pablo había sido estorbado en sus planes de 
visitarlos. Esto muestra que él no fue guiado por 
inspiración en la formación de sus planes,   porque el 
Espíritu Santo no le guiaría en la formación de sus planes y 
luego obstaculizarle  en llevarlos a cabo.  
 

        Pablo algunas veces hizo sus propios planes, los cuales 
el Espíritu Santo no se los permitió. Cuando Él Señor estaba 
dirigiendo a Pablo hacia campos Europeos de trabajo, el 
apóstol quiso  regresar y predicar en Asia, pero le fue 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    21 

 
 

prohibido por el Espíritu Santo el hacerlo. Luego él quiso ir 
a Bitinia, “pero el Espíritu no se lo permitió” (Hechos 16:6- 
8). 
 

 Versículos 14, 15 ― “A griegos y a no griegos, a 
sabios y a no sabios soy  deudor. Así que, en cuanto a mí, 
pronto estoy a anunciaros el evangelio también a 
vosotros que estáis en Roma,” No fue algo que estos 
Griegos y Bárbaros habían hecho por Pablo que le volvió 
un deudor ante ellos. Jesús le había redimido, salvado y 
hecho heredero del Cielo, y de este modo, Dios le había 
traído bajo la obligación de hacer todo lo que podía de 
manera que él pudiera llevar las mismas bendiciones a 
todos los hombres. Él estaba dispuesto para hacer lo que 
podía para cumplir con esa obligación ante los Romanos.  

 

Una pregunta práctica que surge es: ¿Estaba Pablo 
bajo alguna obligación que el resto de nosotros no tenemos? 
¿No estamos en deuda todos los Cristianos al igual que él? 
Cada uno es responsable hasta el límite de sus 
posibilidades. 
 

        Versículo 16 – “Porque no me avergüenzo del 
evangelio, porque es poder de Dios para salvación a todo 
aquel que cree; al judío primeramente, y también al 
griego.” Por predicar el evangelio, Pablo había sido sujeto 
a muchas opresiones y había soportado mucho 
sufrimiento. Su propia nación le  había rechazado. Él había 
sido expulsado de Antioquia de Pisidia, apedreado en 
Listra, azotado y encarcelado en Filipos y había huido de 
Tesalónica para evitar a  sus enemigos; se habían burlado 
de él los filósofos en Atenas, le habían perseguido en 
Corinto, y una gran multitud en Éfeso        le buscaba para 
hacerle daño. Él había sufrido esto y mucho más; y todavía 
él no se avergonzaba de predicar el evangelio “aun en 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      22 
 

Roma donde las riquezas, la pompa y la gloria eran 
únicamente las cosas que se admiraban, dónde las  cúspides 
de los genios y el aprendizaje estaban unidas con las 
formas más grandes del despilfarro; y dónde, 
consecuentemente, las doctrinas humillantes de una 
religión que demanda una extrema abnegación sería más 
probable que produjera la burla, y pudiera provocar que el 
predicador y el maestro de  ellas fuera avergonzado”. 

 

  ¿Pero porque debiera alguien avergonzarse del 
evangelio? Este tiene a Dios como su fuente, a Jesucristo y 
Su plan de Salvación como su tema, al Espíritu Santo como 
su Revelador, a los ideales más altos como su filosofía de 
vida, y al Cielo como su meta final.  Avergonzarse del 
evangelio es avergonzarse de Dios, de Cristo, y del Espíritu 
Santo. ¿Debería una persona avergonzarse de ser un hijo 
del Soberano del Universo, avergonzarse de ser un 
ciudadano del glorioso reino de Cristo, avergonzarse de 
luchar por el Cielo y la gloria inmortal?  

 

 Hay personas que se  avergüenzan del evangelio; pero 
no fue así  con Pablo. Ninguna persona sensata, cuando lo 
considera seriamente, se avergonzará de aquello que trae 
el más     grande bien posible a su prójimo. Él podría tener 
muchas razones para avergonzarse de sí mismo, pero 
ninguna para avergonzarse de Dios y del evangelio. 
 

      Pablo dice porque él no se avergonzó del evangelio; y, 
al dar la razón por la que no se avergonzó del evangelio, él 
anuncia el tema de la epístola. No anuncia abruptamente su 
tema, sino se conduce a el en una forma informal. Él habló 
de su largamente acariciado anhelo de predicar el evangelio 
en Roma, que se consideraba un deudor de todos, y que, en 
la               medida de su habilidad, él estaba dispuesto a predicar el 
evangelio en Roma, porque no se avergonzaba del 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    23 

 
 

evangelio; y es entonces cuando anuncia el  tema central de 
su epístola: “porque es poder de Dios para salvación a 

todo aquel que cree”. ¿Pero cuál es la fuerza de esta 
expresión?  Bloomfield   dice: “El sentido es, “Porque es el 
poder establecido por Dios para la salvación de todos los 
que creen y lo aceptan “ De   este   modo, la oración 
comprende dos afirmaciones: (1) de la completa eficacia del 
evangelio para la salvación; (2) que la extensión de esta 
eficacia alcanzará a todos los que creen y lo obedece, sin 
distinción del Judío o Gentil; es decir, en lo que respecta al 
diseño de un Dios misericordioso, será universal”.  

 

       Una nota del Testamento Griego Cambridge dice, “El 
poder de Dios  para la salvación está estrechamente ligado 
― igualado a los medios eficaces de Dios para salvar a los 
hombres”. La inserción del artículo en la Versión 
Americana y la Versión Revisada únicamente debilitan la 
fuerza de la  expresión. 

 

Los predicadores han reducido la fuerza de la 
expresión al enfatizar “el”; como un asunto de hecho, la 
expresión “el” no aparece en el Griego Original. El 
evangelio es poder de Dios para salvar a los hombres. El 
poder de Dios ha sido y es,     manifestado en muchas formas 
para muchos propósitos.  

 

Al crear el mundo, Él uso su poder creativo; al salvar a 
los hombres Él usa su poder salvador. El poder por el cual 
Dios salva a los hombres es Su evangelio. Si los hombres 
serán salvos,  ellos serán salvos por el poder de Dios.   Pablo 
no se avergüenza del evangelio        porque es el poder de Dios 
para salvación. Pero muchas personas religiosas no creen 
que el evangelio sea el poder de Dios  para salvar a la 
humanidad.  

 

Toda su teoría  es que la conversión es construida sobre 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      24 
 

la  idea que el hombre está tan depravado por  naturaleza 
que él no puede hacer mucho para creer al evangelio hasta 
que sea primeramente regenerado, o hecho vivo, por una 
obra directa del Espíritu Santo. Esta doctrina es establecida 
en sus libros de credos. Para estas personas religiosas, la 
obra directa del Espíritu Santo es el poder que salva. 
Muchos realizan oraciones para que Dios “envié el poder 
convertidor y salve a estos pecadores ahora”.  

 

 El sistema de penitencia llamado “la banca de los 
dolientes”  en el Catolicismo Romano fue el camino en que 
la teoría fue llevada a la práctica hace pocos años. Ahora 
han abandonado esa práctica, pero todavía sostienen la 
teoría sobre la que estuvo basado su idea. ¡Parece, por lo 
tanto, que se acostumbraba a creer que se requería mas 
oración, cantos y gritos para inducir a Dios para que les 
enviará el poder de conversión de lo que se hace ahora! 
Sería inútil pedirles a cualquiera de ellos una explicación  
porque esto es así, ya que no pueden explicarla. Tampoco 
pueden hacer que su teoría armonice con la declaración de 
Pablo de que el evangelio es el poder de Dios para la 
salvación.    
      
         El evangelio estuvo diseñado para reunir las 
necesidades del pecador tal y como éste las tiene, y le fue 
predicado a él por hombres inspirados sosteniéndolo como 
responsable por la forma que él consideraba el mensaje de 
ellos.  
 
        En la gran comisión, Jesús no dio una sola insinuación 
que los pecadores  no pueden obedecer el evangelio, y en 
ninguna vez algún hombre inspirado le dijo a su audiencia 
que ellos necesitan tener una obra directa del Espíritu Santo 
para capacitarles a fin de realizar lo que les es mandado 
hacer. Ese fue el Cristianismo en la práctica. Y la práctica 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    25 

 
 

de los hombres inspirados es más digna que todas las 
teorías de todos los credos humanos. Es interesante e 
instructivo seguir a los predicadores inspirados y ver como 
procedieron. 
 
       Cuando Pedro predicó a las multitudes en el día de 

Pentecostés, él espero que ellos escucharan y entendiesen 
lo que les dijo. Él buscó conducirles a la convicción en sus 
corazones, dependiendo  únicamente sobre sus 
argumentos. Él fue exitoso en lograrlo, porque el registro 
bíblico dice: “al oír esto, se compungieron de corazón, y 
dijeron a Pedro y a los otros apóstoles: Varones hermanos, 
¿qué haremos?” (Hechos 2:37).  

 

       Ellos no estaban tan muertos como para no oír y 
entender; no estaban tan depravados como para no poder 
sentir la fuerza de los argumentos de Pedro y desear 
liberarse de su culpa. El Espíritu Santo, sabiendo que ellos 
no necesitaban ese poder capacitador  directo de arriba, les 
dijo claramente que hacer: “Arrepentíos, y bautícese cada 
uno de vosotros en el nombre de Jesucristo para perdón de 
los pecados; y recibiréis el don del Espíritu Santo” (v.38), 
“Y con otras muchas palabras testificaba y les exhortaba, 
diciendo: Sed salvos de esta perversa generación” (v.40). 

 

      Por supuesto, que la única forma que ellos podían 
salvarse a sí mismos era apartándose de sus pecados al 
obedecer el evangelio. Es verdad también que ellos no 
habían sido salvos hasta el tiempo que Pedro les exhortó a 
salvarse a sí mismos. Y  es tan evidente que ellos pudieron 
realizar lo que les fue ordenado y exhortado hacer.      Ninguna 
palabra fue dicha sobre el estar tan depravados que no 
pudieran hacer algo; nada fue dicho sobre su necesidad 
de un poder directo para capacitarles y apropiarse de los 
beneficios del evangelio. El evangelio estaba adaptado a 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      26 
 

ellos. No; ¡Dios formó un plan para salvar a las personas, y 
luego salvarles antes que el plan operara en ellos! 

        

       Versículo 17 ― “Porque en el evangelio  la justicia de 
Dios se revela por fe y para fe, como está escrito: Mas el 
justo por la fe vivirá.” El versículo diecisiete ha dado una 
gran cantidad de problemas a los Comentaristas. Ellos no 
tienen muchos problemas en determinar el significado de 
las palabras sino en determinar el lugar correcto de las dos 
frases preposicionales “por fe y para fe”.  
 

          Los traductores y Comentaristas difieren sobre la 
colocación correcta de estas frases. Algunos entienden la 
frase “por fe” modificando la palabra “revelar”. Pero 
argumentar que el evangelio fue revelado de la fe, para mí 
no tiene sentido. ¡Puedo entender como el evangelio 
revelado puede producir fe, pero no puedo entender como 
la fe pudiera producir el evangelio! Y decir, como  algunos lo 
han dicho, que el evangelio fue revelado de un grado de fe 
a otro es igualmente absurdo.  

 

      ¡El evangelio no fue revelado por la fe, sino por la 
inspiración! Si tomamos en consideración la razón de Pablo 
para  realizar la declaración, junto con la concepción 
correcta del plan de salvación, no debiéramos tener mucha 
dificultad para llegar al entendimiento correcto del 
versículo. 

 

      Observe cuidadosamente esta declaración por James 
Macknight: “La justicia de Dios revelada de fe y para fe ‟es  
un conjunto de palabras a las no se puede atribuir un 
significado distinto. Pero en el original, correctamente 
construido, se da el siguiente sentido literal: “La justicia de 
Dios por fe se revelada en ella, con el fin de producir fe” El 
apóstol no se avergonzó del evangelio, porque en el se 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    27 

 
 

revela una justicia establecida por Dios, que se obtiene por 
la fe, para producir la fe en aquellos a quienes se predica.    

 

      La última cláusula “como está escrito: Mas el justo 

por la fe vivirá” es mejor traducida, “El justo por fe   vivirá” 
I. B. Grubbs, en su Comentario, dice: “Seguimos la 
traducción dada por la Versión English Revised ― 
desviándonos únicamente con respecto a la cláusula en 
cuestión, una desviación para la que creemos, puede haber 
suficiente justificación. La oración con sus partes 
separadamente se leería como sigue: (1) “Por lo tanto es 
revelada (2) la justicia de Dios por fe (3) para fe”. Otras 
autoridades en Griego pueden ser citados para el mismo 
efecto.  

 

      Pero ¿Cuál es el significado de la  justicia de Dios? 
Pablo no quiere decir que  la verdad que Dios un Ser Justo 
se ha revelado en el evangelio ― Esa verdad ha sido 
plenamente revelada en el Antiguo Testamento. De los 
Judíos, Pablo dijo: “porque ignorando la justicia de Dios, y 
procurando establecer la suya propia, no  se han sujetado 
a la justicia de Dios” (Rom.10:3).  

 

Los Judíos no eran  ignorantes que Dios era un Ser 
Justo, sino eran ignorantes de este plan de justicia del 
evangelio, y, por lo tanto, no se sometieron    a este plan. En 
Filipenses 3:9, Pablo se  refiere a la justicia “sino la que es 
por la fe de Cristo, la justicia que es de Dios por la fe”. Por 
medio del evangelio se revela un plan por el que Dios hace 
justos a los hombres. 

 

 Ser justos significa ser libres de la culpa. Si el hombre 
nunca pecó, entonces él sería justo por sus propias obras. 
Pero todos han pecado y están bajo condenación. Si ningún 
plan hubiese sido concebido, por medio del cual la culpa 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      28 
 

de los pecadores pudiera ser justificada, entonces todo el 
mundo estaría perdido y sin remedio.  

 

Algún poder tenía que ser producido para que los 
hijos e hijas de los hombres contaminados por el pecado 
pudieran ser hechos limpios y santos, ¡o de lo contario 
todos estarían perdidos! Pablo afirma que el poder que 
realiza está precisa obra es el evangelio. “Pero gracias a 
Dios, que aunque erais esclavos del pecado, habéis 
obedecido de corazón a aquella forma de doctrina a la que 
fuisteis entregados; y libertados del pecado,      vinisteis a ser 
siervos de la justicia” (Rom.6:16,17).  

 

Cuando un pecador obedece el evangelio, él es 
libertado del pecado; él es entonces, a la vista de Dios libre 
del pecado como si nunca hubiese pecado; él es justificado; 
él es limpiado. Si el evangelio no logrará esto por el 
pecador,  entonces, no sería el poder de Dios para salvar. Tal 
persona no es justa porque él siempre vivió en lo correcto, 
sino porque ha obtenido la justicia al volverse obediente al 
evangelio. 

 

Pero ¿Qué de la frase “para fe”? ¿Está frase está 
armonía con el resto de lo que la  Biblia tiene que decir 
respecto al plan de justicia, o justificación, revelado en el 
evangelio como un incentivo para que los hombres crean? 
Observe lo siguiente: “sabiendo que el hombre no es 
justificado por las obras de la ley, sino por la fe de 
Jesucristo, nosotros también hemos  creído en Jesucristo, 
para ser justificados por la fe de Cristo y no por las obras 
de la ley, por cuanto por las obras de la ley nadie será 
justificado” (Gálatas 2:26). Salir del estado de condenación, 
ser liberado de la penalidad del pecado, ser justificado a la 
vista de Dios ― ¿No es eso suficiente para cualquier 
persona cargada por el pecado quiera convertirse en un 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    29 

 
 

Cristiano? El evangelio, entonces, es el poder de Dios para 
salvar a los hombres, porque en el se reveló el plan de 
justicia de Dios por la fe. El evangelio hace justos a los que 
lo aceptan y ese gran beneficio que se encuentra en el 
evangelio  induce a los hombres a creerlo. 

 

       Versículo 18 ― “Porque la ira de Dios se revela 
desde el cielo contra toda impiedad e injusticia de los 
hombres que detienen con injusticia la verdad;” La ira 
de Dios es una ira legal más que emocional. Su ley ha sido 
quebrantada, y la ira de la ley debe caer sobre el infractor, 
a menos que algún medio pueda ser concebido por el cual 
Dios puede ser justo mientras justifica al pecador. La 
palabra “Porque” en el principio de este versículo es 
significante, y establece una estrecha conexión entre este 
versículo y lo que ha sido dicho. Un plan de justicia ha sido 
dado a conocer, porque la ira de Dios es revelada contra 
todo pecado. 
 

  Es significante que Dios haya concebido un plan por 
el cual Él pudiera salvar al pecador de Su propia ira. Si 
Su i ira hubiera sido de la clase de ira furiosa que exhiben 
los hombres, Él no habría querido salvar a ninguno de ellos. 
Él se habría deleitado en darles su pleno castigo. Pero 
mientras que el hombre  descansaba bajo la ira judicial de 
Dios, el amor de Dios surgió de Él y lo impulsó a concebir 
un plan por medio del cual, el  hombre pude ser libertado 
de las consecuencias legales de su pecado.  

 

Para resumirlo: El evangelio es el poder de Dios para 
Salvación de aquellos que creen en el, porque en el se revela 
un camino para que los pecadores lleguen a ser justos, como 
un incentivo para que los hombres crean en él a fin de 
escapar de la pena de una ley quebrantada. Si el evangelio 
fue el beneficio verdadero para el hombre, el verdadero 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      30 
 

poder para salvarle, debe existir primero una necesidad de 
el.  Si el mundo no estaba perdido, no había entonces una 
necesidad de algo para salvarlo; o si el mundo estaba 
perdido y había ya en manos un medio para salvarlo, no 
había entonces, necesidad del evangelio.  

 

    Desde  el capítulo 1:8 hasta el capítulo 3:20, Pablo 
muestra que ambos, el Judío y el Gentil estaban perdidos 
sin el evangelio. Los razonamientos ― la sabiduría 
profesada de los Gentiles ― les había hundido en las 
profundidades de la contaminación moral en lugar de 
salvarles, y la ley había condenado al Judío en lugar de 
salvarle. Todos eran pecadores, y todos estaban bajo 
condenación. Esto nos da un mejor entendimiento   en el 
verdadero propósito del evangelio.                  Es la forma de Dios 
para reunir las   necesidades del hombre; fue diseñado  
como un medio para salvar al perdido. Jesús   vino a buscar 
y salvar al perdido; él no   vino a condenarlo, sino a salvarlo 
(Luc.9:56).  

 

       Sin el evangelio todo el mundo  estaba perdido. “Todo 
el mundo descansa bajo pecado”. La pregunta 
frecuentemente  hecha es: “¿Qué será del pagano que 
nunca escuchó el evangelio?” Si la persona  entiende el 
verdadero propósito y la filosofía del evangelio, él nunca 
haría tal pregunta. Proponemos a semejantes 
interrogadores, pensar en esta pregunta: 

 

¿En qué podría haberse convertido el mismo pagano, 
si nunca hubiera existido ningún evangelio? El evangelio 
estaba diseñado para salvar al mundo que ya estaba 
condenado. Es sólo empleado en un sentido relativo que 
las personas se pierden  porque no obedecen el evangelio. 
Principalmente las personas están perdidas porque son 
pecadores. Para ilustrarlo: Una lancha es enviada para un 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    31 

 
 

hombre ahogándose. Él se niega el ser rescatado y se 
ahoga. Ahora, ¿Por qué él se ahogó? “Oh” dirán algunos, 
“él se ahogó porque no logró subirse a la lancha”. 
Equivocado. La lancha, no tiene nada que ver con su 
ahogamiento; él se ahogó   porque estaba en el agua, y él se 
habría ahogado de todas maneras si nunca hubiese habido 
una lancha. Por supuesto, su rechazo a ser rescatado de 
ahogarse volvió su caso en un suicidio.  

 

 Así es con el pecador. El evangelio fue enviado para 
rescatar a los que perecen. Cuando el pecador rechaza ser 
rescatado, esto intensifica su culpabilidad y muestra esto ser 
un caso de suicidio espiritual. Pero el evangelio nada tiene 
que ver con su muerte espiritual; él habría perecido aún    si 
nunca hubiera existido el evangelio. La lancha fue un medio 
de rescate, y así lo es el evangelio. 
 
       La ira de Dios es revelada contra toda impiedad e 

injusticia de los hombres. Ocasionalmente, un lector de la 
Biblia se pregunta sobre estas palabras, sobre su significado 
y sobre las partes de ellas a  quienes aplica. Obtendremos 
un mejor entendimiento sobre el significado de la   
impiedad al considerar primero el significado de piedad. El 
significado de esta palabra ha sido oscurecido al intentar 
hacer que signifique divino. Tal significado no existe en la 
Biblia; la palabra Griega de la que es traducida no tiene ese 
significado. Piedad es reverencia. Una persona piadosa es 
uno que tiene respeto por Dios y las cosas sagradas.  
 
      La impiedad es irreverencia, una  falta de respeto por 

Dios y por las cosas sagradas. La piedad es la actitud 
correcta hacia Dios; la impiedad es la actitud  equivocada 
hacia Dios. La justicia se refiere más particularmente a 
nuestra actitud correcta hacia nuestro prójimo. Es tratar a 
las personas en la forma correcta. La impiedad es el fracaso 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      32 
 

de hacer lo correcto hacia nuestro prójimo, hacia la 
humanidad. 

 

      La impiedad es peor que la injusticia, aunque 
generalmente no sea así considerado. Nuestro principal y 
primer  deber es hacia Dios. Si reverenciamos a Dios como 
debiéramos, respetaremos Su Palabra, Su Iglesia, y Su 
adoración. Los  que blasfeman el nombre de Dios, o  hablan 
con ligereza de cualquiera de los mandamientos de Dios, 
son impíos.  

 

      A través de pasiones repentinas o de alguna gran 
debilidad, una persona pudiera hacer lo malo a su prójimo, 
y luego llenarse de un gran arrepentimiento hacia Dios por 
el mal que ha cometido. Tal persona todavía retiene su 
reverencia a Dios. David hizo esto. Él cometió cosas 
injustas; pero su reverencia a Dios fue inagotable y ésta 
siempre le condujo al arrepentimiento. Pero con los impíos 
no es así; ellos no toman en cuenta a Dios en nada de lo que 
hacen “El malo por la altivez de su rostro, no busca a Dios; 
No hay Dios en ninguno de sus pensamientos” (Sal.10:4). 

 

      Hay impiedad en la Iglesia, y aun en el púlpito. Esta se 
manifiesta en muchas formas. Algunos hombres no son 
cuidadosos en lo que la Biblia dice y se colocan en un 
verdadero problema para  encontrar con exactitud lo que 
están afirmando sobre el significado de cierto  pasaje. Un 
hombre piadoso quiere conocer   con exactitud lo es que la 
voluntad de Dios. Algunos son tan impíos como para 
causar estragos en la Iglesia al conducirse en sus objetivos 
egoístas. Un hombre  piadoso ama y respeta aquello que 
pertenece a Dios. 

 

      Muchos púlpitos en este país se están convirtiendo en 
centros de toda clase de incredulidad. Las multitudes en 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    33 

 
 

este país nunca han sido justas. Ha existido, y todavía hay 
muchísima indiferencia a los derechos de otros; también 
mucho fraude y robo; demasiada mentira, engaño y 
calumnia; demasiadas riñas y muertes. Además, de nuestra 
impiedad, nos estamos rápidamente convirtiendo en una 
nación impía. 
 

       Estamos eliminado a Dios de nuestro pensamiento y de 
nuestro plan de vida. Le negamos como una parte de Su 
creación y no le tomamos en cuenta para lo que hacemos. 
Y cuando los hombres eliminan a Dios de la creación, esto 
vuelve a los  seres humanos en no más que un grupo de 
animales. La injusticia de toda clase está incrementándose; 
porque, si ya no somos más que animales, ¿Por qué debería 
respetar los derechos de otro hombre como no debería de 
respetar los derechos de cualquier animal más bajo que el 
hombre? Cuando la impiedad se incrementa, el delito de 
toda especie se incrementa.  

 

     La última cláusula en el versículo 18 se lee como sigue 
en la Versión King James: “que detienen la verdad en 
injusticia”. En la Versión American Standard: “que  
estorban la verdad en injusticia”. La palabra Griega 
significa “poseer” y “estorbar”; pero por supuesto, esta no 
puede tener ambos significados en el  mismo lugar. La 
conexión en la que esta palabra es empleada debe 
determinar su significado.  

 

     Algunos argumentan que la persona que conoce la 
verdad, pero no la obedece, la retiene en la injusticia. Pero 
esto difícilmente puede ser dicho de las  personas a quienes 
se estaba refiriendo Pablo; porque, aunque habían una vez 
conocido a Dios, ellos “no aprobaron tener en cuenta a 
Dios” (v.28) y había cambiado “la verdad de Dios por la 
mentira” (v.25). Pablo estaba hablando de estas personas 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      34 
 

cuando el escribió su epístola. No puede ser dicho de ellos 
que en ese tiempo conocían la verdad, pero no la obedecían. 
Habían conocido la verdad, pero se habían apartado de ella 
al adorar dioses de su propia imaginación. En ese tiempo, 
no estaban reteniendo la verdad del todo; pero sus hechos 
pecaminosos, como los describe Pablo en el resto del 
capítulo, era una barrera poderosa  al   avance de la verdad 
en sus corazones. Por la práctica de su injusticia estaban 
estorbando a la verdad. 

    
  Es una cosa terrible estorbar la verdad de Dios, y la ira 

de Dios es revelada contra todos los que estorban Su 
verdad. Aun miembros de la Iglesia a menudo estorban la 
verdad por medio de su injusticia, profesamos ser amigos 
de Dios, y luego le estorbamos en lo que Él está buscando 
hacer por el hombre. Por semejante conducta nos 
convertimos en enemigos de  Dios (Stg.4:4). 
 

       Versículo 19 – “porque lo que de Dios se conoce les 
es manifiesto, pues Dios se lo manifestó”. El versículo 
diecinueve es una continuación de las cosas afirmadas en 
el versículo dieciocho. No es injusto de parte de Dios 
castigar a estos hombres y mujeres impías e injustas.  
 

    “pues Dios se     los manifestó”. Por supuesto, las 
mentes finitas no pueden comprender al Ser Infinito, pero 
las cosas manifestadas de Dios han sido dadas a conocer a 
ellos. Como el pronombre “lo” no aparece en el Griego, 
parece que podría estar más en  armonía con el argumento 
de Pablo para traducir la última cláusula de esta manera: 
“porque Dios se les manifestó”. 
         
        En diversas formas a través de las edades, Dios se ha 
manifestado a sí mismo   a las naciones de la tierra. Él había 
hecho una extensa revelación de Sí mismo a los Judíos; que 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    35 

 
 

podía ser fácilmente vista. Pero ¿Qué de Sus 
manifestaciones a otras razas de la tierra? Al seleccionar a 
los hijos  de Israel para un propósito especial, ¿No estaba 
Dios deliberadamente rechazando     a  otras razas? ¿Les dejó 
sin alguna luz, y eso fue porque no quiso que estas 
naciones tuvieran alguna luz? ¿Puede alguien tener 
semejantes pensamientos de Jehová? ¿Es esa la idea que 
tenemos del Único a quien adoramos como nuestro Padre 
Celestial? 
 

      Los pueblos de cada nación encuentran  un ancestro 
común en Noé. Noé mantuvo un gran favor con Jehová. 
Antes y después  del Diluvio, Dios habló con Noé. Por 
medio del diluvio, Dios reveló a Noé y a su  familia en una 
forma sorprendente Su odio por el pecado, Su justicia, Su 
poder, y   Su providencia.  

 

      Aquellos descendientes de  Noé que cayeron en la 
idolatría habían primeramente rechazado lo que ellos 
conocían de Dios. Más tarde, Dios se manifestó a Sí mismo 
a Abraham, a Isaac, a Jacob, y a José. Muchas personas 
aprendieron del único Dios a través de estos grandes 
hombres. Luego, Dios se manifestó a Sí mismo a los 
Egipcios y a los  hijos de Israel en una forma maravillosa 
cuando Él les sacó de la esclavitud. Dios planeó que estos 
milagros maravillosos efectuados durante la liberación de 
Israel debieran enseñar a todas las naciones, como está 
claramente mostrado por lo que  Él dijo a Faraón: “Y a la 
verdad yo te he puesto para mostrar en ti mi poder, y para 
que mi nombre sea anunciado en toda la tierra” (Éxodo 
9:16).          
       

      Que estos milagros fueron contados entre las naciones 
es indicado por lo que Rahab de Jericó dijo a los varones 
espías de la tierra (Vea Josué 2:20-14). Jonás llevó el 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      36 
 

conocimiento de Jehová a la ciudad capital de los Asirios, y 
produjo que el rey y toda la ciudad de Nínive se 
arrepintieran e hicieran una confesión a Jehová. Cuando el 
reino de  Israel fue tomado en cautiverio por los Asirios, 
ellos fueron dispersados a lo largo de ese vasto reino. Entre 
ellos podrían ser encontrados algunos que eran fieles a 
Jehová y que transmitían el conocimiento de Jehová a 
donde fueron trasladados.  

 

      Después que Babilonia obtuvo el  domino de todo ese 
país, ellos transportaron el reino de Judá al cautiverio. 
Entre estos estaban muchos hombres y mujeres fieles que 
transmitían el conocimiento de Jehová a todas las 
provincias de ese vasto imperio. Daniel y sus compañeros 
fueron siervos activos de Jehová para provocar que 
Nabucodonosor  emitiera un decreto con respecto a Jehová, 
y publicarlo a lo largo de su reino. Más tarde, Darío hizo 
una proclamación similar. Cuando el tiempo vino para que 
los Judíos regresarán de su cautiverio, Ciro hizo una 
proclamación en la que anunció que Jehová le había dado 
su gran dominio y le había encargado construir a Jehová 
una casa en Jerusalén.  

 

        Mucho más    tarde, los Judíos y sus sinagogas fueron 
encontrados en todas partes del Imperio Romano. Los 
Judíos permanecían  firmemente contra la idolatría y eran 
celosos del único Dios verdadero. En sus sinagogas, las 
Escrituras eran leídas y la doctrina de Jehová era 
propagada. Además, a lo largo de las edades hubo tales 
hombres como Melquisedec, Jetro, Job y Balaam antes de 
su caída. Muchos Griegos de prominencia, tales como 
Solón y Platón, creyeron en el único ser Supremo. Esto es 
únicamente un breve bosquejo sobre una de las formas que 
las naciones habían entrado en contacto con el conocimiento 
de Dios, si querían conocerle. Pero Pablo menciona otra 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    37 

 
 

forma la cual Dios se había manifestado a Sí mismo a todos. 

        
        Versículo 20 ― “Porque las cosas invisibles de él, su 
eterno poder y deidad, se hacen claramente visibles 
desde la creación del mundo, siendo entendidas por 
medio de las cosas hechas, de modo que no tienen 
excusa”. Las cosas invisibles  que no podemos ver con el ojo 
natural;  pero las cosas invisibles al ojo natural son algunas 
veces claramente observadas con el ojo de la mente. Ver es 
a menudo usado para significar entender, comprender. Pablo 
usa este significado en este versículo. Las cosas invisibles 
son  claramente vistas, siendo percibidas o  entendidas, por 
medio de las cosas hechas.  
         
        Estas cosas invisibles de Dios son explicadas como “su 
eterno poder y deidad”. Sabemos que ese poder fue 
necesario para cambiar, o hacer o crear  algo; ¿Pero cómo 
las cosas que Dios hizo nos capacitan para ver claramente 
“su eterno poder”? Las cosas que vemos alrededor de 
nosotros o fueron hechas o ellas son eternas; pero nadie 
argumenta que el universo como lo observamos es eterno. 
Entonces las cosas fueron hechas por el poder eterno, o por 
algún otro poder creador. Pero ningún poder creador 
pudo haber hecho este universo; y aun si este pudiera, hay 
detrás de el un Creador.       
       

      Nada menos que la Divinidad pudo haber hecho y 
puesto en movimiento tan vasta maquina como lo es el 
Universo. En las cosas creadas vemos el poder y la gloria 
de Su Hacedor. Lea la siguiente traducción elaborada por 
Leeser: “Los     Cielos relatan la gloria de Dios y la expansión 
cuentan las obras de sus manos. Día tras día pronuncian el 
lenguaje, y noche tras noche muestran el conocimiento. No 
hay discurso, no hay palabras, su voz no es oída. Pero su 
melodía se extiende a lo largo de toda la tierra, y hasta el 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      38 
 

fin del mundo sus palabras” (Salmos 19:1-4). Las estrellas 
en el cielo no pronuncian palabras y no escuchamos su voz, 
sin embargo, hablan  cosas maravillosas a la mente 
reflexiva. 
 

 Todas las cosas creadas son el testimonio de Dios ― 
silencioso, pero no menos convincente. Sobre este punto 
Pablo dijo a los varones de Listra: “si bien no se dejó a sí 
mismo sin testimonio, haciendo el bien, dándonos lluvias 
del cielo y tiempos fructíferos, llenando de sustento y 
alegría nuestros corazones” (Hech.14:17).  

 

  No hay razón por qué alguna  nación debió haber 
olvidado a Dios. Cada estrella probó Su existencia, y cada 
gota  de lluvia y planta que crece demuestra Su presencia en 
las operaciones de la naturaleza. Cuando la inspiración 
escudriño el asunto, todas las naciones están sin excusa por 
su idolatría y sus corruptas morales. 

  
Versículo 21 – “Pues habiendo conocido a Dios, no le 

glorificaron como a  Dios, ni le dieron gracias, sino que se 
envanecieron en sus razonamientos, y su necio corazón 
fue entenebrecido” Estas naciones paganas había conocido 
a Dios; su conocimiento de Él había sido suficiente para 
evitarles de cualquier excusa por sus flagrantes pecados. 
Pero, aunque le conocían, no le glorificaron como a Dios. Su 
conocimiento de Él no les había beneficiado; habían pecado 
contra la luz que tenían de Él. 
 

       Glorificar a Dios como a Dios es reconocerle como el 
Creador, el  Preservador, y el Gobernante justo de todas las 
cosas, y buscarle con todo el corazón para cumplir con Su 
voluntad ― para la obra que Él diseño que hiciésemos. En 
su oración en la noche de su traición, Jesús dijo: “Yo te he 
glorificado en la tierra; he acabado la obra que me diste  



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    39 

 
 

que hiciese” (Juan 17:4). Únicamente en esta forma le 
glorificamos.  Si una máquina falla en hacer el trabajo para 
el cual fue hecha, ciertamente no refleja ninguna gloria de 
quien la hizo; pero si hace perfectamente la obra para la que 
fue diseñado, glorifica a su creador.  

 

       Si cualquiera de nuestras invenciones, planes o 
propósito son exitosos, atraeremos fama terrenal sobre 
nosotros mismos. En la misma  naturaleza del caso esto no 
puede ser de otra manera. Es por lo tanto, imposible 
glorificar a Dios por nuestros propios planes y propósitos, 
no importa cuán  exitosos ellos puedan parecer. 

 
Únicamente haciendo las cosas que Él diseño que 

debiéramos hacer es  que podemos glorificarle. A este 
respecto, las naciones fallaron miserablemente. Y habiendo 
lanzado a Dios fuera de la filosofía de las cosas, no hubo 
más gratitud en sus corazones para el Otorgador de todas 
las cosas buenas.  Cuando las personas niegan a Dios, ellos 
por supuesto, no son agradecidos. Se envanecieron en sus 
razonamientos ― esto significa que sus especulaciones se 
volvieron necias y sin  valor. ¿De qué otro modo podría ser? 
No puede existir un sólido proceso de razonamiento sin un 
punto de inicio, y ningún proceso de razonamiento que 
elimina a Dios tiene un punto de inicio  para comenzar.  

 
        Esta clase de razonamiento debe comenzar con una 
conjetura, una suposición y proceder en la oscuridad. Si 
Dios no creó el universo, entonces, cualquier teoría como 
su origen es una conjetura ciega. Si Dios no nos creó, 
entonces cualquier teoría como el origen de la vida y como 
nos convertimos en seres humanos es encontrada sobre 
una serie de conjeturas infundadas. Por lo tanto, cuando las 
naciones eliminan al Dios del universo, se convierten en 
vanas, vacías, necias en sus  razonamientos. Habiéndose a 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      40 
 

sí mismo  auto excluido de la única Fuente de luz, “su 
necio corazón fue entenebrecido”. 

 

      Versículo 22 ― “Profesando ser sabios,    se hicieron 
necios,” Reclamar sabiduría superior es característico de 
los que niegan a Dios de Su lugar en Su propia  creación. 
En su estimación, el hombre que  cree en la Biblia es un 
número a la izquierda, es un ignorante. Ellos nunca parecen 
reconocer que el hombre que profesa creer en el mismo 
como un sabio es un necio, y no han aprendido lo suficiente 
para conocer que ningún hombre está abundantemente 
capacitado con las virtudes o logros de lo que se jacta. 
          
        Si un hombre piensa y actúa contrario al sentido común, 
él es un necio, no importa cuán mucho pueda conocer sobre 
las cosas. El sentido común es el conocimiento que la raza 
humana ha  acumulado por la experiencia y la observación.  
 

        Hemos aprendido que el fuego quema. Si un hombre 
negaré esto y actuaré de acuerdo a su teoría, él actuaría 
neciamente. Únicamente un necio diría que no se dañaría 
correr contra un muro de piedra. Y únicamente un necio 
diría que una cosa puede existir sin un Creador,  porque la 
experiencia y la observación nos enseñan que cada cosa 
tiene su hacedor. 
 

      Recientemente leí que una fábrica fue construida con 
semejante maquinaria que un hombre sentado podía desde 
un interruptor operar toda la planta. Después  que la fábrica 
fue terminada y trabajando en sus operaciones diseñadas 
¿Qué pensaría del hombre que mientras observando sus 
operaciones argumentará que nadie la construyó, y que 
trabaja sin  la fuerza aplicada, que nadie dirige o controla 
sus movimientos? Bien, eso es exactamente lo que pienso 
de un hombre que argumenta que nadie hizo esta gran 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    41 

 
 

máquina que llamamos universo, que opera por su propio 
poder, y que nadie lo controla, o dirige ese poder. “Dice el 
necio en su corazón: No hay Dios. Se han corrompido, 
hacen obras abominables; No hay quien haga el bien” 
(Salmos 14:1).  

 

       Si no hay Dios, entonces el universo fue hecho sin un 
Creador, y ahora trabaja por un movimiento perpetuo ― 
¡nada lo hizo, nada lo puso en movimiento, y nada lo 
mantiene en funciones! Si estas hipótesis son correctas 
entonces los que inventan máquinas que trabajen sin algún 
poder no podrían operar en lo absoluto. Si no hay Dios, 
entonces ¡el movimiento perpetuo es  una realidad! Si se le 
llama necio a un hombre que cree que un reloj pudiera 
aparecer por casualidad, cuanto más necio  es el hombre 
que cree que este universo ocurrió simplemente por 
casualidad.  Y así es con las naciones que se creían 
demasiado sabias para creer en Dios, en realidad se han 
vuelto necias.  

 

       Pero las personas no pueden permanecer en un estado 
de negación; ellos tendrán que creer en algo. Cuando las 
personas niegan a Dios, ellos están a un paso de la idolatría. 
Las naciones de quienes Pablo habló negaban a Dios, 
“cambiaron la gloria del Dios    incorruptible en 
semejanza de imagen de hombre corruptible, de aves, de 
cuadrúpedos y de reptiles” (v.23). Los hombres adorarán 
algo; sino es Dios, ellos  adorarán alguna especie de ídolo. 
Y le conferirán infabilidad y perfección de algún modo.  

 

      Separe a nuestros “hombres sabios” de hoy de manera 
que no sean limitados por alguna influencia exterior, y 
ellos se deslizarán a alguna forma de idolatría. Hay sino un 
paso entre negar a Dios y adorar a cualquier especie de un 
ídolo.   Debido a que estas naciones negaron a Dios y se 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      42 
 

volvieron a la adoración de los ídolos, Dios les entregó a 
seguir sus propios deseos. Él no les entregó hasta que ellos 
le despreciaron primero. Él les abandonó porque ellos 
estaban en el proceso de apartarse de Él. De su 
racionalismo, pronto se hundieron en sus pecados y las 
especies más degradantes de superstición. 
 

      Dios nos dio poderes de razonamiento, y Él los diseño 
para que los utilizáramos; pero hay un límite a la razón. La 
razón no puede por sí misma comprender plenamente a 
Dios, ni abrir correctamente un camino que nunca ha 
pisado. “el hombre no es señor de su camino, ni del hombre 
que camina es el ordenar sus pasos” (Jer.10:24).  
 

      Pero debido a que Dios  nos ha revelado Su voluntad, 
es nuestro deber usar de la mejor manera nuestros poderes 
de razonamiento para escudriñar esa voluntad. Pero 
rechazar la revelación y  depender sobre la razón como la 
única fuente de luz verdadera es racionalismo; y pensar así 
es volver a la razón nuestro dios, y esa es una forma de 
idolatría. Es fácil deslizarse de una forma de idolatría a otra. 

       La razón sin reverencia por el Poder Supremo es una 
cosa peligrosa. La superstición no es tan peligrosa. De 
hecho,  la superstición y la reverencia están estrechamente 
relacionadas. Como un asunto de hecho, la superstición es 
reverencia ignorante. La superstición  puede ser enseñada; 
pero aun Dios mismo   entregó al racionalista a sus propios 
pasos. 

      Versículo 23 ― “y cambiaron la gloria del Dios 
incorruptible en semejanza de imagen de hombre 
corruptible, de aves,  de cuadrúpedos y de reptiles”. La 
gloria de Dios es aquí usada en contraste con la vergüenza 
de la idolatría, y Dios es descrito como incorruptible en 
contraste con el hombre corruptible. Estas naciones habían 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    43 

 
 

conocido a Dios, pero se habían apartado de ese 
conocimiento para ir tras sus propias supersticiones.  
        

       Cuando los hombres llegan a confiar en sus propias 
especulaciones en lugar de confiar en el conocimiento firme 
de Dios,  ellos tarde o temprano, le repudiarán. Los 
hombres naturales quieren negar la existencia de  un Dios 
a quienes no honrarán. Ellos le cambiarán por algo más. Las 
naciones cambiaron el Dios glorioso por las diversas 
imágenes comunes para los idólatras. Rechazaron al Único 
de quien  todas las bendiciones vienen, y adoraron a  todo lo 
que les pareció de algún beneficio, y también adoraron a las 
cosas que temían. 

 
Versículo 24 – “Por lo cual también Dios los entregó 

a la inmundicia, en las concupiscencias de sus corazones, 
de modo que deshonraron entre sí sus propios cuerpos,” 
Cuando las personas están determinadas en rechazar a 
Dios por  su propio camino, Dios entonces no les  estorba el 
seguir su senda elegida de manera que pronto verán la 
degradación que viene para aquellos que siguen su propia 
sabiduría. Cuando los hombres no son detenidos por un 
sentimiento  personal de responsabilidad ante Dios ni por 
la asociación con aquellos que honran a Dios, sus pasiones 
se convierten en su fuerza controladora en sus vidas; se 
hundirán en toda clase de inmoralidades, y deshonrarán 
sus propios cuerpos entre  sí mismos.  

 
Cuando toda una nación olvida  a Dios por causa de 

los ídolos, entonces no serán suficientes los cambios de la 
sociedad para mantenerlos en control. Se requiere un 
poder exterior para evitar que  desciendan a lo más bajo, en 
lo físico y en la moral. 

 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      44 
 

      Versículo 25 ― “ya que cambiaron la verdad de Dios 
por la mentira, honrando y dando culto a las criaturas 
antes que al Creador, el cual es bendito por los siglos. 
Amén” Todo su sistema de especulaciones y sus doctrinas 
pertenecientes a la  adoración de ídolos es aquí llamada 
“una mentira”. Es extraño que los hombres deliberadamente 
se aparten de la verdad a una mentira, pero eso es lo que 
alguien hace cuando se aparta de Dios y se vuelve  a la 
sabiduría humana.  

 

      Y la mente del hombre debe convertirse densamente   
ignorante antes que esta pueda consentir adorar al hombre 
y a las bestias más bien que al Creador. Pero semejante 
conducta en nada le resta valor a la gloria de Dios. Ya sea 
que adoremos o no a Dios, Él es “bendito por los siglos” El 
“Amén” es añadido como una fuerte afirmación ― 
significando que ¡así sea! 

 

      Versículos 26, 27 – “Por esto Dios los entregó a 
pasiones vergonzosas; pues aun sus mujeres cambiaron 
el uso  natural por el que es contra la naturaleza, y de 
igual modo también los hombres, dejando el uso natural 
de la mujer, se encendieron en su lascivia unos con otros, 
cometiendo hechos vergonzosos hombres con hombres, 
y recibiendo en sí mismos la retribución debida a su 
extravío”. Pablo no está complaciéndose mucho en las 
especulaciones imaginativas ni presentando teorías 
infundadas.  

 

       Él está mostrando como las naciones paganas habían 
alcanzado el grado más alto de degradación moral. Cuando 
dejan de respetar a Dios, ellos ya no más respetarán sus 
cuerpos. Se entregarán a pasiones de deshonor. Sus   
mujeres se convirtieron en abusadoras de sus propios 
cuerpos. Los hombres se satisficieron en la práctica 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    45 

 
 

degradante de  la sodomía.  
 

        Se nos informa que esta práctica fue común entre los 
hombres prominentes de Grecia y también Roma. Cuando 
los más grandes hombres de una nación descienden a la 
forma concebible más baja de inmoralidad; esto muestra 
cuan impotente fue la educación y la filosofía para salvar a 
los hombres de las sendas más profundas de la 
contaminación moral. 
      

         Versículo 28 ― “Y como ellos no aprobaron tener en 
cuenta a Dios, Dios los entregó a una mente reprobada, 
para hacer cosas que no convienen”. Pablo nuevamente  

declara la razón de su corrupción. La palabra “rechazaron” 
la lectura marginal en el Griego tiene “no aprobaron” [La 
Versión Reina-Valera 60´s vierte de acuerdo al significado 
Griego; no así, la Versión Inglesa utilizada en el 
Comentario ― El  Traductor]. “Ellos probaron y sondearon 
a Dios y decidieron no mantenerse cerca de él” (St. John 
Parry). El Dios del cielo no era el Dios ellos querían, y le 
rechazaron totalmente de su sistema de conocimiento o 
filosofía. El racionalista de hoy ocupa el mismo 
fundamento. Dios es completamente excluido de sus 
mentes.  
 

        Debido a que las naciones expulsaron a Dios de sus         
iintereses, “Dios los entregó a una mente reprobada”. “una 
mente reprobada” es una mente que no supera la prueba y es 
por lo tanto rechazada. Ellos rechazaron a Dios, y Dios a su 
vez los rechazó a ellos. Estaban tan degradados en sus 
pensamientos que Dios no pudo tolerarles más. 
 

Pablo había mostrado que cuando ellos  comenzaron a 
deshonrar a Dios, cuando comenzado a adorar ídolos, 
también habían comenzado a deshonrar a sus  propios 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      46 
 

cuerpos. En los versículos 29-31 él  habla principalmente de 
los delitos que los hombres cometen uno hacia el otro. Si 
un hombre no respeta ni honra a su cuerpo, no es probable 
que tenga mucho respeto por su prójimo. Tales personas 
están listas para cualquier pecado que sus pasiones o 
propios intereses les dicten. 
 

      Nota: Lo que Pablo dice sobre los  pecados de estas 
naciones idólatras arroja luz sobre la cuestión que 
ocasionalmente viene ― aquella que sí o no una persona 
que no está en relaciones al Pacto con el Señor es 
considerada responsable por sus hechos. Esa cuestión atrajo 
mi atención  cuando un buen hermano dijo con  respecto a 
algunos jóvenes no Cristianos, “No hay una diferencia en 
lo que hacen, porque el Señor no les toma en cuenta de 
cualquier manera. No estando en relaciones al Pacto con el 
Señor, no están bajo alguna ley de Dios: Por lo tanto, no 
quebrantan ninguna ley de Dios, no importa lo que hagan”.  

 

      No puedo creer en antes y no la creo menos ahora. Si 
esa doctrina es verdadera, ¡un pecador no es un pecador en 
lo absoluto! Él no pude ser un pecador, Si Dios no tiene nada 
contra él; y  si la doctrina es verdadera, no hay tal cosa como 
el bautismo para perdón de los pecados. Pero el lenguaje de 
Pablo  muestra que está doctrina es falsa. Ciertamente 
aquellas naciones paganas no estaban en relaciones al Pacto 
con Dios; sin embargo eran grandes pecadores.  

 

      Observe la larga lista de pecados que estaban 
continuamente cometiendo. Todo el plan de salvación está 
basado sobre el hecho que los hombres son pecadores y 
necesitan el evangelio para ser salvos. Jesús vino a llamar a 
pecadores al arrepentimiento (Luc.5:32-32). Dios ordena a 
todos los hombres en todo lugar que se arrepientan 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    47 

 
 

(Hech.17:30). Si las naciones no habrían sido pecadoras, no 
habrían necesitado el evangelio. Para probar la necesidad 
universal del evangelio, Pablo empieza al probar que todos 
los hombres son pecadores. 

 

        Versículos 29-31 –“estando atestados de toda 
injusticia, fornicación, perversidad, avaricia, maldad; 
llenos de envidia, homicidios, contiendas, engaños y 
malignidades; murmuradores, detractores, aborrecedores 
de Dios, injuriosos, soberbios, altivos, inventores de 
males, desobedientes a los padres, necios, desleales, sin 
afecto natural, implacables, sin misericordia” Los 
pecados que Pablo aquí enumera, son pecados que las 
personas cometían el uno contra el otro. Pablo ya había 
mostrado  como ellos habían deshonrado y rechazado a 
Dios y como habían abusado  y deshonrado a sus propios 
cuerpos, y ahora él procede a enumerar los pecados que 
cometían el uno para con el otro. Esto vuelve un cuadro 
oscuro, pero la historia nos dice que las naciones paganas 
eran  culpables de todo lo que Pablo les acusa. 
 

    Estaban “atestados de toda injusticia” No se trataba 
de que algunas veces las personas cometen algunas cosas 
injustas, sino estaban completamente llenos de  todos los 
actos injustos. “injusticia” no incluye aquí todos los actos 
pecaminosos, porque está es mencionada como una clase 
de una larga lista de pecados. Esta significa aquí injusticia.   

 
    El Griego transmite esa idea. Injusticia es un trato no 

justo y deshonrado que surge de una falta de consideración 
por los demás. Un hombre injusto engaña y defrauda y no  
tiene ningún interés en el bienestar del hombre con quien 
trata.  Pablo no quiere decir que la injusticia fue encontrada 
únicamente entre las naciones paganas; sino que estas 
naciones, habiendo negado a Dios y adoptado la adoración 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      48 
 

a los ídolos, ellos no tenían quien los  detuviera en las 
sendas de un trato justo  con los demás. 
 

   Cuando Dios y Su Palabra son respetados, los 
hombres no están llenos de  injusticia. A los Hebreos, Dios 
dijo: “No hagáis injusticia en juicio, en medida de tierra, en 
peso ni en otra medida. Balanzas  justas, pesas justas y 
medidas justas tendréis” (Lev.19:35, 36).  

 
   Pero el Cristianismo enseña un código más alto  que la 

justicia. En lugar de dar una medida justa, somos 
enseñados a dar una medida buena, apretada, remecida y 
rebosando (Luc.6:38). Somos enseñados a ser generosos, 
perdonadores y misericordiosos. El Cristiano genuino trata 
a su prójimo justamente con una generosidad añadida. Es 
una vergüenza  que algunos Cristianos profesados sean 
totalmente idólatras en adorar la ganancia, y por lo tanto, 
usan la trampa como cualquier otro pagano. 

 

“fornicación, perversidad, avaricia” ― todas estas 
palabras ocurren en el versículo 29. Olvidándome por un 
momento del orden de las palabras que se interponen, las 
he colocado juntas en este párrafo, porque son similares en 
su significado. De hecho, las palabras Griegas  de las cuales 
estas son traducidas tienen prácticamente el mismo 
significado. Es evidente que estas palabras no significan lo 
mismo en este versículo. Si hubieran  significado la misma 
cosa que en todas partes, Pablo habría usado tan sólo una 
de  ellas en el mismo versículo. Las palabras Griegas en su 
orden de aparición en este versículo son poneria, kakia y 
kakoetheia.    De las primeras dos, Joseph Thayer dice: “Kakia 
denota más bien una disposición viciosa, poneria, el ejercicio 
activo de lo mismo”. En su obra, Synonyms of the New 
Testament, en la sección 11, Richard Trench dice: “No 
erraremos en decir que kakia denota más el hábito malo de 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    49 

 
 

la mente, poneria el afloramiento de lo mismo” Porneia, 
traduce “fornicación” en la Versión American Standard, y 
se refiere a la maldad de los actos; es la malicia del corazón, 
la voluntad enferma, el deseo de la injuria llevado a cabo.  

 

 Es el afloramiento de kakia, la voluntad enferma, el deseo 
de  dañar llevado a la acción. La otra palabra (kakoetheia, que 
traduce perversidad).  Jeremy Taylor la llama “la bajeza de la 
naturaleza por la cual tomamos las cosas por el lado 
equivocado, y exponemos cosas siempre en el sentido 
malo” Trench dice de esta la palabra: “La posición que 
ocupa en la lista de pecados de Pablo nos justifica 
enteramente para considerarlo como la forma peculiar del 
mal que se manifiesta en la interpretación maligna de las 
acciones de los demás, atribuyéndole de todos ellos, el peor 
de los motivos”   

 

      Aquí, entonces, está el grupo de palabras que 
describiendo los mismos pecados perniciosos, tan comunes 
entre las naciones paganas que permitieron a Pablo decir 
que estas naciones estaban llenas de esta clase de pecados.  
    

   Un hombre pudiera injuriar a su prójimo debido a una 
pasión descontrolada en algún momento, pero es 
completamente distinto practicar cosas perjudiciales 
debido a un deseo profundamente arraigado por injuriar a 
alguien.  

 

      Cuando una persona alcanza ese grado de depravidad 
mental, hay poco sino nada bueno en él. Semejante persona 
no puede ver nada bueno en otro. No importa lo que  otro 
hace, tal persona se siente seguro que él tiene un motivo 
malo en hacer el daño. Él difícilmente podría pensar de otra 
manera, porque no conoce los motivos excepto aquellos que 
son malos. Su propio  carácter es su norma de juicio. 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      50 
 

        Es una lástima que tales pecados sean encontrados aun 
en este país. Podría no ser verdad que este país está lleno 
de tales pecados, pero ellos son comunes. Si un hombre es 
realmente un Cristiano, si él ama  a  su prójimo como así 
mismo, no querrá hacer algo para injuriar a su prójimo. Un 
Cristiano no querrá dañar; sino él quiere ayudar. 
 
      La Codicia ― es avaricia, un deseo codicioso por las 

posesiones. Las naciones paganas estaban llenas de un 
deseo de obtener las cosas de otros. Si las leyes del país o 
un deseo para aparecer decente no frenan al hombre 
codicioso, él tomará lo que pertenece a otro en cualquier 
manera que pueda conseguirlo. Pablo nos dice que la 
codicia es idolatría. Esta es una forma  de idolatría que es 
practicada aun en este país. Un hombre que quiere más a 
sus propiedades de lo que quiere servir a Dios vuelve a sus 
propiedades en su dios. ¡Él bien podría adorar a un ídolo 
de oro sobre una repisa como un saco de oro en su banco!    

 

La Envidia ― es definida como “un disgusto o 
descontento en la excelencia o buena fortuna de otro; un 
resentimiento malicioso”. Es ciertamente una  personalidad 
pervertida que está llena de tales sentimientos. Aunque no 
pudiera decirse que hay muchísimas personas en este país 
que están llenas de envidia, es verdad que hay demasiada 
envidia en nuestra nación. Quizás muy pocas personas 
están libres de  ella. “El corazón apacible es vida de la carne; 
Mas la envidia es carcoma de los huesos” (Prov.14:30). La 
envidia de los fariseos crucificó al Hijo de Dios. Pilato 
protestó la crucifixión del Hijo de Dios, “porque conocía 
que por envidia le habían entregado los principales 
sacerdotes” (Mar.15:10). La envidia carcome y corrompe el 
carácter, y algunas veces lleva  a cometer asesinato. Puede 
no ser un accidente que Pablo coloca el asesinato 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    51 

 
 

inmediatamente después de la envidia. 
           
         El Asesinato ― es incluido en la lista de pecados 
expuestos en la acusación de las naciones que se habían 
apartado de Dios para seguir su propia sabiduría.   
Habiendo negado a Dios y sumergido en un curso de vida 
pecaminoso, ellos habían llegado a tener poca consideración 
por la vida humana. La palabra que Pablo usó no está 
limitada a quitar la vida humana con una malicia 
premeditada por parte de una persona de mente sobria. 
Esta incluye cualquier asesinato que surge de la falta de 
respeto por la vida. 
 

      Albert Barnes dice, “Es casi innecesario mostrar que 
esto fue común entre los Gentiles. Esta práctica prevaleció 
en todas las comunidades, pero especialmente 
prevaleciente en Roma. Es necesario únicamente referir al 
lector a los  eventos comunes en los asesinatos en la historia 
Romana, las muertes en prisión, y la ejecución de los 
esclavos. Pero en una manera especial, la acusación fue 
correctamente afirmada contra ellos, a causa de las luchas 
inhumanas de gladiadores en los anfiteatros. Estas  luchas 
fueron comunes en Roma, y constituyeron una diversión 
favorita de las  personas. Originalmente, los cautivos, los 
esclavos y los criminales eran entrenados para combatir; 
pero después se volvió común para aun los ciudadanos 
Romanos comprometerse en estas sangrientas batallas, y 
Nerón en un espectáculo exhibió no menos de 
cuatrocientos senadores y seiscientos caballeros como 
gladiadores”. Pero lo que nos preocupa más es el 
incremento de asesinos en este país; y es prácticamente 
inútil lamentarse de los hábitos asesinos de nuestros 
conciudadanos mientras que las causas que producen los 
asesinatos sean ignoradas y aun enseñadas. Muchas veces 
los criminales nos son castigados; a nuestros hijos se les 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      52 
 

enseña en la escuela que los seres humanos son una especie 
de animales de alto grado sin almas, y la Palabra de Dios es 
ignorada y aun es objeto de burla por algunos de nuestros 
profesores.  

 

      La justicia ha sido burlada y se ha convertido en 
únicamente una palabra, el hombre ha sido degradado al 
estatus de un mono mejorado, y Dios ha sido destronado y 
objeto de burla por su propio  mundo. Es necio esperar algo 
sino un incremento de los asesinatos mientras estas 
condiciones prevalezcan. 

 

      Tres cosas disminuirían el asesinato: (1) El rápido y 
seguro castigo del asesino, (2) La educación sobre las 
generaciones que vienen a una más alta consideración por 
la vida humana, y (3) Enseñarles a las personas una 
reverencia más profunda por Dios y Su Palabra, al 
instruirles que Dios es el Gobernante justo y al que daremos 
cuenta de nuestros hechos. Junto  a esto, también realizaría 
mucho bien que las personas recordarán que mucha 
especulación necia no anula la existencia del infierno. El 
evangelio puro y no adulterado es el remedio para este 
pecado,  como también para los otros que Pablo  menciona. 
 
      Para la palabra “Contención” la versión  King James 

tiene “debate”. Pero la   palabra, “debate” no significa ahora 
una disputa, riña o pelea personal, como significó hace 
trescientos años, y como Pablo empleó el término. Un 
debate ahora es una discusión para provocar o propagar la 
verdad. Esta no tenía ese significado hace trescientos años. 
La palabra que Pablo usó  significó una riña, una pelea o 
lucha. Nadie debiera intentar hacer que aparezca  que Pablo 
enseñó que una discusión es algo equivocado. 
       
      “Engaños” La palabra Griega, aquí traduce engaño, 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    53 

 
 

es definida por Liddell y Scott como, “estrictamente un 
anzuelo, para los peces; por lo tanto, cualquier trampa, astuta 
para engañar o capturar; y de este  modo en el sentido general, 
cualquier truco astuto; y en el sentido abstracto, artimaña, 
astucia, destreza, traición”. Por lo tanto, el engaño es un 
intento por lograr la ventaja sobre otro sin dejarle conocer 
nuestras intenciones; es sacar  provecho a sus expensas al 
mantenerle oculto nuestros motivos. El hombre que  hace 
tales cosas está sin los principios más  elementales. Es una 
vergüenza que aun en este país existan hombres que 
engañarán   a otros por la simple ventaja. El egoísmo y la 
falta de respeto por los derechos de otras personas están 
enraizados en el fondo del engaño. Una persona engañosa 
es inconfiable. 
 

      Los Murmuradores ― son soplones cobardes que no 
tienen el valor para venir y en una forma abierta 
pronunciar las cosas perjudiciales sobre otros, pero que 
secretamente venden sus declaraciones e insinuaciones 
calumniosas contra el objeto u objetos de su campaña de 
rencor. Ellos usualmente agregan: “Asegúrate de no usar 
mi nombre en conexión con el asunto porque no quiero 
involucrarme en  el embrollo”.  

 

      Tales personas han sido aptamente llamadas 
“serpientes del campo”. Ellos estarían dispuestos a 
destruir el buen nombre, y luego regodearse de lo que han 
sido capaces de realizar. Solamente el Señor puede pagar 
correctamente a tales personas. Los murmuradores, los 
calumniadores, los difamadores, son los que se deleitan en  
destruir el buen nombre de otros. Tales  personas no son 
consecuentes a la verdad de lo que dicen. Los 
murmuradores y los calumniadores pertenecen a la misma  
camada, excepto que los murmuradores son más abiertos 
y atrevidos. Ninguno de ellos tiene el valor para enfrentar 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      54 
 

a los  acusados con sus calumnias. Tampoco son  dignos 
ocupar el lugar entre las personas decentes. Es una 
vergüenza que personas de esta baja calidad moral existan 
en nuestra tierra. 
         
         Aborrecedores de Dios ― He adoptado la lectura 
marginal como una que está más en armonía con el 
contexto; porque Pablo está aquí enumerando los  pecados 
de las naciones, menciona este como uno de ellos. Parece 
que una persona ha alcanzado la profundidad de la 
depravación cuando él ha llegado a odiar a Dios. Pero el 
hombre que continúa desafiado a Dios y a Sus leyes 
generalmente se convertirá en un aborrecedor de Dios. 

 

       La palabra insolente (“injuriosos” en la        Reina Valera 
―El traductor) es definida  por Webster como “arrogante y 
despectivo  o brutal en el comportamiento o en el lenguaje; 
autoritario y muy irrespetuoso”. En sus manifestaciones 
más leves  insolencia es engreimiento”. La persona insolente 
tiene un sentimiento de superioridad sobre otros; al menos, 
asume   ser superior. Sus sentimientos lo vuelven brutal e 
insultador hacia otros. Él es un poco más que el 
calumniador; le gusta aplastar y humillar al que esté 
presente, y se deleita en que otros atestigüen su  triunfo.  

 

       Hay una diferencia entre “el arrogante” y “el 
insolente”. La primera definición de Webster es “persona 
orgullosa que actúa con desprecio; arrogante; altanero”. Tal 
persona es orgullosa de sí misma; le gusta lucirse y 
pavonearse ante los demás. Personifica el egoísmo. Si tal 
persona pudiera reconocer que cada vez que está actuando 
de esta manera, está actuando como un necio, esto le 
ayudaría en su conducta. Él necesita la influencia 
aleccionadora del evangelio. 

 



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    55 

 
 

      Soberbios ― Un vacío pretendor; él se jacta de cosas 
que no posee o de cosas que nunca ha hecho. Quiere que 
las personas piensen de él como un rico y un gran 
emprendedor de las cosas. Le gusta que se   hable de él; es 
un pequeño hombre que se infló. Tales personas cuando 
hacen alarde,  generalmente carecen de las cosas de las que 
se jactan. 
          
         Inventores de males ― Las personas que se satisfacen 
en las actividades mundanas y pecaminosas están 
constantemente buscando nuevas emociones. Las antiguas 
formas del placer  y el pecado se vuelven obsoletas y 
constantemente buscan nuevas formas de satisfacción. Hay 
ahora más formas para pecar como nunca antes en la 
historia del mundo, y ¡el fin de estas formas todavía no ha 
llegado!. 

 

      Desobedientes a los padres ― No muchas cosas 
rompen la moralidad de un país tan rápidamente y causan 
más anarquía que la falta de respeto por los  padres. Si los 
hijos no tienen respeto por la autoridad paternal, no la 
tendrán por cualquier otra autoridad. Si no tienen respeto 
por sus padres, probablemente no la tendrán por nadie más. 
Pero cuando semejantes condiciones prevalecen, los  
padres no están sin culpa. La obediencia y el respeto son 
asuntos que deben aprenderse “y aunque era Hijo, por lo 
que  padeció aprendió la obediencia” (Heb.5:8). 

  
Los padres que no intentan educar a sus hijos en los 

principios correctos y los buenos hábitos muestran muy 
poco amor por ellos. Pero será difícil para usted educar a 
sus hijos cuando les ha permitido  que crezcan sin límites y 
hacer todo lo que les plazca. Sin embargo, nada sino la 
decadencia de la moralidad puede ser esperada donde los 
hijos no son enseñados a la obediencia y a respetar a sus 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      56 
 

padres. Los hijos que correctamente aman y estiman a sus 
padres cuidarán de ellos cuando se vuelvan ancianos o 
dependientes de su cuidado. 

 
 Necios ― “sin entendimiento” [Versión  Inglesa]. No 

es un delito para la persona que esta mentalmente 
defectuosa ser incapaz de entender. Estas personas tienen 
una mente, pero no la han llenado con la verdad y los 
principios correctos. No tienen un entendimiento de la 
verdadera filosofía del vivir correcto. De manera, que 
muchas personas están sin entendimiento porque no 
entenderán. Han cerrado sus ojos y se han tapado sus oídos 
para evitar aprender lo correcto. Prefieren la oscuridad. No 
hay tal cosa como la ignorancia voluntaria. Dios nunca 
retiene la luz de cualquiera que la desea. 
        

       Uno que quebranta un acuerdo es uno que no 
guardará sus acuerdos, ya sean acuerdos escritos o 
verbales. Algunas veces usted escucha a alguien decir de 
otra  persona “Su palabra es tan buena como su  fianza”. Es 
una buena cosa que un hombre tenga esta clase de 
reputación, pero es una cosa lamentable cuando es marcado 
como indigno de confianza. Cumplir la palabra de uno 
debiera ser tan común entre los hombres que nadie debiera 
ser señalado de otra manera. Un hombre que no cumple su 
palabra, ya sea escrita o verbal, es un ejemplar lamentable 
de       la humanidad. 
       
       Sin afecto natural ― Estas naciones estaban sin los 

afectos que debieron existir en el registro de los vínculos 
de la naturaleza. No existía el correcto afecto  natural entre 
padres e hijos. La acusación de Pablo está contra ellos es 
abundantemente probada por los escritores paganos de 
aquellos tiempos. 
      



 Capítulo 1                                      Un Comentario sobre Romanos    57 

 
 

       Sin misericordia ― Ellos eran ásperos y sin 
sentimientos. No puede existir misericordia cuando el 
corazón no tiene compasión, porque la misericordia es la 
compasión en acción: es el sentimiento tierno y amable que 
lleva el fruto de  la ayuda. El impío puede convertirse tan 
duro de corazón como para estar vacío de misericordia. Y 
aun el Cristiano necesita cuidarse de este rasgo malo.  
 

       Una persona que altos ideales y un alto sentido de 
honor puede convertirse en áspero hacia aquellos que no 
hacen ningún esfuerzo especial para hacer lo correcto. 
“Bienaventurados los misericordiosos porque ellos 
alcanzarán  misericordia” (Mat.5:7). La misericordia es una 
gracia digna de cultivar. “Porque juicio sin misericordia se 
hará con aquel que no hiciere misericordia; y la 
misericordia triunfa sobre el juicio” (Stg.2:13). 

 

       Versículo 32 – “quienes habiendo entendido el juicio 
de Dios, que los que practican tales cosas son dignos de 
muerte, no sólo las hacen, sino que también se complacen 
con los que las practican.” Ellos no tenían revelación. 
¿Cómo entonces, conocían el mandamiento de Dios y la 
penalidad por su infracción? Pero Pablo no dice que 
conocieran toda la ley de Dios. Por lo que se demuestra en 
su lenguaje, solamente sabían que los que practican tales 
pecados como Pablo los enumeró son dignos de muerte.  
    

    Pero ¿Cómo ellos sabían que estos pecados y que las 
personas que los practicaban eran dignas de muerte?  Existe 
grabado en la conciencia de la  naturaleza del hombre el 
sentido de lo correcto y lo malo. Aun si uno nunca tuviese 
una revelación de Dios, uno sabe que es malo abusar de su 
cuerpo y maltratar a su prójimo. El hecho que las naciones 
paganas de la antigüedad y contemporáneas tengan leyes 
para el castigo del crimen muestra que reconocen que hay 



 Capítulo 1                                     Un Comentario sobre Romanos      58 
 

tal cosa como un crimen y que ciertos delitos debieran ser 
castigados  con la muerte.  

 

        Seamos claros con la Palabra de Dios. La revelación de 
Dios nunca fue diseñada para crear alguna nueva facultad 
en el hombre. La revelación no plantó en el corazón humano 
una conciencia de lo correcto y lo malo, pero si guía y refine 
esa conciencia y colocó motivos ante el hombre para 
inducirle a hacer lo correcto. Si un hombre alcanza al punto 
de no tener conciencia del bien y del mal, su caso sería 
perdido. La bondad que está en el evangelio no apela a la 
persona que no  tiene ninguna idea de la bondad. Pero las 
naciones paganas tenían una idea de lo  correcto y lo malo y 
sabían que ciertos  delitos eran dignos de muerte. Sin 
embargo, ellos se satisficieron en las cosas  que sabían que 
estaban mal. No únicamente eso, se complacían “con los que 
las practican”.    



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Por lo cual eres inexcusable, oh hombre, quienquiera que seas 
tú que juzgas; pues en lo que  juzgas a otro, te condenas a ti mismo; 
porque tú que juzgas a otro haces lo mismo. 2 Mas sabemos que 
el juicio de Dios contra los que practican tales cosas es según 
verdad. 3 ¿Y piensas esto, oh hombre, tú que juzgas a los que tal 
hacen, y haces lo mismo, que tú escaparás del juicio de Dios? 4 
¿O menosprecias las riquezas de su benignidad, paciencia y 
longanimidad, ignorando que su benignidad te guía al 
arrepentimiento? 5 Pero por tu dureza y por tu corazón no 
arrepentido, atesoras para ti mismo ira para el día de la ira y de  la 
revelación del justo juicio de Dios, 6 el cual pagará a cada uno 
conforme a sus obras: 7 vida eterna a los que, perseverando en 
bien hacer, buscan gloria y honra e inmortalidad, 8 pero ira y enojo 
a los que son contenciosos y no obedecen a la verdad, sino que 
obedecen a la injusticia; 9 tribulación y angustia sobre todo ser 
humano que hace lo malo, el judío primeramente y también el 
griego, 10 pero gloria y honra y paz a todo el que hace lo bueno, 
al judío primeramente y también al griego; 11 porque no hay 
acepción de personas para con Dios. 12   Porque todos los que sin 
ley han pecado, sin ley también perecerán; y todos los  que bajo la 
ley han pecado, por la ley serán juzgados; 13 porque no son los 
oidores de la ley los justos ante Dios, sino los hacedores de la ley 
serán justificados. 14 Porque cuando los gentiles que no tienen 
ley, hacen por naturaleza lo que es de la ley, éstos, aunque no 
tengan ley, son ley para  sí mismos, 15 mostrando la obra de la ley 
escrita en sus corazones, dando testimonio por su conciencia, y 
acusándoles o defendiéndoles sus razonamientos, 16 en el día en 
que Dios juzgará por Jesucristo los secretos de los hombres, 
conforme a mi evangelio. 17 He aquí, tú tienes el sobrenombre de 

Capítulo 2 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  60 
 

 

judío, y te apoyas en la ley, y te glorías en Dios, 18 y conoces su 
voluntad, e instruido por la ley apruebas lo mejor, 19 y confías en 
que eres guía de los ciegos, luz de los que están en tinieblas, 20 
instructor de los indoctos, maestro de niños, que tienes en la ley la 
forma de la ciencia y de la verdad. 21 Tú, pues, que enseñas a 
otro, ¿no te enseñas a ti mismo? Tú que predicas que no se ha de 
hurtar, ¿hurtas? 22  Tú   que   dices   que   no   se   ha   de   
adulterar, ¿adulteras?   Tú   que   abominas   de   los   ídolos, 
¿cometes sacrilegio? 23 Tú que te jactas de la ley, ¿con infracción 
de la ley deshonras a Dios? 24 Porque como está escrito, el 
nombre de Dios es blasfemado entre los gentiles por causa de 
vosotros. 25 Pues en verdad la circuncisión aprovecha, si guardas 
la ley; pero si eres transgresor de la ley, tu circuncisión viene a ser 
incircuncisión. 26 si, pues, el incircunciso guardare las ordenanzas 
de la ley, ¿no será tenida su incircuncisión como circuncisión? 27 
Y el que físicamente es incircunciso, pero guarda perfectamente la 
ley, te condenará a ti, que con la letra de la ley y con la circuncisión 
eres transgresor de la ley. 28 pues no es judío el que lo es 
exteriormente, ni es la circuncisión la que se hace exteriormente en 
la carne; 29 sino que es judío el que lo es en lo interior, y la 
circuncisión es  la del corazón, en espíritu, no en letra; la alabanza 
del cual no viene de los hombres, sino de Dios. 

 

Versículo 1 ―“Por lo cual eres inexcusable, oh 
hombre, quienquiera que seas tú que juzgas; pues en lo 
que juzgas   a otro, te condenas a ti mismo; porque tú que 
juzgas a otro haces lo mismo”. Este versículo ha sido tan 
torcido para hacer que enseñe cosas sin sentido y también 
que condene a su escritor. Ha sido torcido para significar 
que, si usted juzga a otro es  culpable de un delito, y por lo 
tanto, se convierte en culpable de la misma cosa. Pablo 
había acusado de muchos delitos a los Gentiles. Es necio 
poner un  significado en sus palabras y volverle  culpable de 
las mismas cosas. ¿Qué significa el lenguaje de este 
versículo? 
 

       Pablo ha acusado que los Gentiles eran culpables de 
muchos  delitos y   eran, por lo tanto, dignos de muerte. Los 
Judíos habían acusado a los Gentiles de  las mismas cosas, 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  61 

 
 

por lo tanto, Pablo, en efecto, les dice: “Ustedes son tan 
pecadores como los Gentiles; al practicar las mismas cosas 
que ellos hacen. Por lo tanto, al juzgarles cómo dignos de 
muerte, se condenan así mismos” El Judío, estaba,  por lo 
tanto, bajo la misma condenación, porque el Versículo 2 
dice, “Mas sabemos que el juicio de Dios contra los que  practican 
tales cosas es según verdad” No servía de nada que el Judío 
pensara que escaparía del juicio que caería sobre los 
gentiles mientras fuera tan culpable como ellos.   

Dios había sido rico en bondad, perdón         y paciencia 
hacia los Judíos. En lugar de ser movidos al 
arrepentimiento por esta bondad, como Dios lo había 
querido, ellos   lo habían despreciado y se habían vuelto 
más pecadores. Estaban asesorando “ira  para el día de la ira 
y de la revelación del justo juicio de Dios, el cual pagará a cada 
uno conforme a sus obras” (vv.5-6). En  aquel día, el Judío no 
escapará tanto como no escapará el Gentil. 

  Versículos 3-5 ― “¿O menosprecias las riquezas de 
su benignidad, paciencia y longanimidad, ignorando que 
su benignidad te guía al arrepentimiento? Pero por tu 
dureza y por tu corazón no arrepentido, atesoras para ti 
mismo ira para el día de la ira y de la revelación del justo 
juicio de Dios,” Era fácil lograr que los Judíos estuvieran 
de acuerdo en que los Gentiles eran pecadores; pero para 
su propio bien, era necesario que el Judío se viera a sí mismo 
como un pecador condenado, de lo contrario, no vería su 
necesidad del evangelio. Convencer al Judío que él era un 
pecador y necesitado de Salvación era una tarea que 
demandaba una gran cantidad de habilidad.  

        

        El primer punto de Pablo fue que el Judío no tenía 
derecho de condenar al Gentil, porqué él era culpable de los 
mismos pecados. El Judío se jactaba que él era el objeto del 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  62 
 

 

favor especial de Dios. Debido a esto Pablo preguntó: “¿O 
menosprecias las riquezas de su benignidad, paciencia y 
longanimidad, ignorando que su benignidad te guía al 
arrepentimiento?” (v.4). Esto significa que la bondad de Dios 
estaba destinada para conducirles al arrepentimiento, pero 
ellos la despreciaron y estaban atesorando o acumulando, 
ira para sí mismos. 

      Versículos 6-11 ― “el cual pagará a cada uno 
conforme a sus obras: vida eterna a los que, perseverando 
en bien hacer, buscan gloria y honra e inmortalidad, pero 
ira y enojo a los que son contenciosos y no obedecen a la 
verdad, sino que obedecen a la injusticia; tribulación y 
angustia sobre todo ser humano que hace lo malo, el judío 
primeramente y también el griego, pero gloria y honra y 
paz a todo el que hace lo bueno, al judío primeramente y 
también al griego; porque no hay acepción de personas 
para con Dios.” 
       
      Dios “pagará a cada uno según sus obras” Dios 

juzgará sin favoritismos y pagará a cada hombre de 
acuerdo a sus obras. No es que Dios sume todo lo que usted 
ha hecho, sea bueno o malo, y le  pague en proporción a la 
cantidad que ha cometido. No contará las horas de su 
trabajo o medirá su salario en base de que tantas horas le 
pagará. Si no que la clase de  obras que usted hace muestra 
que clase de  persona usted es; sus hechos son el índice de 
su carácter. Algunas personas cuyo corazón está tan lejos 
de Dios como es posible nunca cometen tantos delitos 
como otras que no son peores. Algunos carecen de la 
energía y el valor para ser grandes crimínales, y a otros les 
falta la habilidad física o se ven obstaculizados por su 
entorno. Algunas personas cuyo  corazón es tan correcto 
ante Dios como el corazón de algunos que les falta la 
habilidad o son estorbados por sus impedimentos físicos. 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  63 

 
 

Tales personas hacen el bien que pueden. Dios pagará o les 
dará lo que cosecharon, de acuerdo a la naturaleza de sus 
obras “No os engañéis; Dios no puede ser burlado: pues 
todo lo que el hombre sembrare, eso también segará” 
(Gálatas 6:7). 

 
Una palabra de Precaución ― No debemos colocar una 

construcción sobre   la enseñanza de la salvación por obras 
que      contradiga  la doctrina de la salvación por gracia. 
Medite en esto: Por el lado de Dios,  nuestra salvación es 
totalmente un asunto de gracia, porque Él no recibe un pago 
por  salvarnos; por el lado nuestro, la salvación es 
totalmente un asunto de obras, porque no podemos proveer 
ninguna gracia. La vida Eterna es otorgada a los 
“perseverando en bien hacer, buscan gloria y honra e 
inmortalidad” (v.7). El versículo 7 conecta estrechamente 
este versículo con el versículo 6 “vida Eterna” es el objeto 
del ”pago” ― Dios pagará con vida Eterna a los que 
“perseverando en bien hacer, buscan gloria y honra e 
inmortalidad” Por supuesto, la gloria y el honor que 
debemos buscar es la gloria y el  honor que vienen de Dios 
en el mundo  venidero. No debemos buscar la gloria y el 
honor que vienen de los hombres en esta vida. 
Obtendremos gloria, honor e incorrupción en el mundo 
venidero a través de la perseverancia y el bien hacer.  

 
¿Pero que es la vida Eterna? El materialista sostiene la 

idea que la vida   Eterna es meramente existencia eterna. Él 
no puede reconocerlo así en tales palabras, pero él lo dice 
en otras tan claras y enfáticas palabas. Si usted ha 
escuchado en una discusión sobre el castigo eterno, le  ha 
escuchado intentar volver la doctrina absurda   al   referirse   
al   castigo   eterno ¡como a la vida eterna en el infierno! 
Pero el lenguaje de Pablo, como también otras Escrituras, 
muestra que la vida Eterna es mucho más que existencia 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  64 
 

 

Eterna. Dios  otorga la vida Eterna a los que buscan gloria, 
honra e inmortalidad ¿Pablo quiere  decir que si buscamos 
una cosa, Dios nos dará  otra?   ¿Él   no   nos   dará   lo   que 
buscamos? ¿No puede ver usted aquí que Pablo está 
realmente definiendo la vida eterna? Por lo tanto, en lo que 
respecta a este texto muestra que la vida Eterna, consiste 
de gloria, honor e incorruptibilidad ― una existencia feliz 
en el reino de los Cielos. 
 

  Si todavía está en duda, considere el asunto 
registrado en los siguientes pasajes paralelos: Mateo 19:16- 
29; Marcos 10:17-30; Lucas 18:18-30. El joven rico 
preguntó a Jesús: “¿Qué haré para heredar la vida eterna?” 
Jesús le dijo ciertas cosas que debería hacer, y añadió: “y 
tendrás tesoro en el cielo” (v.21). Al proveerle Jesús la 
información que él pidió, sabemos que tener la vida eterna 
y  el disfrutar del tesoro en el cielo son la misma cosa. 
Cuando el joven rechazó la oferta, Jesús dijo: “De cierto os 
digo, que difícilmente entrará un rico en el reino de los 
cielos” (v.23). 

 
Aquí tenemos otro término que describe la misma 

cosa. Tener vida eterna,  disfrutar del tesoro en el cielo, y 
entrar al reino de los cielos es la misma cosa. Pero esta 
declaración sobre el hombre rico provocó que los 
discípulos le preguntarán: “¿Quién, pues, podrá ser salvo?” 
(v.25). Ciertamente, ellos estaban haciendo una pregunta 
bajo el asunto en discusión ― es decir, la vida eterna. Se 
estaban refiriendo a la salvación en el mundo venidero, o 
salvación eterna. Tener vida eterna, disfrutar del tesoro en 
el cielo, o entrar al reino de los cielos, es tener la salvación 
eterna al mismo tiempo. Y para mostrar que la vida eterna 
era todavía el asunto bajo discusión, Jesús les dice a sus 
discípulos que los que había dejado todas las cosas 
terrenales por causa de Él y del evangelio tendrían cien 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  65 

 
 

veces más en esta vida, “y en el siglo venidero la vida 
eterna” (Marcos 10:30). De modo, entonces, que  la mera 
existencia eterna y la vida eterna están tan separadas como 
el infierno y el cielo.   
         
        La vida eterna está condicionada porque debe ser 
buscada en la perseverancia del bien hacer. En los 
versículos ocho y nueve, Pablo afirma que la tribulación y 
la angustia caerán sobre  los que hacen el mal. Cualquier 
persona que puede pensar, debiera ser capaz de  ver eso, 
si la condenación está condicionada, la salvación también lo 
está. Uno estado no puede estar condicionado y el otro no. 
Si el hacer el mal provoca que una persona se pierda, 
entonces, para ser salvo, uno debe dejar  de hacer lo malo 
y hacer lo que es  correcto. No hay forma de escapar de esa 
conclusión. Cuando el joven rico preguntó a Jesús que 
debía hacer para heredar la vida eterna, Jesús le dijo: “Mas 
si quieres entrar en la vida. Guarda los mandamientos” 
(Mat.19:17). 

Refiriéndose a Jesús, Pablo dijo, “y habiendo sido 
perfeccionado, vino a ser  autor de eterna salvación para 
todos los que le obedecen” (Heb.5:9). Y hemos ya visto que 
Dios pagará con vida eterna a los  que por la perseverancia 
y el bien hacer la buscan. “No os maravilléis de esto; 
porque vendrá hora cuando todos los que están en  los 
sepulcros oirán su voz; y saldrán los que hicieron lo bueno, 
saldrán a resurrección de vida; más los que hicieron lo 
malo, a resurrección de condenación” (Juan 5:28-29). 

 Si la vida eterna no ésta condicionada, nadie puede 
dar razón del porque una persona es salva y la otra perdida. 
“porque no hay acepción de personas para con Dios” 
(v.11). “En verdad comprendo que Dios no hace acepción 
de personas, sino que en toda nación se agrada del que 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  66 
 

 

teme y hace justicia” (Hechos 10:34-35). Sería bueno  que 
todos los predicadores lleguen a comprenderlo tan 
claramente como     Pedro. 
       
       Versículo 12 ― “Porque todos los que  sin ley han 

pecado, sin ley también perecerán; y todos los que bajo la 
ley han pecado, por la ley serán juzgados;” En el lenguaje 
de Pablo, “la ley” se refiere a la  ley de Moisés. La ley de 
Moisés no se extendía a los Gentiles. Los pecados severos 
contra los que se había acusado a los Gentiles en el capítulo 
anterior no habían sido cometidos bajo la ley de  Moisés, ni 
contra la ley. Estamos seguros de dos cosas con referencia 
a ellos ― es decir (1) Ellos [Los Gentiles] había pecado, y (2) 
Ellos no habían pecado bajo la ley de Moisés. Siendo esto 
verdadero, ellos no serían juzgados por la ley de Moisés, 
sino que perecerían sin ley. Desde el Monte Sinaí hasta la 
Cruz de Cristo, los hijos de Israel estaban bajo la ley de 
Moisés. Los pecados que habían cometido, fueron 
cometidos bajo la ley y contra la ley, por la ley serán 
juzgados. Pero el lenguaje de Pablo muestra claramente que 
únicamente aquellos estaban bajo la ley  serán juzgados por 
la ley. Y esta ley no se extendía a los Gentiles, ellos no serán 
juzgados por ella. 

      Versículo 13 – “porque no son los oidores de la ley los 
justos ante Dios, sino los hacedores de la ley serán 
justificados.”    Los Judíos confiaban demasiado en el hecho 
que Dios les había vuelto custodios de la ley, y que ésta 
estaba siempre con ellos. Ellos la podían leer cuando así la 
deseaban, y la escuchaban leer en las sinagogas cada 
Sábado. Ponían demasiado  énfasis en guardar la ley y en 
conocer la ley. Como un resultado, descuidaron el cumplir 
la ley. Ese fue un error fatal, p o r q u e  n o  s o n  l o s  
oidores, sino los hacedores la ley los que son justificados 
(v.13).  La ley condenaba al culpable y justificaba al 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  67 

 
 

inocente. Pablo no afirma que cualquier Judío tenía que 
guardar la ley para que pudiera ser justificado por  ella. Él 
simplemente establece el principio que el hacedor de la ley 
será justificado. La  justificación absoluta por la ley puede 
únicamente ser lograda por la obediencia perfecta a la ley. 
Pero nadie guardó la ley perfectamente, y por tal razón la 
ley no justificó a nadie. “ya que por las obras de  la ley 
ningún ser humano será justificado delante de él; porque 
por medio de la ley es el conocimiento del pecado” 
(Rom.3:20). “sabiendo que el hombre no es justificado por 
las obras de la ley, sino por la fe en Jesucristo, nosotros 
también hemos  creído en Jesucristo, para ser justificados 
por la fe de Cristo y no por las obras de la ley, por cuanto 
por las obras de la ley nadie será justificado” (Gálatas 2:16). 
Está claro, por lo tanto, que ningún Judío guardó la ley tan 
perfectamente como para ser justificado por ella. La ley 
condenaba al infractor en lugar de  justificarlo. 
 

      Versículo 14 ― “Porque cuando los gentiles que no 
tienen ley, hacen por naturaleza lo que es de la ley, éstos, 
aunque no tengan ley, son ley para sí mismos,” James 
Macknight ofrece esta traducción más exacta del lenguaje 
de Pablo: “Cuando los gentiles, quienes no  tiene una ley, 
cumplen por naturaleza  las cosas de la ley, estas personas, 
aunque no  tiene una ley, son una ley en sí mismas” Usted 
observará que él coloca el artículo “la” antes de la palabra 
“ley” únicamente una vez. A este respecto, el traductor 
representa exactamente a  Pablo. Los Gentiles no tenían una 
ley revelada, y sin embargo, tenían una ley en sí mismos.  
 

      Los Gentiles nunca tuvieron la ley de Moisés, pero 
había ciertos principios fundamentales inherentes en la 
naturaleza de nuestra propia existencia y en nuestra 
relación uno hacia el otro. Algunas cosas son correctas, y 
otras son equivocadas en sí mismas.  Si un hombre nunca 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  68 
 

 

tuvo una revelación de Dios, él podría a pesar de ello, 
conocer que era equivocado asesinar a su prójimo, o 
robarle sus posesiones, o infringir en alguna otra forma sus 
derechos. Caín pecó al matar a su hermano Abel y sintió la 
culpa, a pesar del  hecho que no tenemos ningún registro 
que Dios le hubiera ordenado no matar. La  ley moral de 
Dios es la misma forma para todas las naciones. Los 
requerimientos morales de la ley de Moisés son las cosas 
que los Gentiles podrían cumplir por naturaleza. Los Judíos 
hacían estas cosas por revelación; los Gentiles, por 
naturaleza. 
 

Pero recordemos que la ley bajo la cual cada persona 
vive le condena, si él no la guarda perfectamente. Pablo no 
dice que los Gentiles vivieron de acuerdo con su ley natural 
más de lo que los Judíos vivieron de acuerdo con la ley 
revelada. Por el contrario, él está buscando mostrar que  
todos eran pecadores y necesitaban el evangelio de Cristo 
para salvarles. Que todos ellos (Judíos y Gentiles) tenían 
una idea de lo que era correcto y lo que estaba equivocado. 
 

 Versículo 15 – “mostrando la obra de la ley escrita en 
sus corazones, dando testimonio por su conciencia, y 
acusándoles o defendiéndoles sus razonamientos,” La 
construcción del Griego muestra claramente que era la obra 
de la ley, y no la ley misma, lo que estaba escrito en el 
corazón de los Gentiles. Esto, por supuesto, se refiere a los 
requerimientos de la ley. Los requerimientos morales de ley 
eran tales cosas como cualquier persona decente 
reconocerían como justas y correctas, aun si nunca tuvieron 
una revelación. Su conciencia, como la conciencia de los que 
tenían una ley revelada, les acusaba cuando fallaban en 
vivir conforme a su norma de lo correcto, y les aprobaba 
cuando hacían lo correcto. Este es el papel de la conciencia.  

¿Pero que es la conciencia? Es frecuentemente 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  69 

 
 

referida como una guía.  Pero la conciencia no es una guía 
en lo absoluto;  no es su papel. También se dice que la 
conciencia es criatura de la educación; pero no veo cómo 
alguien podría educar su conciencia. Es también definida 
como un juicio moral, pero esa definición no encaja en lo 
absoluto. Su juez moral pudiera decirle que cierta persona 
cometió un acto muy malo, pero su acto no afecta su 
conciencia en alguna forma, a menos que usted se sienta 
responsable por  su acción. Liddell y Scott la definen de la 
palabra Griega que traduce “conciencia” “(1) Un 
conocimiento de la conciencia de uno mismo; (2) 
conciencia” ― Los Griegos tenían una palabra, y la 
conexión determinaba su significado, o quizás hablando 
más exactamente, la conexión determinaba su aplicación. 
Una persona  está consciente de sus propias sensaciones 
corporales, ya sean placenteras o dolorosas; él está 
también consiente de sus propios pensamientos y 
emociones. 

Entramos en conciencia cuando pensamos de ella 
como esa sensación de placer cuando hacemos lo que 
creemos estar en lo correcto, y de dolor cuando cometemos 
lo que creemos fue incorrecto. Es aquello que respalda 
nuestro juicio moral.  Saulo de Tarso siempre hizo lo que 
pensó que era lo correcto, y por lo tanto, siempre tuvo una 
buena conciencia. Pero su información estaba equivocada, 
y por lo tanto, su juicio moral estaba equivocado. (Cf. 
Hechos 26:9). 
 

      Nuestro juicio puede estar equivocado porque las ideas 
sobre las que basamos nuestro juicio pueden estar 
equivocadas. Pero no importa cómo se nos ha enseñado, 
podemos esperar que nuestra  conciencia nos inste a hacer 
lo que hemos juzgado ser lo correcto, a menos que hayamos 
sido endurecidos por una larga indulgencia en las cosas 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  70 
 

 

que sabemos están mal. Me parece que una conciencia viva  
y tierna es infalible. Pero como un juicio moral, ningún 
hombre puede con toda seguridad decir que él está en lo 
correcto en todo. Obtenga toda la información que pueda 
de manera que pueda formar un juicio correcto, y presente 
atención al  llamado de la conciencia. 

 Versículos 17-20 ― “He aquí, tú tienes  el 
sobrenombre de judío, y te apoyas en la  ley, y te gloría en 
Dios, y conoces su voluntad, e instruido por la ley 
apruebas lo mejor, y confías en que eres guía de los 
ciegos, luz de los que están en tinieblas, instructor de los 
indoctos, maestro de niños, que tienes en la ley la forma 
de la ciencia y de la verdad.” No es conocido cuando el 
nombre “Judío” fue primeramente usado. Después de que 
las diez tribus siguieron a Jeroboam en la revuelta contra 
Roboam, las dos restantes tribus ― Judá y Benjamín ― se 
volvieron conocidas como el reino de Judá, porque Judá era 
mucho más poderosa que la tribu  de Benjamín. Más tarde, 
ellos se conocieron como los “Judíos”, derivándose el 
nombre de “Judá”. Cuando el reino de Judá fue  llevada en 
cautiverio, el nombre fue usado pocas veces en el libro de 
Jeremías. Durante el cautiverio y después el nombre 
“Judío” se convirtió en el nombre común de todo el pueblo.  

 

Ellos estaban orgullosos del nombre “Judío” y de lo 
que a su propia estimación, el nombre significó. Se 
gloriaban en Dios y no en los ídolos. Estaban confiados que 
eran capaces de enseñar a todos los que neciamente 
adoraban a los ídolos. Sus privilegios, su creencia en un 
sólo Dios, y su conocimiento de Su voluntad, debió 
haberles humillado y avergonzado de haber hecho tan 
pobre uso de sus privilegios y bendiciones; pero, en lugar 
de eso, ellos estaban jactándose, y mantenían un aire de 
superioridad sobre todo los otros pueblos. Y de este modo, 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  71 

 
 

cada bendición tiene su correspondiente peligro. ¿No hay 
peligro que caigamos en similar estado mental? Tenemos la 
Biblia, aborrecemos los credos humanos, nos gloriamos en 
el nombre que llevamos y  nos sentimos capaces de enseñar 
a todo el mundo. ¿No estamos inclinados a ser orgullosos y 
arrogantes? ¿No debiéramos mas bien humillaros y 
avergonzarnos que no hemos hecho mejor uso de lo que 
tenemos?  
 
      Versículos 21-23 ― “Tú, pues, que  enseñas a otro, ¿no 

te enseñas a ti mismo? Tú que predicas que no se ha de 
hurtar, ¿hurtas? Tú que dices que no se  ha de adulterar, 
¿adulteras? Tú que abominas de los ídolos, ¿cometes 
sacrilegio? Tú que te jactas de la ley, ¿con   infracción de 
la ley deshonras a Dios?” Estas son preguntas 
escudriñadoras. Cualquier hombre es un pobre maestro si 
él no se enseña así mismo mientras enseña a otros. Él es un 
pobre predicador sino puede predicar mejor que lo que 
practica. Es un predicador pobre el que no puede predicar 
mejor de lo que puede practicar, pero es un predicador más 
pobre si no se esfuerza por vivir a la altura de su 
predicación. Los Judíos habían alcanzado el punto donde 
ellos enseñaban mucho y practicaban poco. Debemos 
recordar lo que Jesús dijo a los líderes Judíos: “porque 
dicen, y no hacen” (Mat.23:3). 

  Nadie debiera ser culpable de adulterio, y 
ciertamente, el hombre que predica contra el adulterio no 
debiera ser culpable de este pecado. La traducción de la 
Versión American Standard sobre la cuestión de aborrecer 
ídolos y robar templos no es fácilmente entendida. Pero la 
palabra “robar templos” significa” o robar de las cosas 
sagradas o cometer sacrilegio. Los significados están 
estrechamente relacionados; porque, si  una persona roba 
un templo, él estaría en la estimación de los adoradores de 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  72 
 

 

ese templo, cometiendo sacrilegio. 
  
         Cometer sacrilegio es abusar de las cosas sagradas, o 
hacer uso común de ellas. Los Judíos eran muy dados a 
profanar las cosas sagradas de Dios. Ezequiel 22:26 hace 
esta acusación: “Sus sacerdotes violaron mi ley, y 
contaminaron mis santuarios; entre lo santo y lo profano no 
hicieron diferencia, ni distinguieron entre inmundo y 
limpio” Él profeta explica inmediatamente como  lo habían 
cometido. Profanaron las cosas sagradas de Dios al mezclar 
lo común con lo inmundo ― las cosas de su propia 
imaginación ― en la adoración y servicio a Dios. Los Judíos 
en el tiempo de Pablo  habían profanado las cosas sagradas 
a través de sus tradiciones y al convertir el templo en un 
lugar de comercio y fraude. En muchas formas, ellos 
cometían sacrilegio, pero no es así manifiesto que robaban 
los templos. 
 

   Por lo tanto, sobre este punto la traducción King James 
parece mejor al traducir “Tú que aborreces a los ídolos, 
¿Cometes sacrilegio?” ¿Qué si una persona  aborrece los 
ídolos, pero sin embargo, es tan irrespetuoso hacia Dios que 
comete sacrilegio contra las cosas sagradas de Dios? Sería 
difícil decir el que es idólatra o  el creyente profesado que 
comete sacrilegio deshonra más a Dios. Los Judíos se 
gloriaban en la ley ― se gloriaban en el hecho que la ley les 
había sido entregada; sin embargo, en sus transgresiones de 
la ley deshonraban la  ley de Dios. 

   Versículo 24 ― “Porque como está escrito, el nombre 
de Dios es blasfemado entre los gentiles por causa de 
vosotros.” Los Judíos buscaron hacer prosélitos. Jesús dijo 
que ellos estaban dispuestos a atravesar el mar y la tierra 
para hacer un sólo prosélito (Mat.23:15). Podrían haber 
tenido un gran éxito si hubieran vivido conforme a su 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  73 

 
 

enseñanza. Es difícil lograr a hacer a alguien que crea que 
hay algo bueno en su doctrina, si esta no te ha hecho algún 
bien. Los Judíos habían vivido de tal forma que provocaron 
en los Gentiles blasfemarán a su enseñanza en lugar de creer 
en ella. Los Judíos se habían convertido en un silbido y en 
un refrán. Lea Isaías 52:5.  

 
El más grande estorbo a la expansión de evangelio 

hoy es la conducta de muchos de sus creyentes profesados. 
La inmoralidad, la mentalidad mundana, los tratos 
deshonestos y las divisiones estorban al Cristianismo. La 
oposición desde afuera no es lo que más causa daño. La 
clase correcta de vida de parte de los Cristianos profesados 
les da una oportunidad favorable de oírlos cuando 
presentan el evangelio. No intente vender el evangelio al 
simplemente hablar; muéstreles un ejemplo de lo que el 
evangelio haría por las personas que realmente lo creen. Es 
entonces cuando  usted logrará un creyente más bien que un 
blasfemo. “Así alumbre vuestra luz delante de los hombres, 
para que vean vuestras buenas obras, y glorifiquen a 
vuestro Padre que está en los cielos” (Mat.5:16). 

Versículo 25 ― “Pues en verdad la circuncisión 
aprovecha, si guardas la ley;  pero si eres transgresor de la 
ley, tu circuncisión viene a ser incircuncisión.”     De la 
circuncisión, Dios dijo a Abraham:     “y será por señal del 
pacto entre mí y vosotros” (Gen.17:11). Los descendientes 
de Abraham y Jacob no habían sido traídos a este pacto de 
la circuncisión; ellos habían nacido en ese pacto, y fueron 
circuncidados como señal de su  membrecía en el pacto. Si 
uno no era circuncidado, uno era cortado de esa  relación del 
pacto. “Y el varón incircunciso, el que no hubiere 
circuncidado la carne de su prepucio,  aquella persona será 
cortada de su pueblo;  ha violado mi pacto” (Gen.17:14). Por 
lo tanto, para el Judío, la circuncisión era algo 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  74 
 

 

indispensable para mantener membrecía en el pacto; y era 
provechoso para él, si vivía en la debida obediencia a Dios. 
Pero si no obedecía los mandamientos de Dios, su 
circuncisión lo volvía indigno; él era lo mismo como si no 
hubiese sido circuncidado.  

 
 Era una señal del pacto. Pablo está mostrándoles a los 

Judíos que está señal del pacto era indigna para el Judío que 
no viviera conforme a los requerimientos del pacto. ¿De qué 
me serviría a mí mostrar  un pacto escrito entre yo y otro 
hombre, si él puede demostrarme que yo he quebrantado 
algún requerimiento de ese pacto? Si él puede hacerlo, es lo 
mismo como si nunca tuviere un contrato escrito. Y esto 
justamente representa la condición del Judío. ¿Por qué 
jactarse de ser circuncidado y de tener una ley, si uno ha 
quebrantado ese pacto? El Judío ponía mucho énfasis sobre 
la señal y no sobre la substancia. Él se jactaba del pacto, y ¡lo 
quebrantaba cada día! 

   Versículo 26 ― “Si, pues, el circunciso guardare las 
ordenanzas de la ley, ¿no  será tenida su incircuncisión 
como circuncisión?”  Pablo había declarado la doctrina que 
la circuncisión no era de ningún valor para la persona que 
no vivía correctamente. ¿Pero de qué valor era al Gentil que 
vivía en armonía con los requerimientos morales de la ley, 
aunque no había sido circuncidado? Al no ser circuncidado, 
el Gentil no violaba ninguna  ley, porque la ley no requería 
al Gentil ser circuncidado. Por lo tanto, el Gentil podría 
descuidar la circuncisión sin pecar, y si él vivía una vida 
moral correcta, él podría ser considerado como si hubiese 
sido circuncidado. Pero el razonamiento de Pablo sobre 
este punto no garantiza que alguien descuidará algo que 
Dios había ordenado hacer. Es interesante que, en su 
preocupación  de excluir la necesidad del bautismo, algunos 
han argumentado que el razonamiento de Pablo sobre la 



 Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  75 

 
 

circuncisión pudiera aplicar al bautismo. Ellos preguntan: 
“Si una persona no bautizada vive correctamente, ¿Él no se 
será considerado como si nunca hubiese sido bautizado?” 
Pero su esfuerzo en realizar esta clase de paralelo falla. Los 
Gentiles no habían sido ordenados a ser circuncidados, y por 
lo tanto, no habían violado ninguna ley, no habían 
cometido algún pecado al respecto, al no ser circuncidados; 
mientras que la obediencia al evangelio, incluyendo el 
bautismo, es  requerido a todas las personas. 

       Y aquí está otro punto de su teoría que falla al 
considerar. Cada uno a quien el mandamiento de ser 
circuncidado se extendió, tenía que ser circuncidado o de lo 
contrario sería cortado de su pueblo; él había quebrantado 
el pacto, y ya no más era considerado uno con el pueblo de 
Dios. Por lo tanto, sí, estos teólogos,  pudieran establecer un 
paralelo entre la  circuncisión y el bautismo, ellos debieran 
probar que a cada uno a quien el mandamiento de ser 
bautizado se  extendió tendrá que ser bautizado o de lo 
contario sería cortado. 

       Pero Pablo no afirma que algún Gentil tenía que 
guardar las ordenanzas de la ley para mantenerse sin 
pecado. De hecho, su propósito era que todos los hombres 
se vieran así mismos como pecadores condenados y 
provocarles reconocer su necesidad de salvación por medio 
de Cristo. 
       
      Versículo 27 ― “Y el que físicamente es  incircunciso, 

pero guarda perfectamente la ley, te condenará a ti, que 
con la letra de la ley y con la circuncisión eres transgresor 
de la ley.” [En la versión Castellana de Reina Valera no se 
vierte el texto como pregunta—El Traductor]. Algunos 
Comentaristas consideran esto como una afirmación directa 
en lugar de una pregunta. Pero esto importa poco si  es 



Capítulo 2                                          Un Comentario sobre Romanos  76 
 

 

una pregunta o es una afirmación; en cualquiera de las dos 
formas el significado es el mismo. “el incircunciso por 
naturaleza” son los Gentiles. El Juez” es aquí usado en el 
sentido de condenar. La “letra” se refiere a la ley de Moisés. 
Los Judíos tenían una ley y eran circuncidados. Pablo, por 
lo tanto, afirma que el Gentil, si el cumplía la ley, condenaba 
al Judío. Esto no significa que los Gentiles que vivían 
correctamente se sentarían en el juicio final sobre el Judío 
desobediente, sino que su conducta al contrastarla con el 
Judío transgresor, tal como Noé por su obediencia, 
condenaba   al mundo (Cf. Heb.11:7). 

Versículos 28, 29 – “Pues no es judío el que lo es 
exteriormente, ni es la circuncisión la que se hace 
exteriormente en la carne; sino que es judío el que lo es 
en lo interior, y la circuncisión es la del corazón, en 
espíritu, no en letra; la alabanza del cual no viene de los 
hombres, sino de Dios.” Referente a la carne, un Judío era 
un Judío, no importa como él vivía; pero él no era un Judío 
a la vista de Dios, no era uno tal como Dios le reconocería, 
a menos que él tuviese un corazón fiel con Dios. La 
circuncisión exterior era algo necesario para el Judío, pero 
la circuncisión exterior no tenía  ningún valor a menos que 
estuviera acompañada por la circuncisión del corazón. La 
circuncisión del corazón significa cortar la dureza y deseos 
pecaminosos del corazón. 

Muchos de los Judíos dependían de la apariencia 
exterior, pero internamente estaban llenos de corrupción. 
A la vista de Dios, el Gentil de corazón honesto era mejor 
que el Judío corrupto. El hombre  mira la apariencia exterior 
y alaba el espectáculo y la exhibición; pero Dios mira el 
corazón, y alaba la honestidad y la virtud (cf. 1 Sam.16:7). 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 ¿Qué ventaja tiene, pues, el judío? ¿o de qué aprovecha la 

circuncisión? 2 Mucho, en todas maneras. Primero, ciertamente, 

que les ha sido confiada la palabra de Dios. 3 ¿Pues qué, si algunos 

de ellos han sido incrédulos? ¿Su incredulidad habrá hecho nula la 

fidelidad de Dios? 4 De ninguna manera; antes bien sea Dios 

veraz, y todo hombre mentiroso; como está  escrito: Para que seas 

justificado en tus palabras, Y venzas cuando fueres juzgado. 5 Y si 

nuestra justicia hace resaltar la justicia de Dios, ¿qué diremos? 

¿Será injusto Dios que da castigo? (Hablo como hombre.) 6 En 

ninguna manera; de otro modo, ¿cómo juzgaría Dios al mundo? 7 

Pero si por mentira la verdad de Dios  abundó para su gloria, ¿por 

qué aún soy juzgado como pecador? 8 ¿Y por qué no decir (como 

se nos calumnia, y como algunos, cuya condenación es justa, 

afirman que nosotros decimos): Hagamos males para que vengan 

bienes? 9 ¿Qué, pues? ¿Somos nosotros mejores que ellos? En 

ninguna manera; pues ya que hemos acusado a judíos y a gentiles, 

que todos están bajo pecado. 10 Como está escrito: No hay justo, 

ni aun uno; 11 No hay quien entienda, No hay quien busque a Dios. 

12 Todos    se desviaron, a una se hicieron inútiles; No hay quien 

haga lo bueno, no hay ni siquiera uno. 13 Sepulcro abierto es su 

garganta; Con su lengua engañan. Veneno de áspides hay debajo 

Capítulo 3 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   78 
 

 

de sus labios; 14 Su boca está llena de maldición y de amargura. 

15 Sus pies se apresuran para derramar sangre; 16 Quebranto y 

desventura hay en sus caminos; 17 Y no conocieron camino de paz. 

18 No hay temor de Dios delante de sus  ojos. 19 Pero sabemos 

que todo lo que la ley dice, lo dice a los que están bajo la ley, para 

que toda boca se cierre y todo el mundo quede bajo el juicio de 

Dios; 20 ya que por las obras de la ley ningún ser humano será 

justificado delante de él; porque por medio de la ley es el 

conocimiento del pecado. 21 Pero ahora, aparte de la ley, se ha 

manifestado la justicia de Dios, testificada por la ley y por los 

profetas; 22 la justicia de Dios por medio de la fe en Jesucristo, 

para todos los que creen en él. Porque no hay diferencia, 23 por 

cuantos todos pecaron, están destituidos de la gloria de Dios, 24 

siendo justificados gratuitamente por su gracia, mediante la 

redención que es en Cristo Jesús, 25 a quien Dios puso como 

propiciación por medio de la fe en su sangre, para manifestar su 

justicia, a causa de haber pasado por alto, en su paciencia, los 

pecados pasados, 26 con la mira de manifestar en este tiempo su 

justicia, a fin de que él sea el justo, y el que justifica al que es de la 

fe de Jesús. 27 ¿Dónde, pues, está la jactancia? Queda excluida. 

¿Por cuál ley? ¿Por la de las obras? No, sino por la ley de la fe. 

28 Concluimos, pues, que el hombre es justificado por la fe sin las 

obras de la ley. 29 ¿Es Dios solamente Dios de los judíos? ¿No es 

también Dios de los gentiles? Ciertamente, también de los gentiles. 

30 Porque Dios uno es, y él justificará por la fe a los de la 

circuncisión, y por  medio de la fe a los de la incircuncisión.   31 

¿Luego por la fe invalidamos la ley? En ninguna  manera, sino que 

confirmamos la ley. 

 

Versículo 1 ― “¿Qué ventaja tiene, pues, el judío? ¿o 
de qué aprovecha la circuncisión?”. El corazón orgulloso 
del Judío resentía cualquier idea que lo pusiera en el mismo 
nivel con las personas de otras naciones. Para el   Judío que 
se enorgullecía de ser un Judío y quien depositaba un gran 
énfasis  sobre la apariencia exterior parece que Pablo estaba 
tratando de figurar que no había diferencia en ser un Judío 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   79 
 

 
 

y ninguna ventaja en la circuncisión. Pablo está aquí 
anticipándose a una objeción del Judío. Pablo no da una 
completa respuesta a tal objeción. 

 

      Versículo 2 ― “Mucho, en todas maneras. Primero, 
ciertamente, que les ha sido confiada la palabra de Dios.”  
Los Judíos habían disfrutado muchas bendiciones y 
privilegios, incluyendo una tierra para sí mismos; pero su 
principal ventaja o privilegio era, que ellos habían sido 
instruidos con los oráculos de Dios. Los “oráculos de Dios” 
incluían todo lo que encontramos en lo que conocemos 
como el Antiguo Testamento ― habiendo esto sido 
confiado a ellos  era la principal ventaja de los Judíos, su más 
grande privilegio. Cuán mucho más grande es nuestro 
privilegio al tener también nuestro Nuevo Testamento. Los 
Judíos habían “recibido la ley por disposición de ángeles, y 
no la guardasteis” (Hechos 7:53). 
       
      Versículos 3, 4 ― “¿Pues qué, si algunos de ellos han 

sido incrédulos? ¿Su incredulidad habrá hecho nula la 
fidelidad de Dios? De ninguna manera; antes bien sea 
Dios veraz, y todo hombre mentiroso; como está escrito: 
Para que seas justificado en tus palabras, Y venzas 
cuando fueres juzgado.” Dios había prometido bendecir a 
los Judíos. Si no les bendijera, aunque pecaran ¿Él estaría 
faltando a Su promesa? ¿Interferiría su falta de fe con la 
promesa de Dios? Pero las promesas de Dios son 
condicionales. No importa que teorías las personas 
pudieran tener, debemos dejar que Dios sea fiel, aun si 
debemos considerar todas las teorías como falsas y a todo 
hombre mentiroso. Únicamente en esta forma podemos ser 
justificados en nuestras palabras y prevalecer cuando 
seamos juzgados. 

 

      Versículos 5, 6 ― “Y si nuestra justicia hace resaltar 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   80 
 

 

la justicia de Dios, ¿qué diremos? ¿Será injusto Dios que 
da castigo? (Hablo como hombre.) En ninguna manera; de 
otro modo, ¿cómo juzgaría Dios al mundo?” Que esta es 
otra objeción que un Judío podría hacer es mostrado por el 
hecho que Pablo inmediatamente añade; “(Hablo como 
hombre)”. La posible objeción es declarada en una forma 
precautoria. Si el pecado del hombre es la ocasión parea 
que Dios muestre Su plan de justicia por medio del 
evangelio, entonces ¿Qué concluimos? ¿Concluiremos que 
Dios es injusto al castigarnos por haber vivido de esa 
manera que le causa hacer semejante exhibición de Su 
justicia?  Dios no lo quiera. Si fuere así, ¿Cómo Dios juzgará el 
mundo? 

 
  Versículos 7, 8 – “Pero si por mentira la verdad de 

Dios abundó para su gloria, ¿por qué aún soy juzgado 
como pecador? ¿Y por qué no decir (como se nos 
calumnia, y como algunos, cuya condenación es justa, 
afirman que nosotros decimos): Hagamos males para que 
vengan bienes?” El Judío consideró al Cristianismo como 
una mentira y a la predicación de Pablo adecuada a esa 
mentira, y que olvidar el Judaísmo por el Cristianismo 
significaba  cometer el más grande pecado que un Judío 
podía hacer. 

 
 Pablo está aquí adoptando el método del 

razonamiento del objetada. Si usted  justifica sus pecados 
sobre la base que sus pecados son expuestos y exhibidos 
en la justicia de Dios, ¿Por qué me condena a mí por lo que 
usted considera mi gran pecado? Sobre esa teoría, ¿Y por qué 
no decir (como se nos calumnia, y como algunos, cuya 
condenación es  justa, afirman que nosotros decimos): Hagamos 
males para que vengan bienes?”  

 
        Si la teoría declarada en la objeción fuere la correcta, 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   81 
 

 
 

entonces, entre más pecamos, mejor sería para nosotros. 
Pero Pablo añade que la condena a semejante 
calumniadores es correcta.  

 

       Versículo 9 ― “¿Qué, pues? ¿Somos nosotros 
mejores que ellos? En ninguna manera; pues ya que 
hemos acusado a judíos y a gentiles, que todos están bajo 
pecado.” Probar que todos estaban bajo pecado había sido 
el objetivo de todo lo que él había dicho desde el versículo 
dieciocho del capítulo Uno. Esto lo había hecho para 
probar que todos están  bajo condenación y necesitados del 
evangelio como el poder de Dios para salvarles. Para 
establecer la pecaminosidad del hombre, Pablo cita 
extensamente de los profetas. 
 
     “¿Qué, pues? ¿Somos mejores que ellos?” Estas 

preguntas un Judío podría formularlas después de oír el 
razonamiento de Pablo en los versos que  siguen. El Judío 
tenía tantos privilegios que podría naturalmente pensar de 
sí mismo como mejor que otros. Pero el Judío había hecho 
muy pobre uso de esos privilegios que Pablo 
inmediatamente responde: “En ninguna  manera; pues ya que 
hemos acusado a judíos y a gentiles, que todos están bajo pecado”. 
El Judío no había vivido  conforme a la ley, y por lo tanto no 
era justificado; los Gentiles también habían fallado en la 
justificación, porque no habían vivido conforme a la luz 
que se  les había concedido. Pero en cuando a merecer la 
justificación, ni uno ni otro eran superiores, porque ¡todos 
eran pecadores! 

 

      Versículos 10, 11 ― “Como está escrito: No hay justo, 
ni aun uno; No hay quien entienda, No hay quien busque 
a Dios.” Pablo da un número de citas de las Escrituras del 
Antiguo Testamento para probar de sus propios profetas la 
pecaminosidad de los Judíos. Después de realizar la 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   82 
 

 

declaración  general que nadie de ellos era justo, Pablo 
muestra en lo que ellos eran  pecadores. Los Judíos eran 
grandes estudiantes de sus Escrituras, y sin    embargo, no las 
comprendieron.   Aunque tenían un entendimiento exacto 
de los requerimientos de la ley, fallaron en entender el 
significado de las cosas requeridas. No entendieron que todo 
su sistema era temporal y figura.  

        En su propia estimación, todo el sistema del   Judaísmo 
era el orden  permanente de las cosas de Dios, y asumían 
que siempre serían el pueblo especial de Dios. Pero Jesús 
usó un lenguaje más  directo que el de Pablo declarándoles 
― “guías ciegos”, “Insensatos y ciegos” (Mat.23:16, 17). Los 
que suponían  ser especialmente habilidosos en la ley, Jesús 
les dijo: ¡Ay de vosotros, intérpretes de la ley! Porque 
habéis  quitado la llave de la ciencia; vosotros mismos no 
entrasteis, y a los que entraban se lo impedisteis” 
(Luc.11:52). Aun la llave al correcto entendimiento  de sus 
Escrituras había sida escondida en los desechos de sus 
nociones o tradiciones. Dejemos que los que piensan que 
los Judíos tenían semejante  entendimiento exacto de los 
asuntos del reino consideren lo que Jesús y sus apóstoles 
dijeron al respecto. 

 

      “No hay quien busque a Dios” Quizás ninguna otro 
pueblo ha estudiado las Escrituras más como los Judíos lo 
hicieron; sin embargo, ellos no estaban  buscando a Dios. 
Buscar a Dios es  buscar conocer y hacer Su voluntad ― 
Volver Sus pensamientos, nuestros pensamientos y Sus 
caminos, nuestros  caminos. Los Fariseos, los Escribas y los 
intérpretes de la ley estudiaban tanto porque asumían que 
ellos podían estar bien instruidos y  formalmente correctos 
de manera que  podían quedar bien con sus conciudadanos  
Judíos. En lugar de buscar estar justificados a la vista de 
Dios, buscaron justificarse a sí mismos a la vista de los 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   83 
 

 
 

hombres. Jesús les dijo: “Vosotros sois los que os justificáis 
a vosotros mismos delante de los hombres; más Dios 
conoce vuestros corazones; porque lo que los hombres 
tienen por sublime, delante de Dios es abominación” 
(Lucas 16:15). Ellos amaban la alabanza de los hombres más 
que la alabanza de Dios (Juan 12:43). 

 

  Semejante estado mental era totalmente incapaz de 
buscar a Dios de todo corazón. “¿Cómo podéis vosotros 
creer, pues recibís gloria los unos de los otros, y no buscáis 
la gloria que viene del  Dios único?” (Juan 5:44). Cuando 
una persona estudia las Escrituras por cualquier otro 
propósito que conocer a Dios y ser capaz de cumplir con 
Su voluntad, no se sabe a que tipo de conclusiones 
absurdas pueda llegar. “Y  conoceremos, y proseguiremos 
en  conocer a Jehová” (Oseas 6:3). 
 

 Versículo 12 ― “Todos se desviaron, a una se 
hicieron inútiles; No hay quien haga lo bueno, no hay ni 
siquiera uno.” Esto ocurrió porque ellos no entendieron y 
no buscaron a Dios. Para Jehová ellos no eran útiles ― Él ya 
no podía usarlos en Sus planes. Pero ellos no habían nacido 
en esa condición, sino se habían apartado y se habían 
vuelto  “inútiles”. Nadie era absolutamente  bueno ― ¡todos 
habían pecado! 

 

      Versículos 13, 14 ― “Sepulcro   abierto es su garganta; 
Con su lengua engañan. Veneno de áspides hay debajo  de 
sus labios; Su boca está llena de maldición y de 
amargura.” Esta es una fuerte figura de lenguaje. Desde sus 
gargantas surgían palabras tan ofensivas  como los olores 
de u n  sepulcro abierto. ¡Cuán expresiva es la suciedad 
de su lenguaje! El engaño fue uno de los  pecados que se les 
acusó a los Gentiles. Ahora los Judíos son acusados con el 
mismo pecado. Ninguna confianza puede ser puesta en lo 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   84 
 

 

que dice una persona engañosa. Pablo también les acusa 
que sus palabras eran tan venenosas como el veneno de 
áspides, que sus lenguas estaban llenas de amargura y 
maldición. Una persona engañosa es una persona que 
miente para   ganar   alguna   ventaja, pero él espera que 
todos le crean; y si usted descubre que él es un mentiroso, él 
se amarga con usted. 

 
       Versículo 15 ― “Sus pies se apresuran para derramar 

sangre;” Esto expresa su prontitud para asesinar. Del 
interrogatorio contra Jesús, aprendemos que aun la 
suprema corte algunas veces está ansiosa para asesinar a 
una víctima inocente. 
 
      Versículo 16 ― “Quebranto y  desventura hay en sus 

caminos;” Ellos habían venido a convertirse en una raza 
turbulenta. Lea lo que Josefo dice que tomó lugar dentro de 
Jerusalén mientras la armada Romana sitiaba a esa 
desafortunada ciudad. 
       
      Versículos 17, 18 ― “Y no conocieron  camino de paz. 

No hay temor de Dios delante de sus ojos.” Ellos habían 
amado   la paz, pero no podían encontrarla. No conocían 
como ser pacíficos. Sobre esto Jesús testificó contra ellos, “Y 
cuando llegó cerca de la ciudad, al verla, lloró sobre ella, 
diciendo: ¡Oh, sí también tú conocieses, a lo menos en este 
tu día, lo que es para tu paz! Mas ahora está encubierto de 
tus ojos. Porque vendrán días sobre ti, cuando tus enemigos 
te rodearán con vallado, y te sitiarán, y por todas partes te 
estrecharán” (Lucas 19:41-43).  
 
      Los Judíos no conocieron   como estar en paz con Dios 

ni con el  hombre. Y aquí está la razón: “No hay temor de Dios 
delante de sus ojos”. No tenían ninguna reverencia por Dios, 
y   por lo tanto, ningún respeto por su prójimo. 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   85 
 

 
 

       Versículo 19 – “Pero sabemos que todo lo que la ley 
dice, lo dice a los que están bajo la ley, para que toda boca 
se cierre y todo el mundo quede bajo el   juicio de Dios;” 
Aquí todo el Antiguo Testamento es referido como la ley, 
porque Pablo había estado citando varias partes del 
Antiguo Testamento. Lo que él había citado eran, por lo 
tanto,  palabras dirigidas a los Judíos ― ellos eran culpables 
de los delitos mencionados en las citas “para que toda  boca se 
cierre” Todo eso pudiera hacerles sentir culpables e 
incapaces de responder o fabricar alguna defensa. Los   
Judíos no podían negar lo que sus propios profetas 
inspirados habían dicho. “y todo el mundo quede bajo el juicio 
de Dios;” El Judío rápidamente concedía que el Gentil 
estaban bajo el juicio de Dios, y ahora Pablo prueba de las 
Escrituras Judías que el Judío estaba de la misma manera 
bajo el juicio de Dios. 
 

   Versículo 20 ― “ya que por las obras  de la ley ningún 
ser humano será  justificado delante de él; porque por 
medio de la ley es el conocimiento del pecado.” Si ellos 
habrían guardado la ley perfectamente, habrían sido 
justificados por la ley; Pero Pablo les había probado por sus 
propias  Escrituras que no habían guardado de esta manera 
la ley. Él les había mostrado ser culpables de muchos 
graves pecados; “porque por medio de la ley es el conocimiento 
del pecado”. Lo que podría haber sido el medio para su 
justificación, se había  convertido, a causa de sus pecados, el 
medio de su condena. Esta condena, este sentimiento de 
pecaminosidad, no vino a ellos a través de alguna 
operación directa del Espíritu Santo, sino por  medio de 
claras aseveraciones de hombres inspirados. 

 

      Un Punto Establecido ― En la porción de la Epístola que 
hemos considerado, Pablo muestra que los Gentiles, 
aunque confiaban en la ley natural como su sabiduría 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   86 
 

 

humana la interpretaban, ellos se habían contaminado en 
toda  especie de  pecados. No habían vivido conforme a la 
ley de la naturaleza. Pablo también mostró que el Judío, en 
lugar de vivir conforme a las demandas de la ley de Moisés 
para ser justificado por  ella, había transgredido tanto esa 
ley que fue condenado por ella. Todos,  ambos, Judíos y 
Gentiles, eran condenados como pecadores, y estaban 
perdidos, a menos que un plan pudiera ser presentado que 
volviera justos a los hombres pecadores. La ley justificaría 
al hombre, si él la guardaba perfectamente, pero esta no 
podía  justificar a nadie después de transgredir esa ley. 
 
       Versículo 21 ― “Pero ahora, aparte de la ley, se ha 

manifestado la justicia de Dios, testificada por la ley y 
por los profetas;” En el lenguaje de Pablo, el término “la 
ley” se refiere a la ley de Moisés. La versión American 
Standard tiene “aparte de la ley”, pero no hay ningún prefijo 
“la” en esta frase en el   Griego. Esta “justicia” era “aparte de 
la ley”, de cualquier ley, ya sea la ley de Moisés o la ley bajo 
la cual vivieron los Gentiles. El “ahora” es enfático ― ahora, 
en el presente caso, o en la actual  dispensación, un plan de 
justicia ha sido manifestado, se ha dado a conocer, o traído 
a la luz. Este plan es distinto a la ley. Y sin embargo, el Judío 
no debía  asombrase en la inauguración de este nuevo plan 
de justicia, porque ambos, la ley y los profetas habían dado 
testimonio con respecto a este plan de justicia ― “testificada 
por la ley y por los profetas;”. 

 

     “Llevar testimonio o testificar”. No se refiere a una nueva 
doctrina; que haya sido encontrada en el Antiguo 
Testamento. El apóstol hace esta observación con 
referencia  especial a los  Judíos. Él no declara alguna nueva 
cosa, sino que aquello que fue plenamente declarado en 
las propias Escrituras de los Judíos” (Albert Barnes en sus 
“Notas sobre la Epístola a los Romanos). Barnes es un 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   87 
 

 
 

Presbiteriano, y generalmente un autor de mentalidad 
correcta; pero es imposible para una persona que no 
comprende el plan de  redención de Dios ver claramente 
algunos puntos. Pablo no dice que este plan de justicia fue 
enseñado y desarrollado por la ley y los profetas, sino que 
ellos testificaron, dieron testimonio, con respecto a este plan 
de justicia, el cual ahora, aparte de la ley, trajo la luz a los 
hombres. 

  
Pero ¿Cómo fue testificada por la ley los profetas? El 

tabernáculo, con sus diversos servicios y ofrendas, era un 
tipo  de las cosas mejores venideras. Al hablar de estas 
cosas, Pablo añade esta cláusula   explicatoría, “Lo cual es 
símbolo para el tiempo presente,” (Heb.9:9). En esta forma, 
y también en la promesa de Dios hecha a Abraham, la ley 
testificaba o dio testimonio, con respecto a este plan de 
justicia. Y los profetas también dieron testimonio con 
respecto a este plan de salvación a través de Cristo, este 
plan que ahora ha sido manifestado o traído a 
consideración.        

 

       Dislocando o Pervirtiendo la Profecía — Un defensor por 
un reino furro hace esta audaz declaración: “Pero el Antiguo 
Testamento no conoce nada del Cristianismo” ¡Esto es, no hay 
ninguna profecía en el Antiguo Testamento con respecto al 
plan de salvación del evangelio! ¿Puede usted creerlo? Sin 
embargo, esto expresa lo que generalmente creen las 
personas en  el reino futuro. Pero, al decir que los profetas 
dieron testimonio con respecto a este plan de justicia ahora 
dado a conocer, Pablo rotundamente contradice tales 
afirmaciones. En tal enseñanza, estas personas no están 
especulando sobre profecías no cumplidas tanto como 
están dislocando las profecías. Están tomando las profecías 
que se han cumplido y profecías que ahora están en proceso 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   88 
 

 

de cumplimiento, y las presentan como profecías que aún 
no se han cumplido. Si no hicieran más que especular sobre 
profecías incumplidas, no valdría la pena considerar su 
discurso. Deploro el hecho que algunos hermanos han 
dado una ventaja decidida al referirse a sus teorías como 
“especulación sobre profecías todavía no  cumplidas”.  

                                                                                                     Cuando dicen que la tierra de la promesa a Abraham 
no ha sido cumplida; que las profecías con respecto a la 
restauración de los Judíos no ha sido cumplida; que la 
profecía de Daniel 2:44 no ha sido cumplida en la Iglesia; 
que la profecía que Cristo se sentaría sobre el trono de 
David no ha sido cumplida; y luego usted dice, “Oh, Sí,  más 
especulación sobre las profecías por cumplirse” ¿Usted 
todavía no ha sido capaz de detectar todos los puntos que 
están reclamando? Ellos dicen que estas profecías no han 
sido cumplidas, y usted  está de acuerdo con ellos al 
referirse a sus perversiones como “especulaciones  sobre 
profecías no cumplidas” Y cuando dicen que ninguna de las 
profecías del Antiguo Testamento se refieren a este  plan de 
salvación del evangelio por medio de Cristo, ¿Por qué ceder 
a ese punto ante ellos al considerar semejante discurso 
únicamente sobre “especulación sobre profecías todavía no 
cumplidas”? No conozco más grande perversión de las 
Escrituras que decir que ninguna de las profecías del 
Antiguo  Testamento se refieren a ¡esta actual dispensación! 

 

       Pablo dijo que el evangelio para el que había sido 
apartado, había sido prometido a través de los profetas en 
las Santas Escrituras (Rom.1:1). Jesús dijo que había sido 
escrito en los profetas que el arrepentimiento y la remisión 
de los pecados deberían ser predicados en Su nombre entre 
todas las naciones  comenzando desde Jerusalén (Lucas 
24:45-48). Pero ¿Por qué multiplicar citando más 
Escrituras? La idea que los profetas no dijeron nada sobre 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   89 
 

 
 

esta  “era de la Iglesia” nunca se había escuchado hasta que 
algunos que se volvieron más sabios en sus propias mentes 
que los apóstoles y Jesucristo mismo. Y me ha sorprendido 
más allá de toda expresión oír a ciertos hermanos   
continuamente referirse a tales perversiones de las 
Escrituras como “especulación sobre profecías no 
cumplidas”. 
 

 Versículos 22-24 – “la justicia de Dios por medio de 
la fe en Jesucristo, para todos los que creen en él. Porque 
no hay diferencia, por cuantos todos pecaron, y están 
destituidos de la gloria de Dios, siendo justificados 
gratuitamente por su gracia, mediante la redención que 
es en Cristo Jesús,” Los versículos 21 al 24 se conectan 
estrechamente con el capítulo Uno versículos 16 y 17. Esta 
justicia que es aparte de la ley es lograda a través de 
Jesucristo; y es para todos los que creen,  porque no hay 
distinción entre el Judío  y el Gentil. Todos, ambos, el Judío 
y el Gentil, necesitan este evangelio de salvación; porque 
todos han pecado ― todos han quedado cortos de la gloria 
de  Dios. Esta salvación para todos fue diseñada de acuerdo 
al plan y propósito de Dios. 

 

        Ninguna Distinción ― Dios había elegido a Abraham y 
a su descendencia para un propósito especial. Los Judíos 
habían fallado en comprender el propósito de Dios; habían 
pensado de  Jehová como su Dios y de nadie más. En  su 
pensamiento, Él era un Dios tribal o nacional. Se necesitó 
de un milagro especial para convencer a Pedro que Jehová 
era el Dios de todos y no únicamente de los Judíos. Para 
corregir esta idea profundamente arraigada entre los 
Judíos, Pablo frecuentemente recordó a los Judíos 
Cristianos que  ahora no existía ninguna distinción entre 
Judíos y Gentiles. Algunos de los Cristianos Judíos nunca 
superaron esta idea tribal, y derivaron en una secta 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   90 
 

 

conocida como los Ebionitas. Es una lástima que algunos 
hermanos de pasados años han revivido, y aun quizás 
ligeramente  modificado, la idea Judía que Jehová es el Dios 
nacional de los  Judíos. 

  
   Leamos Romanos 3:21-24, dejando en una expresión 

aparentemente parentética: “Pero ahora, aparte de la ley, se ha 
manifestado la justicia de Dios, testificada por la ley y por los 
profetas; la justicia de Dios por medio de la fe en Jesucristo, para 
todos los que  creen en él. ….. siendo justificados gratuitamente 
por su gracia, mediante la redención que es en Cristo Jesús” 
Justificar a una persona es declararlo libre de culpa. La ley 
no puede declarar a una persona justa, o libre de culpa, si 
él ha quebrantado en únicamente un punto. La justificación 
por la ley era imposible, porque todos pecaron. Pero  aparte 
de la ley, un plan de justicia ha sido revelado. 

 
   El apóstol nos dice que esta justificación es gratuita, y 

además enfatiza el hecho que es gratuita al añadir que es 
por gracia. Es otorgada gratuitamente. No se llega a ella por 
ningún mérito, sino por gracia. Y es por fe. Por el término 
“fe” Pablo significa todo aquello que es implicado al 
reconocer a Jesucristo como nuestro Salvador, Profeta, 
Sacerdote y Rey. Esto será más tarde discutido más 
ampliamente. La justificación que es ofrecida aparte de la 
ley es también por medio de la redención que es en 
Jesucristo o por Jesucristo. Es por lo que Cristo hizo que 
tenemos la redención. 

 

      Algunos Términos Definidos 
 

      Justo aquí pudiera ser correcto estudiar algunas 
palabras que Pablo usa en su epístola. Nadie puede 
entender un  pasaje de la Escritura a menos que uno 
entienda las palabras del pasaje. Al  estudiar estas palabras 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   91 
 

 
 

consideraremos únicamente aquellos significados que se 
relacionan a la salvación de los pecadores. 

 

       Justificar ― Justificar a una persona es pronunciarla 
justa o justo; declarar a  alguien sin culpa. Por supuesto, si 
una persona guarda perfectamente la ley, él sería 
justificado; él sería declarado sin culpa. Si Dios perdona a 
un pecador, entonces no hay nada contra él. Él está libre de 
culpa ― él es tan justo como si nunca hubiera pecado. 
 

  Gracia ― Gracia es favor. Es el  beneficio otorgado sin 
paga alguna ― el otorgamiento gratuito de una cosa que 
una persona necesita. El pecador necesita perdón ― 
necesita ser justo. Únicamente por medio de la gracia de 
Dios es posible para un pecador ser perdonado, o ser 
justificado. No importa  cuántas cosas él pudiera cumplir 
como condiciones para el perdón, esto destruye el hecho 
que, sobre la parte de Dios, su perdón y justificación es 
completamente por gracia. Ninguna cantidad de obras 
destruirán el hecho  que el perdón es por gracia. 

 

      Redentor ― Un redentor es uno que rescata a otro de la 
esclavitud, o libera a  otro de cualquier condición donde se 
encuentra. Jesús nos redime de la esclavitud del pecado y 
del poder del  diablo. Él es nuestro único Redentor. 
 
      Rescate ― El rescate es el precio por la redención. Jesús 

vino para “dar su vida en rescate por muchos” (Mat.20:28; 
Mar.10:45). Por lo tanto, Él se convirtió en aquello que es 
ofrecido para intercambiar por otro como el precio de su 
redención (1 Tim.2:6) “Porque Cristo, cuando aún éramos 
débiles, a su tiempo murió por los impíos” (Rom.5:6) 
“quien se dio a sí mismo por nosotros para redimirnos de 
toda iniquidad y purificar para sí un pueblo propio, celoso 
de buenas obras” (Tito 2:14). 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   92 
 

 

       Redención ― Redención es el acto de redimir. Cristo es 
llamado “redención”  porque todo el proceso de redención 
se centra en Él (1 Cor.1:30). Jesús es nuestro redentor ― 
nadie más puede rescatarnos de la esclavitud del pecado. 
Él es también nuestro rescate, porque Él  fue el precio pagado 
por nuestra redención. Y en Él, Dios proveyó 
gratuitamente un medio por el cual los pecadores pueden 
ser justificados. 

 

      Versículos 25, 26 ― “a quien Dios puso como 
propiciación por medio de la fe en su sangre, para 
manifestar su justicia, a causa de haber pasado por alto, 
en su paciencia, los pecados pasados, con la mira de 
manifestar en este tiempo su justicia, a fin de que él sea 
el justo, y el que justifica al que es de la fe de Jesús.” “a 
quien Dios puso” ―    esto es, públicamente exhibido. 
Propiciar es apaciguar, volver favorable. Cuando Jacob se 
enfrentó a Esaú, él envió presentes a Esaú para apaciguar 
su ira, para producirle un sentimiento más favorable hacia 
Jacob (Vea Génesis 32:13-21). Esto no significa que Dios 
estaba enojado hacia el pecador en el sentido que los 
hombres  se vuelven enojados. Por el contrario, todo el plan 
de redención surgió de la compasión y misericordia de Dios 
por  los hombres pecadores. Pero la ley de  Dios había sido 
quebrantada, Su autoridad había sido menospreciada y el 
hombre estaba bajo condenación. Hay  por así decirlo, tal 
cosa como ira legal o judicial. Un juez y un jurado pueden 
encontrar a un hombre culpable de los cargos que se le 
imputan, y todavía la tristeza y el arrepentimiento del 
hombre pueden ser manifestados de tal forma  que el juez 
y el jurado desearían con toda su voluntad liberarlo, y al 
mismo tiempo mantener la majestad de la ley; pero no hay 
una forma en que ellos puedan mostrar que son rectos al 
liberarlo. Para mantener la ley ellos deben emitir su 
condena. 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   93 
 

 
 

      Permítanme que esto sirva como una ligera ilustración. 
La ley de Dios ha sido quebrantada una y otra vez; y sin 
embargo, en esta actual dispensación, Él  ha justificado a los 
pecadores; y ha pasado por alto los pecados cometidos en 
el tiempo transcurrido, esto es, los  pecados cometidos bajo 
la anterior dispensación. ¿Cómo puede Él mostrar que está 
haciendo lo justo? Ignorar los pecados, o tratarlos con 
indiferencia, podría destruir Su gobierno moral. Él debe ser 
justo y la majestad de Su ley mantenida. La justicia 
demanda que el culpable sea castigado, y la ley sea  aplicada 
sobre el culpable. ¿Cómo, entonces, puede Dios ser justo al 
pasar por alto los pecados de la anterior  dispensación y 
justificar a los pecadores en el actual tiempo? Únicamente a 
través de la muerte de Jesús por nosotros. A pesar de que él 
pagó la penalidad por nuestra redención del pecado y la 
muerte, Dios no fuerza a nadie para aceptar la libertad que 
Él compró. El plan incluye únicamente a los que creen en 
Jesús ahora puedan ser justificados.  

                                                                                     A la luz de los anteriores comentarios de  los versos 25 
y 26. La muerte de Cristo hizo posible que Dios sea justo al 
pasar por alto los pecados cometidos antes de la venida de 
Cristo; porque los sacrificios que los Judíos ofrecían 
apuntaban a Cristo; la muerte de Cristo hizo posible también 
que Dios sea justo al justificar a los pecadores que creen en 
Cristo en el presente tiempo. 

 

        Versículo 27 ― “¿Dónde, pues, está la jactancia? 
Queda excluida. ¿Por cuál ley? ¿Por la de las obras? No, 
sino por la ley de la fe.” Si un hombre pudiera vivir una 
vida perfecta, podría tener motivos para gloriarse que él 
siempre hizo las cosas correctas, que ninguna 
contaminación de pecado jamás ensució su vida impecable, 
y que permaneció justificado sobre su propio historial.   
Pero nadie ha vivido semejante vida, porque todos han 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   94 
 

 

pecado. Al reconocerse uno mismo como un pecador 
condenado, hay una causa para la humildad, pero no hay 
motivo para enorgullecerse. Y el más grande motivo para la 
humildad es el conocimiento que  una Persona inocente 
murió para salvarme de mi propia perdición. En lugar de 
convertirme en un personaje de  un carácter orgulloso de 
una vida impecable, he confiado en otra persona para 
limpiarme de mi propia contaminación. Y esto que depende 
sobre la parte inocente para justificar al culpable es lo que 
Pablo llama la “ley de la fe”. Esta ley de fe es el plan o arreglo, 
en el que es requerida la fe en Jesús,  quien murió por 
nosotros. 

      Versículo 28 – “Concluimos, pues, que el hombre es 
justificado por la fe sin  las obras de la ley.” Aquí 
podemos llegar a conclusiones desastrosas, si no 
mantenemos en mente la línea de argumentación de Pablo. 
Pablo no está contrastando la fe y la obediencia a la fe,  sino 
está contrastando la justificación por obras de la ley y la 
justificación por la fe. En el capítulo 1:5 él habla de “la 
obediencia a la fe” ― Esto es, la obediencia de la que la fe es 
la fuente o fundamento ― una fe obediente. Las obras de la 
ley es una cosa totalmente diferente de la obediencia a la 
fe. Cuando Pablo habla sobre la fe, él quiere  decir una fe 
obediente.  

      Muchos han tropezado a lo largo de Romanos sin 
reconocer el hecho que Pablo lo deja claro desde el mismo 
inicio de su epístola. Hacer que las obras de la ley se 
refieran a la obediencia del evangelio es envolvernos 
nosotros mismos en una niebla de confusión de la que no 
seremos capaces de salir con algunas ideas claras del plan 
de salvación del evangelio. Ser justificados por las obras de 
la ley requiere que esas obras, como medidas por la ley, 
sean perfectas. 



Capítulo 3                                      Un Comentario sobre Romanos   95 
 

 
 

      Un pecador nunca podría ser  justificado por las obras 
de la ley, porque ninguna cantidad de obras cambiará el 
hecho que él ha pecado. Pero la muerte de Cristo hizo 
posible que los que creen en Él sean justificados. Pero 
justamente aquí se ha cometido otro error desastroso ― es 
decir, limitar la fe a una aceptación de él como un  sacrificio 
por nuestros pecados. La fe ha sido reducida en esfera, si 
está no incluye también la sujeción a Jesús  como nuestro 
Rey; porque Jesús no salvará a nadie cuyo corazón no 
permite que Él reine como Rey. Pero la muerte  de Jesús 
por todos hizo posible que todos pudieran ser salvos. 

 

      Versículos 29, 30 ― “¿Es Dios solamente Dios de los 
judíos? ¿No es también Dios de los gentiles? Ciertamente, 
también de los gentiles. Porque Dios uno es, y él 
justificará por la fe a los de la circuncisión, y por medio 
de la fe a los de la incircuncisión.” Los Judíos no pensaban 
que Dios reconocería a un Gentil, a menos que él se 
convirtiera en parte de la nación Judía. En su propia 
estimación, Él era el Dios de los Judíos únicamente ― un 
Dios tribal o nacional.  Muchos de los primeros Cristianos 
de  Jerusalén enseñaron que los Cristianos Gentiles tenían 
que ser circuncidados y guardar la ley, o de lo contrario no 
podían ser salvos. Ellos no podían ver ninguna salvación 
para cualquiera que no fuese Judío. Por lo tanto, 
demandaron que los Cristianos Gentiles se convirtieran en 
Judíos.  

                                                                            Es doloroso que esta idea tribal de Dios este ahora 
siendo promovida, con una  ligera modificación, por los 
Cristianos entre los Gentiles. Pablo tuvo mucha contención 
con los que tenían esta concepción de Dios. Este único 
versículo, considerado apropiadamente, destruirá 
cualquier falso concepto de Dios. Él es el Dios de ambos, 
Judíos y Gentiles ― El Dios de todas las naciones.  Él está 



Capítulo 3                                     Un Comentario sobre Romanos   96 
 

 

igualmente relacionado con todos y todos están 
igualmente relacionados con Él. Él no es una clase  de Dios 
para los Judíos y otra para los Gentiles. 

 

      Pareciera que Pablo quiso hacer una distinción entre 
las frases: “por la fe” y “por medio de la fe” ¿Por qué usaría 
dos frases? Pero la distinción, si hay alguna es demasiado 
ingenioso para mí   descubrir. 

 

      Versículo 31 ― “¿Luego por la fe invalidamos la ley? 
En ninguna manera, sino que confirmamos la ley.” Con 
los Adventistas del séptimo día “la ley” significa “Los Diez 
Mandamientos”. Ellos usan este pasaje en un esfuerzo para 
probar que “la ley” no fue abolida en Cristo, sino establecida. 
Pero, desafortunadamente para su argumento,  el artículo 
“la” no está antes de la palabra “ley” en el Griego de este 
versículo. La lectura marginal de la Versión American 
Standard muestra que  esto es verdadero. ¿Luego por la fe 
invalidamos la ley? En ninguna manera, sino que confirmamos 
la ley.” Al reclamar que “la ley” son los Diez Mandamientos, 
ellos pierden su argumento en este pasaje, porque Pablo no 
usa el artículo “la” antes de la palabra “ley” en este 
versículo.  

 

      Nosotros no hacemos que alguna ley quede sin efecto 
por medio de la fe. La ley aquí evidentemente es aquella 
de la regla universal de lo correcto y lo incorrecto,  la cual es 
obligatoria sobre todas las naciones y pueblos de todo el 
tiempo. Esa ley es establecida por la fe. Pero ¿Cómo 
establecemos la ley por  la fe? Ciertamente no en el 
sentido que  la establecemos o la volvemos   obligatoria. Pero 
si venimos al Señor Jesucristo para ser perdonados de los 
pecados cometidos contra la ley moral universal ¿No 
estamos mostrando que reconocemos su fuerza 
obligatoria?. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 ¿Qué, pues, diremos que halló Abraham, nuestro padre según 

la carne? 2 Porque si Abraham fue justificado por las obras, tiene 

de  qué gloriarse, pero no para con Dios. 3 Porque ¿qué dice 

la Escritura? Creyó Abraham a Dios, y le  fue contado por justicia. 

4 Pero al que obra, no se le cuenta el salario como gracia, sino 

como deuda; 5 mas al que no obra, sino cree en aquel que justifica 

al impío, su fe le es contada por justicia. 6     Como también David 

habla de la bienaventuranza del hombre a quien Dios atribuye 

justicia sin obras, 7 diciendo: Bienaventurados aquellos cuyas 

iniquidades son perdonadas, Y cuyos pecados son cubiertos. 8 

Bienaventurado el varón a quien el Señor no inculpa de pecado. 9 

¿Es, pues, esta bienaventuranza solamente para los de la 

circuncisión o también para los de la incircuncisión? Porque 

decimos que a Abraham le   fue contada la fe por justicia. 10 

¿Cómo, pues, le fue contada? ¿Estando en la circuncisión, o en la 

incircuncisión? No en la circuncisión, sino en la incircuncisión. 11 

Y recibió la circuncisión como señal, como sello de la justicia de la 

fe que tuvo estando aún incircunciso; para que fuese padre de 

todos los creyentes no circuncidados, a fin de que también a ellos 

la fe les sea contada por justicia; 12 y padre de la circuncisión, 

para los que no solamente son de la circuncisión, sino que también 

Capítulo 4 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   98 
 
siguen las pisadas de la fe que tuvo nuestro padre Abraham antes 

de ser circuncidado. 13 porque no por la ley fue dada a Abraham o 

a su descendencia la promesa de que sería heredero del mundo, 

sino por la justicia de la fe. 14 Porque si los que son de la ley son 

los herederos, vana resulta la fe, y anulada la promesa. 15 Pues la 

ley produce ira; pero donde no hay ley, tampoco hay transgresión. 

16 Por tanto, es por fe, para que sea por gracia, a fin de que la 

promesa sea firme para toda su descendencia; no solamente para 

la que es  de la ley, sino también para la que es de la fe de Abraham, 

el cual es padre de todos nosotros 17 (como está escrito: Te he 

puesto por padre de muchas gentes) delante de Dios, a quien 

creyó, el cual da vida a los muertos, y llama las cosas que  no 

son, como si fuesen. 18 El creyó en esperanza contra esperanza 

para llegar a ser padre de muchas gentes, conforme a lo que 

se le había dicho: Así será tu descendencia. 19 Y no se debilitó 

en la fe al considerar su cuerpo, que estaba ya como muerto 

(siendo de casi cien años), o la esterilidad de la matriz de Sara. 20 

Tampoco dudó, por incredulidad, de la promesa de Dios, sino que 

se fortaleció en fe, dando gloria a Dios, 21 plenamente 

convencido de que era también poderoso para hacer todo lo que 

había prometido; 22 por lo cual también su fe le fue contada por 

justicia. 23 Y no solamente con respecto a él se escribió que le fue 

contada, 24 sino también con respecto a nosotros a quienes ha de 

ser contada, esto es, a los que creemos en él que levantó de los 

muertos a Jesús, Señor nuestro, 25 el cual fue entregado por 

nuestras transgresiones, y resucitado para nuestra justificación. 

       

        Versículos 1, 2 ― “¿Qué, pues, diremos que halló 
Abraham, nuestro padre según la carne? Porque si 
Abraham fue justificado por las obras, tiene de qué 
gloriarse, pero no para con Dios.” Para ver claramente el 
significado de un autor, es necesario que conozcamos algo 
de su trasfondo, y podamos ser capaces de entender el 
propósito de su escrito. ¿Por qué Pablo se esfuerza tan 
laboriosamente en establecer la distinción entre la ley y el 
evangelio y prueba que los hombres son justificados por la 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   99 

 
 

fe y no por las obras de la ley? En gran parte de lo que dijo 
en las epístolas a los Romanos, a los Gálatas  y a los 
Hebreos, expuso claramente que el evangelio era una cosa 
parte de la ley de Moisés, que la ley finalizó en la cruz, y 
que  el evangelio es el plan de Dios de la redención del 
hombre. Pero ¿Qué estaba detrás de todo este esfuerzo? 
¿Qué necesidad especial había para suficiente enseñanza en 
esta línea de argumentación? El lector encontrará alguna 
enseñanza de la misma categoría en la Segunda epístola a 
los Corintios, en  la epístola a los Efesios y en la epístola a 
los Colosenses. ¿Por qué fue necesario que todas estas 
Iglesias fuesen instruidas de  estas cosas? 

 
Los primeros convertidos a Cristo fueron los Judíos 

estaban tan apegados a la ley de Moisés que se fueron 
alejando muy lentamente. Al principio, pensaron que el 
evangelio era únicamente para los Judíos. La conversión de 
Cornelio les convenció que Dios había también otorgado a 
los Gentiles el arrepentimiento para vida (Hechos 11:18) 
Pero todavía pensaban y  contendían que estos Cristianos 
Gentiles tenían que guardar la ley de Moisés.  Después que 
la Iglesia fue plantada en Antioquía, “Entonces algunos 
que venían de Judea enseñaban a los hermanos: Si no  os 
circuncidáis conforme al rito de Moisés, no podéis ser 
salvos” (Hechos 15:1).  

 
Cuando la apelación fue presentada ante los apóstoles 

y ancianos de la Iglesia en Jerusalén, el Espíritu Santo a 
través de ellos decreto que los Gentiles no se les debería 
requerir guardar la ley. Pero este decreto no detuvo las 
bocas de algunos de estos extremistas Cristianos Judíos. 
Estos vinieron a las Iglesias, causando muchas dificultades 
en las Iglesias donde había Cristianos Gentiles. Buscaron 
hacer de la Iglesia una mera secta de Judíos y el evangelio 
una especie de enseñanza  adjunta a la ley de Moisés. 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   100 
 

Juzgado desde el punto de vista humano, ellos podrían 
haber tenido éxito a no ser por el esfuerzo de Pablo. Debido 
a que él luchó contra ellos sobre cada punto de sus 
contenciones, ellos se convirtieron en sus amargos 
enemigos. 

 

       Un poco de reflexión nos capacitará a ver que toda la 
línea de argumentación de Pablo la cual estuvo dirigida 
contra la contención de estos Cristianos Judaizantes, y no 
contra los Judíos incrédulos. Cuando él trató con los Judíos 
incrédulos, él buscó convencerlos que Jesús era el Cristo de 
quien los profetas hablaron. Habría sido inútil argumentar 
contra alguien quien no creía en Jesús como el Cristo quien 
puso fin a la ley en la cruz y que el Judío se había convertido 
muerto ante la ley para que pudiera estar atado a Jesucristo; 
pero era eminentemente adecuado argumentar con  alguien 
que creía en Cristo y que sin embargo, todavía sostenía que 
la ley estaba en vigor. Fue necesario también enseñar a las 
Iglesias sobre este punto a fin de limitar la influencia 
perniciosa de estos Judaizantes. 
 

      Estos Judaizantes ponían énfasis en su relación terrenal 
con Abraham y sobre su señal de circuncisión. A estos 
Pablo en efecto está diciéndoles: “Ustedes que confían 
mucho en la carne, ahora les diré lo que Abraham obtuvo 
según la carne. Él vino del paganismo y por lo tanto, 
ninguna conexión carnal de la que él pudiera 
enorgullecerse, y además él fue justificado antes que fuera 
circuncidado.    Él no fue justificado por las obras, y por lo 
tanto, no puede jactarse ante Dios”. Luego, él cita las 
Escrituras para recordarles que Abraham fue justificado 
sobre un plan contrario a lo que ellos alegaban. 

 

      Versículo 3 ― “Porque ¿qué dice la Escritura? Creyó 

Abraham a Dios, y le fue contado por justicia.” Esta cita 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   101 

 
 

viene de Génesis 15:6. Jehová había prometido a  Abraham 
un hijo y una posteridad tan innumerable como las 
estrellas, a pesar de  que él era viejo y Sara ya pasada del 
tiempo del alumbramiento. “Y creyó a Jehová, y le fue 
contado por justicia”. Una de las cosas más extrañas en 
todo el campo de la Exégesis de la Biblia es la 
argumentación tan generalmente hecha que este lenguaje 
se refiere a la justificación de Abraham como un pecador. 
Parece ser tomado como un  hecho que hasta el tiempo que 
se habló este versículo, Abraham era un pecador  
condenado sin perdón.  

 

      Ha sido argumentado que Pablo aquí habló de la 
justificación de Abraham como un pecador y que Santiago 
(2:21-24) habló de su justificación como un hombre justo. 
Es sorpresivo que cualquier persona totalmente 
familiarizada con la historia de Abraham quisiera 
argumentar de esta  manera, porque los hechos, todos están 
contra tal suposición. Pero ¿Cuáles son los  hechos? Por un 
número de años antes de  la promesa a Abraham de un hijo 
y de una posteridad larga, Abraham había sido un fiel 
siervo de Jehová. Considere   cuidadosamente los 
siguientes hechos. 

 

1. Dios había aparecido a Abraham en Ur de los 
Caldeos y le había ordenado marcharse a una tierra 
que Él le mostraría, y le prometió bendecirle, y 
volverle una gran nación, y bendecir a través de él 
a todas las familias de la tierra a través de su 
descendencia (Gen.12:1-3; Hechos 7:2, 3). 

2. “Por la fe Abraham, siendo llamado,  obedeció para 
salir al lugar que había de recibir como herencia; y 
salió sin saber a dónde iba” (Heb.11:8). Por la fe, él 
obedeció, y confió en el mandamiento, no   
sabiendo a donde iría. ¡Esta sería una extraña 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   102 
 

conducta para un pecador no perdonado! 

3. Cuando él llegó a Siquem, en la tierra de Canaán, 
“Y apareció Jehová a Abram, y le dijo: A tu 
descendencia daré esta tierra. Y  edificó allí un altar 
a Jehová, quien le había aparecido” (Gen.12:6, 7). 
¿Por qué esta promesa, y porque esta adoración, si 
Abraham era para ese entonces un pecador no 
perdonado? 

4. Abraham se movió a una montaña entre Bet-el y 
Hai; “y edificó allí a Jehová, e invocó el nombre de 
Jehová” (Gen.12:8). 

5. Después de su desafortunada visita a Egipto, él 
regresó donde había edificado el altar entre Bet-el 
y Hai; “e invocó allí Abram el nombre de Jehová” 
(Gen.13:3, 4). ¿Puede alguien creer que un pecador 
no perdonado estuviera adorando a Jehová e 
invocar su nombre? 

6. Cuando él regresaba habiendo rescatado a su 
sobrino Lot de los  reyes que lo habían capturado, 
Melquisedec, el sacerdote del Dios Altísimo dijo: 
“bendito sea Abram  del Dios Altísimo” 
(Gen.14:19). Cuando Abram es bendecido y 
descrito como “Abram del Dios Altísimo” es 
seguro que él no era considerado un pecador 
condenado. 

7. Después de estas cosas y antes de la promesa de un 
hijo, el Señor le dijo: “No temas. Abram; yo soy tu 
escudo, y tu galardón será sobremanera grande” 
(Gen.15:1).    Esto lo declara todo. Dios no le diría  a 
un desafortunado pecador que no temiera; 
tampoco que Él sería su escudo y que su galardón 
sería muy grande. 

 ¿Por qué no han sido tomadas en  cuenta todas estas 
cosas en consideración por nuestros exégetas? Es seguro, 
por lo tanto, que el lenguaje de Génesis 16:6 y Romanos 4:3 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   103 

 
 

no se refiere a la justificación de un pecador y se equivocan 
grandemente quienes lo aplican de esta manera. Es verdad 
que Pablo estaba intentando convencer a los Judíos que 
esta justificación ocurre antes de entregarse la ley, pero 
Pablo estaba usando este conocido hecho para 
contrarrestar su reclamo que una persona  tenía que ser 
circuncidada según el rito de Moisés, o de lo contrario no 
podía ser salva. Su propio padre, Abraham, de quien  ellos 
se jactaban, sería  cortado en sus propios argumentos a favor 
de la ley.  

 

 Un autor de quien he estado leyendo   cita los versículos 
3 al 6 y hace esta observación: “Tal como Abraham fue 
contado como justo, no debido a sus obras, sino debido a 
su fe en Dios, de igual modo, el pecador es contado como 
justo por causa de su fe en Cristo”. Si el autor mirará más 
cuidadosamente, él pudiera ver que Pablo no dice que 
Abraham fue considerado justo debido a  su fe en Dios. 
Dios le cuenta al hombre solamente lo que tiene o debiera 
tener. Abraham creyó en Dios, y su fe le  fue contada o le 
fue puesto a su cuenta o considerada. 

 
 Tampoco el texto dice que la fe contó, o se consideró, 

como si está fuere justicia, ni  tampoco se contó como un 
substituto por la justicia. Sino que el texto dice que la fe de 
Abraham fue contada, o considerada, para (eis, hacia, o en 
orden de, a favor de) justicia. Sobre el fundamento de su fe, 
Dios lo perdonó de cualquiera de los pecados de los que 
pudiera haber sido culpable, y de esta manera, lo declaró 
justo.  Si ninguna culpa se le atribuye al hombre, si no se le 
acusa de ningún pecado, él es un hombre justificado. Si un 
hombre nunca hubiere pecado, él sería justo a través de 
sus obras; si él peca y  Dios lo perdona, removiendo el 
pecado totalmente de él, él es entonces justo a través de la 
gracia o el favor. Pero el hombre que alcanza la justificación 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   104 
 

a  través del perdón, no tiene motivos para jactarse. Por esta 
razón, Abraham, no tenía motivos para jactarse; por la 
misma razón, nadie tiene ahora motivos para jactarse. 

 

      Los Versículos 1-3 se vuelven a  conectar con el 
versículo veintisiete del capítulo 3, el cual dice: “¿Dónde, 
pues, está la jactancia? Queda excluida. ¿Por  cuál ley? 
¿Por la de las obras? No, sino por la ley de la fe”. La 
traducción de Moffat de este versículo, como es citado por 
K. C. Moser, en su tratado “El Camino de la Salvación” no 
puede ser justamente una traducción en lo absoluto: 
“Entonces ¿En  qué se convierte en nuestra jactancia? Esta 
se descarta absolutamente. ¿Sobre qué principio?. ¿Sobre el 
principio de hacer obras? No, sobre el principio de la fe” 
Mucho se dice sobre el “principio de la fe”.  

 

      La fe es un acto de la mente o el corazón; y una persona 
pudiera bien hablar sobre el principio del pensamiento o el 
principio del gozo, como hablar del principio de la fe. Tal 
expresión como “el principio de la fe” no transmite ninguna 
idea a la mente. Si la vida de un hombre fuere tan perfecta 
como los Fariseos se imaginaban que la suya era, entonces, 
ellos podían jactarse; pero si el hombre  peca y es 
perdonado, hay motivos para la humildad, no para la 
jactancia. 

 

      Versículo 4 ― “Pero al que obra, no se le cuenta el 

salario como gracia, sino como deuda”. La palabra 
“cuenta” ocurre muy a menudo en este capítulo Cuatro que 
es bueno para nosotros observar cuidadosamente su 
significado. El salario es tomado en cuenta para la persona 
que obra, porque esto es su pago. Pablo no está 
condenando la salvación por obras en este versículo; él está 
únicamente declarando la verdad. Podemos estar seguros 
que si pudiéramos obrar de manera que pusiéramos a Dios 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   105 

 
 

en deuda hacia nosotros a causa de nuestra salvación, Él 
pagaría esa deuda. Pero para que esto fuere verdadero, la 
obra de una persona tendría que ser perfecta ― esa persona 
tendría que vivir de una manera absolutamente libre del 
pecado, y nunca haber incurrido en alguna culpa.  

 

      Pero si el hombre peca una sola vez, la salvación nunca 
puede venir a él como una deuda. Tal hombre nunca podría 
ser justificado por las obras de la ley. Él necesita el perdón, 
y la ley no perdona; condena. Ninguna perfección de las 
obras borraría o  perdonaría el pecado ya cometido, ni 
anularía la  gracia en el perdón de ese  pecado. 
 

Muchas interpretaciones sin dirección se han 
gratificado sobre este versículo (versículo 4), y mucho de 
esto ha sido muy  dañoso. En gran parte, estas se han 
servido en un esfuerzo para probar que el pecador no 
podría hacer nada para ser salvo. Pablo no tuvo tal concepto 
en su consideración. Si mantenemos en mente su 
argumento, no tendremos problema en observar su punto; 
pero si cambiamos su lenguaje de su línea de argumentos 
y hacemos que su lenguaje se refiera a las condiciones sobre 
las que el perdón es ofrecido al pecador, le mal 
representamos y nos perdemos en la confusión de nuestras 
propias nociones. 
 

Me parece inexcusable que una persona debiera de 
esta manera mal interpretar al apóstol Pablo al llegar a la 
siguiente conclusión: “Verdaderamente,  parece difícil aun 
en el tiempo presente     que muchos entiendan la idea de 
justicia como algo que no depende del esfuerzo  humano”. 
Seguramente, el autor no consideró correctamente el 
contenido de sus palabras. Si un Universalista o un Ultra 
Calvinista hubiera escrito palabras como estas, no nos 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   106 
 

sorprenderíamos. No únicamente, no soy capaz de 
entender la idea de una justicia que no depende sobre el 
esfuerzo humano, sino no creo que hay semejante justicia 
en ningún ser humano. Si un ser humano es hecho justo sin 
algún esfuerzo humano, entonces ¿Por qué no  todos son 
justos? Es verdad que la gran mayoría de ellos no están 
realizando ningún esfuerzo para lograr la justicia. 
 

        Versículo 5 ― “más al que no obra, sino cree en 
aquel que justifica al impío, su fe le es contada por 
justicia.” El lector observará que Pablo no está hablando 
nada sobre “el que depende sobre las obras” ni “el que no 
depende sobre las obras”. Él habla de uno que obra y el que 
no obra. Las obras deben tener el mismo significado en 
ambos versículos (versículos 4 y 5) porque Pablo no ha 
cambiado su tema. Únicamente las obras perfectas, las 
obras sin alguna culpa de pecado, pueden traer la 
salvación como una deuda. El “que obra” es, por lo tanto, 
el aquel cuyas obras son tan perfectas que él no es 
culpable de pecado. Pero nadie  jamás ha vivido de esta 
manera. 
        
         Por lo tanto, para aquel cuya obra no es perfecta, pero 
cree en Jesucristo, Dios le cuenta, o le considera su fe para 
(eis) su justicia ― es esto, sobre la base de su fe, Él puede ser 
perdonado de sus pecados y de esta forma, se le considera 
una persona  justa. No seamos tan injustos con Pablo al 
cambiar su lenguaje de su línea de razonamiento y hacerla 
que se aplique a los actos de obediencia requeridos en el 
evangelio. Ciertamente, Pablo no quiso decir que Dios hace 
justa a la persona que no le obedece, a la persona que 
simplemente no hace nada. Si fuere así, Él coloca un premio 
sobre la misma cosa de la que el evangelio está diseñado 
para salvarnos, y contradice las otras cosas dichas por Él. 
 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   107 

 
 

         Pablo no está haciendo una referencia especial a la 
salvación de los pecadores, como será notado al observar 
su cita de David. La conexión en el Salmo 32, del cual Pablo 
cita, muestra que David tenía una referencia especial a su 
propio perdón. Él no tenía en mente el perdón de los 
pecadores, sino el perdón de un siervo de Dios. Dios 
considera al hombre justo, cuyos pecados son perdonados. 
Para tal  hombre, el Señor no le cuenta su pecado, porque 
sus pecados han sido perdonados, y él ya no es más 
culpable. Él es uno declarado justo. 
 
        Pablo y Santiago. Pablo dice: “más al que no obra, sino 
cree en aquel que  justifica al impío, su fe le es contada por 
justicia” (Rom.4:5). Santiago dice: “Vosotros veis, pues, que 
el hombre es justificado por las obras, y no solamente por 
le fe” (Stg.2:24). Pablo dice: “Porque si Abraham fue 
justificado por las obras, tiene de qué gloriarse, pero no 
para con Dios” (Rom.4:2). Santiago dice: “¿No fue 
justificado por las obras Abraham nuestro padre, cuando 
ofreció a su hijo Isaac sobre  el altar?” (Stg.2:21).  
 
        Algunos han pensado que hay un conflicto entre Pablo 
y Santiago, pero cuando es correctamente  considerado no 
existe la aparente discrepancia entre ellos. Sin embargo,  
Santiago contradice rotundamente las explicaciones que 
algunas veces se dan al lenguaje de Pablo. El problema 
viene de un mal entendimiento sobre Pablo o una mala 
aplicación de Santiago, o de ambos.  Pablo estaba hablando 
sobre las obras de la ley; Santiago está hablando de las obras 
de la fe. Pablo estaba mostrando a los Cristianos Judaizantes 
que nadie puede ser justo o justificado, por las obras de la 
ley, porque nadie guardó la ley perfectamente, y que para 
ser justificados,  o declarados justos, una persona debe creer 
en Cristo. Para el que no cumple las obras de la ley, pero 
cree en Dios, su fe le es contada por justicia. Pablo está 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   108 
 

argumentando que las obras sin la fe no justificarán, y 
Santiago está  argumentando que la fe sin las obras no 
justificarán.  

 
   Excluir a cualquiera de las dos (fe u obras) es fallar en 

la justificación. Ambas son referidas a Abraham para 
ilustrar sus respectivos puntos. Abraham fue justificado sin 
las obras de la ley, pero él fue justificado por las obras de la 
fe. Santiago establece el  principio que la fe sin las obras está 
muerta, y que las obras solas no justificarán. Él usa a 
Abraham como una ilustración, y luego, traza una más 
amplia conclusión que el hombre ― cualquier hombre ― 
es justificado por las obras, y  no solamente por la fe. 

 

   Un esfuerzo es algunas veces hecho para explicar que 
Pablo y Santiago al decir  que Pablo está hablando de la 
justificación  de un pecador, y Santiago, está hablando de la 
justificación de un Cristiano. Es argumentado que un 
pecador debe ser justificado por la fe únicamente, para que 
pueda ser por gracia, y que si el pecador tiene que cumplir 
con algunas condiciones, entonces, es por obras y no por 
gracia.  

 
  Pero ¿Qué sobre el Cristiano? Es extraño que estos 

exégetas no vean que si las obras de la fe destruyen la 
gracia, entonces, las obras que ellos dicen que un Cristiano 
debe cumplir para ser   justificado, destruye toda gracia en 
la vida de un Cristiano. Que nos digan, estos exégetas, de 
acuerdo a su criterio, como puede haber alguna gracia en 
la justificación de un Cristiano por las obras. Pero la teoría 
que el argumento de Pablo elimina todas las condiciones de 
la salvación de un pecador no únicamente   contradice a 
Santiago, sino a Pablo también. Si todas las obras son 
eliminadas, la fe misma es también eliminada, porque esta 
es una obra. “Entonces le dijeron: ¿Qué debemos hacer  para 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   109 

 
 

poner en práctica las obras de Dios? Respondiendo Jesús y 
les dijo: Esta es la obra de Dios, que creáis en el que él ha 
enviado” (Jn.6:28-29). Y Pablo nos dice enfáticamente que la 
vida eterna es concedida a todos los que “perseverando en 
bien hacer, buscan gloria y honra e inmortalidad” (Rom.2:6, 
7).  

       Buscar por medio del bien hacer implica un esfuerzo 
humano. Nuevamente: “Pero gracias a Dios, que aunque 
eráis esclavos del pecado, habéis obedecido de corazón a 
aquella forma de doctrina a la cual fuisteis   entregados; y 
libertados del pecado, vinisteis a ser siervos de la justicia” 
(Rom.6:17-18). Ellos obedecieron de corazón. Eso significa 
que su fe se expresó en la obediencia a Dios. Por medio de 
esta obediencia, ellos fueron libertados del pecado. Aquí 
nuevamente   hay un esfuerzo humano realizado. 
 

  La Gracia proveyó el plan por el cual   los pecadores 
son salvos, o hechos justos,  y la gracia nos dice a nosotros 
como venir  a la posesión de esa salvación. Si las personas 
dejarán de argumentar los   mandamientos de Dios contra la 
gracia de Dios, ellos tendrían entonces, una más clara visión 
del esquema de redención.  

 
  La Gracia de Dios está presente en cada mandamiento 

que Él da. El pecador estaba perdido; Dios preparó un 
camino por el cual el pecador pudiera salir de este estado 
perdido. ¡Esto fue gracia!. Pero esto no es suficiente. El 
pecador necesita conocer cómo encontrar ese camino, y 
como andar  por el. Es tanto un asunto de gracia el decirle 
buscar ese camino, y como andar en el, como decirle como 
es proveído ese camino. Pero cuando el camino está 
plenamente preparado, y las direcciones  plenamente 
dadas sobre cómo encontrar  el camino, y como andar en 
el, el próximo paso viene de la responsabilidad del hombre. 

 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   110 
 

       Todo el asunto es sorprendentemente  ilustrado por 
los eventos del día de Pentecostés. El camino había sido 
preparado y revelado a las personas; y entonces, en 
respuesta a su pregunta, Pedro les dijo como lograr ese 
camino. Todo este proceso fue un asunto de gracia. 
Entonces, Pedro los exhortó a salvarse así mismos (Cf. 
Hech.2:40). Muchos hicieron lo que se les ordenó y fueron 
salvos  (v.41, 47).  

 

       Por el lado de Dios, su salvación  fue totalmente un 
asunto de gracia. Y las personas actuaron tan rápidamente 
en su obediencia, como si su salvación fuera totalmente un 
asunto de obras. Y cualquier cosa que pudieran hacer al 
respecto, su salvación fue totalmente un  asunto de obras. 

 
       Versículos 6-8 ― “Como también  David habla de la 

bienaventuranza del hombre a quien Dios atribuye 
justicia sin obras, diciendo: Bienaventurados aquellos 
cuyas iniquidades son perdonadas, y cuyos pecados son 
cubiertos. Bienaventurado el varón a quien el Señor no 
inculpa de pecado”. El Señor no toma en cuenta el pecado, 
sino toma en cuenta la justicia a la persona cuyos pecados 
son perdonados. El Señor toma en cuenta o imputa, el 
pecado a la persona mientras él sea un pecador, y porque 
él es un pecador. Pero cuando sus pecados son 
perdonados, el Señor no se  los toma ya más en cuenta. El 
hombre perdonado es hecho justo, y por lo tanto,    el Señor 
lo imputa o lo toma en cuenta, como persona justa. 
              

       Ha sido erróneamente asumido y falsamente 
argumentado que imputar una cosa a una persona es 
ponerle a su cuenta algo que él no tiene, o un tanto más de lo 
que tiene. Las Confesiones de Fe Presbiterianas o Bautistas, 
y una multitud de teólogos de ambas escuelas, enseñan  que 
la justicia de Cristo es imputada, o   acreditada, al pecador.  



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   111 

 
 

       Lamento ver también esto enseñado en el tratado “El 
Camino de la Salvación”. La doctrina está totalmente sin 
apoyo Escritural. Si imputar significa considerar a una 
persona algo más de lo que es, o acreditarlo con algo que 
pertenece a otro, entonces, imputar de pecado a una 
persona podría considerarle en algo peor de lo que es, ¡o 
acusarle de los pecados de otro! La justicia pertenece a la 
persona, y es absurdo pensar que la justicia personal puede 
ser transferida a otra persona.  

 

      Cuando por el poder del evangelio un hombre ha sido 
hecho limpio y libertado del pecado, Dios le considera 
justo, porque él es justo. Dios no trata a un hombre como 
justo cuando no lo es. La doctrina denominacional de la 
imputación  de la justicia nos recuerda un juego de niños 
llamado “juega como quieras”. Y su doctrina desacredita al 
evangelio como el poder salvador de Dios, y menosprecia 
los méritos y eficacia de la sangre de Cristo, porque esta 
doctrina enseña que alguna  corrupción permanece en el 
regenerado,   pero es contado como justo porque es vestido 
con la justicia de Cristo. Esa es  una teología de “juega a 
cómo te guste”. 
       
       Pero el evangelio hace justos a los hombres, tal como 

una prenda sucia puede ser limpiada, tan limpia como si 
nunca hubiese sido manchada, a través de un proceso de 
limpieza. De igual manera, el evangelio toma a la persona 
contaminada por el pecado a través de un proceso de 
limpieza que le vuelve tan limpio como si nunca hubiese 
pecado. El Señor no lo hace a través de un juego o teología 
de “juega como te agrade” para hacer a una persona justa: 
Él vuelve a la persona justa a través del evangelio. 

 

       Versículo 9 ― “¿Es, pues, esta bienaventuranza 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   112 
 

solamente para los de la  circuncisión o también para los 
de la incircuncisión? Porque decimos que  a Abraham le 
fue contada la fe por justicia.” “Esta bienaventuranza” es 
la bienaventuranza mencionada en los  versículos 6-8 ― la 
bienaventuranza de tener los pecados perdonados, de 
modo que puedan ser considerados justos. La 
“Circuncisión” era para los Judíos; “la Incircuncisión” era 
para los Gentiles. Las preguntas de Pablo están de igual 
modo afirmado que esta bienaventuranza puede para estar 
sobre los Gentiles como  también sobre los Judíos. “Porque 
decimos” ― significa que todos decimos. Hay una cosa 
sobre la que todos estamos de  acuerdo   ―  es      decir, “que 
a Abraham le fue contada la fe por justicia” Y lo que ellos 
decían estaba basado en Génesis 15:6.  

 

    Esto muestra claramente que fue su fe lo que fue  
contado, o puesto a su cuenta, para o en orden a, su justicia. 
Tal como Abraham  fue justo antes que a él le fuera 
requerido ser circuncidado, así podía el Gentil, a quien la 
circuncisión nunca había sido requerida, ser justo sin ella. 
 
     Versículo 10 ― “¿Cómo, pues, le fue contada? 

¿Estando en la circuncisión, o  en la incircuncisión? No 
en la circuncisión sino en la incircuncisión.” Pablo había 
recordado al Judaizante que Abraham había sido 
justificado sin las obras de la ley. Por supuesto, ellos sabían 
esto, pero no habían pensado a donde les llevaría esto en su 
contención. Pero ahora ellos pudieran responder que él fue 
circuncidado. A esa posible objeción, Pablo responde que 
él fue justo aun antes que fuera circuncidado. El caso de 
Abraham muestra que una persona que no ha sido 
ordenado el circuncidarse puede ser justo sin ella, y que 
cada Judío sabía que los Gentiles nunca habían sido 
ordenados el ser circuncidados. Por lo tanto, era posible 
enteramente para ellos  el ser justos sin la circuncisión. 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   113 

 
 

 Versículo 11 ― “Y recibió la circuncisión como 
señal, como sello de la justicia de la fe que tuvo estando 
aún incircunciso; para que fuese padre de todos los 
creyentes no circuncidados, a fin de que también a ellos 
la fe les sea contada por justicia;” La circuncisión era  una 
señal del pacto hecho con Abraham; esta fue perpetuado 
como una señal de membrecía de ese pacto. Esta señal sin 
embargo, no traía uno al pacto como algunos piensan.  

 
 Todo hijo del parentesco Judío era un miembro de ese 

pacto por virtud de su descendencia de Abraham. “el   que 
no hubiere circuncidado la carne de su prepucio, aquella 
persona será cortada de su pueblo; ha violado mi pacto” 
(Gen.17:14). No podría ser dicho que una persona rompió 
el pacto al fallar ser circuncidado, si él no estuviere en el  
pacto. Pero la circuncisión fue más que una señal para 
Abraham; fue un sello de la justicia de su fe, una estampa 
de la  aprobación de Dios sobre su fe.  

 
 Para los Hebreos era una señal del pacto; para 

Abraham  únicamente era un sello de la  justicia de la fe que 
él había tenido en la incircuncisión. Algo fue hecho de 
manera que Abraham pudiera ser el padre de todos los 
que creen, de ambos, Gentiles y Judíos. ¿Qué fue esto? No 
parece posible que Pablo quiso decir que Abraham fue 
circuncidado para que pudiera ser el padre del creyente 
incircunciso. Evidentemente, fue la justicia de la fe la cual 
él tuvo en la incircuncisión lo que le constituyó en “padre de 
todos los creyentes no circuncidados, a fin de que también a ellos 
la fe les sea contada por justicia” Esto es, el padre de los 
creyentes Gentiles, aunque ellos no fueran circuncidados. 
Y Dios los consideró justos a ellos sin la circuncisión. 
         

        Versículo 12 – “y padre de la circuncisión, para los 
que no solamente son de la circuncisión, sino que 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   114 
 

también siguen las pisadas de la fe que tuvo nuestro 
padre Abraham antes de ser  circuncidado.” Pablo no usa 
el término “padre Abraham” como solían úsalo los Judíos, 
sino lo usa en su sentido Cristiano.  Él no dice que Abraham 
es el padre de la circuncisión. Con Pablo, él no es el padre 
de los Judíos como tal, sino únicamente de aquellos Judíos 
que “siguen las pisadas de esa fe que tuvo nuestro padre 
Abraham antes de ser circuncidado”. Él es el padre de los 
creyentes, ya sean Gentiles o Judíos. No hay diferencia; 
“porque en Cristo Jesús ni la circuncisión vale algo, ni  la 
incircuncisión, sino la fe que obra por el  amor” (Gal.5:6). 
Esto concuerda con lo que Pedro dijo en respuesta a los 
maestros  Judaizantes en Jerusalén: “y ninguna diferencia 
hizo entre nosotros y ellos, purificando por la fe sus 
corazones” (Hechos 15:9). 
         
        En el sentido nacional y terrenal, Abraham fue el padre 
de toda la nación Judía, pero no es el sentido en el que 
Pablo usa el término aquí “padre Abraham”. Dios prometió 
a Abraham: “En tu simiente serán benditas todas las 
naciones de la tierra” (Gen.22:18). No tenemos que 
preguntarnos a quien se refiere esta promesa, porque Pablo 
dice: “Ahora bien, a Abraham fueron hechas las promesas, 
y  a su simiente. No dice: Y a las simientes, como si hablase 
de muchos, sino como de uno: Y a tu simiente, la cual es 
Cristo” (Gal.3:16).  
 
         La simiente de Abraham, por medio de quien el 
mundo fue bendecido, fue Jesucristo, y nadie más! Pero hay 
un sentido en el que todos los Cristianos son de la simiente 
de Abraham. “Y si vosotros sois de Cristo, ciertamente 
linaje de Abraham sois, y herederos según la promesa” 
(Gal.3:29). En ese alto sentido en el evangelio, se contempla 
la promesa hecha a Abraham, él es el padre de únicamente 
aquellos que creen en Cristo. Un Judío, como tal, no tenía 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   115 

 
 

parte en esta promesa. La familia espiritual de Abraham 
ha reemplazado a la familia terrenal. El orden de Dios es: lo 
terrenal primero, luego lo espiritual. 

 

      Versículo 13 ― “Porque no por la ley fue dada a 
Abraham o a su descendencia la promesa de que sería 
heredero del mundo, sino por la justicia de la fe”. La 
lectura marginal dice “a través de la ley” El Griego no 
tiene el artículo “la” antes de la palabra “ley” en este 
versículo. Abraham no recibió la promesa a través de la 
ley, evidentemente significando que la promesa no fue 
dada a él a causa de guardar perfectamente alguna ley. Que 
él debía ser heredero del mundo no es declarado 
definitivamente en alguna de las promesas hechas a 
Abraham. La promesa aquí referida no puede ser la 
promesa de la tierra, porque esa promesa no incluía el 
mundo. 

 

      Y el argumento de Pablo en el resto del capítulo 
muestra que el apóstol no tiene la  promesa de la tierra en 
mente. Cuando Dios llamó a Abraham a salir de Ur de los 
Caldeos, Él le prometió hacer de Abraham una gran 
nación, y luego añadió la promesa que se refiere a Cristo: 
“… y serán  benditas en ti todas las familias de la tierra” 
(Gen.12:1-3). Que esta promesa incluye a todas las naciones 
es claramente declarado cuando Dios renovó esta promesa 
a Abraham: “En tu simiente serán benditas todas las 
naciones de la tierra” (Gen.22:18). Cuando Dios hizo el 
pacto de la circuncisión con Abraham, Él refirió la promesa 
hecha a Abraham en Ur de los Caldeos diciendo: “porque 
te he puesto por padre de muchedumbre de gentes” 
(Gen.17:5). Dios ya le había constituido padre de 
muchedumbres de naciones cuando la circuncisión fue 
ordenada. En un sentido terrenal,  Abraham no era un 
padre de una muchedumbre de naciones; en un sentido 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   116 
 

espiritual si lo era. Jesús fue hecho heredero de todas las 
cosas. Pasajes como  Heb.1:1, 2; Sal, 2:7, 8, muestran que 
para las naciones Cristo se volvió su heredero. 

 

      Versículo 14 ― “Porque si los que son de la ley son 
los herederos, vana resulta la fe, y anulada la promesa.” 
El mundo no fue prometido a la simiente natural de 
Abraham. Dios prometió hacer de su simiente una gran 
nación, y darle un determinado territorio, pero ellos no 
serían constituidos como los herederos del  mundo. La 
simiente que bendeciría al mundo era Cristo. “Ahora bien, 
a Abraham fueron hechas las promesas, y a su simiente. No 
dice: Y a las simientes,  como si hablase de muchos, sino 
como de uno: Y a tu simiente, la cual es Cristo” (Gal.3:16). 
“a quien constituyo heredero de todo” (Heb.1:2). Con esto 
concuerda las  palabras de David: “Yo publicaré el decreto; 
Jehová me ha dicho: Mi Hijo eres tú; Yo te he engendrado 
hoy. Pídeme, y te daré por herencia las naciones, Y como 
posesión tuya los confines de la tierra” (Sal.2:7, 8).  

 

       Ahora, esta promesa de la herencia de alcance 
mundial no fue hecha a Abraham a través de la justicia de 
la ley, sino a través de la justificación de la fe. Pablo había 
mostrado a los maestros Judaizantes que Abraham no fue 
hecho justo por la ley, sino por la fe. Ahora, él les  muestra 
brevemente que la promesa del Mesías fue a través de la 
justificación de la fe, y no por medio de la justificación de la 
ley.  “A través de la ley” significa a través de  la justificación 
de la ley, porque la persona  que no guarda la ley 
perfectamente, no recibe nada por medio de la ley sino el 
castigo. “son de la ley” significa que ellos son justos por la ley. 
Si por tal ley ellos son herederos, la fe como base para la 
justificación queda inválida. Si la promesa fue hecha a los 
que guardarían la ley, la promesa habría quedado sin 
efecto, porque nadie guardó la ley; no habría nadie a quien 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   117 

 
 

la promesa fuese aplicada. Todos habrían estado sujetos a 
la penalidad por quebrantar la ley, en vez de recibir una 
recompensa por guardarla. 

 

 Versículo 15 ― “Pues la ley produce ira; pero donde 
no hay ley, tampoco hay transgresión.” Esto no puede 
significar  que la ley provoque la ira en el hombre hacia 
quien le entregó la ley. La ley  trae su ira sobre el hombre 
porque la  quebranta. Si esta ley se hubiese guardado 
perfectamente, esta habría traído la recompensa de la 
justicia; pero esta trajo únicamente castigo, porque nadie la 
guardo perfectamente. Debido a que el hombre quebrantó 
la ley, esta produjo ira.  

 

 La declaración de Pablo que donde no hay 
transgresión no hay ley no significa que jamás hubo un 
pueblo que no tuviera ley, porque él ya ha mostrado que 
ambos, Judíos y Gentiles todos estuvieron bajo pecado. La 
ley moral siempre está en vigor y aplica a todos. ¿Qué, 
entonces quiso decir Pablo?  Nadie transgrede una ley que 
no le ha sido   dada. Abraham no transgredió la ley de 
Moisés, porque esta no había sido entregada en su tiempo. 
Tampoco él transgredió la ley del bautismo o la Cena del 
Señor. No existían tales   requerimientos en su tiempo.  

 

Aun la ley de Moisés era obligatoria únicamente para   
aquellos a quienes había sido dada. “Pero sabemos que 
todo lo que la ley dice, lo   dice a los que están bajo la ley” 
(Rom.3:19). Los Gentiles nunca estuvieron bajo está ley, y 
por lo tanto,    nunca la transgredieron. Los Cristianos 
Gentiles no eran, por lo tanto, culpables  de alguna 
transgresión en fallar en ser circuncidados, o en fallar en 
guardar la ley  de Moisés. Para ellos no había tal ley. De este 
modo, en pocas palabras, Pablo refuta  la contención de los 
maestros Judaizantes,  que demandaban que los Cristianos 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   118 
 

Gentiles fueran circuncidados y guardar la  ley de Moisés. 
       

       Versículo 16 ― “Por tanto, es por la fe para que sea 
por gracia, a fin de que la promesa sea firme para toda su 
descendencia; no solamente para la que  es de la ley, 
sino también para la que es  de la fe de Abraham, el cual 
es padre de todos nosotros” La promesa de la herencia, la 
cual los Cristianos comparten,  es aquella de la fe, más bien 
aquella por medio de la de justificación de la ley, que puede 
ser lograda a través de la gracia. Si la promesa hubiera sido 
hecha sobre la condición que las personas guardarán la ley, 
no habría existido seguridad que alguien lo pudiera lograr, 
porque nadie guardó la ley. Y, si alguien hubiese guardado 
perfectamente la ley, y por lo  tanto, obtener la herencia, 
esto no habría sido por gracia, sino por mérito. Pero como 
esta es, la promesa se extiende a todos los que son de la fe 
de Abraham, ya sean Judíos o Gentiles. 
       
        Versículo 17 ― “(como está escrito: Te he puesto por 
padre de muchas gentes) delante de Dios, a quien creyó, 
el cual da vida a los muertos, y llama las cosas que no son, 
como si fuesen.” En el paréntesis está una cita de Génesis 
17:5. Para notar la  fuerza del sentido pasado de esta cita, es 
necesario regresar y considerar los eventos narrados en 
Génesis 17:1-14. Jehová apareció a Abraham cuando 
Abraham tenía noventa y nueve años y le dijo: “Yo soy el 
Dios Todopoderoso; anda delante de mí y sé perfecto. Y 
podré mi pacto entre mí y ti, y te multiplicaré en gran 
manera”.  Aquí hubo un pacto hecho, y la secuencia 
muestra que fue hecho en la  tierra del pacto con la 
circuncisión como señal del pacto. Sea recordado que Dios 
había (Gen.12:1-3) prometido a Abraham que en su 
simiente todas las familias de la tierra serían bendecidas, y 
también que Pedro, en Hechos 3:25 cita esta promesa y lo 
llama un pacto. No era el pacto que Dios se propuso hacer 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   119 

 
 

con Abraham en Génesis 17:2. Cuando este pacto fue 
realizado, Abraham “se postró sobre su rostro, y Dios habló 
con él, diciendo: He aquí mi pacto es contigo, y serás padre 
de muchedumbre de gentes” (v.3-4). “mi pacto es contigo” 
― esto es, Él ya había hecho un pacto con Abraham para 
hacerle padre de una multitud de naciones. Por lo tanto, él 
dice en el versículo siguiente: “padre de muchedumbre de 
gentes” (v.4). Dios le había constituido ya padre de muchas 
naciones. 

 

       Esto muestra que el pacto, de convertirle en padre de 
una multitud de naciones, el cual había sido hecho en Ur 
de los Caldeos, era distinto del pacto de la tierra y de la 
circuncisión. Y el uso de la declaración de Pablo en Génesis 
17:5 muestra que este pacto fue cumplido en Cristo como 
el Salvador del mundo. La ley de Moisés, a la cual los 
maestros  Judaizantes estaban tan celosamente buscando 
sujetar sobre los Cristianos   Gentiles, nada tenía que ver con 
la promesa, o pacto hecho a Abraham, el padre de multitud 
de naciones. Esto queda aún más claro en Gálatas 3:16, 17: 
“Ahora bien, a Abraham fueron hechas las promesas, y a 
su simiente. No dice: Y a las simientes, como si hablase de 
muchos, sino como de uno: Y a tu simiente, la cual es 
Cristo. Esto, pues, digo: El pacto previamente ratificado 
por Dios para con Cristo, la ley que vino cuatrocientos 
treinta años después, no lo abroga, para invalidar la 
promesa”. Aquí nuevamente, la promesa de bendecir al 
mundo a través de la simiente de Abraham es llamada un 
pacto, y su absoluta distinción de la ley de Moisés es 
enfatizada.  

 

       Dios da vida a los muertos. Él es la  fuente de toda 
vida, ambas, la física y la espiritual. La materia muerta 
vuelve a la vida a Su mandato. En el tiempo que Dios 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   120 
 

constituyó a Abraham padre de una multitud de naciones, 
Abraham no tenía ningún hijo. Antes que Isaac naciera, 
Dios cambió su nombre de “Abram” “padre exaltado” a 
“Abraham” “padre de una multitud” De esta manera, Dios 
“llama las  cosas que no son, como si fuesen”. Abraham es el 
padre de todos los que andan en los pasos de su fe. 

 

       Para entender algunas cosas que Pablo está diciendo 
sobre la fe y la esperanza de Abraham, es necesario 
mantener en  mente algunos hechos y fechas en la vida de 
Abraham. Antes que él tuviese setenta  y cinco años, “Por 
la fe Abraham, siendo llamado, obedeció para salir al lugar 
que había de recibir como herencia; y salió sin saber a 
dónde iba” (Heb.11:8). En el camino a Canaán él 
permaneció en Harán hasta que su padre murió; “Y era 
Abram de edad de setenta y cinco años cuando salió de 
Harán” (Gen.12:4). Él tenía ochenta y seis años cuando le 
nació Ismael, y cien años cuando le nació Isaac (Gen.16:16; 
21:5). 
            

         Versículo 18 ― “El creyó en esperanza contra 
esperanza para llegar a ser padre de muchas gentes, 
conforme a lo que se le había dicho: Así será tu 
descendencia.” La  promesa ― “Así será tu descendencia” 
― fue hecha a Abraham antes que naciera  Ismael. Decir que 
el cuerpo de Abraham estaba entonces como muerto es 
comprometerse a la teoría que Ismael fue milagrosamente 
engendrado. No es probable que alguien tome esta 
posición. Abraham para esa edad todavía estaba en 
completa posesión de su masculinidad. Pero Sara era 
estéril, y por lo tanto, no existían los motivos naturales para 
que Abraham esperará que ella le pudiera dar un hijo. Sin 
embargo, Dios le había prometido a Abraham volver su 
descendencia tan numerosa como las estrellas de los cielos. 
“Y creyó Abraham, y  le fue contado por justicia” (Gen.15:6). 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   121 

 
 

En esperanza, él creyó contra esperanza ― creyó que él se 
volvería en padre a pesar  de la esterilidad de Sara. 
 

       Parece que Abraham y Sara intentaron colaborar con 
Dios en la aparente imposibilidad de ella para engendrar. 
“Dijo entonces Sarai a Abram: Ya ves que Jehová me ha 
hecho estéril; te ruego, pues, que te llegues a mi sierva; 
quizá tendré hijos de ella. Y atendió Abram al ruego de 
Sarai” (Gen.16:2). Como un resultado de este paso de 
incredulidad, un hijo le nació a Abraham en la sierva Agar.  

 

       Evidentemente, Abraham pensó que este 
engendramiento removió la dificultad, y  que Ismael era el 
hijo a través de quien la promesa sería cumplida; porque 
cuando  Dios le prometió que él tendría un hijo de Sara, él 
dijo a Dios: “Ojalá Ismael viva delante de ti” (Gen.17:15-
18). Pero cuando Jehová le informó que su pacto sería 
establecido con el hijo que le nacería de Sara, él creyó en 
Dios. 

 
      Versículos 19-22 ― “Y no se debilitó en la fe al 

considerar su cuerpo, que estaba ya como muerto (siendo 
de casi  cien años), o la esterilidad de la matriz de  Sara. 
Tampoco dudó, por incredulidad,  de la promesa de Dios, 
sino que se fortaleció en fe, dando gloria a Dios, 
plenamente convencido de que era también poderoso 
para hacer todo lo que había prometido; por lo cual 
también su fe le fue contada por justicia”. Se necesitó de 
una fe fuerte de parte de Abraham para  aceptar la promesa 
de Dios que él sería el padre de un hijo de Sara cuando 
ambos estaban avanzados edad; pero él había sido un 
fuerte creyente en Dios de modo que su fe fue capaz de 
pasar la prueba.  “Tampoco dudó, por incredulidad” ― él 
no  se debilitó en fe. Con respecto a esta manifestación de 
fe, Pablo añade: “por lo cual también su fe le fue contada 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   122 
 

por justicia.” Justo cuando Abraham  se convirtió 
primeramente en un hombre justo no estamos en posición 
de saberlo. 

 

      Mientras que Abraham estaba todavía en Ur de los 
Caldeos, Dios le prometió a través de la justicia de la fe que 
él sería el heredero del mundo (Gen.12:1-3; Rom.4:13). 
Desde cuando él había sido un creyente en Dios antes que 
esta promesa fuese hecha por medio de la justicia de la  fe 
no lo sabemos. Algunos años más tarde,  cuando Dios le 
prometió que su  descendencia sería tan numerosa como las 
estrellas, es dicho que él creyó en Dios, y que le fue contado 
por justicia (Gen.15:5, 6). Pero es verdad que este hecho no 
fue el  inicio de su justicia por la fe. Cerca de quince años 
más tarde, cuando Dios le prometió que Sara le daría un 
hijo, a quien  él llamaría Isaac, su fe no se debilitó 
(Gen.17:15-21).  

 

       Con respecto a su fe en ese  tiempo, Pablo dice: “por 
lo cual también su fe le fue contada por justicia”. Más 
tarde, quizás veinticinco años más tarde, Dios le ordenó 
ofrecer en sacrificio a Isaac. Y en esta petición, su fe una 
vez más  no faltó. De esta gran prueba de su fe, Santiago 
dice: “¿No fue justificado por las obras Abraham nuestro 
padre, cuando ofreció a su hijo Isaac sobre el altar? ¿No ves 
que la fe actuó juntamente con sus obras, y que la fe se 
perfeccionó por las obras? Y se cumplió la Escritura que 
dice: Abraham creyó a Dios, y le fue contado  por justicia, 
y fue llamado amigo de Dios” (Stg.2:21-23). 
        
      Por lo tanto, que Abraham fue justo  por la fe es 

afirmado de en cuatro eventos separados, cubriendo un 
período de quizás cincuenta años. Es asombroso que 
muchos estudiantes de la Biblia hayan   pasado por alto 
estos claros e importantes hechos. Para mí me parece 



Capítulo 4                                        Un Comentario sobre Romanos   123 

 
 

inexcusable que algún estudiante de la Biblia quisiera 
tomar Génesis 15:6 como un   ejemplo de la justificación de 
un pecador. Y me parece doblemente inexcusable  porque el 
mismo escritor quiera mezclar acontecimientos para hacer 
de Génesis 15:6 y Romanos 4:22 referirse al mismo evento, 
y luego, a pesar que las declaraciones se refieren a eventos 
con quince años de separación, ¡use ambos como ejemplos 
de la justificación de un  pecador! Estas cosas no fueron 
escritas  para mostrar como los pecadores son justificados. 
Pablo estaba tratando con las demandas de los Judaizantes, 
quienes, estaban reclamando que los Cristianos Gentiles 
tenían que guardar la ley.        
       

       La justificación de un pecador no fue el punto bajo 
discusión, sino, si los Cristianos  Gentiles tenían que 
guardar la ley para ser  justificados como Cristianos. No 
parece que los Judaizantes negarán que los creyentes 
Gentiles fueran salvos, sino contendían que los Cristianos 
Gentiles deben, como siervos de Dios, guardar la ley para 
ser eternamente salvos, o para mantenerse en un estado de 
salvación. Para compensar su contención, Pablo muestra 
que todo a través de toda la vida de servicio de Abraham 
ante Dios él había sido un justo por la fe. Observe la 
próxima  declaración de Pablo. 
 
      Versículos 23-25 ― “Y no solamente  con respecto a él 

se escribió que le fue  contada, sino también con respecto 
a nosotros a quienes ha de ser contada, esto  es, a los que 
creemos en el que levantó de los muertos a Jesús, Señor 
nuestro, el cual fue entregado por nuestras 
transgresiones, y resucitado para  nuestra justificación.” 
Que la fe de Abraham le fue contada por justicia fue  escrito 
por causa de los que ahora creen. Esto sirve como una 
garantía que la fe de los creyentes ahora será contada a 
ellos por justicia. Debemos creer en la resurrección de 



Capítulo 4                                          Un Comentario sobre Romanos   124 
 

Cristo como también en Su muerte, porque sin la 
resurrección, Su muerte no habría tenido valor. Pero debe 
existir una unión entre fe y obras. Pablo muestra que las 
obras sin fe no pueden salvar, y Santiago muestra que la fe 
sin las obras está muerta, y por lo tanto, vana. 

 

       Un Sumario ― El evangelio es el poder de Dios para 
salvar al hombre, porque en el es revelado un plan por el 
cual los pecadores pueden ser hechos justos. El evangelio 
es la única esperanza del hombre, porque la ira de Dios es 
revelada contra toda impiedad e injusticia de los  hombres.  
 

        El Gentil y el Judío eran igualmente pecadores, y no 
podían ser justificados por la ley. Pero este plan de 
justificación del evangelio era una cosa separada de la ley, 
aunque fue atestiguada por la ley y los profetas. Esta 
justificación del evangelio es un estado por el que 
obtenemos el perdón de nuestros pecados.  Es, por lo tanto, 
de gracia y no de mérito. Si las obras de un hombre fueren 
perfectas, su recompensa sería como de deuda. Pero si el 
hombre peca, su perdón y subsecuente justificación no 
puede ser de otra manera que debido a la gracia. 
         
        Ninguna cantidad de obras que una persona pudiera 
hacer haría que su perdón fuera algo menor que un asunto 
de  gracia. La salvación por gracia a través de la fe está 
abierta para todos, porque Cristo  murió por todos. Ambos, 
los creyentes Judíos y los Gentiles son herederos de la 
promesa hecha a Abraham. Están  equivocados los que 
reclaman que los Cristianos deben guardar la ley de Moisés 
para ser justificados, porque Abraham fue justificado por la 
fe sin las obras de la ley. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Justificados, pues, por la fe, tenemos paz para con Dios por 

medio de nuestro Señor Jesucristo; 2 por quien también tenemos 

entrada por la fe a esta gracia en la cual estamos firmes, y nos 

gloriamos en la esperanza de la gloria de Dios. 3 no sólo esto, 

sino también nos gloriamos en las tribulaciones, sabiendo que la 

tribulación produce  paciencia; 4 y la paciencia, prueba; y la prueba, 

esperanza; 5 y la esperanza no avergüenza; porque el amor de 

Dios ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíritu 

Santo que nos fue dado. 6 Porque Cristo, cuando aún éramos 

débiles, a su tiempo murió por los impíos. 7 Ciertamente, apenas 

morirá alguno por un justo; con todo, pudiera que alguno osará 

morir por el bueno. 8 Mas Dios muestra su amor para con 

nosotros, en que siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros. 

9 Pues mucho más, estando ya justificados en su sangre, por él 

seremos salvos de la ira. 10 Porque si siendo enemigos, fuimos 

reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, mucho más, 

estando reconciliados seremos salvos por su vida. 11 Y no sólo 

esto, sino que también nos gloriamos en Dios por el Señor nuestro 

Capítulo 5 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   126 
 

 

Jesucristo, por quien hemos recibido ahora la reconciliación. 12 

Por tanto, como el pecado entró  en el mundo por un hombre, y 

por el pecado la muerte, así la muerte pasó a todos los hombres, 

por cuanto todos pecaron. 13 Pues antes de la ley, había pecado 

en el mundo; pero donde no hay ley,  no se inculpa de pecado. 14 

No obstante, reinó la muerte desde Adán hasta Moisés, aun en los 

que no pecaron a la manera de la transgresión de Adán, el cual es 

figura del que había de venir. 15 Pero el don no fue como la 

transgresión; porque si  por la transgresión de aquel uno murieron 

los muchos, abundaron mucho más para los muchos la gracia y el 

don de Dios por la gracia de un hombre, Jesucristo. 16 Y con el 

don no sucede como en el caso de aquel uno que pecó; porque 

ciertamente el juicio vino a causa de un solo pecado para 

condenación, pero el don vino a causa de muchas transgresiones 

para  justificación.   17 Pues si por la transgresión de uno solo 

reinó la muerte, mucho más reinarán en vida por uno solo, 

Jesucristo, los que reciben la abundancia de la gracia y el don de 

la justicia. 18 Así que, como por la transgresión de uno vino la 

condenación a todos los hombres, de la misma  manera por la 

justicia de uno vino a todos los  hombres la justificación de vida. 

19 Porque así como por la desobediencia de un hombre los 

muchos fueron constituidos pecadores, así también por la 

obediencia de uno, los muchos serán constituidos justos. 20 Pero 

la ley se introdujo para que el pecado abundase; más cuando el 

pecado abundó, sobreabundó la gracia; 21 para que así como el 

pecado reinó para muerte, así también la justicia reine por la 

justicia para vida eterna mediante Jesucristo, Señor nuestro. 

           

 Versículo 1: “Justificados, pues, por la fe, tenemos 
paz para con Dios por medio de nuestro Señor Jesucristo;” 
O literalmente, “Habiendo sido justificados por la fe, tenemos 
paz con Dios”. Los escritores Griegos eran más exactos en el 
uso de participios que nosotros. Nosotros diríamos 
“Montando un caballo, se  marchó”; pero los Griegos dirían, 
“Habiendo montado un caballo, se marchó”. El montaje 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   127 

 
 

antecede a la cabalgata. Y en el lenguaje de Pablo, la 
justificación antecede a la paz con Dios. 

 

 Justificar a una persona es pronunciarlo libre de 
cualquier culpa. Cuando un hombre a través de la fe saca 
el pecado fuera de su corazón y vida, y se somete a la 
voluntad de Dios, él es perdonado de sus pecados. Es 
entonces declarado ser justo. Cuando ninguna culpa 
entonces les es atribuida, él es justificado. Es evidente que 
en el lenguaje de Pablo, ser justo y ser justificado es la 
misma cosa; porque él ha estado argumentando que somos 
hechos justos por la fe, y luego añade: “Habiendo por lo tanto 
sido justificados por la fe, tenemos paz con Dios” (KJV). 

 

      Pablo había estado argumentando que somos hechos 
justos por la fe en Cristo, más bien que por las obras de la 
ley. Esto es equivalente a decir que somos convertidos 
justos por la obediencia al evangelio en lugar de la 
obediencia a la ley. Con Pablo, la fe en Cristo significa la 
aceptación completa de Cristo como s e  nos es revela y la 
fiel ordenanza de nuestras vidas de acuerdo a Su voluntad.  

 

      Grandemente se equivocan los que buscan probar por 
medio de Pablo que somos justificados únicamente por la fe, 
sin la  obediencia al evangelio. ¡La frase “justificados por la 
fe” no garantiza la conclusión que somos justificados por 
la  fe solamente!. 

 

       Es un sano principio de exégesis encontrar el uso que 
el autor hace de la palabra o frase, y luego interpretar su 
lenguaje a la luz de ese descubrimiento.  No es difícil 
encontrar el uso que Pablo hace de la frase bajo discusión, 
porque la usa más que todos los otros escritores del Nuevo 
Testamento.  

 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   128 
 

 

      Unos pocos de muchos ejemplos encontrados en  el 
capítulo once de Hebreos ilustrarán el uso de Pablo sobre 
la frase “por fe”. “Por la fe Abel ofreció a Dios más 
excelente sacrificio que Caín” (versículo 4). Cada paso que 
Abel tomó y cada esfuerzo que él ejerció en la preparación 
del altar, la madera y el sacrificio mismo, fueron incluidos 
en la frase “por fe”. “Por la fe Noé, cuando fue advertido 
por Dios acerca  de cosas que aún no se veían, con temor 
preparó el arca en que su casa se salvase” (versículo 7).  

 

       Se requirió de una enorme tarea, muchos días de duro 
trabajo; pero él hizo todo esto por la fe. Todo el trabajo  y 
el esfuerzo invertido en la construcción de esa arca están 
incluidos en la frase “por  la fe”. Fue una fe diligente la que 
construyó el arca. Justificados por la fe ― El arca construida 
por la fe.  

 

       A menos que una persona esté dispuesta a afirmar 
que                                                     el arca quedo completada en el momento que Noé creyó, 
no debiera contender  que una persona es justificada en el 
momento que cree. “Por la fe cayeron los muros de Jericó 
después de rodearlos  siete días” (versículo 30). Aquí la 
frase “por fe” incluye los trece recorridos alrededor de las 
murallas de la ciudad de Jericó. Las murallas no cayeron 
por la fe únicamente. (Josué 6:2-4, 14, 15, 20) “Por la fe 
pasaron el Mar Rojo como por tierra seca” (versículo 29). 
Aquí la frase “por fe” comprende todo el canal del Mar Rojo 
de orilla a orilla, e incluye todo lo que se hizo en el cruce. 
Esto por lo tanto, incluye su bautismo en Moisés, porque al 
cruzar, ellos fueron bautizados en Moisés por medio de la 
nube y en el mar (1 Cor.10:1, 2).  

 

      Así también, en nuestra liberación del pecado, la frase 
“por fe” incluye nuestro bautismo en Cristo. “pues todos 
sois hijos de Dios por la fe en Cristo Jesús; porque todos los 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   129 

 
 

que habéis sido bautizados en Cristo, de Cristo estáis 
revestidos” (Gal.3:26, 27). Ellos son hijos de Dios por la fe 
en Jesucristo debido a que su fe los condujo a ser bautizados 
en Cristo. Estas ilustraciones, con muchas más que 
pudieran citarse, nos muestran que la fe es  tomar a Dios en 
Su palabra y cumplir con lo que Él manda. Noé construyó 
el arca al tomar a Dios en Su palabra y nosotros al tomar a 
Dios en Su palabra y hacer lo que Él dijo, somos 
justificados. Una fe que no hace lo que Dios ha ordenado, 
no justificará a nadie. Hay más que rebelión en el corazón 
de uno que no desea cumplir   con lo que Dios manda. 

 

      Versículos 1-5: “Justificados, pues, por la fe, tenemos 
paz para con Dios por medio de nuestro Señor Jesucristo; 
por  quien también tenemos entrada por la fe  a esta 
gracia en la cual estamos firmes, y nos gloriamos en la 
esperanza de la gloria de Dios. Y no sólo esto, sino 
también nos gloriamos en las tribulaciones, sabiendo que 
la tribulación produce paciencia; y la paciencia, prueba; y 
la prueba, esperanza; y la esperanza no avergüenza; 
porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros 
corazones por el Espíritu Santo que nos fue dado.” En este 
capítulo, Pablo  expone las bendiciones de la justicia del 
evangelio, o justificación. Los que son justificados por la fe 
tienen paz con Dios. Habiendo sido puesta fuera toda 
rebelión de nuestros corazones, estamos totalmente en 
sujeción a Dios; y como todos los pecados han sido 
perdonados,  Dios no tiene nada contra nosotros. Estamos 
en paz con Dios por medio de  nuestro Señor Jesucristo. Es 
a través de Cristo que tenemos acceso por la fe a Su gracia, 
o favor en la cual estamos firmes.  

 

       No únicamente estamos ahora en paz con Dios y 
estamos firmes en Su favor, sino que nos regocijamos en la 
gloria que vendrá. Debido a nuestro estado exaltado, aun 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   130 
 

 

nos regocijamos en las tribulaciones que sufrimos como 
Cristianos; porque sabemos que las tribulaciones 
soportadas obran firmeza en el carácter.  

 

      Dios aprueba  nuestra firmeza y eso nos da esperanza; 
y la esperanza hacia Dios no nos avergüenza  o decepciona. 
El amor de Dios aquí mencionado es el amor que Dios tiene 
por nosotros. El Espíritu Santo, por la revelación, por los 
milagros, y por los dones espirituales, llenan nuestros 
corazones con el conocimiento del amor  de Dios. Estas 
son algunas de las  bendiciones que vienen a los hijos de 
Dios. 
             

          Algunas de las bendiciones de la justificación del 
evangelio fueron consideradas en los párrafos anteriores, 
entre las cuales está “la esperanza” “no avergüenza; porque el 
amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones por  el 
Espíritu Santo que nos fue dado” (Versículo 5). Este hecho es 
asignado  como una razón por la cual está esperanza no 
avergüenza, o decepciona.  
 

       Dios ha prometido grandes cosas para los fieles 
Cristianos, y ha dado el Espíritu Santo como una garantía 
que toda promesa será cumplida. “Y el que nos confirma 
con vosotros en Cristo, y el que nos ungió, es Dios, el cual 
también nos ha sellado, y nos ha dado las arras del Espíritu 
en nuestros corazones” (2 Cor.1:21, 22). “Mas el que nos 
hizo para esto mismo es Dios, quien nos ha dado las arras 
del Espíritu” (2 Cor.5:5). Webster define “arras”: “Algo de 
valor dado por un comprador a un vendedor para 
comprometerse en una negociación”. 
 
        Versículo 6: “Porque Cristo, cuando aún éramos 
débiles, a su tiempo murió  por los impíos.” Éramos 
débiles cuando Cristo murió por nosotros, o más bien, 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   131 

 
 

éramos débiles hasta el tiempo que Cristo murió por 
nosotros. El lenguaje no significa que éramos incapaces de 
creer en  Dios o cumplir con lo que Él manda. Se refiere a la 
impotencia del hombre sin la muerte de Cristo. Los hombres 
estaban pecadores condenados, sin ningún medio de 
escape del pecado y la condenación. Estaban en el 
desamparo. Pero la muerte de Cristo abrió el camino al 
escape, y removió la debilidad dicha en este  versículo. 
Cristo murió a su tiempo debido — en el tiempo que Dios 
en Su sabiduría había seleccionado. “Pero cuando vino el 
cumplimiento del tiempo, Dios envió a su Hijo, nacido de 
mujer y nacido bajo la ley” (Gál.4:4). En el tiempo correcto, 
Cristo murió por los impíos ― por aquellos que estaban sin 
Dios. 
 

       Versículo 7: “Ciertamente, apenas  morirá alguno por 
un justo; con todo, pudiera ser que alguno osará morir 
por el bueno.” En el sentido estricto de la palabra justo, 
como Pablo usa aquí el término, un hombre justo es uno 
que actúa sobre el principio frio de la justicia. Semejante 
hombre no da ni toma, No da corta medida ni sobre 
medida. Él es el hombre proverbial que divide el grano de 
trigo que tiene de manera que él y el hombre con él que 
trata puedan tener cada uno su porción exacta, 
independientemente de las necesidades de  la persona con 
la que se ocupa.  

 

     Podemos admirar la honestidad estricta de semejante 
hombre, pero no nos sentimos tan entregados a él como 
para morir por él. No podemos sentir algún afecto 
profundo por él. Pero el buen hombre es más que justo; él 
es bondadoso, amigable  y generoso. Él está dedicado al 
bienestar y a la felicidad de los demás. Él remueve nuestras 
emociones, y logra apoderarse de los afectos más 
profundos de nuestro  corazón. Por semejante ser humano 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   132 
 

 

algunos podrían atreverse a morir, pero  eso sería insólito. 

 
      Versículo 8: “Mas Dios muestra su amor para con 

nosotros, en que siendo aún pecadores, Cristo murió por 
nosotros.” Aquí Pablo muestra la grandeza  del amor de 
Dios al contrastarlo con el  amor del hombre. Morir por un 
buen hombre es un amor grande. Pero Jesús  murió por los 
pecadores ― por los que eran sus enemigos. Morir por los 
que nos odian y nos hieren es un amor supremo. Jesús hizo 
eso. Él murió aun por los que  se burlaron de él, lo 
despreciaron y lo crucificaron. Él murió para que aquellos 
que derrabaron su sangre pudieran vivir. ¡Nunca ha 
existido uno amor como este! 
       
      Versículo 9: “Pues mucho más, estando ya 

justificados en su sangre, por él seremos salvos de la ira.” 
Así como Él murió por nosotros mientras éramos sus 
enemigos, para que de esta manera, logrando así nuestra 
justificación a través de Su sangre,  mucho más como amigos 
suyos seremos salvos de la ira venidera. 

 

      Versículo 10: “Porque si siendo enemigos, fuimos 
reconciliados con Dios por la muerte de su Hijo, mucho 
más, estando reconciliados, seremos salvos por  su vida”. 
Esta es una repetición de lo que ya fue dicho en los 
versículos 8 y 9. Éramos enemigos, pero fuimos 
reconciliados con Dios por la muerte de Jesús. Su muerte 
para nosotros, abrió el camino por el cual pudiéramos ser 
reconciliados con Dios, y Su sufrimiento por causa de 
nosotros, tocó de tal manera, nuestros corazones que 
quisimos ser reconciliados.  

 

      Si Jesús logró tanto por nosotros cuando parecía tan 
débil que sus enemigos le sujetaron a la muerte, mucho más 
logrará, ahora que Él vive para interceder por nosotros y 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   133 

 
 

para gobernar  nuestros corazones y nuestras vidas, por 
Él seremos salvos eternamente. Somos dejados con este 
mensaje ya sea que nos beneficiemos o de Su muerte o de Su 
vida. 

 

      Versículo 11: “Y no sólo esto, sino  que también nos 
gloriamos en Dios por el Señor nuestro Jesucristo, por 
quien hemos recibido ahora la reconciliación.” Nos 
gloriamos en Dios ― Nos regocijamos  en la gloria de su Ser 
y la perfección de Sus atributos, y nos regocijamos en lo que 
Él es para nosotros y lo que Él ha hecho por causa de 
nosotros. Estos grandes  beneficios y bendiciones vinieron a 
nosotros a través de nuestro Señor Jesucristo “por quien 
hemos recibido ahora la reconciliación”. Es a través de 
nuestro Señor Jesucristo que fuimos reconciliados con Dios. 
 
      La porción restante de este capítulo es considerada 

muy difícil de entender. Es  fácil ver que Pablo estaba 
todavía exponiendo las bendiciones de la justificación del 
evangelio, pero no es fácil entender algunos de sus 
razonamientos. 

 

      Versículo 12: “Por tanto, como el  pecado entró en el 
mundo por un hombre, y por el pecado la muerte, así la 
muerte pasó a todos los hombres, por cuanto todos 
pecaron.” Aunque fue Eva quien  primeramente comió del 
fruto prohibido, el acto independiente de Adán de comer 
igualmente, completó la transgresión y esto es 
unánimemente  reconocido. Pablo sigue la costumbre 
usual de hablar del hombre en lugar de la mujer. Él no se 
entrega a ningún razonamiento del porque ellos pecaron; él 
simplemente declara el hecho que ellos pecaron.  

 

      Habla de este pecado para trazar un contraste entre los 
efectos de lo que Adán cometió y los efectos de lo que 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   134 
 

 

Cristo hizo; y él lo hace para mostrar como el evangelio de 
Cristo supera los efectos del pecado de Adán. El 
Cristianismo no se ocupa tanto con el origen del pecado 
como con el hecho del pecado. El evangelio no trajo al 
pecado al mundo, sino fue traído al mundo como la 
panacea para el pecado y todos sus males. 
 
      La muerte resultó del pecado. Pero ¿Qué significa 

la muerte aquí? Es verdad que la muerte física vino como 
un resultado del pecado, pero es también verdadero de la 
muerte espiritual. El contexto y la naturaleza del 
argumento de Pablo deben determinar a qué muerte se 
refiere el texto. En esta epístola a los Romanos, Pablo 
frecuentemente usa la palabra muerte, sin hablar a qué clase 
de muerte se refiere, dejando al lector determinar desde su 
contexto que clase de  muerte él quiere decir. El contexto 
favorece la idea que la muerte en el versículo 12 es la muerte 
espiritual.  

 

       La condición moral y espiritual del hombre y el plan 
de  justificación del evangelio ha  sido el tema bajo 
discusión. Además, la muerte aquí mencionada pasó a 
todos los hombres por causa de sus propios pecados. La 
muerte física vino a todos los hombres a causa del pecado 
de Adán, pero  la muerte aquí mencionada vino únicamente 
sobre los que han pecado. Los  hechos están contra la idea 
que todos los hombres experimentarán la muerte física por 
causa de sus propios pecados; pero la muerte espiritual 
vino a causa del pecado  y de ninguna otra causa. La 
condición de los infantes y los incapacitados mentalmente 
no es tomada en consideración en la discusión del pecado 
y  la muerte espiritual. Ellos mueren una muerte física, 
a pesar de que no hayan  pecado. 

Es acordado generalmente que los versículos 13-17 (del 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   135 

 
 

Capítulo 5) son parentéticos, y que el pensamiento iniciado 
en el versículo 12 es resumido en el versículo 18. Tal forma 
de redactar (parentético) es frecuente en los escritos de 
Pablo. 
 

      Versículo 13: “Pues antes de la ley, había pecado en 
el mundo; pero donde no hay ley, no se inculpa de 
pecado.” En el texto Griego no hay ningún artículo “la” 
antes de la palabra “ley” en este versículo. Cuando Pablo se 
refirió a la ley de Moisés, generalmente, colocó el artículo 
“la” antes de la palabra “ley”. Pero ¿Qué significa la 
expresión “Pero antes de la ley”? El señor R. St. John Parry, 
en sus notas explicatorias de su obra Cambridge Greek 
Testament for Schools and    Colleges, dice que la frase en 
cuestión “es igual a decir mientras había ley, había 
pecado”. Ha sido mostrado (2:14, 15) que había una ley, en 
un sentido verdadero y legítimo, antes de la ley dada a 
Moisés… De manera que yo tomo la frase Griega achri 
nomou igual hasta el grado de la ley, únicamente en la 
medida que la ley estuvo  presente”.  

 

      Nunca ha existido un pueblo que no estuviera bajo la 
ley moral. Desde Adán y a través de todas las edades, las 
personas han estado bajo esa ley, han violado esa ley, y por 
lo tanto, bajo esa ley se han vuelto pecadores.  

 

       El hecho que el pecado estuvo en el mundo, prueba 
que había una ley, porque las personas no pueden ser 
contadas como pecadoras cuando no hay ley. La 
declaración de Pablo que el pecado no es imputado  
cuando no hay ley es igual a su declaración que donde no 
hay ley, no hay transgresión. Las personas que no fueron 
circuncidados antes que la ley de la circuncisión fuera 
dada, no fueron contadas como pecadores por su fracaso a 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   136 
 

 

ser circuncidados, y así ocurre con todo otro mandamiento 
positivo o ley.  

 

      Nada está más claro que había una ley antes que la ley 
de Moisés fuera dada, y que las personas se convirtieron en 
pecadores durante ese tiempo, pero fueron pecadores 
únicamente en la medida que tenían esa ley. 

        

       Versículo 14: “No obstante, reinó la muerte desde 
Adán hasta Moisés, aun en los que no pecaron a la 
manera de la transgresión de Adán, el cual es figura  del 
que había de venir.” Esto no significa que las personas 
desde Adán hasta Moisés  no pecaron del todo, porque esto 
contradeciría otras cosas que Pablo había dicho, sino que 
esto significa que no pecaron conforme a la semejanza del  
pecado de Adán. Ellos no fueron culpables  del pecado 
como el pecado de Adán. Decir que ellos no pecaron 
conforme a la semejanza del pecado de Adán es igual a 
afirmar que fueron culpables de una clase diferente de 
pecado. Adán quebrantó  una ley positiva; estas personas 
quebrantaron una ley moral. Y esto no fue  semejante al 
pecado de Adán.  

       Pero si la declaración en el versículo 12, que todos 
pecaron, significa que todos pecaron en  Adán, entonces 
todos pecaron en la semejanza del pecado de Adán. De esta  
manera, en algún lugar inesperado, tenemos una prueba 
positiva que no todos  somos culpables del pecado de Adán. 
La muerte reinó sobre los que fueron culpables del pecado, 
pero no fueron culpables de un pecado semejante al pecado 
de Adán. 

 

      Versículo 15: “Pero el don no fue como la 
transgresión; porque si por la  transgresión de aquel uno 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   137 

 
 

murieron los muchos, abundaron mucho más para los 
muchos la gracia y el don de Dios por la gracia de un 
hombre, Jesucristo.” El don por medio de Jesucristo no fue 
meramente como algunos han dicho, “co-extensivo en 
aplicación con la ruina traída a través de Adán” sino mucho 
más abundante, o mucho más allá de los  efectos de la 
transgresión de Adán. Para reunir las necesidades de la 
humanidad, este tenía que ser más extensivo en aplicación 
a la ruina traída a través de Adán. Además de los males que 
resultaron  del pecado de Adán, están los efectos ruinosos 
de nuestros propios pecados que deben ser vencidos, o nos 
quedamos perdidos sin esperanza. Pero Pablo nos asegura 
que las bendiciones por medio de Cristo abundaron mucho 
más que la maldición a través de la transgresión de Adán; 
estas bendiciones incluyen la liberación de nuestros 
propios pecados. 

      Versículo 16: “Y con el don no sucede  como en el caso 
de aquel uno que pecó; porque ciertamente el juicio vino 
a causa de un solo pecado para condenación, pero el don 
vino a causa de muchas transgresiones para 
justificación.” Aquí la culpa personal de Adán es 
enfatizada, pero el don gratuito de Dios no fue  
simplemente co-extensivo con el pecado  de Adán. El juicio 
vino de una transgresión para condenación. La 
transgresión fue el comer del fruto prohibido, y la 
condenación aquí mencionada es la condenación 
pronunciada sobre Adán y Eva en el   Jardín de Edén. (Vea 
Gen. 3:1-6). La condenación vino de una transgresión, pero 
el don gratuito vino a causa de muchas trasgresiones 
―Jesús vino a salvarnos de nuestras muchas transgresiones 
como también de las  consecuencias malas del pecado de 
Adán.  

       Esta es otra prueba que la gracia de Dios por medio de 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   138 
 

 

Jesucristo cubre un más amplio rango de males que la 
trasgresión de Adán. El don gratuito vino para salvarnos 
de nuestras muchas transgresiones y nos trae a un estado 
de justificación. 

 

      Versículo 17: “Pues si por la transgresión de uno solo 
reinó la muerte, mucho más reinarán en vida por uno 
solo, Jesucristo, los que reciben la  abundancia de la gracia 
y del don de la justicia” El acto de uno que trajo la  muerte 
al mundo. “reinó la muerte” Reinó es  ingresivo, es decir, la 
muerte comenzó a reinar. Pero ¿Cuál muerte? Si no fuera 
por el contraste que Pablo traza, concluiríamos 
rápidamente que se refirió  a la muerte física; pero el 
contraste es entre la muerte y el don de la justicia, la cual es 
la vida espiritual.  

 

      La muerte que reinó a través de un hombre Adán es 
vencida, o destruida, por el don de la justicia por medio de 
Jesucristo. Es un hecho que la muerte espiritual, como 
también la muerte física, entraron al mundo a través del 
pecado de Adán; y es un hecho que la vida espiritual entró 
al mundo por medio de Jesucristo. 

       Pero ¿Estábamos todos muertos espiritualmente 
debido a que Adán trajo la  muerte espiritual al mundo? No 
más de lo que todos estamos vivos espiritualmente debido 
a que Cristo trajo la vida espiritual al mundo. Como no 
participamos de la vida espiritual incondicionalmente, así 
tampoco no participamos de la muerte espiritual 
incondicionalmente. ¡Si Adán hubiese introducido el 
sarampión al mundo, eso no probaría que todos sus 
descendientes deben nacer con el sarampión!  

      Pero las personas viven en un mundo infestado por el 
pecado en el mundo y el pecado es más contagioso que el 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   139 

 
 

sarampión. ¡Decir que las personas nacen sujetos al pecado 
está lejos de decir que las personas nacen pecadoras! Adán 
fue creado sujeto al pecado, y él pecó; pero  eso no prueba 
que él fue creado un  pecador, ni que nació con una 
naturaleza depravada. 
       

       Pablo habla del don de la justicia; pero  si una persona 
no es libre para aceptar o rechazar una cosa, este no puede 
correctamente ser llamado un don. Si lo merecíamos por la 
perfección de nuestras obras, este no sería un regalo. Es una 
justicia a través de la cual logramos el perdón de nuestros 
pecados. Somos  hechos justos por el poder limpiador del 
evangelio de Cristo. A ese plan de la justicia debemos 
someternos. La vida espiritual y la muerte espiritual son 
ambos, el resultado de nuestras propias elecciones. Es 
sorprendente que alguien llegue a pensar que la justicia 
personal de Cristo es transferida al creyente. 

 Versículo 18: “Así que, como la transgresión de uno 
vino la condenación a todos los hombres, de la misma 
manera  por la justicia de uno vino a todos los hombres la 
justificación de vida.” Este  versículo se conecta hacia atrás 
con el versículo 12. De la condenación que vino al mundo 
sobre todos los hombres a través de una trasgresión, somos 
liberados  por la justificación de vida por medio de un acto 
de justicia de Jesucristo. Es seguro  que este acto de justicia 
se refiere a la muerte de Cristo. Por lo tanto, la  justificación 
de vida nos libera de la  condenación que vino a través de la 
transgresión de Adán. Los asuntos de este versículo son 
más plenamente declarados en el próximo versículo. 
 

       Versículo 19: “Porque así como por la desobediencia 
de un hombre los muchos fueron constituidos 
pecadores, así también por la obediencia de uno, los 
muchos serán constituidos justos” “los muchos” aquí 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   140 
 

 

incluye todos los que llegan a la edad de la responsabilidad 
moral. Pablo no dice como estos fueron hechos pecadores 
por la desobediencia de Adán, tampoco como ellos fueron 
hechos justos por la obediencia de Cristo. Es pura 
suposición argumentar que la desobediencia de Adán es 
imputada a su descendencia, o que la obediencia de Cristo 
es imputada a alguien.  

 

     Ni la culpa  ni la justicia personal puede ser       transferida 
de una persona a otra, sin embargo, las consecuencias de 
cualquiera de las dos, en algún grado, caen sobre los 
demás. Por su pecado, Adán trajo las condiciones que 
hacen a cualquier persona sujeta a la tentación. En esta 
forma, él es hecho un pecador. Tomás Paine hizo 
incrédulos; pero eso no significa que su  incredulidad fue 
imputada a los demás, o que ellos no se volvieron 
incrédulos por su  propia libre decisión. Cristo se volvió  
obediente hasta la muerte (Fil.2:8), y ese acto de obediencia 
hace a muchas personas justas. Tal como la desobediencia 
de Adán no hace a los muchos pecadores sin su propia 
decisión, así tampoco la obediencia de Cristo hace a los 
muchos justos sin su propia decisión!. 
      

      Versículo 20: “Pero la ley se introdujo para que el 
pecado abundase; mas cuando el pecado abundó, 
sobreabundo la gracia;” Aquí nuevamente no hay el 
artículo “la” antes de la palabra “ley” en el texto Griego. “la 
ley vino”. Esta palabra podría incluir toda ley divina 
entregada antes de Cristo ― la ley de Moisés como también 
cualquier ley dada antes de Moisés.  

 

      Algunas leyes fueron reveladas al hombre antes de 
que  la ley de Moisés fuera entregada. Ley en este versículo 
debe referirse a la ley revelada, más bien que a la ley moral 
que está inherente en la misma naturaleza de las relaciones 



 Capítulo 5                                       Un Comentario sobre Romanos   141 

 
 

que existen entre los hombres. La ley vino “para que el 
pecado  abundase”. Una cosa es segura, y esa es que Dios 
no entregó leyes para el propósito que las personas fueran 
los peores pecadores.  

 

       La ley fue dada para frenar a las personas de lo malo y 
guiarles en la senda correcta. Hay esto sin embargo, entre 
más cosas la ley prohíbe y más cosas esta requiera, son más 
los puntos donde podemos quebrantarla. En esta forma, la 
ley puede incrementar el  número de pecados. Un hombre 
pudiera guardar la ley con respecto a si mismo y a su 
prójimo, sin tener en cuenta a Dios;  porque una ley positiva 
determina su actitud hacia Dios. Si un hombre tiene 
rebelión en su corazón, la ley positiva lo revela. Adán 
quebrantó una ley positiva, no una ley moral.  

 

      Cada vez que una persona quebranta una ley positiva, 
él repite la trasgresión de Adán; cada mandamiento 
positivo, por lo tanto, tiende a incrementar el 
quebrantamiento. La ley también hace a las personas ver la 
enormidad del pecado y su impotencia bajo su reino. Esto 
nos ayudaría a reconocer más y más la necesidad de 
algunos otros medios de liberación. El pecado abundo en el 
sentido que este triunfó sobre el pecador, le hizo sentir su 
impotencia, y no le ofreció ninguna esperanza de 
liberación. Donde hay ley, el pecado abundo. Por otro lado, 
donde el  pecado abundó, mucho más abundó la gracia. 
 
      Versículo 21: “para que, así como el pecado reinó para 

muerte, así también la gracia reine por la justicia para 
vida eterna mediante Jesucristo, Señor nuestro.” El 
pecado causó la muerte, pero eso no es lo que Pablo tiene 
en mente aquí. El pecado reinó para muerte ― en la esfera 
o campo de la muerte. Que Pablo está aquí refiriéndose a la 



Capítulo 5                                         Un Comentario sobre Romanos   142 
 

 

vida espiritual y a la muerte espiritual es claro por los 
versículos que inmediatamente siguen en el próximo 
capítulo.  
 
      En la muerte espiritual el reino del pecado es absoluto; 

es el monarca reinante en cada hombre  que está muerto en 
los pecados. Pero la gracia reina a través de la justicia ―es 
decir, a través del plan de justicia del evangelio. Es la gracia 
de Dios que produjo este plan de justicia; es el poder que 
expulsa el pecado desde el corazón y conduce al hombre en 
a un servicio dedicado  a Dios. El último resultado de su 
reino es vida eterna por medio de Jesucristo nuestro Señor. 

 

 

 

      

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 ¿Qué, pues, diremos? ¿Perseveraremos en el pecado para que 

la gracia abunde? 2 En ninguna manera. Porque los que hemos 

muerto al pecado ¿Cómo viviremos aún en él? 3 ¿O no sabéis que 

todos los que hemos sido bautizados en Cristo Jesús, hemos sido 

bautizados en su muerte? 4 Porque somos sepultados juntamente 

con él para muerte por el bautismo, a fin de que como Cristo 

resucitó de los muertos por la gloria del Padre, así también 

nosotros andemos en vida nueva. 5 Porque fuimos plantados 

juntamente con él en la semejanza de su muerte, así también lo 

seremos en la de su resurrección; 6 sabiendo esto, que nuestro 

viejo hombre fue crucificado juntamente con él, para que el cuerpo 

del pecado sea destruido, a fin de que no sirvamos más al pecado. 

7 Porque el que ha muerto, ha sido justificado del  pecado. 8 Y si 

morimos con Cristo, creemos que también viviremos con él; 9 

sabiendo que Cristo, habiendo resucitado de los muertos, ya no 

muere; la muerte no se enseñorea más de él. 10  Porque en cuanto 

murió, al pecado murió una vez por  todas; más en cuanto vive, 

para Dios vive. 11 Así también vosotros consideraos muertos al 

Capítulo 6 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   144 
 

 

pecado, pero vivos para Dios en Cristo Jesús, Señor nuestro. 12 

No reine, pues, el pecado en vuestro cuerpo mortal, de modo que 

lo obedezcáis en sus concupiscencias; 13 ni tampoco presentéis 

vuestros miembros al pecado como instrumentos de iniquidad, 

sino presentaos vosotros mismos a Dios como vivos de entre los 

muertos, y vuestros miembros a Dios como instrumentos de 

justicia. 14 porque el pecado no se enseñoreará de vosotros; pues 

no estáis bajo la ley, sino bajo la gracia. 15 ¿Qué, pues? 

¿Pecaremos, porque no estamos bajo la ley, sino bajo la gracia? 

En ninguna manera. 16 ¿No sabéis que si os sometéis  a alguien 

como esclavos para obedecerle, sois esclavos de aquel a quien 

obedecéis, sea del pecado para muerte o sea de la obediencia para 

justicia? 17 Pero gracias a Dios, que aunque erais esclavos del 

pecado, habéis obedecido de corazón a aquella forma de doctrina 

a la cual fuisteis entregados; 18 y libertados del pecado, vinisteis 

a ser siervos de la justicia. 19 Hablo como humano, por vuestra 

humana debilidad; que así como para iniquidad presentasteis 

vuestros miembros para servir a la inmundicia y a la iniquidad, así 

ahora para santificación presentad vuestros miembros  para servir 

a la justicia. 20 Porque cuando erais esclavos del pecado, erais 

libres acerca de la justicia. 21 ¿Pero qué fruto teníais de aquellas 

cosas de la cuales ahora os avergonzáis? Porque el fin de ellas es 

muerte. 22 Más ahora que habéis sido libertados del pecado y 

habéis hecho siervos de Dios, tenéis por vuestro fruto la 

santificación, y como fin, la vida eterna. 23 Porque la paga del 

pecado es muerte, más la dádiva de Dios es vida eterna en Cristo 

Jesús Señor nuestro. 

           

                 Versículo 1: ¿Qué, pues, diremos? 

¿Perseveraremos en el pecado para que la gracia 

abunde?” Si dónde el pecado abundó, la gracia 

sobreabundo en abundante manera, ¿Cuál es la 

consecuencia o que deberíamos hacer con ella? Aquí Pablo 

trata con una posible objeción. “¿Perseveraremos en el pecado 

para que la gracia abunde?” Esta pregunta  naturalmente 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   145 

 
 

surgiría en las mentes de personas no instruidas. Además, 

algunas personas les gustaría tener una excusa para 

satisfacerse en el pecado. Si la gracia de Dios abunda donde 

el pecado abunda, ¿Por qué no mantenerse pecando, de  

modo la gracia pueda abundar más? 

         

        Versículo 2: “En ninguna manera.  Porque los que 
hemos muerto al pecado ¿Cómo viviremos aún en él?” 
En la muerte física una persona ya no más vive la vida que 
anteriormente vivía. Y de igual modo, el pecador que 
muere a una vida de pecado; en esa vida él ya no vive más.  

 

        Un pecador muere al pecado, y hay un pecador menos 
en el mundo. Pablo dice: “Con Cristo estoy juntamente 
crucificado, y ya no vivo yo, mas vive Cristo en mi” 
(Gál.2:20). Cuando Pablo se convirtió en Cristiano, había 
un pecador menos en el mundo y tan cierta y tan 
definitivamente como si él hubiera muerto físicamente y 
hubiera sido sepultado en Damasco. Y esa muerte es 
repetida cada vez que una persona se convierte en un 
Cristiano. ¿Cómo continuaremos, si hemos estamos 
muertos  al pecado?. 

 
 Versículo 3: “¿O no sabéis que todos los que hemos 

sido bautizados en Cristo Jesús, hemos sido bautizados 
en su muerte?” Pablo da por entendido que ellos sabían 
que habían sido bautizados en  Cristo, pero les pregunta si 
ignoraban el hecho que, al ser  bautizados en Cristo, habían 
bautizados en Su muerte. Claramente implica que  si 
supieran que habían sido bautizados en la muerte de 
Cristo, deberían saber que ya no debían continuar  más en 
el pecado. Ser bautizados en Cristo es lo mismo que ser 
bautizados en el nombre de Cristo, en el nombre del Padre, 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   146 
 

 

y en el nombre del Hijo y del Espíritu Santo, para  la 
remisión de los pecados, y en la muerte de Cristo. No 
somos bautizados   literalmente en la muerte de Cristo, sino 
en los beneficios de Su muerte, incluyendo  la libertad del 
pecado. Una persona no está completamente muerta al 
pecado  hasta que sea separada de el, y esa separación toma 
lugar en el bautismo. 
        

       Versículo 4: “Porque somos sepultados juntamente 
con él para muerte por el bautismo, a fin de que como 
Cristo resucitó de los muertos por la gloria del Padre, así 
también nosotros andemos en vida nueva.” En el 
bautismo hay una sepultura, una inmersión en agua. 
Ningún otro acto podría tan adecuadamente representar la 
completa finalización de una vida de pecado. Si no hubiese 
ninguna otra fuente de conocimiento sobre como el 
bautismo es realizado, este texto debería establecer el 
asunto más allá de toda duda.  

 

       No hay una sepultura en la aspersión del agua sobre la  
cabeza de una persona, pero hay una sepultura en la 
inmersión en el agua. Sin  ir a una discusión prolongada del 
tema, llamamos la atención a tres líneas de pruebas, cada 
una dependiente de las otras y cada una conclusiva dentro 
de sí misma. 
       
       Los Léxicos. Joseph H. Thayer define “bautisma”: 

“Inmersión, sumersión”      Thayer es una autoridad estándar 
reconocido. Debido a que otros Léxicos concuerdan con 
Thayer, es inútil llenar nuestro limitado espacio con citas de 
ellos. 

 

       La Historia: Con respecto al bautismo en el primer siglo, 
El historiador Mosheim dice: “En el primer siglo el 
bautismo fue administrado en los lugares convenientes, sin 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   147 

 
 

las reuniones públicas; y al sumergir al candidato 
completamente en el agua”.    Otros historiadores 
concuerdan con este  testimonio. 

 

        La Evidencia Circunstancial: Si nos pudiéramos 
remontar hacia atrás a los tiempos de los Apóstoles y 
verlos bautizar  a las personas, el asunto sería establecido. 
Pero no podemos ser testigos oculares de un bautismo del 
primer siglo. Sin embargo, las circunstancias conectadas 
con el  bautismo fueron tan plenamente registradas que no 
debiéramos tener problema en ver que las personas fueron 
sumergidas en agua. Muchos han sido convencidos sobre 
la evidencia  circunstancial menos concluyente que la que 
puede presentarse en favor de la inmersión.  

 

        Juan el Bautista bautizaba en el río Jordán (Mar.1:5). 
Si usted nota en la lectura marginal en el versículo 9, 
observará que Juan bautizó a Jesús en el Jordán (Vea nota 
marginal de la Versión American Standard). Juan pudo 
haber sumergido a Jesús en el río Jordán, pero no lo pudo 
haber rociado o asperciado agua  sobre él en el Jordán. Y el 
versículo 10   dice que él “subía del agua” Y más tarde, se 
dice: “Juan bautizaba también en Enón, junto a Salim, 
porque había allí muchas aguas” (Juan 3:23).  

 

        No se requería mucha agua para asperciar o rociar, 
pero se requeriría de mucha agua para sumergir. Cuando 
Felipe bautizó al Eunuco, ellos vinieron a cierta agua, 
descendieron al agua, y el bautismo fue realizado mientras 
ambos estaban en el agua, luego ellos salieron del agua 
(Hechos 8:36-39). Cuando las personas son sumergidas, 
ellos  van al agua, el administrador y el candidato, ambos 
bajan al agua, el bautizo   es realizado mientras están en el 
agua, luego ellos suben del agua; pero esto no sucede así 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   148 
 

 

cuando las personas son rociadas o asperciadas. En el 
bautismo el cuerpo es lavado en agua (Heb.10:22). La 
evidencia es conclusiva. Añada a esto la declaración de 
Pablo que somos sepultados en el bautismo, y la confianza 
en este asunto se duplica, aunque no conozcamos el 
significado de la palabra Griega para bautismo, ni lo que 
los historiadores y comentaristas y críticos digan. 

 

         La Nueva Vida: Tal como Cristo fue  levantado de los 
muertos por el poder glorioso del Padre. Así nosotros 
somos levantados de nuestra sepultura en el bautismo para 
andar en novedad de vida, o en una vida nueva. 
Comenzamos a andar  en la nueva vida en Cristo después 
de ser bautizados. Fuimos bautizados para muerte y 
somos levantados a una nueva  vida. Somos bautizados en 
Cristo “en quien tenemos redención por su sangre, el 
perdón de pecados según las riquezas de  su gracia” 
(Efe.1:7). En el lenguaje de Pablo, la redención es el perdón 
de los pecados. Es de acuerdo a la gracia de Dios que 
tenemos el perdón de nuestros pecados en Cristo, y no fuera 
de Él.  
 

        Cuando una persona es perdonada, no hay nada 
entonces en contra de ella. Él permanece justificado a la 
vista de Dios — “siendo justificados gratuitamente por su 
gracia, mediante la redención (perdón) que es en Cristo 
Jesús” (Rom.3:24). Pero es la fe que nos conduce a ser 
bautizados en Cristo, y en quien tenemos perdón y la 
subsecuente justificación. Es por semejante fe que somos 
justificados, y es de acuerdo a la gracia que eso debería ser. 
“pues todos sois hijos de Dios por la fe en Cristo Jesús; por 
quien todos los que habéis sido bautizados en Cristo, de 
Cristo estáis revestidos” (Gál.3:26, 27). Ellos son hijos de 
Dios a través de la fe en Jesucristo, porque su fe les ha 
llevado a revestirlos de Cristo en el bautismo. En el 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   149 

 
 

bautismo, por lo tanto, nos unidos estrechamente con 
Cristo. 

    
  Versículo 5: “Porque fuimos plantados juntamente 

con él en la semejanza de su muerte, así también lo 
seremos en la de su resurrección;” Al ser sepultados en el 
bautismo, hay una semejanza de Su muerte; así también 
hay una semejanza de Su resurrección en nuestro 
levantamiento del bautismo a una nueva vida. Por lo tanto, 
al ser bautizados,   somos unidos con Él a la semejanza de 
Su muerte y resurrección. Somos, por lo  tanto, participantes 
con Él en Su muerte, y  también al ser levantados a una 
nueva vida.  

 
  Jesús fue sepultado y levantado a nueva vida; nosotros 

somos sepultados en el bautismo y levantados a una nueva 
vida.  Estos versículos muestran el acto del  bautismo, y 
también señalan su valor espiritual. 

       

      Versículo 6: “sabiendo esto, que nuestro viejo 
hombre fue crucificado juntamente con él, para que el 
cuerpo del pecado sea destruido, a fin de que no sirvamos   
más   al   pecado.” Pablo  continúa la analogía entre la 
muerte de         Cristo y nuestra muerte al pecado. Cristo fue 
crucificado —“nuestro viejo hombre fue crucificado” ¿Qué 
es el viejo hombre que fue crucificado? Algunos responden: 
“Nuestra naturaleza corrupta”. Pero Pablo no tiene el 
concepto de nuestra naturaleza como corrupta.  

 

       Además, nuestra           naturaleza no es puesta a la muerte 
en el proceso de la conversión a Cristo. Lea el versículo 
nuevamente y usted observará  que las frases “nuestro 
viejo hombre” y “el cuerpo de pecado” son la misma cosa, 
porque ciertamente “nuestro viejo hombre” no fue  



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   150 
 

 

crucificado para que algo más pudiera ser puesto a muerte.  

        

       Si mantenemos en mente   lo que Pablo había estado 
diciendo, veremos que crucificar el viejo hombre es la 
misma cosa que morir al pecado. De sí mismo Pablo dijo: 
“Con Cristo estoy juntamente crucificado” (Gál.2:20). 
Pablo el pecador murió. Lo que es verdadero de él es 
verdadero de todo el que se convierte en un Cristiano. Cada 
vez que una persona s se convierte en un Cristiano, un 
pecador muere. En el versículo 2, Pablo afirma que  
necesitamos morir — morir al pecado; luego ser levantados 
a una nueva vida. Ya no más somos siervos del pecado. 
Cuando un siervo, o un esclavo, muere, él se libera de su 
amo. Su amo ya no más tiene dominio sobre él. 
 

Versículo 7: “Porque el que ha muerto, ha sido 

justificado del pecado.” O   de acuerdo a la lectura 
marginal de la Versión American Standard, “Porque el que 
ha muerto ha sido libertado del pecado”. Meyer lo traduce: 
“todo el que ha  muerto, es absuelto del pecado”. Si un  
esclavo muere, él queda libre del servicio a  su amo. Si el 
esclavo del pecado muere al pecado, él queda libre del 
servicio a su amo. El pecado ya no le gobierna más. De esta 
manera, en los versículos 2 al 7, Pablo  responde la 
pregunta del primer versículo —“¿Perseveraremos en el 
pecado para que  la gracia abunde?”. 
 

      Versículo 8: “Y si morimos con Cristo, creemos que 

también viviremos con él;” Pablo no está aquí 
refiriéndose a  la vida con Cristo en el mundo venidero. 
Él está declarando una verdad general presente. “El sentido 
futuro no requiere  una referencia a la vida futura, y en el 
contexto tal referencia es muy poco natural; es más bien el 
sentido futuro lógico marcando una nueva vida como el 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   151 

 
 

cumplimiento de una promesa o consecuencia natural” 
observa el  Cambridge  Greek Testament. Morimos al pecado, 
y somos levantados a una nueva vida. Esta nuestra vida la 
vivimos en Cristo. Debemos vivir con Él como nuestro  guía, 
como nuestro Maestro, como nuestro Sumo Sacerdote y 
como nuestro Rey. No podemos, por lo tanto, continuar en 
el pecado. 
       
      Versículo 9: “sabiendo que Cristo, habiendo 

resucitado de los muertos, ya  no muere; la muerte no se 
enseñorea más  de él.” Saber que Cristo fue levantado de 
los muertos para no morir jamás nos da la confianza que 
viviremos con Él. Si  temeríamos que moriría de nuevo, 
nuestra fe sería demasiado defectuosa  para sustentarnos 
en nuestra vida  Cristiana y seguro nos quedaríamos en el 
camino y dejaríamos de vivir con Él. De hecho, si una 
persona no cree que Cristo  se levantó de los muertos para 
nunca más morir, él no cree en Él como el Cristo, el Hijo del 
Dios viviente.  
 
       La muerte tuvo dominio sobre Cristo mientras Él 

estuvo  en la tumba. Él se deshizo para siempre de ese 
dominio cuando se levantó de los muertos. La muerte 
espiritual pierde su dominio sobre nosotros cuando 
morimos al pecado y somos levantados a la justicia. 

 

      Versículo 10: “Porque en cuanto  murió, al pecado 
murió una vez por todas; más en cuanto vive, para Dios 
vive.” “Una vez” viene de una palabra que significa “una 
vez por todas” como puede ser observado en la lectura 
marginal de la Versión American Standard. Esto niega una 
repetición del acto. Jesús murió una sola vez por todo el 
tiempo. “pero Cristo, habiendo ofrecido una vez para 
siempre  un solo sacrificio por los pecados, se ha sentado a 
la diestra de Dios” (Heb.10:12). Este versículo se conecta 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   152 
 

 

directamente con  el previo. Jesús no morirá más, porque en 
la muerte que Él murió, murió por los pecados una vez 
por todo el tiempo. Él  ahora vive para Dios —para la gloria 
y honor de Dios. Como Cristianos vivimos para Cristo, 
vivimos también para honrar a Dios. Por lo tanto, la 
amonestación del próximo versículo. 

       
      Versículo 11: “Así también vosotros consideraos 

muertos al pecado, pero vivos para Dios en Cristo Jesús, 
Señor nuestro.” Una persona o está muerta al  pecado o no 
lo está. Si él está muerto al pecado, es amonestado a 
considerarse así mismo muerto al pecado. Si no hemos 
muerto al pecado, no podemos en verdad considerarnos a 
nosotros mismos muertos  al pecado; pero la persona que 
está muerta al pecado debiera considerarse así misma 
muerta al pecado y actuar en consecuencia. Debemos, por 
lo tanto, considerarnos a nosotros mismos vivos para Dios. 
Debemos considerarnos a nosotros mismos como vivos y 
muertos — muertos al pecado y vivos para Dios. Por lo 
tanto, no podemos continuar en el pecado. 

 

      Versículo 12: “No reine, pues, el  pecado en vuestro 
cuerpo mortal, de modo que lo obedezcáis en sus 
concupiscencias;” Pablo ahora se dirige a esa parte del 
hombre que tiene el control del cuerpo y por el cual, es 
responsable por lo que el cuerpo hace. El cuerpo es un mero 
instrumento para ser empleado por el hombre interior, el 
espíritu, para bien o para mal. El espíritu es encomendado 
a no   permitir que el pecado tome control del cuerpo.  

 

      Nuestros apetitos y pasiones naturales no son malos en 
sí mismas. Estos nos fueron dados por Dios, y se vuelven 
malos únicamente cuando ellos se  convierten en nuestros 
amos y por lo tanto, nos conducen a pensamientos y hechos 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   153 

 
 

pecaminosos. Ahora, debido a que hemos muerto al 
pecado, no debemos permitir que el pecado restablezca su 
reino en nuestro cuerpo. Debemos controlar los deseos de 
nuestros cuerpos, y no obedecerlos. El cuerpo mortal, el 
cuerpo que debe morir, no se le debe permitir que provoque 
la muerte espiritual y eterna. 
 

 Versículo 13: “ni tampoco presentéis vuestros 
miembros al pecado como  instrumentos de iniquidad, 
sino presentaos vosotros mismos a Dios como vivos de 
entre los muertos, y vuestros miembros a Dios como 
instrumentos de justicia.” Este lenguaje muestra 
claramente que cuando pecamos, los miembros de nuestro 
cuerpo son meros instrumentos a través de los  cuales el 
hombre interior lleva a cabo sus propósitos. El 
instrumento usado al  cometer un delito no puede ser 
culpado por el delito.  

 
 Dios entregó a los seres humanos ciertos apetitos y 

pasiones para su propia preservación y para la 
perpetuidad de la raza humana; pero el  propósito para 
mantenerlos en revisión o los planes para satisfacerlos en 
una forma lícita o ilícita, son formados en el corazón. 
“Sobre toda cosa guardada, guarda tu corazón; Porque de 
él mana la vida” (Prov.4:23). La obediencia es del corazón. 
El espíritu se expresa a través del cuerpo. Ninguna cosa 
puede ser  realizada en el servicio a Dios sin el uso del 
cuerpo. Por lo tanto, somos ordenados  a “presentad vuestros 
miembros como instrumentos de justicia”.  

 

      Y así también el espíritu peca a través de la 
instrumentalidad del cuerpo. Aunque el pecado cometido 
por medio de la instumentalidad del cuerpo, el pecado 
viene del corazón “Porque de dentro, del corazón de los 
hombres, salen los malos pensamientos, los adulterios, las 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   154 
 

 

fornicaciones, los homicidios, los hurtos, las avaricias, la 
envidia, la maledicencia, la  soberbia, la insensatez. Todas 
estas maldades de dentro salen, y contaminan   al 
hombre” (Marcos 7:21-23).  

 

       Como todo pecado viene del corazón, o el espíritu del 
hombre, es absurdo en extremo que alguien reclame, 
como lo hacen algunos,  que el cuerpo de un hombre 
regenerado puede pecar, pero el espíritu, permanece puro 
y sin pecado. Ciertamente, el cuerpo, siendo meramente un 
instrumento, no es responsable por el pecado; y si el 
espíritu del hombre regenerado no es responsable por el 
pecado, ¡esto hace parecer que el hombre regenerado no es 
responsable en ningún sentido por cualquier equivocación 
que comete!.  
       
      Versículo 14: “Porque el pecado no se  enseñoreará de 

vosotros; pues no estáis bajo la ley, sino bajo la gracia.” 
El reino del pecado sobre nosotros ha sido roto por  nuestra 
muerte al pecado, y por medio de la gracia, nuestros 
pecados han sido perdonados. Somos libertados del 
pecado, y podemos, por lo tanto, presentar nuestros 
miembros a Dios como instrumentos de justicia. No es 
como si tuviéramos que escapar del pecado; porque 
estamos bajo la gracia, no bajo la ley. El pecado dominaría 
sobre nosotros si no tuviéramos ningún medio para escapar 
de él, pero a través de la gracia, hay una forma de escape 
del pecado. La ley no nos liberta del pecado; esta condena 
al  pecador. 

         Bajo el reino de Cristo, el pecado no tiene dominio 
sobre uno hasta que uno  deja de someterse a su control y 
no busca el perdón. ¿Cómo puede el pecado tener dominio 
sobre uno que aborrece el pecado, se aparta de él, y busca 
el perdón en la forma establecida por Dios? Este versículo 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   155 

 
 

no significa que estamos en  libertad de toda ley. La Gracia 
predomina. Donde la ley condena, la Gracia hace posible el 
perdón. Si no estamos bajo ninguna ley, no seríamos 
culpables de ningún pecado y de esta manera, no  habría 
necesidad de gracia para perdonar nuestros pecados. El 
versículo es una  figura retórica en la que lo menor es 
negado para enfatizar lo mayor. No estamos meramente 
bajo la ley, sino más especialmente bajo la Gracia. 

 
 Versículo  15: “¿Qué,  pues? ¿Pecaremos, porque no 

estamos bajo la ley, sino bajo la gracia? En ninguna 
manera” Al proseguir Pablo su argumento en esta epístola, 
se anticipa y enfrenta los argumentos u objeciones que 
pudieran ser presentados por los maestros Judaizantes. 
Debido a que estamos bajo la gracia, y no la ley, algunos 
pudieran  contender que esto nos concedería una libertad 
para continuar pecando. Pero la gracia que nos perdona 
nuestros pecados       y  nos ayuda a vencer el pecado no es una 
concesión para satisfacerse en el pecado. La Gracia no 
concede gratificaciones. La Gracia no otorga licencia para 
gratificarse  en el pecado, sino nos concede una forma para 
escapar del pecado. 
 

La enseñanza del evangelio que no estamos bajo la ley, 
sino bajo la gracia, no nos da la libertad para continuar en 
el pecado. Ciertamente, el evangelio de Cristo, que es la 
Gracia de Dios, la cual es el poder de Dios para salvar a las 
personas  del pecado, no motivaría a las personas a pecar. 
Además, los que creen que la enseñanza del evangelio con 
respecto a la ley y a la gracia da una licencia para pecar 
pasan por alto el hecho que hay un  principio de servicio 
involucrado. ¿Qué siervo eres tú? ¿A quién sirves?. 

 

        Versículo 16: “¿No sabéis que si os sometéis a 
alguien como esclavos para obedecerle, sois esclavos de 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   156 
 

 

aquel a quien obedecéis, sea del pecado para muerte o sea 
de la obediencia para justicia?” Aunque hemos sido 
libertados de la esclavitud del pecado por medio de la 
sangre de Cristo, Dios no nos obliga a aceptar la libertad 
traída a nosotros. En aquellos días, los cautivos en guerra 
eran forzados a la esclavitud. Estos hombres no  tenían 
elección. Pero esto no es así bajo el reinado de Cristo. No 
somos forzados a ser   siervos del pecado, ni Dios nos fuerza 
a ser  siervos de la justicia. El hombre se presenta como un 
siervo del pecado o como un siervo de la justicia. Pero 
Pablo está aquí escribiendo a  Cristianos, y su lenguaje es 
una  advertencia para que no nos gratifiquemos  en el 
pecado sobre la excusa que no estamos bajo la ley, sino bajo 
la gracia.  Hacerlo es convertirse en siervos del pecado.  

 

        La clase de vida que vivimos determina qué clase de 
siervos somos. Convertirse en siervos del pecado conduce 
a la muerte, pero la obediencia al evangelio conduce a la 
justicia. Y el lenguaje de Pablo muestra que el Cristiano está 
en libertad para elegir a quién servirá como también lo está 
un pecador.  

 

         Decir que el Cristiano siempre elegirá continuar en su 
servicio a Dios es una petición de principio y hace que este 
versículo y el resto del capítulo Seis no tenga sentido ni 
razón. 
 

      Versículos 17, 18: “Pero gracias a Dios, que aunque 
erais esclavos del pecado, habéis obedecido de corazón a 
aquella forma de doctrina a la cual  fuisteis entregados; y 
libertados del pecado, vinisteis a ser siervos de la 
justicia.” La Versión King James: “Pero gracias a Dios, que 
aunque erías esclavos del pecado, pero habéis obedecido” etc. 
¡Pablo no está agradeciendo a Dios por el hecho que ellos 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   157 

 
 

habían sido pecadores, sino por el hecho que la parte 
pecaminosa de sus vidas era una cosa del pasado! Ellos 
habían sido esclavos del pecado, pero ahora no lo eran; 
Habían sido libertados del pecado. Cuando se convirtieron 
libres del pecado, se volvieron en siervos de la justicia; y se 
volvieron libres del pecado al obedecer de corazón la 
forma, patrón o molde, de la doctrina a la que habían sido 
entregados.  

 

      James Macknight hace este comentario: “La palabra 
original tupos, entre otras cosas, significa un molde en el se 
vierten metales fundidos para recibir la forma del molde. El 
apóstol representa la doctrina del evangelio como un 
molde, en el cual, los Romanos fueron puestos a través de 
su bautismo, con el propósito de ser formados de nuevo”. 
Y agradece a Dios que ellos  desde  sus corazones — es 
decir, de muy buena voluntad y  sinceramente — cedieron 
a la eficacia formadora de ese molde de doctrina, y fueron 
hechos nuevas criaturas, en principio y práctica.  

 

       De esa obediencia se habla en los versículos 3 al 6. La 
muerte, sepultura y resurrección es la doctrina 
fundamental. En Su muerte, Cristo fue sepultado, y 
levantado de los muertos.  

 

       En nuestra  muerte al pecado, fuimos sepultados con 
Él, y luego levantados a una nueva vida. Lo que hizo que 
Pablo estuviera agradecido con Dios fue el hecho que en su 
obediencia del corazón a este molde de doctrina, habían 
sido libertados  de la esclavitud del pecado y se habían 
convertido en siervos de la justicia. 
 

       Versículo 19: “Hablo como humano, por vuestra 
humana debilidad; que así como para iniquidad 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   158 
 

 

presentasteis vuestros miembros para servir a la 
inmundicia y a la iniquidad, así ahora  para santificación 
presentad vuestros miembros para servir a la justicia.” 
Debido que ellos eran lentos en  comprender las relaciones 
espirituales, Pablo usa las costumbres de los hombres como 
una ilustración para capacitarles a ver que, aunque ellos 
no estaban bajo la ley, sino bajo la gracia, no tenían más  
libertad para continuar sirviendo al pecado como un 
hombre esclavo la tenía para continuar sirviendo a un amo 
después que había sido transferido a otro amo.  

 

        Anteriormente, ellos habían  presentado sus miembros 
como siervos a la inmundicia e iniquidad. La inmundicia 
hace referencia a las prácticas inmorales degradantes tan 
comunes entre los pecadores, tales como la lascivia, la 
embriaguez, etc. La palabra de la que tenemos “iniquidad” 
significa “anarquía” y hace referencia a su antigua actitud 
hacia Dios. Ellos habían menospreciado Su ley.  
 

         Tal como anteriormente vivieron una vida inmunda e 
ilícita, ellos ahora deben presentar sus miembros como 
siervos de la justicia para santificación. Anteriormente, sus 
miembros habían sido usados en la vida mundana; ahora 
deben separarse de tales usos mundanos para dedicar sus 
cuerpos al servicio de Dios. Y esto es la santificación. Para 
actuar de  esta manera, Pablo les amonesta en Romanos 12:1 
“presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo, santo, 
agradable a Dios”. 

 
 Versículo 20: “Porque cuando erais esclavos del 

pecado, erais libres acerca de  la justicia.” Esto no significa 
que no había entonces ninguna obligación depositada 
sobre ellos para hacer lo correcto, porque en ese caso, no 
habrían cometido pecado en no hacer lo correcto. Ellos 
estaban libres de la justicia en el sentido que no estaban 



Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   159 

 
 

practicando la justicia. La implicación es: Debido a que se 
han convertido en siervos de la  justicia, deben vivir libres 
de la práctica  del pecado, tal como una vez fueron libres de 
la justicia. 
 

  Versículo 21: “¿Pero qué fruto  teníais de aquellas 
cosas de la cuales ahora os avergonzáis? Porque el fin de 
ellas es muerte.” ¿Por qué alguien debiera pensar que 
podía vivir en pecado debido a que no está bajo la ley, sino 
bajo la gracia? ¿Qué provecho usted obtuvo de esa clase de 
vida? El fin — es decir, el resultado — de semejante vida es 
muerte — ¡muerte   eterna!. 

 

      Versículo 22: “Más ahora que habéis  sido libertados 
del pecado y habéis hecho siervos de Dios, tenéis por 
vuestro fruto  la santificación, y como fin, la vida eterna.” 
El fruto de ser hecho libre del pecado y convertido en 
siervos de Dios es la santificación ahora y la vida eterna en 
el  mundo venidero. Aun si se le permitiera volver a estar 
bajo el dominio del pecado ¿Valdría la pena? ¡Compare los 
frutos de la justicia con los frutos del pecado!. 

 
      Versículo 23: “Porque la paga del pecado es muerte, 

más la dádiva de Dios es vida eterna en Cristo Jesús Señor 
nuestro.” El pecado tiene un salario como recompensa – 
Dios ofrece un don gratuito.  Si usted sirve al pecado,  no 
debe tener la mínima duda sobre cuáles van a ser las 
consecuencias, como tampoco si su recompensa será 
pagada en su totalidad. “No os engañéis; Dios no puede ser 
burlado: pues todo lo que el hombre sembraré, eso también 
segará. Porque el que siembra para su carne, de la  carne 
segará corrupción; más el que siembra para el Espíritu, del 
Espíritu  segará vida eterna” (Gal.6:7-8; cf. Prov.14:32; Jer. 
2:19). 



 Capítulo 6                                        Un Comentario sobre Romanos   160 
 

 

       La recompensa final por su servicio al pecado es 
muerte eterna. Y si usted sirve al pecado, debe esperar del 
pecado su recompensa. La vida eterna es un don gratuito 
de Dios. Ningún hombre puede  realizar un servicio que le 
dé el derecho para tener vida eterna como recompensa; esta 
vida eterna es ofrecida como un don gratuito para los que 
aman y sirven al Señor. “vida eterna a los que perseverando 
en bien hacer, buscan gloria, honra e inmortalidad” 
(Rom.2:7; cf. 2 Cor.4:17-5:4; Tito 1:2). No, ningún  hombre 
debe pecar, aun si no está bajo la ley, sino bajo la gracia. 

     

 

   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 ¿Acaso ignoráis, hermanos (pues hablo con los que conocen la 

ley), que la ley se enseñorea del hombre entre tanto que éste vive? 

2  Porque la mujer casada está sujeta por la ley al marido mientras 

éste vive; pero si el marido muere, ella queda libre de la ley del 

marido. 3 Así que, si en vida del marido se uniere a otro varón, 

será llamada adúltera; pero si marido muriere, es libre  de esa ley, 

de tal manera que si se uniere a otro marido, no será adúltera. 4 

Así también vosotros, hermanos míos, habéis muerto a la ley 

mediante  el cuerpo de Cristo, para que seáis de otro, del que 

resucitó de los muertos, a fin de que llevemos fruto para Dios. 5 

Porque mientras estábamos en la carne, las pasiones pecaminosas 

que eran por la  ley obraban en nuestros miembros llevando fruto 

para muerte.  6 Pero ahora estando libres de la ley, por haber 

muerto para aquella en que estábamos sujetos, de modo que 

sirvamos bajo el régimen nuevo del Espíritu y no bajo el régimen 

viejo de la letra. 7 ¿Qué diremos, pues? ¿La ley es pecado? En 

ninguna manera. Pero yo no conocí el pecado sino por la ley; si la 

ley no dijera: No codiciarás. 8  Mas el pecado, tomando ocasión 

por  el mandamiento, produjo en mí toda codicia; porque sin la ley 

el pecado está muerto. 9 Y yo sin la ley vivía en un tiempo; pero 

Capítulo 7 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   162 
 
venido el mandamiento, el pecado revivió y yo morí. 10 Y hallé 

que el mismo mandamiento que era para vida, a mí resultó para 

muerte; 11 porque el pecado, tomando ocasión por el 

mandamiento, me engañó, y por él me mató. 12 De manera que 

la ley a la verdad es santa, y el mandamiento santo, justo y bueno. 

13  ¿Luego lo que es bueno, vino a ser muerte para mí? En 

ninguna manera; sino que el pecado, para mostrarse pecado, 

produjo en mí la muerte por medio de lo que es bueno, a fin de 

que por el mandamiento el pecado llegase a ser sobremanera 

pecaminoso. 14 Porque sabemos que la ley es espiritual; más yo 

soy carnal, vendido al pecado. 15 porque lo que hago, no lo 

entiendo; pues no hago lo que quiero, sino lo que aborrezco, eso 

hago. 16 Y si lo que no quiero, esto hago, apruebo que la ley es 

buena. 17 De  manera que ya no soy quien hace aquello, sino el 

pecado que mora en mí.   18 Y yo sé que en mí, esto es, en mí 

carne, no mora el bien; porque el querer el bien está en mí, pero 

no el hacerlo. 19 Porque no hago el bien que quiero, sino el mal 

que no quiero eso hago. 20 Y si hago lo que no quiero, ya no lo 

hago yo, sino el pecado que mora en mí. 21 Así que, queriendo 

yo hacer el bien, hallo esta ley: que el mal está en mí. 22 Porque 

según el hombre interior, me deleito en la ley de Dios; 23 pero 

veo otra ley en mis miembros, que se rebela contra la ley de mi 

mente, y que me lleva cautivo a la ley del pecado que está en mis 

miembros. 24 ¡Miserable de mí! ¿Quién me librará de este cuerpo 

de muerte? 25 Gracias doy a Dios, por Jesucristo Señor nuestro. 

Así que, yo mismo con la mente sirvo a la ley de Dios, más con la 

carne a la ley del pecado. 

 

       Nota ― Algunos esfuerzos para explicar Romanos 7:1-
6 no han sido útiles. El significado es algunas veces 
oscurecido por la inclusión en el pasaje de cosas que el 
Espíritu Santo no las puso. Pablo no  está enseñando una 
lección sobre la relación de un marido y su esposa, sino está 
usando esa bien conocida relación como una ilustración 
para mostrar a los hermanos su relación con la ley y con 
Cristo. Hay siempre un punto principal de comparación en 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   163 

 
 

una ilustración, y buscar extender la ilustración a puntos no 
intencionados por el autor es confuso. ¿Cuál es el 
propósito de la ilustración de Pablo sobre el matrimonio? 
Él todavía tiene en mente la libertad de la ley, y si esa 
libertad permite al Cristiano pecar (Rom.6:14, 15). Su 
ilustración no únicamente muestra que estamos libres de  la 
ley, sino que los Cristianos están atados a Cristo. Él es ahora 
nuestro amo.          
       

       Versículo 1: ¿Acaso ignoráis, hermanos (pues hablo 
con los que  conocen la ley), que la ley se enseñorea del 
hombre entre tanto que éste vive?” La frase “la ley” en los 
paréntesis, no tiene el cómo artículo antes de la palabra ley 
en el Griego. “hablo con los que conocen ley”― quien 
conoce el propósito y los límites de la ley, cualquiera parte 
de ella y toda la ley, incluyendo la ley de Moisés. Pablo les 
da crédito por conocer que la ley tiene dominio sobre el 
hombre mientras este vive, y no más allá. La Ley es la ley 
de Moisés, aunque lo que es aquí afirmado de  la ley de 
Moisés, es verdadero de cualquier ley bajo la cual el 
hombre vive. Cuando un hombre muere, la ley ya no le 
gobierna   más ― él está muerto a la ley, y la ley está muerta 
para él. 
 

 Versículo 2: “Porque la mujer casada está sujeta por 
la ley al marido mientras éste vive; pero si el marido 
muere, ella queda libre de la ley del marido.” Esta es la 
regla general del  matrimonio. Cualquier excepciones que 
pudieran existir, no están siendo aquí tomadas en 
consideración, porque ellos no  tenían parte en la verdad 
que Pablo está ilustrando. Fue el propósito que ambas 
partes en el matrimonio debieran ser  fieles a sus votos 
matrimoniales, y que únicamente la muerte pudiera 
separarles. Si ellos permanecen fieles el uno al otro, 
únicamente la muerte pudiera separarles. Debido a que 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   164 
 

Pablo está usando esta ilustración para mostrar a los 
hermanos que fueron libertados de la ley, para estar 
casados con Cristo, es fácil ver porque él habla de las 
obligaciones de la esposa en lugar de las de su marido ― 
es decir, la muerte de su marido la libera de la ley que la 
sujeta a ese marido. 

 

       Versículo 3: “Así que, si en vida del marido se uniere 
a otro varón, será llamada adúltera; pero su marido 
muriere, es libre de esa ley, de tal manera                  que si se uniere 
a otro marido, no será adúltera.” Aquí nuevamente está 
establecida una ley con respecto a la relación matrimonial. 
Cuando uno se compromete en matrimonio  con otra 
persona, es una cosa infame romper los votos 
matrimoniales por causas de prácticas inmorales. Pero no 
olvidemos que Pablo está usando esta relación matrimonial 
para ilustrar un principio que está envuelto en nuestras 
relaciones con la  ley y con Cristo. Nuestra estrecha unión 
con el Señor Jesucristo, Pablo, por medio de una figura de 
lenguaje, habla de ella como el matrimonio para el 
Cristiano. La relación del pueblo de Israel con Jehová bajo 
el Antiguo Testamento fue frecuentemente referida bajo la 
misma figura de lenguaje. Cuando el pueblo se  apartaba de 
la de Jehová a la adoración de  ídolos y al mezclarse en las 
religiones con otros pueblos, Jehová les acusaba de ser 
culpables de infidelidad y adulterio. “la tierra fue 
contaminada, y adulteró con la piedra y con el leño” 
(Jer.3:9), “Porque han adulterado… y han fornicado con 
sus ídolos” (Ezeq.23:37). De manera, que mientras la ley 
mantenía su fuerza, ellos  no podían casarse con ninguno 
otro. 
 
      Versículo 4: “Así también vosotros, hermanos míos, 

habéis muerto a la ley  mediante el cuerpo de Cristo, para 
que  seáis de otro, del que resucitó de los muertos, a fin de 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   165 

 
 

que llevemos fruto para Dios.” Esta es la aplicación del 
principio establecido en la ilustración del  matrimonio. Ellos 
se habían vuelto muertos a la ley a fin de que pudieran ser 
unidos, o casados, con Cristo. Se volvieron muertos a la ley 
a través del cuerpo de Cristo ― es decir, a través de la 
muerte del cuerpo de Cristo. Sería difícil entender como se 
volvieron muertos  a la ley a través del cuerpo de Cristo si 
no fuera por la luz obtenida de otros pasajes. 

 

       Las personas se volvieron muertos a la ley cuando está 
finalizó, o fue abolida. “Porque él es nuestra paz, que de 
ambos pueblos hizo uno, derribando la pared intermedia 
de separación, aboliendo en su c carne las enemistades, la 
ley de los mandamientos expresados en ordenanzas, para 
crear en sí mismo de los dos un solo y nuevo hombre, 
haciendo la paz, y mediante la cruz reconciliar con Dios a 
ambos en un solo cuerpo, matando en ella las enemistades” 
(Efe.2:14-16). La ley de Moisés aquí es llamada la 
“enemistad” entre el Judío y el Gentil, porque está actuó 
como barrera entre ellos. Pablo aquí  afirma que esta 
enemistad fue muerta por la cruz, o por la muerte de Cristo 
sobre la cruz. “anulando el acta de los decretos que  había 
contra nosotros, que nos era  contraria, quitándola de en 
medio y clavándola en la cruz” (Col.2:14). La ley  tuvo un 
dominio sobre aquellas personas mientras esta vivió, pero 
fue abolida en la cruz. Ellos entonces se convirtieron 
muertos para ella, por lo tanto, la ley ya no  domina más 
sobre ellos. 

 
 

      Es bueno observar que este pasaje declara 
definitivamente dos cosas: (1) Ellos no estaban casados con 
Cristo antes de Su muerte ―la ley fue quitada del camino 
en la cruz de Cristo para que ellos pudieran ser unidos al 
Cristo resucitado. (2) Cuando Pablo escribió esta epístola, 
estos hermanos Romanos ya habían sido unidos a Cristo. 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   166 
 

Esto está claro por el hecho declarado: que ellos fueron 
unidos a  Cristo para que pudieran traer fruto para Dios. Es 
verdad que se espera de los Cristianos lleven fruto en esta 
vida. Pero el  matrimonio, o la unión, a Cristo precede al 
llevar el fruto. El Versículo 6 muestra que el llevar fruto es 
realizado al servir a Dios en el régimen del espíritu. 
Además, si  la cercanía de la relación que existió entre 
Jehová y los Judíos fue referida como la de un matrimonio, 
ciertamente, la unión más cercana entre Cristo y Sus 
seguidores podría también ser referida como la de un 
matrimonio. En otro lugar, Pablo usa la relación 
matrimonial para ilustrar la estrecha unión entre Cristo y la 
Iglesia (Vea Efe.5:22-33).  

 

       Observe especialmente el versículo 23: “porque el 
marido es  cabeza de la mujer, así como Cristo es cabeza 
de la iglesia, la cual es su cuerpo, y él es su Salvador”. Aquí 
hay una comparación: El marido es la cabeza de la esposa, 
tal como Cristo es cabeza de la Iglesia ― en la misma forma 
como Cristo      es cabeza de la Iglesia ― ¿Cómo pudiera esto 
ser si como dicen algunos, la Iglesia está ahora esposada 
únicamente a Cristo? Que Pablo en toda este pasaje está 
usando la relación matrimonial para ilustrar la relación 
existente entre Cristo y la Iglesia es evidente para cualquier 
lector no prejuiciado. El versículo 32 muestra 
conclusivamente que esto es su propósito: “Grande es este 
misterio; más yo digo esto  respecto de Cristo y de la 
iglesia”. De manera que, entonces, hablando del marido y 
la esposa, Pablo está por forma de ilustración hablando de 
Cristo y la Iglesia. 

 

       Versículos 5, 6: “Porque mientras estábamos en la 
carne, las pasiones pecaminosas que eran por la ley 
obraban en nuestros miembros llevando fruto para 
muerte. Pero ahora estando libres de la ley, por haber 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   167 

 
 

muerto para aquella en que estábamos sujetos, de modo 
que sirvamos bajo el régimen nuevo del Espíritu y no 
bajo el régimen viejo de la letra.” “carne” no significa aquí 
el cuerpo  humano, porque su ser “en la carne” era una cosa 
del pasado. La ilustración del matrimonio por Pablo para 
mostrar su relación con la ley y con Cristo muestra que él 
tenía en mente a los hermanos Judíos. Nadie más fueron 
libertados de la ley para que pudieran ser unidos con 
Cristo. La expresión “en la carne” se refiere al tiempo 
cuando ellos estaban bajo la ley de Moisés, porque Pablo 
inmediatamente  añade por forma de contraste: “Pero 
ahora estamos libres de la  ley” (v.6a). Ellos habían estado 
“en la carne”, pero habían sido “libres de la ley”. No es 
extraño que Pablo  hable de ellos como “en la carne” 
durante el tiempo que estuvieron bajo la ley. El antiguo 
pacto fue  un pacto en la carne. Ellos eran miembros del 
pacto por virtud de su carne en  conexión con Abraham, y 
la circuncisión en la carne era una señal de su membrecía 
en ese pacto. 
 
       “las pasiones pecaminosas” o pasiones del pecado. 

Nuestras pasiones no son básicamente pecaminosas, y 
ciertamente  estas no vienen a nosotros a través de la  ley 
de Moisés ― la ley de Moisés no crea semejantes pasiones. 
Ellas son pecaminosas únicamente cuando nos conducen a 
hacer cosas contrarias a la voluntad de Dios. En esta forma, 
ellas se convierten en pecaminosas a través de la ley     ―     
esto es, a través del  quebrantamiento de la ley. Estas 
pasiones  pecaminosas actúan a través de nuestros  cuerpos 
para dar fruto para muerte. 
 
      La declaración que ellos han sido libertados de la ley 

es una declaración positiva que ya no estaban más bajo la 
ley. Habían muerto para aquello en lo que estaban 
retenidos, y ya no tenían ninguna en conexión con ella. “el 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   168 
 

régimen nuevo del  espíritu” es la nueva vida del espíritu en 
la  cual habían sido levantados en el momento de su 
bautismo (6:4). El “viejo régimen de la letra” era la antigua 
ley.     Ellos no estaban ahora sirviendo a Dios en  la ley de 
Moisés. Pero los Sabatistas nos dicen que el término ley en 
estos  versículos no incluyen los Diez mandamientos. Los 
próximos versículos les mostraran que están equivocados. 
 

       Versículo 7: “¿Qué diremos, pues? ¿La ley es 
pecado? En ninguna manera. Pero yo no conocí el pecado 
sino por la ley; si la ley no dijera: No codiciarás.”      Por lo 
tanto, la ley que Pablo tenía en mente aquí incluyó el 
mandamiento de “No codiciarás”, el cual era uno de los 
Diez mandamientos. Los Diez mandamientos eran una 
parte de la ley de la cual estos hermanos habían sido 
libertados. Debido  a que las personas quebrantaron la ley, 
y por lo tanto se volvieron pecaminosas, esto no prueba a 
la ley ser pecaminosa. La ley definía y condenaba el pecado. 
Pablo no habría conocido la codicia ― es decir,  él no había 
conocido la verdadera naturaleza de la codicia ― si la ley no 
habría dicho, “No codiciarás” Entonces, él conoció la 
codicia ― conoció la naturaleza de ella, la conoció como 
pecado. En el tiempo que Pablo conoció que la codicia era 
pecaminosa, él estaba bajo la ley de Moisés, y fue está su 
única fuente por medio de la cual conoció la naturaleza de 
la codicia. Cualquiera puede ahora conocer por el 
evangelio de Cristo, la pecaminosidad de la codicia. De 
hecho, el evangelio de Cristo condena la codicia como 
idolatría (Col.3:5), y de este modo, condena la codicia más 
severamente que la ley. 
 

      Versículo 8: “Mas el pecado, tomando ocasión por el 
mandamiento, produjo en mí toda codicia; porque sin la 
ley el pecado está muerto.” James  Macknight traduce este 
versículo: “Pero digo que el pecado tomando oportunidad 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   169 

 
 

bajo el mandamiento, produjo efectivamente en mí todo 
deseo malo. Porque sin la ley el pecado está muerto”. La 
Versión Autorizada dice: “Pero el pecado, tomando 
ocasión por el mandamiento, produjo en mí toda forma de 
concupiscencia. Porque sin la ley el pecado está muerto”. 
Muchos otros traducen el versículo substancialmente en la 
misma forma que lo hace Macknight y la Versión 
Autorizada. Es un hecho que la frase, “por el 
mandamiento”, o “a través del mandamiento” en el texto 
Griego, viene antes de la palabra “produjo”, y parece 
conectarse directamente con la  frase “tomando ocasión”. 
Esto vuelve el mandamiento únicamente la ocasión para 
que el pecado se afirme. El mandamiento fue únicamente 
la ocasión para que el pecado anulará la autoridad de Dios. 
Es verdad que el mandamiento de Dios no  fue la fuente de 
los deseos malos.  
  

      Debemos recordar que el pecado está aquí siendo 
personificado, y representado como un enemigo que está 
intentando envolvernos en problemas. No hay razón para 
que alguien crea que el mandamiento de Dios produce o 
remueve los malos deseos. El deseo estaba ahí, aun si Dios 
no habría  emitido ningún mandamiento, pero se convirtió 
en un deseo malo cuando este buscó anular el 
mandamiento. Por lo  tanto, “sin la ley el pecado está muerto”. 
Como el pecado es ausencia de ley, el pecado no estaría 
vigente donde no hay  ley. Tampoco la ley aplica a una 
persona que no es responsable por sus actos. Para tal 
persona no hay realmente ninguna ley, y por lo tanto, 
ningún pecado. 

 

       Versículo 9: “Y yo sin la ley vivía en un tiempo; pero 
venido el mandamiento, el pecado revivió y yo morí.” La 
única vez  que Pablo estuvo sin ley fue durante los años de 
su niñez, antes que alcanzará los años de la 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   170 
 

responsabilidad. Sobre este versículo, El Testamento Griego 
Cambridge hace el siguiente claro comentario: “´Una vez 
estuve viviendo sin ser afectado por la ley.´ Él se remonta  a 
estado pre-moral ― no necesariamente en la memoria de 
una experiencia memoria real de una experiencia no moral 
completa, sino comparativamente; su vida de niño no 
estuvo afectada por innumerables demandas de la ley, que 
se acumularon con su desarrollo moral; en ese período 
etapas enteras de su vida eran puramente impulsivas; una 
tras otra estuvieron bajo el toque de la ley, y con cada 
nueva presión de la ley sobre su conciencia, la esfera en la 
que era posible pecar se ampliaba. Era fácil llevar esta 
retrospectiva un paso más allá de la memoria, y verse a sí 
mismo viviendo una vida de mero impulso antes de que le 
llegara la primera voz de la ley, y considerar tal etapa como 
una etapa típica en el desarrollo general del sentido moral. 
en hombre.” El  mandamiento vino a Pablo cuando él 
comenzó a reconocer su propia  responsabilidad  individual 
en el asunto de  obedecer a Dios. Entonces, “el pecado 
revivió”. El pecado surgió a la vida. Esto  no significa que 
el pecado vino a la vida nuevamente. 
       
       El estudiante del Griego, reconocerá la función 

perfectiva de la preposición prefijada a la palabra que 
traduce “revivió”, y que en lugar de cambiar el significado 
del verbo, añade a el fuerza e intensidad ― el pecado cobró 
mucha vida. Y entonces él murió espiritualmente. Pero se 
nos dice que una persona nace totalmente depravada ― 
nace muerta en transgresiones y pecados. Sería interesante 
oír a uno de los que defienden esta posición de la 
depravidad total heredada decirnos cuando Pablo vivió sin 
la ley y cuando él murió espiritualmente. 
 
      Versículo 10: “Y hallé que el mismo mandamiento 

que era para vida, a mí resultó para muerte;” El 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   171 

 
 

mandamiento significó para él conducirle en el camino de 
la vida; pero cuando desobedeció ese mandamiento, la 
maldición de la ley, la  penalidad de la muerte, vino sobre 
él. La obediencia al mandamiento significó vida; la 
desobediencia le trajo la muerte. Esto no es extraño, porque 
muchas cosas que son esenciales para la vida traen muerte 
cuando son abusadas. El decreto de la ley era: Obedece, y 
vivirás; Desobedece, y morirás. 

 

        Versículo 11: “porque el pecado, tomando ocasión 
por el mandamiento, me engañó, y por él me mató.” En 
la Versión King James este versículo se lee: “Porque el 
pecado, tomando ocasión por el mandamiento, me 
engaño, y por el me mató” Observe la diferencia en la 
puntación. El lector de la Biblia debiera saber que las 
marcas de puntuación no estaban en uso cuando la Biblia 
fue escrita, y que al usarlas, ahora, los traductores, las 
colocaron de manera que muestren lo que pareció para 
ellos la correcta construcción de la oración. Los  traductores 
de la Versión American Standard pensaron que la frase, 
“por el mandamiento”, debiera modificar la palabra 
“engaño” ― es decir, “engañado por medio del 
mandamiento” los traductores de la Versión King James 
pensaron que esta frase debiera modificar “tomando 
ocasión” ― tomando ocasión por el mandamiento. En este 
caso,  prefiero la Versión King James, porque puedo ver 
como el diablo tomaría la  ocasión por un mandamiento de 
Dios para conducir a una persona a desobedecer ese 
mandamiento, pero no puedo ver como él pudiera engañar 
a una persona por medio de un mandamiento de Dios. 
 

      Sin embargo, algunos argumentan seriamente que 
Pablo fue engañado a través de un mandamiento y nos 
preguntamos, si la persona que argumenta  de esta manera, 
no tiene algunas dudas  en cuanto a la exactitud de su 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   172 
 

contención. Hay otra peculiaridad en la contención de los 
que argumentan de esta manera. Sin estar aparentemente 
conscientes de ello, cambian un poco su argumento, los que 
defienden esta posición nos dicen que un mandamiento de 
Dios provoca en un  pecador un sentimiento de rebelión 
contra  todo lo que Dios ordena. Si una persona es  
conducida por el engaño para desobedecer  a Dios, 
entonces, él no lo desobedece a través de un espíritu 
rebelde. ¿Pero los mandamientos de Dios realmente 
provocan en el pecador una determinación  para no hacer 
lo que Dios ordena y hacer lo que prohíbe? ¿Realmente 
alguien puede  creer que el mandamiento “No Matarás” 
hace que alguien quiera cometer asesinato? ¿El 
mandamiento de “No Hurtarás” hace que alguien quiera 
escaparse por la noche y robar? 
 
      Pablo usó su propia experiencia como algo típico de las 

experiencias de todas las demás personas. La verdad que él 
establece es ilustrada en el caso de Eva. Con respecto al 
fruto del árbol del conocimiento del bien y del mal, Dios le 
dijo a Adán y Eva: “No comeréis de él” (Gen.3:3). Por medio 
de su conversación mentirosa, Satanás la engaño. Él no la 
engaño por el mandamiento de Dios, sino tomó el 
mandamiento de Dios como una ocasión para acercarse a 
ella, y engañarla al hacerla creer que sería grandemente 
ventajoso para ella comer del fruto. La muerte fue la 
penalidad por esa  desobediencia. Por lo tanto, el diablo 
midió la ocasión u oportunidad, la presentó como un 
mandamiento, y por medio de su conversación astuta la 
engañó, y por su desobediencia al mandamiento ella murió.  
 
      Ciertamente no fue una depravación heredada la que 

le  hizo pecar. De manera, que tenemos un caso casi paralelo 
al de Pablo, que podemos decir substancialmente de ella lo 
que Pablo dijo acerca de sí mismo: Satanás, tomando 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   173 

 
 

ocasión por el mandamiento, engaño a Eva, y al hacerlo la 
mató. Y así sucede con todos los demás. 

 

      Versículo 12: “De manera que la ley a  la verdad es 
santa, y el mandamiento santo, justo y bueno.” Esta es la 
conclusión para responder a la pregunta que un Judío 
pudiera hacer: Si tuviéramos  que ser libertados de la ley 
antes que pudiéramos ser libres del pecado, ¿Eso significa 
que la ley es pecado?” El pecado y la muerte han venido 
por el fracaso de guardar la ley. Pero ¿Cuál es la diferencia 
entre la ley y el mandamiento? La ley incluye todas las reglas 
y regulaciones que cubren los deberes y obligaciones del 
hombre; el mandamiento es cualquier requerimiento 
específico. La ley fue dada para promover la santidad, y de 
igual modo cualquier mandamiento específico. El 
mandamiento fue también justo en sus demandas, y bueno 
en sus resultados, Pero esto levanta otra pregunta. 
 
      Versículo 13: “¿Luego lo que es bueno, vino a ser 

muerte para mí? En ninguna manera; sino que el pecado, 
para mostrarse pecado, produjo en mí la muerte por 
medio de lo que es bueno, a  fin de que por el 
mandamiento el pecado llegase a ser sobremanera 
pecaminoso.” El mandamiento que era justo, y diseñado 
para el bien, no obró la muerte. El pecado trajo la muerte 
por un mandamiento bueno de manera que el pecado 
pudiera aparecer en su verdadera naturaleza, y en esa 
forma aparecer sobremanera  pecaminoso.  
 
      No únicamente el pecado cometido por el engaño 

vuelve los buenos mandamientos de Dios en instrumentos  
de muerte, sino también por el engaño convierte los dones 
más selectos de la naturaleza en instrumentos de pecado, e 
incluso de muerte. En sus resultados, el pecado muestra su 
destructividad. Una buena ley no debe ser culpada, si las 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   174 
 

personas la desobedecen y el castigo es traído sobre los 
ellos. 

 

      Versículo 14: “Porque sabemos que la ley es 
espiritual; más yo soy carnal, vendido al pecado.” La ley 
es espiritual, porque apela al hombre interior ― el espíritu 
del hombre. De la misma manera, el Judío de mentalidad 
mundana no vio nada en la ley sino formas y ceremonias, 
pero el piadoso y fiel reconoció su apelación de la ley al 
corazón. El primer y fundamental requerimiento de la ley 
es declarado en estas palabras: “Y amarás a Jehová tu Dios 
de todo tu corazón, y de toda tu alma, y con todas tus 
fuerzas. Y estas palabras que yo te mando hoy,  estarán 
sobre tu corazón” (Deut.6:5, 6).  
 
       “…más yo soy carnal, vendido al pecado” ¿Estaba 

hablando Pablo de sí mismo como     un Cristiano? ¿Está él 
hablando como un Cristiano “vendido al pecado”? en el 
versículo 9 él habló del tiempo cuando el pecado entró en 
su vida, y él murió. Él  entonces, explica que el pecado, no la 
ley, causó esta muerte espiritual. El pecado es aquí 
personificado, y Pablo se representa a sí mismo como uno 
habiendo sido  vendido al pecado como un esclavo. Pero, si 
él se refirió a su propia pasada experiencia, ¿Por qué él usa 
el sentido presente? Porque él está meramente hablando de 
sí mismo como un tipo de  todos los que están bajo la 
esclavitud del pecado. 

 

       Lo siguiente de James Macknight es digno de 
considerar: “Debido a que el apóstol, en este pasaje usa la 
primera persona, ‘más soy carnal… vendido al pecado’ 
Agustín en la última parte de su vida, y muchos de los 
Comentaristas después de su tiempo, junto con muchos 
modernistas, especialmente, los Calvinistas, 
argumentan que en este pasaje, y en lo que le sigue, hasta 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   175 

 
 

el final del capítulo, el apóstol describe sus propia  condición 
en el tiempo que escribió esta epístola, consecuentemente, 
la condición de toda persona regenerada. Pero muchos de 
los Comentaristas Griegos, todos los Armenios, y algunos 
Calvinistas, sostienen          que aunque él apóstol habla en la 
primera persona, él por ningún medio describe su propia 
condición, sino la condición del pecador no arrepentido 
despertó, por la operación de la ley, a un sentido de su 
pecado y miseria. Y esta opinión, ellos la apoyan al 
observar que en sus escritos, el apóstol frecuentemente 
personifica a otros  individuos (Vea Romanos 13:11-13)”.  

 

      Por lo tanto, para determinar la cuestión, el lector debe 
considerar a cuál de los dos personajes concuerdan mejor 
las cosas que fueron escritas en este capítulo; y, en 
particular, si el apóstol habla acerca de sí mismo, o de otras 
personas regeneradas, con la frase ‛más soy carnal, vendido 
al pecado.’ ”. ¿Acaso podría referirse a sí mismo como un 
Cristiano con la frase, “¡Miserable de mí!”? Y exclamar 
“¿quién me librará de este cuerpo de muerte?” (7:24). 
Luego, observe, que en el siguiente versículo, él agradece a 
Dios. Suponer que Pablo en su propia condición describe 
la condición del pecador no regenerado presenta menos 
dificultades que suponer que estaba describiendo su 
condición como Cristiano. El conflicto del pecador es 
entonces descrito a continuación. 

 

       Versículo 15: “Porque lo que hago, no lo entiendo; 
pues no hago lo que quiero, sino lo que aborrezco, eso 
hago.” Algunos Comentaristas creen que la primera 
cláusula del versículo debiera  leerse: “Porque lo que hago 
no lo apruebo” Pero esto tiene la apariencia de ser una 
traducción diseñada para escapar de la dificultad aparente. 
Moses Lard cree que ginosko algunas veces, aunque muy 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   176 
 

raramente, significa aprobar, añade: Ahora, sostengo que 
para traducir la palabra conocer, en la presente cláusula, 
es hacer que el apóstol no únicamente se contradiga, sino 
que hable como un simplista. ‛Porque lo que hago, no lo 
conozco’. Si un hombre no sabe lo que está  haciendo, él es 
un demente. Este no fue el caso de Pablo”. Pero Lard, junto 
a otros, fallan en el significado de la palabra  conocer. No 
significa simplemente estar consciente que un acto en 
particular está siendo realizado, sino también comprender la 
naturaleza y consecuencias  de lo que uno está haciendo. 
Ningún pecador hace eso.  
 

         Cuando Pablo estaba persiguiendo a los Cristianos, él 
estaba consciente de sus actos, pero finalmente era un 
ignorante de la naturaleza y consecuencias de sus hechos. 
“… más fui recibido a misericordia porque lo hice por 
ignorancia, en incredulidad” (1  Tim.1:13b). Él no conocía 
que todo acto  que realizaba al perseguir a la Iglesia era un 
delito contra Dios y contra el hombre;  él pensó que estaba 
haciendo lo correcto. Él, por lo tanto, ¿No conocía lo que 
estaba haciendo — Lo que el mismo estaba   llevando a 
cabo? Cuando Jesús estaba en la cruz, oró: “Padre, 
perdónalos, porque  no saben lo que hacen” (Luc.23:34). 
Estos hombres sabían que estaban comprometiéndose en el 
acto de crucificar  a un hombre llamado Jesús; sin embargo, 
ellos no comprendían que estaban crucificando al Hijo de 
Dios.  

         En este sentido, ellos no sabían lo que estaban 
haciendo. “Más ahora, hermanos, sé que por ignorancia lo 
habéis hecho, como también vuestros gobernantes” 
(Hechos 3:17). “…porque si la hubieran conocido, nunca 
habrían crucificado al Señor de gloria” (1 Cor.2:8). Ahora, 
estos hombres no estaban dementes. Ellos sabían que 
estaban sometiendo a una persona a muerte; sin embargo, 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   177 

 
 

ellos no sabían lo  que estaban haciendo. Si un pecador 
realmente conociera la completa  naturaleza y consecuencias 
horribles de la vida que está viviendo, él rápidamente se 
apartaría de ello. 
        

      La correctividad de las anteriores observaciones serán 
más fácilmente vistas si el lector es capaz de observar la 
peculiaridad de este versículo. La palabra “hago” ocurre 
dos veces, y en cada ocasión   viene de una diferente palabra 
Griega, y “practicó” es de otra palabra, y estas palabras son: 
(1) katergadzomai — efectuar, realizar, lograr etc. (2) prasso 
— ejercitar, practicar, estar ocupado con, llevar a cabo, etc. 
(3) poieo — producir, construir, formar o hacer, etc. Y de 
este modo es visto que estas palabras significan más que 
simplemente realizar  un acto. Sería un muy útil ejercicio si 
usted  tomará su pluma y reconstruyera este versículo, 
usando las diferentes definiciones cada vez que usted 
escribe.  Intente esto: “Porque no cometo no lo sé; porque 
aquello que no quiero, eso practico; porque lo que odio, eso 
produzco”.  

 

       El pecador no sabe lo que él hace en una vida de 
pecado. Él no puede tanto conocer cuán lejos puede llegar 
la influencia de su vida de pecado. En sus momentos 
reflexivos él desea una vida diferente de las cosas que 
práctica, pero  sin Cristo, el pecado lo tiene bajo su dominio. 
Él pudiera deleitarse en gratificar su carne, pero odia los 
resultados producidos por su disipación. 
 
       Versículo 16: “Y si lo que no quiero, esto hago, 

apruebo que la ley es buena.” La ley demanda una vida 
decente y recta. Él desea vivir esa clase de vida, sabiendo 
que es realmente la mejor vida; y así él concuerda que la 
ley era buena. Pero el pecador, indefenso sin Cristo, vive 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   178 
 

contrariamente a lo que es su mejor yo desea . 

      Versículos 17: “De manera que ya  no soy quien hace 
aquello, sino el pecado que mora en mí.” Este versículo 
proporciona evidencia conclusiva que  Pablo no está, en 
estos versículos, representando la condición de un 
Cristiano, porque ciertamente, no puede  decirse que el 
pecado mora en el    Cristiano. El Espíritu Santo mora en el 
Cristiano, y no es posible que el Espíritu Santo y el pecado 
ocupen el mismo lugar como morada. Cierto, el pecado se 
desliza en ocasiones cuando el Cristiano baja la guardia, 
como un ladrón pudiera deslizarse en su propia casa. Él que 
mora en una casa tiene la responsabilidad de la casa. Decir 
que el pecado mora en una persona es decir que el pecado 
tiene el control de él. Cuando el pecado entra en un 
Cristiano, entra como un intruso y no como un morador 
permanente. 
 
       Pero el lenguaje de Pablo no está volviendo libre al 

pecador de su  responsabilidad por su conducta. Su 
lenguaje es una figura retórica, con frecuencia encontrada 
en la Biblia, en la que una parte de la oración es negativa 
para enfatizar la otra parte positiva. Aquí está una 
ilustración: “El que cree en mí, no cree en mí, sino en el que 
me envió” (Juan 12:44). Podríamos decir: “El que cree en 
mí, cree no únicamente en mí, sino también cree en el que 
me envió” Y así es con la expresión de Pablo: “De manera 
que no soy únicamente yo que hace lo malo, sino más bien 
el pecado que mora en mí” Su impulso a seguir la carne fue 
más grande que su deseo para hacer lo  que su juicio moral 
le dictaba. 

 
       Pablo hace una distinción entre el verdadero yo y el 

pecado que mora en él. Si él hubiese sostenido la doctrina 
que la total depravación fue una parte heredada de todos 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   179 

 
 

los que nacieron en el mundo, él no podría haber hecho esta 
distinción. Si el pecado es una parte de nuestra naturaleza, 
entonces, nadie puede pensar de sí mismo como distinto 
del pecado. Habito en una casa, pero la casa no fue hecha 
junto conmigo. Pablo sitúa el tiempo cuando el pecado 
entra a una persona. “Y yo sin la ley vivía en un tiempo; 
pero venido el mandamiento, el pecado revivió y yo morí” 
(v.9). El pecado entra en una persona cuando él 
primeramente se vuelve responsable ante Dios y quebranta 
Su ley, y entonces, el pecado mora en él hasta que sea 
redimido de la esclavitud del pecado. (1 Juan 3:4). 

 

  Versículo 18: “Y yo sé que en mí, esto es, en mí 
carne, no mora el bien; porque  el querer el bien está en 
mí, pero no el hacerlo.” Pablo afirma que ninguna cosa 
buena mora en su carne. Aquí nuevamente hace una 
distinción entre  el hombre interior y la carne. En y de sí 
misma, separada del intelecto, la carne no es ni moralmente 
buena ni moralmente  mala. La carne, la parte terrenal del 
hombre, es un manojo de apetitos y pasiones, que 
conducen al pecado  únicamente cuando estos apetitos y 
pasiones han logrado que la mente planee y ejecute los 
métodos de la auto gratificación en una forma ilícita 
(Stg.1:14- 15). Por esa razón, una persona discapacitada o 
demente no es responsable por sus hechos.  

 

 La mente debe tener una participación en cualquier 
hecho para que ella sea o moralmente buena o moralmente 
mala. Una persona normal bajo la ley, ya sea la ley moral o 
la ley de Moisés, pero sin Cristo, tiene un  deseo por hacer 
lo bueno, pero no tiene la habilidad para lanzar el pecado 
fuera de ella y llevar una vida pura. Pablo se usó como un 
ejemplo de toda persona. Para volver esta lección 
contundente, él se describe así mismo como uno sujeto bajo 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   180 
 

la ley, y  sin la redención por medio de Cristo. 
  
Versículo 19: “Porque no hago el bien que quiero, 

sino el mal que no quiero eso hago.” Prácticamente una 
repetición del versículo 15. Eso no puede ser dicho de  Pablo 
como un Cristiano. Hablando de sí mismo como un 
cristiano, Pablo dijo: “Vosotros sois testigos, y Dios 
también, de cuán santa, justa e irreprensiblemente nos 
comportamos con vosotros los creyentes” (1 Tes.2:10). 

 

      Versículo 20: “Y si hago lo que no quiero, ya no lo 
hago yo, sino el pecado que mora en mí” Este versículo es 
casi una  repetición del versículo 17. Aun cuando el 
pecador pudiera hacer el bien, él encuentra que el pecado 
le estorba. Pablo está representando la desesperanza del 
pecador sin Cristo — sin el poder regenerador y salvador 
del evangelio. Aquí  nuevamente se enfatiza la necesidad 
del  poder del evangelio. El hombre interior, el  espíritu, en 
su lucha contra las pasiones de la carne esta indefenso sin 
el evangelio. 
 
      Versículo 21: “Así que, queriendo yo hacer el bien, 

hallo esta ley: que el mal está en mí.” Este versículo ha 
dado a los Comentaristas un sin fin de problemas. Algunos 
piensan que la ley es la ley de Moisés; otros, que es la regla 
del pecado. Pero decir que esta significa la regla del pecado 
envuelve a Pablo en u n a  gran confusión en el uso del 
término la ley. Por ese término, cuando no es restringido por 
otras palabras, Pablo tenía      constantemente designada la 
ley de Moisés. No hay indicación que Pablo quiere decir 
algo más en este versículo.  Pero tomar la posición que él se 
refirió a la  ley de Moisés nos envuelve en una dificultad con 
lo que el versículo significa, a menos que adoptemos la 
lectura marginal de la Versión American Standard, o una 
lectura similar. Si  adoptamos la lectura marginal, tenemos: 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   181 

 
 

“Encuentro entonces con respecto a la ley, que por mí 
quiero hacer el bien, pero el mal está presente”. Esto está en 
armonía con lo que Pablo había dicho sobre la condición de 
una persona bajo la ley y sin Cristo. Tal persona aprueba la 
ley, pero el pecado le estorba de llevar a cabo lo que sabe 
que es lo correcto. Toda persona normal fuera de Cristo se 
encuentra deseando una mejor y más limpia vida; pero sin 
Cristo, se encuentra incapaz  de liberarse del dominio del 
pecado. 

 

        Pero la doctrina de total depravación, que por 
herencia “estamos finalmente o indispuestos, 
incapacitados y hechos  op u es to s   a todo aquello que es 
espiritualmente bueno, y que estamos totalmente 
inclinados a todo mal, y esto por continuidad”, vuelve 
imposible que algún defensor de esa doctrina pueda ver 
como una persona no convertida puede aprobar la pureza 
y santidad, o tener al menos, el deseo de hacer un acto 
bueno. Con ellos, un pecador está opuesto a todo lo que es 
correcto y totalmente inclinado a cometer todo delito 
conocido al hombre. Por lo tanto, los Comentaristas que 
están atados  a esa teoría se vuelven confusos  intentando 
explicar los versículos 14-23.  Ellos no pueden entender 
como un pecador pudiera desear hacer el bien, o  tomar 
deleite en alguna buena cosa. 
 

 Versículo 22: “Porque según el hombre interior, me 
deleito en la ley de Dios;” Hay un hombre interior y hay 
un hombre exterior. El hombre interior es el asiento de la 
mente y la voluntad. Aun el hombre interior del pecador se 
agrada con  la ley de Dios, aunque no la práctica. Si no 
hubiere nada bueno en un hombre no convertido, el bien 
que está en la ley de Dios no podría atraerle. La belleza no 
le atrae al que no tiene ninguno ojo por la belleza; la música 
no atrae al que no tiene ningún oído para la música; y la 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   182 
 

bondad en el evangelio no podría tener ninguna atracción 
para él que “esta opuesto a todo lo bueno y totalmente 
inclinado a todo lo malo”. Las personas que alcanzan ese 
grado de depravación están finalmente más allá de la 
esperanza de la redención. Tales personas existieron antes 
del diluvio  y en los tiempos de Sodoma y Gomorra. Estar 
totalmente depravado significa estar totalmente perdido 
ahora y en el mundo venidero. 
 

       Versículo 23: “pero veo otra ley en mis miembros, 
que se rebela contra la ley de mi mente, y que me lleva 
cautivo a la ley del pecado que está en mis miembros.” 
“miembros” aquí permanece como la suma total del 
cuerpo. La ley distinta — diferente de la única que él ha 
estado discutiendo — es la regla de pecado en los 
miembros. La ley de la mente es la ley de Dios, una ley 
dirigida a la mente. Es a través de la mente — el hombre 
interior — que Dios busca  por Su ley controlar el cuerpo. 
Por lo tanto, hay una guerra (Vea Gal.5:16-17). Si el espíritu 
bajo la influencia de la ley de Dios, controla el  cuerpo, la 
persona vive una vida espiritual. Si los apetitos y pasiones 
del cuerpo controlan a la persona, él es llevado en 
cautiverio a la ley del pecado en  sus miembros. 
 

   En el versículo 14 Pablo habla de esta condición como 
siendo vendido al pecado. Tal persona es un esclavo del 
pecado. No se puede decir de un Cristiano que él fue 
vendido bajo pecado — llevado en cautiverio a la ley del 
pecado. Semejante lenguaje como Pablo lo usa aquí 
muestra  la completa impotencia de una persona bajo el 
dominio del pecado y sin Cristo. 
 

Versículo 24: “¡Miserable   de   mí! ¿Quién me 
librará de este cuerpo de muerte?” A está muerte moral y 
espiritual,  a la que los apetitos y pasiones del cuerpo han 



Capítulo 7                                        Un Comentario sobre Romanos   183 

 
 

llevado. Ser vendido bajo pecado, es estar muerto en 
pecado, es la misma cosa. Pablo aquí representa la 
condición del hombre que primeramente se encuentra  
completamente bajo el dominio  del pecado e impotente en 
su deseo de liberarse así mismo, y sin embargo, sabe que no 
hay forma de escapar, hasta que Cristo le sea revelado a él; 
y entonces, él exclama, “Gracias doy a Dios, por Jesucristo 
nuestro Señor”. La liberación ha llegado. En Jesucristo, 
nuestro Señor, hay paz con Dios, vida de la muerte 
espiritual, y descanso de la carga intolerable del pecado.  

 

        Versículo 25: “Gracias doy a Dios, por Jesucristo 
Señor nuestro. Así que, yo mismo con la mente sirvo a la 
ley de Dios,  más con la carne a la ley del pecado.” En esto 
me parece que los Comentaristas han fallado toralmente en 
comprender el significado de este versículo. Algunos de 
ellos dan por un hecho que Pablo está hablando de la 
condición del Cristiano. En  su estimación, la mente del 
hombre redimido sirve a Dios, pero la carne sirve a  la ley 
del pecado. Cuando ellos buscan explicar esta idea 
referente a la batalla del Cristiano entre el espíritu y la 
carne, ellos se equivocan en el punto completamente, 
porque el versículo no dice nada sobre tal conflicto. Pablo 
habla del servicio, y no de la batalla. Y no hay tal cosa como 
servir a Dios con la mente mientras que el cuerpo sirve al 
pecado. La idea es absurda. Ningún hombre puede servir 
a dos amos al mismo tiempo (Mat.6:24). 

 

       Reconociendo está verdad, Lard dice, “Ahora, por 
supuesto, yo no puedo servir a  ambos, a la ley de Dios, con 
la mente, y a  la ley del pecado, con la carne, al mismo 
tiempo. Servir a uno es menospreciar a l otro. Y debido a 
que no puedo servir a la ley del pecado continuamente y 
ser un Cristiano, por consiguiente, el servicio al pecado es 



Capítulo 7                                          Un Comentario sobre Romanos   184 
 

únicamente ocasional y excepcional. Por lo tanto, el 
significado debe ser que con la carne, y no con la mente, 
sirvo a la ley del pecado cada vez que pecó. Pero supóngase 
que pecó, aunque raramente, pero cada vez que lo hago, es 
con la carne como un instrumento, o a través de su 
influencia”. Pero Lard no da en el blanco, porque la palabra 
aquí traducida “servir” significa “ser un esclavo, sujetarse”. 
Un acto ocasional no constituye esclavitud en alguna 
relación. Usted no se vuelve un esclavo de su vecino al 
ayudarle ocasionalmente. Un pecado ocasional no vuelve a 
uno un esclavo del pecado. Una persona es un esclavo del 
pecado únicamente cuando él se entrega así mismo a la 
regla del pecado. 
 

 Pablo contrasta los dos tipos de servicio. Él había sido 
un esclavo, pero fue redimido al servicio de Dios. El 
Cristiano sirve con la mente a la ley de Dios; el pecador con 
la carne sirve a la ley del pecado. En la vida de un Cristiano, 
la mente — el hombre interior — domina a la  carne; en la 
vida de un pecador, la carne domina a la mente. Pero en 
cualquier caso, la mente lleva a cabo la planificación y está 
dispuesta. En la vida pecaminosa, la  mente se rinde a los 
apetitos y pasiones de la carne, y planea para su 
gratificación; en la vida Cristiana, la mente mantiene al 
cuerpo bajo control y lo usa en actos de servicio a Dios. Por 
lo tanto, el uso que hacemos de los miembros de nuestros 
cuerpos determina qué clase de siervos somos. “¿No sabéis 
que si os sometéis a alguien como esclavos para obedecerle, 
sois esclavos de aquel a quien obedecéis, sea del pecado 
para muerte, o sea de la obediencia para justicia?” 
(Romanos 6:16). 

    

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Ahora, pues, ninguna condenación hay para los que están en 
Cristo Jesús, los que no andan conforme a la carne, sino conforme 
al Espíritu. 2 Porque la ley del Espíritu de vida en Cristo Jesús me 
ha librado de la ley del pecado y de la muerte. 3 Porque lo que 
era imposible para la ley, Dios, por cuanto era débil por la carne, 
Dios, enviando a  su Hijo en semejanza de carne de pecado y a 
causa  del pecado, condenó al pecado en la carne; 4 para  que la 
justicia de la ley se cumpliese en nosotros, que no andamos 
conforme a la carne, sino conforme al Espíritu. 5   Porque los que 
los que son de la carne piensa en las cosas de la carne; pero los 
que  son del Espíritu, en las cosas del Espíritu. 6 Porque el 
ocuparse de la carne es muerte, pero el ocuparse del Espíritu es 
vida y paz. 7 Por cuanto los designios de la carne son enemistad 
contra Dios; porque no se sujetan a la ley de Dios, ni tampoco 
pueden; 8 y los que viven según la carne no pueden agradar a 
Dios. 9 Mas vosotros no vivís según la carne, sino según el Espíritu, 
si es que el Espíritu de Dios mora en vosotros. Y si alguno no tiene 
el Espíritu de Cristo, no es de él. 10 Pero si Cristo está en vosotros, 
el cuerpo en verdad está muerto a causa del pecado, mas el espíritu 
vive a causa de la justicia. 11 Y si el Espíritu de aquel que levantó 
de los muertos a Jesús mora en vosotros, el que levantó de los 
muertos a Cristo Jesús vivificará también vuestros  cuerpos mortales 

Capítulo 8 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   186 
 
por su Espíritu que mora en vosotros. 12 Así que, hermanos, 
deudores somos, no a la carne, para que vivamos conforme a la 
carne; 13 porque si vivís conforme a la carne, moriréis; mas si por 
el Espíritu hacéis morir las obras de la carne, viviréis. 14 Porque 
todos los que son guiados por el Espíritu de Dios, éstos son hijos 
de Dios. 15 Pues no habéis recibido el espíritu de esclavitud para 
estar otra vez en temor, sino que habéis recibido el espíritu de 
adopción, por el cual clamamos: ¡Abba, Padre! 16 El Espíritu 
mismo da testimonio a nuestro espíritu, de que somos hijos de 
Dios. 17 Y si hijos, también herederos; herederos de Dios y 
coherederos con Cristo, si es que padecemos juntamente con él, 
para que juntamente con él seamos glorificados. 18 Pues tengo 
por cierto que las aflicciones del tiempo presente no son 
comparables con la gloria venidera que en nosotros ha de 
manifestarse. 19 Porque el anhelo ardiente de la creación es el 
aguardar la manifestación de los hijos de Dios. 20. Porque la 
creación fue sujetada a vanidad, no por su propia voluntad, sino 
por causa del que sujetó en esperanza; 21 porque también la 
creación misma será libertada de la esclavitud de corrupción, a la 
libertad gloriosa de los hijos de Dios. 22 Porque sabemos que toda 
la creación gime a una, y a una está con dolores de parto  hasta 
ahora; 23 y no sólo ella, sino también nosotros mismos, que 
tenemos también las primicias del Espíritu, nosotros también 
gemimos dentro de nosotros mismos, esperando la adopción, la 
redención de nuestro cuerpo. 24 Porque en esperanza fuimos 
salvos; pero la esperanza que se ve, no es esperanza; porque lo 
que alguno ve, ¿a qué esperarlo? 25 Pero si esperamos lo que no 
vemos, con paciencia lo aguardamos. 26 Y de igual manera el 
Espíritu nos ayuda en nuestra debilidad; pues qué hemos de pedir 
como conviene, no lo sabemos, pero el Espíritu mismo intercede 
por nosotros con gemidos indecibles. 27 Mas el que escudriña los 
corazones sabe cuál es la intención del Espíritu, porque conforme 
a la voluntad de Dios intercede por los santos. 28 Y sabemos que 
a los que aman a Dios, todas las cosas les ayudan a bien, esto es, 
a los que conforme a su propósito son llamados. 29 Porque a los 
que antes conoció, también los predestinó para que fuesen hechos 
conforme a la imagen de su Hijo, para que él sea el primogénito 
entre muchos hermanos. 30 Y a los que predestinó, a éstos 
también llamó; y a los que llamó, a éstos también justificó; y a los 
que justificó, a estos también glorificó. 31 ¿Qué, pues, diremos a 
esto? Si Dios es por nosotros, ¿quién contra nosotros? 32 El que 
no escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por todos 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   187 

 
 

nosotros, ¿cómo no nos dará también con él todas las cosas? 33 
¿Quién acusará a los escogidos de Dios? Dios es el que justifica. 
34 ¿Quién es el que condenará? Cristo es el que murió; más aún, 
el que también resucitó, el que además está a la diestra de Dios, 
el que también intercede por nosotros. 35 ¿Quién nos separará del 
amor de Cristo? ¿Tribulación, o angustia, o persecución, o hambre, 
o desnudez, o peligro, o espada? 36 Como está escrito: Por causa 
de ti somos muertos todo el tiempo; Somos contados como ovejas 
de matadero. 37 Antes, en todas estas cosas somos más que 
vencedores por medio de aquel que nos amó. 38 Por lo cual estoy 
seguro de que ni la muerte, ni la vida, ni ángeles, ni principados, ni 
potestades, ni lo presente, ni lo porvenir, 39 ni lo alto, ni lo 
profundo, ni ninguna otra cosa creada nos podrá separar del amor 
de Dios, que es en Cristo Jesús Señor nuestro. 

     

      Versículo 1: “Ahora, pues, ninguna condenación hay 
para los que están en    Cristo Jesús, los que no andan 
conforme a la carne, sino  conforme al Espíritu”. Ahora en 
esta dispensación del evangelio, no hay ninguna 
condenación para los que están en Cristo. Bajo la ley fue 
diferente; todos pecaron y estaban bajo condenación. La 
ley no podía salvar; esta condenaba, y provocaba que las 
personas reconocieran su pecaminosidad y su impotencia. 
Conscientes de esta impotencia, el hombre condenado 
exclamaba: “¿Quién me librará? Pero cuando la luz del 
evangelio de Jesucristo, irrumpió en él jubilosamente 
exclamó: “Agradezco a Dios que por medio de Jesucristo 
hay liberación”. Ahora, estando en Cristo, habiendo sido 
perdonado de sus  pecados y hecho justo, él es libre de la 
condenación que anteriormente  descansaba sobre él.  

 

        En cuanto a si puede venir o no venir bajo condenación 
no es el asunto bajo cuestión. Y uno comete violencia a la 
línea del razonamiento de Pablo al tratar de hacer que su 
lenguaje encaje con todo más que con el hecho que la 
persona que ha venido a Cristo está en libertad de su 
anterior condenación. Una persona pudiera correr a 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   188 
 

esconderse a una  cueva de la tormenta que ruge afuera, 
pero eso no le garantiza que tendrá seguridad futura. Por 
lo tanto, no debemos concluir que esta libertad de nuestra 
anterior condenación nos asegura que no volveremos a 
caer de nuevo en condenación. Liberar a una persona de 
su antigua condenación que descansa sobre él, no le libra de 
su responsabilidad personal por su conducta en el futuro. 
En la misma naturaleza de las cosas, el pecado debe ser 
siempre condenado, en cualquier tiempo, y en cualquier 
lugar. Ningún gobierno pudiera permanecer de pie si el 
pecado no fuera condenado y castigado. Pero en Cristo, la 
condenación siempre puede evitarse. 
 

      Versículo 2: “Porque la ley del Espíritu de vida en 
Cristo Jesús me ha  librado de la ley del pecado y de la 
muerte.” Me parece que la frase “en Cristo Jesús” modifica 
la frase “me ha librado” porque es en Cristo que somos 
hechos libres. Conectar esta frase con “la ley del Espíritu” 
nos deja en dudas con respecto a  su significado. El “Porque” 
conecta a este versículo con el precede, y asigna la razón 
del porque no hay condenación en Cristo Jesús. No hay 
condenación en Cristo Jesús, porque en Cristo Jesús hemos 
sido libertados de aquello que causa la condenación — es 
decir, la ley del pecado  y de la muerte. Esta libertad está 
acompañada de la ley del Espíritu de vida. Muchos títulos 
descriptivos son aplicados al Espíritu Santo, cada título 
surgiendo de alguna obra particular que el Espíritu Santo 
hace, o de algún oficio que Él cumple. “El espíritu es el que 
da vida” (Jn.6:63). Por lo tanto, es el Espíritu Santo de vida.   
       

      Pero, ¿Cuál es la ley del  pecado y de la muerte? Si 
podemos determinar cuál es la ley del pecado y de la 
muerte, de la que la ley del Espíritu nos libera, debiéramos 
ser capaces de ver que es la ley del Espíritu. La muerte 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   189 

 
 

mencionada aquí es la muerte espiritual, porque al volverse 
en un Cristiano, la persona no es libertada de la ley de la 
muerte física. Esta ley del pecado y de la muerte no puede 
ser la ley de Moisés; porque los versículos 2 y 3 van juntos, 
en ellos podemos ver que la ley de Moisés no puede hacer 
lo que la ley del Espíritu ha hecho. Si la ley del pecado y de 
la muerte es la ley de Moisés, entonces tenemos a Pablo 
haciendo una absurda declaración  que ¡La ley de Moisés 
no puede libertarnos de la ley de Moisés!. Pero Pablo nunca 
escribió tal contradicción. La ley del pecado y la muerte es 
la ley establecida en Romanos 7:23 “pero veo otra ley en 
mis miembros, que se rebela contra la ley de mi mente, y 
que me lleva cautivo a la ley del pecado que está en mis 
miembros”.   

 

      Estar en cautividad bajo la ley del pecado es estar 
espiritualmente muerto. Por lo tanto, está ley del pecado 
en nuestros miembros es también la ley de la muerte. La 
libertad de esa ley es la salvación. Pero la ley del Espíritu de 
vida nos vuelve libres  de la ley del pecado y de la muerte 
— es decir, es aquello por lo cual somos salvos. En 
Romanos 1:16, Pablo nos dice que el evangelio es el poder 
de Dios para salvar a las almas. Concluimos, por lo tanto, 
que la  ley del Espíritu de vida es el evangelio.  Esta 
conclusión armoniza con la línea del razonamiento de 
Pablo. Sería absurdo  creer que Pablo comenzará a probar 
que el  evangelio es el poder de Dios para salvar a las almas, 
y luego llegará a la conclusión que alguna otra ley nos 
salva, o nos libra, del pecado y la muerte espiritual. 

 

      Versículo 3: “Porque lo que era imposible para la ley, 
por cuanto era débil por la carne, Dios, enviando a su 
Hijo en semejanza de carne de pecado y causa del pecado, 
condenó al pecado en la  carne;” El pensamiento principal 
en este versículo parece lo suficientemente claro, pero la 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   190 
 

construcción gramatical es difícil. Tal como está, la primera 
parte — “Porque  lo que era imposible para la ley… y a causa del 
pecado, condenó al pecado en la carne” El significado del 
versículo puede de algún modo ser expresado como sigue: 
Porque lo que la ley no podía realizar, en aquello que era 
débil por la carne, Dios lo realizó al enviar a Su propio Hijo 
en la  semejanza de carne de pecado, y por el  pecado (o, y 
como una ofrenda por el pecado —lectura marginal) condenó 
al pecado en la carne. La ley de Moisés no podía liberar a 
una persona de la ley del pecado y de la muerte, pero Dios 
hizo esa misma cosa a través del plan de Salvación 
perfeccionado por la misión de su Hijo al mundo, 
incluyendo Su muerte como una ofrenda por el pecado. La 
muerte de Cristo  procuró para todos los que la aceptan la 
liberación de la condenación que descansa  sobre todos los 
pecadores. Y de este modo, en Su carne, Él condenó al 
pecado. Anteriormente, el pecado reinó como su amo, y 
mantenía al pecador en cautiverio. 

 

       Cuando una persona obedece a Cristo, el pecado 
como su amo es destruido — borrado. Por lo que sabemos, 
no hay ninguna manera de destruir el reino del pecado 
excepto que a través de la muerte de Jesucristo; pero esa 
muerte beneficia únicamente a los que se rinden a Él en 
obediencia como Su Rey. Cristo vino en semejanza de 
hombre de pecado.  

 

       La carne humana no es pecaminosa en si misma; si así 
lo fuera, el cuerpo de Jesús era pecaminoso. Pero algunos 
Comentaristas buscan evadir esto al enfatizar la palabra 
“semejanza”. Su carne, dicen ellos, no fue pecaminosa, ¡sino 
se parecía a la carne pecaminosa! Pero él era un hombre (1 
Tim.2:5), y frecuentemente habló de sí mismo como el Hijo 
del Hombre. Él, por  lo tanto, tuvo en Su naturaleza todo lo 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   191 

 
 

que  la palabra “hombre” implica. “Así que, por  cuanto los 
hijos participan de carne y sangre, él también participó de 
lo mismo” (Heb.2:14). “Por lo cual debía ser en todo 
semejante a sus hermanos” (Heb.2:17). Si sus hermanos 
nacieron pecadores, y él no era un pecador, entonces, él no 
era semejante a ellos en todas las cosas. Pero como Jesús 
fue hecho en todas las cosas semejante a sus hermanos, y 
fue sin pecado, esto muestra conclusivamente que el 
pecado no es una parte de la naturaleza humana.  

 

       Cuando Adán y Eva fueron primeramente creados, 
ellos poseyeron todo lo que pertenece a la naturaleza 
humana. El pecado vino a sus vidas como un elemento 
exterior. El pecado no es más parte de su naturaleza 
humana como el polvo en sus ojos no es una parte de la 
naturaleza de sus ojos. Debido a que los deseos, los 
impulsos y las pasiones de la carne conducen muy 
frecuentemente al pecado, la carne es llamada pecaminosa. 
Pero debiéramos recordar siempre que los deseos carnales 
conducen al pecado únicamente cuando la mente o el 
corazón, proponen gratificar  esos deseos carnales en una 
manera ilícita (cf. Stg.1:13-15; Mat.15:19; Gál.5:17). 

       La ley no fue algo débil en si misma; fue débil debido 
a la necedad del hombre, sus impulsos de la carne son más 
fuertes que su respeto por la ley, y debido a su ignorancia 
y egoísmo, el hombre no pudo cumplir con sus 
requerimientos. 

      Versículo 4: “para que la justicia de la ley se 
cumpliese en nosotros, que no andamos conforme a la 
carne, sino conforme al Espíritu.” Los Comentaristas no 
están de acuerdo en si la palabra Griega que traduce 
“ordenanza” (AV) (“justicia” RV´60) debiera ser traducida 
“ordenanza, requerimiento, justicia, o justificación”. Sin 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   192 
 

embargo, estas palabras  no concuerdan con lo que fue 
cumplido en  nosotros, ni como fue hecho. Tampoco están 
de acuerdo si esto fue cumplido en nosotros o por nosotros. 
Macknight cree que la ley referida aquí se refiere a al 
evangelio. Me parece que el contexto — la tendencia del 
argumento de Pablo — debe decidir todo el asunto. Por 
supuesto, debido, a la consideración debe ser observado al 
juego de verdades establecidas en otras partes de las 
Escrituras. Observemos la tendencia del razonamiento de 
Pablo. 

       Bajo la ley, la justicia de la ley solo podía 
cumplirse mediante la obediencia perfecta. En tal 
obediencia no habría habido pecado – Dios no hubiera 
tenido nada contra alguien que vivió así. Ahora, la 
misión del evangelio es tomar a los pecadores y 
hacerlos justos. Cuando los pecados de una persona son 
perdonados, es libertado de toda culpa, y entonces, es tan 
justo como si nunca hubiese pecado. No hay ninguna culpa  
atribuida a él — Dios no tiene nada contra él. Y de esta 
manera, lo que la ley requirió,  pero no pudo lograr, se 
cumple en los que obedecen el evangelio. Si esto no es una 
correcta exégesis de la primera parte del versículo 4, está 
ciertamente en armonía con la línea del razonamiento de        
Pablo y también con la enseñanza general de las Escrituras. 
Pablo, ciertamente, no quiere decir que fuimos libertados 
del pecado por el evangelio de modo que pudiéramos 
obedecer la ordenanza de la ley de Moisés,  sino que el 
evangelio, al libertarnos del pecado y volvernos justos, 
realizó en nosotros exactamente lo que la ley fue incapaz de 
hacer, pero lo hubiera logrado si no hubiera habido 
ninguna transgresión de ella. 

 “que no andábamos conforme a la carne, sino conforme al 
Espíritu” Esta cláusula es descriptiva de las personas en 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   193 

 
 

quienes la justicia de la ley es cumplida. “Andar” se refiere 
a una forma de vida. Como la carne y el espíritu son aquí 
contrastados, parece seguro que Pablo quiso decir que el 
espíritu humano, y no el  Espíritu Santo. Andar de acuerdo 
a la carne es llevar una vida terrenal. Tal persona pudiera 
ser un empedernido inmoral o un respetable ciudadano. 
No importa cuál sea su carácter, él es uno que vive una vida 
mundana. Andar de acuerdo  al espíritu es mantener la 
carne bajo control con el fin de promover el  crecimiento 
espiritual en el servicio de Dios. 

 

       Versículo 5: “Porque los que son de la carne 
piensan en las cosas de la carne; pero los que son del 
Espíritu, en las cosas del Espíritu.” Pensar en las cosas de 
la carne es entregar nuestro tiempo y atención a las cosas 
de esta vida.   Actuar de esta manera, es abandonar a Dios 
y a nuestro bienestar eterno. Necesitamos ser cuidadosos, 
porque es fácil para nosotros en nuestras luchas  por 
ganarnos la vida olvidarnos de Dios y mirar únicamente 
nuestros intereses materiales. Pensar en las cosas del 
espíritu es mirar a las cosas que corresponden al espíritu 
para un  servicio aceptable a Dios en esta vida y  prepararse 
para los gozos de la venidera. 
 

 Versículo 6: “Porque el ocuparse de la carne es 

muerte, pero el ocuparse del Espíritu es vida y paz.” La 
mentalidad de la carne, como la conexión lo muestra, es 
la mente dedicada a la carne. El ocuparse de la carne es 
muerte. Estar dedicado a las  cosas de la carne es muerte. 
Tal condición,  no únicamente conduce a la muerte, es la 
muerte misma. El que vive de esta manera  está muerto ante 
Dios. Pero la mente que está dedicada a las cosas del 
espíritu — a las necesidades del espíritu — es vida y paz. 
Es la vida de la muerte espiritual y la paz con Dios y la 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   194 
 

conciencia. Las frases “ocuparse de la carne” y “ocuparse del 
espíritu”, no significan que una persona tiene dos mentes 
distintas — es decir, que la carne tiene una mente y el 
espíritu tiene  otra mente. Si así fuera, la carne siempre 
estaría muerta para con Dios, porque el ocuparse de la 
carne es muerte; y el espíritu siempre estaría vivo para con 
Dios, ya sea en la justicia o en el pecado, porque el ocuparse 
del espíritu es vida. En ese caso, el espíritu nunca 
necesitaría conversión, y la carne no podría ser convertida. 
 

       Versículos 7, 8: “Por cuanto los designios de la carne 
son enemistad contra Dios; porque no se sujetan a la ley 
de Dios, ni tampoco pueden; y los que viven según la 
carne no pueden agradar a Dios.” El ocuparse de la carne 
es muerte espiritual, porque es enemistad contra Dios. 
Mientras uno se dedique a la carne y se ocupe de la carne, 
una persona no está sujeta a la voluntad de Dios, y en esa 
condición, una persona no puede sujetarse  a Dios, porque 
semejante vida está en conflicto directo con Su voluntad.  

 

      Esto no significa que una persona que vive una vida 
mundana no puede apartarse de ella y no pueda volverse 
sujeto a la ley de Dios;  sino significa que una persona no 
puede vivir para las cosas de esta vida y al mismo   tiempo 
estar sujeta a Dios. Si usted vive una vida mundana, usted 
no está viviendo una vida en Cristo. Vivir una vida 
mundana — una vida dedicada a la carne — es estar en la 
carne. Como Pablo usa los términos en esta conexión, andar 
según la carne, vivir según las cosas de la carne,  ocuparse 
en las cosas de la carne, y estar en la carne, son toda una y 
la misma cosa. Pero los Cristianos no andan según la carne 
— es decir, ellos no están viviendo una vida dedicada a la 
carne. 

 

       Versículo 9: “Mas vosotros no vivís según la carne, 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   195 

 
 

sino según el Espíritu, si es que el Espíritu de Dios mora 
en vosotros. Y si alguno no tiene el Espíritu de Cristo, no 
es de él.” El contraste, “no según la carne sino según el 
Espíritu” muestra que el espíritu humano es referido. Los 
comentarios de Moses Lard sobre este versículo parecen 
dar en el punto: “No vivir en la carne” “es vivir no de 
acuerdo a ella, y no vivir según la carne, es  no permitir que 
la carne nos controle; es, en una palabra, no pecar bajo la 
presión de su influencia”. “Sino según el Espíritu”. La 
palabra “espíritu” aquí denota el espíritu humano; No 
puedo ver como alguien pueda creer de otra manera. Es 
pura suposición decir que aquí denota al Espíritu Santo. 
Estar en la carne es vivir una vida de un pecador; estar en 
el espíritu, es vivir la vida de un Cristiano … Es 
redundancia virtual decir que somos  gobernados por el 
Espíritu Santo siempre que el Espíritu Santo more en 
nosotros, porque el propósito mismo por el cual el Espíritu 
Santo mora en nosotros  es para controlarnos”. Pero el 
Espíritu de Dios es el Espíritu Santo. Él mora en el 
Cristiano; eso está claramente afirmado. Y  no me atrevo a 
negar lo que Pablo dice aquí. “Y si alguno no tiene el Espíritu 
de Cristo, no es de él”. Esta declaración debiera comprometer 
la seria atención de cada uno que profesa ser Cristiano. 
 

       Versículo 10: “Pero si Cristo está en vosotros, el 
cuerpo en verdad está muerto  a causa del pecado, más el 
espíritu vive a causa de la justicia.” Este versículo ha dado 
un sin  fin de dificultades a los Comentaristas. No están de 
acuerdo acerca de lo que significa en esta cláusula. “el 
cuerpo en verdad está muerto”. Lard cree que significa que el 
cuerpo está  muerto a causa del pecado, en el sentido que 
está condenado a muerte a causa del pecado de Adán. 
Algunos otros sostienen prácticamente la misma idea. Pero 
no tiene sentido decir: “Pero si Cristo está en vosotros, el 
cuerpo en verdad está muerto  a causa del pecado”. Eso 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   196 
 

implicaría que si Cristo no morará en nosotros el cuerpo no 
estaría condenado a muerte por el pecado de Adán. Como 
un asunto establecido, el cuerpo está condenado a morir 
físicamente, ya sea que Cristo more en nosotros o no.  

 

       Además, esa construcción no entra en armonía con el 
contexto. En la última parte del Capítulo 7, Pablo habló 
de la carne como la fuente del pecado. Debido a los apetitos 
y pasiones de la carne que conducen siempre al pecado, 
Pablo la llama “carne de pecado” (Versículo 3). Por esta 
razón,  la carne es crucificada — puesta a muerte para no 
pecar. “Pero los que son de Cristo han crucificado la carne 
con sus pasiones  y deseos” (Gal.3:24). Por lo tanto, “si 
Cristo está en vosotros, el cuerpo en verdad está muerto a causa 
del pecado”; o más exactamente, “el cuerpo está muerto a 
causa del pecado que mora en el”, “más el espíritu vive a 
causa de la justicia.” — es decir, a causa de la justicia en la 
que logramos el perdón o el borrar nuestros pecados. Por 
lo tanto, si Cristo mora en vosotros, el cuerpo está muerto a 
causa del pecado al cual este conduce, pero el espíritu es 
vida causa de la justicia,  la cual obtenemos en Cristo. 
 
      Versículo 11: “Y si el Espíritu de aquel que levantó 

de los muertos a Jesús mora en vosotros, el que levantó de 
los muertos a Cristo Jesús vivificará también vuestros 
cuerpos mortales por su Espíritu  que mora en vosotros”. 
Aquí nuevamente tenemos una condición declarada. El 
volver vivos nuestros cuerpos carnales depende de la 
morada del Espíritu en nosotros. ¿Se refiere esto a la 
Resurrección?   Algunos   lo   piensan   así. ¿Pero nuestra 
resurrección de los muertos depende de la morada del 
Espíritu en nosotros? ¿No enseñan claramente las 
Escrituras que los impíos, así como los justos, serán 
levantados? La futura Resurrección de los muertos no es el 
asunto bajo consideración en este punto. El apóstol había 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   197 

 
 

terminado de declarar que el cuerpo estaba muerto a causa 
del pecado. Esto significa que el cuerpo ya no está más 
activo en el pecado — ya no es más un instrumento del 
pecado. Pero ¿Permanece totalmente inactivo? ¿No debe 
el cuerpo ser traído a alguna clase de actividad en la vida 
del Cristiano? Si el Espíritu de Dios mora en usted, Él 
producirá que sus cuerpos vivan para la justicia. 

 

         Esto parece estar en armonía con el contexto. Además, 
no estoy convencido que en la resurrección, Dios otorgará 
vida a nuestros cuerpos mortales. Aquí sobre la tierra 
nuestros cuerpos son mortales; nuestros cuerpos están 
sujetos a la muerte y a la decadencia. Nuestros cuerpos 
regresarán  al polvo (Gén.3:19; Eccl.12:7).  
 

   Entonces en la resurrección, ¿Dios volverá a formar 
el polvo en un cuerpo mortal y luego le dará vida? 
¿Seremos acaso mortales cuando resucitemos de entre los 
muertos? Si no es así, entonces, este versículo no está 
refiriéndose a la resurrección de los muertos. “vivificará 
también vuestros cuerpos mortales” es una frase declarada en 
el sentido futuro, porque hay condiciones que deben ser 
realizadas por el hombre. La palabra “también” está 
conectada con esta vivificación otorgada a nuestros 
cuerpos mortales con la otorgación de la vida espiritual ya 
impartida por el espíritu. 
          
        El hecho que Jesús fue levantado de los  muertos para 
que pudiéramos ser salvos — para que pudiéramos ser 
vivificados para Su servicio — es una garantía que  aun 
nuestros cuerpos, como también nuestros espíritus, serán 
vivificados a la  justicia. Por la enseñanza del Espíritu Santo 
somos ordenados a presentar  nuestros cuerpos en 
sacrificio vivo (Rom.12:1). De manera que si el Espíritu de 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   198 
 

Dios mora en nosotros, no únicamente están nuestros 
espíritus vivos para la justicia, sino nuestros cuerpos 
también estarán vivos para el servicio de Dios. “Porque 
nosotros que vivimos, siempre estamos entregados a 
muerte por causa de  Jesús, para que también la vida de 
Jesús  se manifieste en nuestra carne mortal” (2 Cor.4:11). 
 

       La siguiente nota parece ser digna de ser incluirla 
aquí: “La Sección (8:1-11) balancea la sección previa (7:7-
25). Se mostró la incapacidad de la ley misma para 
producir vida espiritual superior, y el argumento trató 
primordial y  principalmente con la vida humana como está 
ahora. Aquí todo el objetivo es mostrar que el evangelio 
produce todo el semejante poder que a la ley le faltó — es 
decir, para revivir y para renovar al espíritu humano de 
modo que lo capacite para moldear y dominar todos los 
aspectos de la vida. La vida y la muerte referidas aquí son 
la vida y la muerte espiritual ya anteriormente descritas; el 
surgimiento de la actual  liberación del espíritu que 
también afecta al cuerpo, se hace también para que sirva a 
sus verdaderos fines y viva su verdadera vida. La 
resurrección de Jesús es una prueba de ambos, la voluntad, 
el carácter y el poder de ese Espíritu, el cual operó entonces 
y opera ahora por medio de la vida vivificada y 
comunicada ahora con el  hombre (cf. 6:2-11). La futura 
resurrección  no es ahora referida; pero, es por supuesto, 
implicada como una consecuencia de toda la relación 
descrita entre Dios y el hombre” (Cambridge Greek 
Testament). 
 
      Versículo 12: “Así que, hermanos,  deudores somos, 

no a la carne, para que vivamos conforme a la carne;” “Así 
que” parece cubrir todo el argumento comenzando en el 
capítulo 5:12. “deudores  somos” ¿Pero a qué? No a la carne; 
hemos ya aprendido que ocuparse de la carne conduce a 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   199 

 
 

muerte. No podemos estar bajo obligación de seguir una 
senda que conduce a nuestra propia destrucción. Vivir de 
acuerdo a la carne es vivir una vida mundana. Si no somos 
deudores a la carne, ¿Entonces a que somos? 
Evidentemente a nuestros espíritus — es decir, estamos 
obligados a ocuparnos de las cosas del espíritu. Debido a 
que el espíritu controla al cuerpo, debemos mantener 
nuestros espíritus puros. También, el espíritu permanece 
para la eternidad. Debemos guardarlo bien, o  fallaremos en 
tener la vida eterna. 

 

      Versículo 13: “porque si vivís conforme a la carne, 
moriréis; más si por  el Espíritu hacéis morir las obras de 
la carne, viviréis.” Es seguro que la muerte aquí referida es 
la muerte espiritual, porque moriremos físicamente, no 
importa como vivamos. Vivir según la carne resulta en 
muerte espiritual. Todos los que argumentan sobre la 
imposibilidad  de la apostasía no pueden cambiar lo que 
Pablo dice aquí. Una persona debe aceptarlo o rechazarlo; 
pero no puede justificarlo. Pero si el espíritu gana la lucha 
y sujeta a la carne y la hace que sirva  a Dios, viviremos. 
 

 Versículo 14: “Porque todos los que son guiados por 

el Espíritu de Dios, éstos son hijos de Dios.” Y 
únicamente los tales son los hijos de Dios. La declaración 
indica un proceso continuo. Nada es aquí dicho sobre como 
el Espíritu conduce a las  personas; pero como Pablo está 
todavía  desarrollando su tema que el evangelio es el poder 
de Dios para salvar, es seguro que  el Espíritu conduce a 
través del poder del evangelio. El evangelio fue revelado 
por el Espíritu. En esa revelación, el Espíritu nos  dice cómo 
debemos vivir, y establece los motivos ante nosotros para 
que sigamos sus direcciones. Pero si el Espíritu, 
independiente del evangelio, conduce a las personas para 
convertirse en hijos de  Dios, entonces, el evangelio no es el 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   200 
 

poder de Dios para salvar. Estamos seguros que Pablo no 
está haciendo una afirmación sobre el Espíritu Santo que 
contradice a su  propio tema y argumento. 
 

       Versículo 15: “Pues no habéis recibido el espíritu de 
esclavitud para estar otra vez en temor, sino que habéis 
recibido el espíritu de adopción, por el cual clamamos: 
¡Abba, Padre!” Observe la palabra “otra vez”. Al 
convertirnos en hijos de Dios, no entramos otra vez a una 
esclavitud donde servimos con temor. El Judío bajo la ley 
fue movido principalmente a través del temor, y los 
adoradores de los ídolos fueron movidos por el miedo. Pero 
no así los Cristianos. “sino que habéis recibido el espíritu de 
adopción,” o más exactamente, “habéis recibido el espíritu 
de filiación”.  

 

    Un Cristiano es uno que ha nacido   de nuevo; es un 
hijo de Dios a través del  nuevo nacimiento, más bien que 
por la adopción. Él sirve a Dios, no por medio del espíritu 
del temor a ser un esclavo,  sino a través de un espíritu de 
obediencia filial. “Espíritu” como es usado en este versículo, 
no se refiere a una inteligencia personal individual, sino a 
una disposición o actitud. En lugar de ser movido por el 
temor como un esclavo, el hijo de Dios rinde obediencia 
confiada a Dios, y con plena seguridad le llama  Padre. El 
espíritu del temor es desplazado por el espíritu de 
reverencia, confianza y adoración. El término “Abba” 
significa “Padre”. Parece que los dos términos son usados 
aquí para propósitos de énfasis. 
     

       Versículos 16, 17: “El Espíritu mismo  a testimonio a 
nuestro espíritu, de que somos hijos de Dios Y si hijos, 
también herederos; herederos de Dios y  coherederos con 
Cristo, si es que padecemos juntamente con él, para que 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   201 

 
 

juntamente con él seamos glorificados.”   Estos versículos 
no parecen expresar pensamientos adicionales a los 
expresados en los versículos 14 y 15, porque no hay 
conjunción que los conecte; ellos más bien  parecen ser una 
explicación o un desarrollo adicional de lo que se acaba de 
decir. Todos los que son conducidos por el  Espíritu de Dios 
son los hijos de Dios; y aunque ellos son hijos de Dios, son 
también siervos de Dios. Pero estos hijos de Dios, aunque 
también son siervos, sirven en el espíritu de hijos, no en el 
espíritu de esclavos. Ellos han recibido el espíritu, o la 
disposición de hijos. Al servir  en el espíritu de hijos, ellos 
tienen la confianza que Dios es en realidad Su Padre.  

 

       “El Espíritu mismo da testimonio a nuestro espíritu”. En el 
comentario de Barnes sobre Romanos tenemos esto: “El 
Espíritu testifica, da testimonio, da prueba. Esto se refiere 
a nuestra adopción; y significa que el Espíritu Santo 
proporciona prueba a nuestras mentes que somos 
adoptados en la familia de Dios”. Barnes de esta manera, 
cambia “con” a la expresión “a” y sin embargo, hay  una 
gran diferencia en el significado de las dos preposiciones.  
    

      Además, el lenguaje del versículo muestra que 
nuestro espíritu es uno de los dos testigos.    Decir que el 
Espíritu Santo da testimonio a nuestro espíritu es volver a 
nuestro espíritu un juez, y en ningún sentido un testigo. 
Muchos sostienen este concepto  considerando lo que ellos 
sienten como algo superior a lo que Dios dice. Un concepto 
que desacredita la Palabra de Dios está equivocado. Hay 
otra idea presentada, es decir, que el Espíritu Santo ha 
dado su testimonio en cuanto lo que uno debe hacer para 
convertirse en un hijo  de Dios y nuestro espíritu testifica 
que hemos hecho esas cosas, y por lo tanto, los  dos testigos 
dan testimonio juntos, de que somos hijos de Dios.  



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   202 
 

       Está idea tiene este mérito: no desacredita la Palabra 
de Dios,  ni    alienta    a    la    desobediencia, Pero ¿Expone 
el significado del versículo 16? ¿Se refiere el término 
“nuestro espíritu” a nuestro ser interno, o al espíritu, o 
disposición del Cristiano? Observe el contexto. El versículo 
que le antecede habla del “espíritu de esclavitud” y del 
“espíritu de adopción”. El “espíritu de esclavitud” no se 
refiere a un ser inteligente, sino a una disposición, o a una 
actitud; y así es con la expresión el  “espíritu de adopción”. 
Entonces ¿Por qué no debiera “nuestro espíritu” referirse a 
la disposición, o actitud del Cristiano? 
 

         

      Nuestro espíritu como Cristianos es el espíritu de los 
hijos fieles, el espíritu de la obediencia amorosa. Esta es la 
clase de  espíritu que Pablo ha mencionado, y ese  es 
nuestro espíritu — el espíritu Cristiano. El Espíritu Santo 
da testimonio de lo que uno debe hacer y para ser un hijo de 
Dios, y nuestro espíritu de sumisión filial muestra que 
poseemos las características de un hijo. En esta forma, 
probamos, no únicamente a nosotros mismos, sino al 
mundo también, que somos hijos de Dios. Una vida de 
devoción guiada por el testimonio del Espíritu Santo es una 
doble  prueba que somos hijos de Dios. Es una prueba 
convincente que puede ser corroborada por el correcto 
pensamiento de las personas del mundo. Jesús dijo: “Así 
alumbre vuestra luz delante de los hombres, para que vean 
vuestras buenas obras, y glorifiquen a vuestro Padre que 
está en los cielos” (Mat.5:16). Los frutos  de hijo; familia 
de Dios— coherederos con Cristo. Pero esta no es una 
herencia incondicional. Mida bien la condición. “si es que 
padecemos juntamente con él, para que juntamente con él seamos 
glorificados.” (v.17). Esto sin embargo no significa — no 
puede significar — que tendremos el mismo grado de gloria 
que Cristo tiene. 
 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   203 

 
 

      Versículo 18: “Pues tengo por cierto que las 
aflicciones del tiempo presente no son comparables con 
la gloria venidera que en nosotros ha de manifestarse.” 
En los versículos 16 al 18 Pablo alcanza un clímax de su 
argumento sobre el tema que el evangelio es el poder de 
Dios para salvar a las personas. Aun las aflicciones que 
soportamos por causa del evangelio    sirven al propósito de 
ayudarnos a ser aptos para la gloria que será revelada. 
“Porque esta leve tribulación  momentánea produce en 
nosotros un cada    vez más excelente y eterno peso de 
gloria” (2 Cor.4:17). El tiempo de nuestros sufrimientos es 
corto, pero la gloria y la dicha de la recompensa es eterna. 
La grandeza de la recompensa, estimula al Cristiano a 
someterse a los sufrimientos que vienen sobre él, a pesar 
de que estos no sean de acuerdo a su voluntad ni de su 
propia elección. Retroceder a causa de las aflicciones, es 
fallar en esperar la recompensa. “Palabra fiel es esta: Si 
somos muertos con él, también viviremos con él; Si 
sufrimos, también reinaremos  con él; Si le negáremos, él 
también nos  negará.” (2 Tim.2:11, 12) 

 

      Versículos 19-23: “Porque el anhelo ardiente de la 
creación es el aguardar la manifestación de los hijos de 
Dios. Porque  la creación fue sujetada a vanidad, no por 
su propia voluntad, sino por causa del que sujetó en 
esperanza; porque también la creación misma será 
libertada  de la esclavitud de corrupción, a la libertad 
gloriosa de los hijos de Dios. Porque sabemos que toda la 
creación gime a una, y a una está con dolores de parto 
hasta ahora; y no sólo ella, sino  también nosotros mismos, 
que tenemos también las primicias del Espíritu, nosotros 
también gemimos dentro de nosotros mismos, esperando 
la adopción, la redención de nuestro cuerpo.” Los 
Versículos 19 al 23 han dado un sin fin de problemas a los 
Comentaristas. Nadie ha dado una explicación que sea del 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   204 
 

todo satisfactoria. Cuando los estudiantes difieren de esta 
manera, no está bien para nadie ser demasiado dogmático. 
El principal problema está en determinar el significado y 
aplicación de los términos, “la creación”, “toda la creación”  
“nosotros”, “las primicias del Espíritu” y “nosotros”. 

 

      Algunos asumen que “la creación” y “toda la creación” 
están en la misma extensión del significado y se refieren a 
todas las cosas vivientes por debajo del hombre; que  todas 
las cosas vivientes, ambas animales  y vegetales, soportan 
la maldición de la  muerte junto con el hombre; y que ellas 
están representadas como deseando en el tiempo cuando la 
maldición de la muerte haya sido removida. Pero me 
parece que hay dificultades insuperables en esta forma de 
interpretación. ¿De dónde  alguien puede obtener la idea 
que la  muerte vino sobre los animales y vegetales como un 
resultado del pecado de Adán? 

 

      ¿De qué se alimentaban los animales y los peces antes 
de que Adán pecará y de que habrían seguido 
alimentándose si él no habría pecado? ¿Qué comieron 
Adán y Eva antes que pecaran? Cualquier ser viviente que 
se convierte en su comida debe morir, ya sea esa cosa 
animal o vegetal. La única cosa que evitó Adán y Eva 
antes de que ambos pecaran fue el  fruto del árbol de la 
vida. Difícilmente se puede concebir que los peces, los 
animales y los vegetales se mantuvieran vivos por los 
mismos medios. No parece posible que   Pablo tuviera en 
mente la creación inferior  en los versículos 19 al 21.  
 
      No parece razonable que él debiera, por medio de  una 

figura retórica, representar a los animales y vegetales como 
expectantes y aguardando la manifestación de los hijos de 
Dios; y parece especialmente extraño que afirmará que los 
animales y los vegetales serán libertados “de la esclavitud de 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   205 

 
 

corrupción, a la libertad gloriosa de los hijos de Dios” o que ellos 
estaban sujetos a vanidad, “no por su propia voluntad”. Cada 
declaración indica que él estaba refiriéndose a seres 
inteligentes que tenían un verdadero interés en la 
resurrección y la glorificación  de los hijos de Dios. Los 
versículos están estrechamente contactados con el 
versículo 18, y evidentemente fueron escritos para animar 
al Cristiano a    soportar las aflicciones por causa de la gloria 
que será revelada. No me ayudar en nada el soportar las 
aflicciones el hecho que se me dijera que la creación inferior 
está añorando el ser libertada del sufrimiento a la libertad 
de la gloria de los hijos de Dios. 

 

         

        ¿Qué, entonces, es la creación de los versículos 19 al 
21? ¿Quién o qué es aquello que con anhelo ardiente — 
esperanza     fuerte     — espera la  manifestación de los 
hijos de Dios sino los Cristianos llenos de esperanza son 
los que están tan interesados en ese evento? ¿De qué 
creación pudiera ser dicho que espera ser “libertada de la 
esclavitud de corrupción, a la libertad gloriosa de los hijos de 
Dios”? ¿Quién sino los Cristianos tienen tales esperanzas? 
Pero los Cristianos, ya sea como individuos o como un 
grupo, ¿Son referidos como una creación? Pablo dice: “De 
modo que si alguno está en Cristo, nueva criatura es” (2 
Cor.5:17). La lectura marginal dice “nueva creación”. La 
palabra Griega para “criatura” en este versículo es la 
misma para la palabra “creación” en Romanos 8, 19, 21. La 
Iglesia es mencionada como una que ha sido creada. 
“...para crear en sí mismo de los dos un solo y nuevo 
hombre” (Efe.2:15). Aquí tenemos la forma verbal de la 
tenemos el término creación. Jesús creó la Iglesia; por lo 
tanto, es una creación. Y las cosas que Pablo dice de la 
creación q u e  son verdaderas  de la Iglesia — son 
verdaderas de sus miembros. 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   206 
 

Las mismas cosas son mencionadas en otras partes de 
las aflicciones, la esperanza, y la gloria final de los fieles 
Cristianos. Si este concepto no es correcto,  al menos tiene 
su mérito de estar en armonía con lo que las Escrituras 
dicen   en otras partes con respecto a la presente condición 
y el futuro destino de los Cristianos. En el versículo 22, 
Pablo habla de toda la raza humana. Él les recuerda a los 
Cristianos que las aflicciones, la muerte y la decadencia no 
son peculiares a  los Cristianos, sino son el destino común 
de todos los seres humanos. Pero el lector observará que 
ninguna esperanza — ninguna perspectiva futurista, es 
atribuida  a toda la creación. 
      

      Pero ¿Quién es referido en el versículo 23? Y ¿Quiénes 
son las “primicias” del Espíritu? Parece que se da por 
admitido por muchos de los Comentaristas que todos los 
Cristianos son aquí referidos y  las “primicias” del Espíritu” 
es lo mismo como “las arras del Espíritu” en 2 Corintios 
1:22; 5:5; Efesios 1:13, 14. Pero no puedo ver como en algún 
sentido la  morada del Espíritu Santo en el Cristiano puede 
ser llamado “las primicias del Espíritu”. Parece más bien 
que las  “primicias del Espíritu” en la dispensación    
Cristiana fueron los poderes milagrosos conferidos sobre los 
apóstoles. Por lo  tanto, al motivar a los Cristianos a soportar 
sus sufrimientos, él les recuerda que son el destino común 
de toda la raza humana, y que aun nosotros; los apóstoles, 
quienes tenían todos estos atributos milagrosos del 
Espíritu, también gemían dentro de sí mismos a causa de 
sus cargas y aflicciones “esperando la adopción, la redención de 
nuestro cuerpo”. 
 
      Versículos  24, 25: “Porque  en  esperanza fuimos 

salvos; pero  la esperanza que se ve, no es esperanza;  
porque lo      que  alguno  ve,  ¿a qué esperarlo? 
Pero si esperamos lo que no vemos, con paciencia lo 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   207 

 
 

aguardamos.” El  “Porque” muestra una estrecha 
conexión  con los versículos que le preceden. Los  Cristianos 
están ahora sujetos a vanidad, a   la esclavitud de 
corrupción; pero ellos  esperan ser libertados “de la 
esclavitud de  corrupción, a la libertad gloriosa de los  hijos 
de Dios” (v.20, 21).   

        

        En esta   esperanza  somos salvos. En el texto  Griego 
hay un artículo antes de la palabra “esperanza” en la 
primera cláusula que equivale a “esta esperanza”. En la 
esperanza  de semejante liberación gloriosa somos  salvos; 
no salvos por esta  esperanza, sino  en esta esperanza. En 
la salvación, la cual  es un proceso y la cual inició en la 
conversión, la fe guía y la esperanza nos  estimula al 
aguante paciente en los                                           sufrimientos.  
      

        Todo el proceso es llevado a cabo en un elemento de 
esperanza, y culmina en una completa liberación en la 
libertad de la gloria de los hijos de Dios. “pero la esperanza 
que se ve, no es  esperanza” La palabra “ver” frecuentemente 
significa poseer, disfrutar, sufrir, experimentar. Eso es 
verdad aun en  nuestro lenguaje diario. Vemos durante un 
buen  tiempo mucha tristeza; vemos mucho dolor. 
Experimentamos estas cosas. Una persona no espera lo que 
ve — es decir, lo que ya tiene o experimenta. Si nuestra 
redención ya fue completada, si no hay todavía nada para 
desear o esperar, no habría entonces esperanza. Pero 
deseamos y esperamos un futuro glorioso y esta esperanza 
de la completa liberación de la esclavitud de corrupción a 
la libertad gloriosa de los hijos de Dios, nos causa ser 
pacientes durante nuestro período de espera. Sin esperanza 
no podríamos soportar — no lucharíamos. La  esperanza es 
el ancla del alma por un mundo eterno (Heb.6:19). Si la 
esperanza se pierde, entonces, todo se pierde. 
 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   208 
 

        Versículo 26: “Y de igual manera el Espíritu nos 
ayuda en nuestra debilidad; pues qué hemos de pedir 
como conviene, no lo sabemos, pero el Espíritu mismo 
intercede por nosotros con gemidos indecibles.”  
“gemidos indescriptibles” La esperanza nos ayuda a 
soportar las aflicciones, y en igual forma, el Espíritu nos 
ayuda en nuestras debilidades. Quizás hay más en esto de 
lo que sabemos. La  debilidad aquí mencionada es aquella 
que no sabemos cómo orar o como debiéramos  orar. Lo 
que ya sabemos sobre cómo orar lo hemos aprendido a 
través de la enseñanza del Espíritu Santo. Y hay deseos y 
añoranzas en el corazón de un sincero hijo de Dios  que no 
puede expresar. Tiene sentimientos de impotencia o de 
una profunda necesidad, sin saber cuál es en realidad esa 
necesidad que la llenará.  Es lo que Pablo llama “gemidos  
indecibles”. Es un gemido dentro de nosotros mismos 
mencionado en el versículo 23. Estos gemidos son 
gemidos silenciosos — sentimientos   impronunciables 
de necesidad. El Espíritu  nos ayuda en estos gemidos, 
porque Él entiende todas nuestras profundas necesidades 
y añoranzas y puede darlas a conocer a Dios. 
 
       Versículo 27: “Mas el que escudriña los corazones 

sabe cuál es la intención del  Espíritu, porque conforme a 
la voluntad de Dios intercede por los santos.” Dios es el 
gran escudriñador de los corazones. “… porque Jehová no 
mira lo que mira el hombre; pues el hombre mira lo que 
está delante de sus ojos, pero Jehová mira el corazón” (1 
Sam.16:7; Cf. Sal.139:3; Jer.17:10; Prov.20:27). Él conoce 
nuestros más ligeros pensamientos y propósitos y las más 
profundas añoranzas de nuestros corazones. Pero ¿Qué 
significa por la  expresión “la intención del Espíritu”? La 
palabra intención puede referirse a la facultad intelectual o 
a la disposición, o modo. Es extraño para la línea del 
razonamiento de Pablo hacer que la expresión “intención del 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   209 

 
 

Espíritu” se refiera a la facultad intelectual del Espíritu  o a 
la disposición mental del Espíritu. El versículo 6 puede 
ayudarnos: “Porque el ocuparse de la carne es muerte, pero 
el  ocuparse del Espíritu es vida y paz” “ocuparse de la 
carne” es evidentemente la  disposición mental, o el modo 
de la persona dominada por la carne — la  disposición de la 
mente producida por la carne. Y así es con la expresión 
“ocuparse del Espíritu”, significa la disposición  mental, o 
el modo, producido por el     Espíritu. 
      

      Todo lo que el evangelio contiene remueve en el 
corazón del creyente honesto, sentimientos y aspiraciones 
que no puede expresar en palabras simples. Pero Dios, el 
escudriñador del corazón humano, conoce la disposición 
mental, los sentimientos y las aspiraciones  producidas por 
el Espíritu. Es fácil entender a Pablo, si le entendemos 
queriendo decir que Dios, quien escudriña  los corazones, 
conoce la disposición  mental producida por el Espíritu. Es 
probable que Dios escudriña el corazón a través de la 
agencia del Espíritu Santo; “…porque el Espíritu todo lo 
escudriña, aun lo profundo de Dios” (1 Cor.1:10). 

 
      Versículo 28: “Y sabemos que a los que aman a Dios, 

todos las cosas les ayudan a bien, esto es, a los que 
conforme a su propósito son llamados.” Las  expresiones 
“los que aman a Dios” y “los que conforme a su propósito son 
llamados”, se refieren a las mismas personas. ¿Qué es 
incluido en la frase “todas las cosas” de este versículo? 
¿Pablo incluye al diablo y a todas sus obras y agentes? 
¿Incluye a los deseos de la carne, los cuales hacen guerra 
contra el alma, y a nuestras debilidades en las que 
necesitamos ayuda? Me parece que el contexto y la misma 
naturaleza del caso demandan que tomemos la frase “todas 
las cosas” en un sentido limitado. 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   210 
 

       En todo lo que es dicho hasta este punto, Pablo está 
hablando sobre lo que Dios ha hecho y está haciendo por 
nosotros a través de Cristo y por el ministerio del Espíritu 
Santo. Él también ha mostrado como la esperanza nos 
sustenta y como el Espíritu Santo interpreta ante Dios los 
anhelos impronunciables de nuestros corazones. 

 

       ¿Por qué no entender a Pablo refiriéndose a estas cosas 
de las que había estado hablando? Y todos los tratos de Dios 
en el pasado con los hombres y las naciones han obrado 
para el bien de aquellos que aman a Dios, y a quienes Él ha 
llamado. La declaración de Pablo es una corta conclusión 
de lo que había dicho. No es justo hacer que su 
conclusión incluya todas las cosas que no ha 
mencionado. ¿Porque, entonces, debiéramos concluir que 
él ahora está hablando de toda cosa concebible, toda fuerza 
y circunstancia concebible, y que afirma que todas estas 
cosas buenas y malas, trabajan juntas para el bien de 
aquellos que aman a Dios? Hacerlo es perder por completo 
la tendencia de su pensamiento. 
 

   ¿Quiénes son los que aman a Dios? “El que tiene mis 
mandamientos, y los guarda, ése es el que me ama; y el que 
me ama, será amado por mi Padre” (Juan 14:21). “Pues este 
es el amor a Dios, que guardemos sus mandamientos” (1 
Jn.5:3). “Y este es el amor, que andemos según sus 
mandamientos” (2 Jn.6). Pero ¿Qué s significan las palabras 
“conforme a su propósito son llamados”? El propósito de Dios 
al enviar a Su Hijo al mundo fue salvar a los que creen en 
Él. Por lo tanto, Él, propuso salvar a los hombres a través 
de Su Hijo. Es  su propósito salvar a todos que quieren 
hacer lo correcto (Mat.5:6).  Por lo tanto, todos los que 
sienten la carga del pecado y su necesidad de justicia o 
justificación, son llamados. “Venid a mí  todos los que estáis 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   211 

 
 

trabajados y cargados, y yo os haré descansar” (Mat.11:28). 
Los que responden a este llamado son los que “conforme a 
su voluntad son llamados”.  Este llamado es referido en 2 
Timoteo 1:9 “quien nos salvó y llamó con llamamiento 
santo, no conforme a nuestras obras, sino según el 
propósito suyo y la gracia que nos   fue dada en Cristo Jesús 
antes de los tiempos de los siglos”. 
 

      Versículos 29, 30: “Porque a los que antes conoció, 
también los predestinó  para que fuesen hechos conforme 
a la imagen de su Hijo, para que él sea el primogénito 
entre muchos hermanos. Y a los que predestinó, a estos 
también llamó; y a los que llamó, a éstos también 
justificó; y a los que justificó, a éstos también glorificó.” 
Este es uno de los pasajes muy difíciles en la epístola a los 
Romanos. Los términos y la esfera no son difíciles de 
entender, pero los  Comentaristas tienen dificultad para 
decidir a quienes aplica el lenguaje. Algunos han 
argumentado o asumido que las personas mencionadas 
son los santos que se levantaron cuando Jesús resucitó de 
los muertos (Mat.27:52). 

       Pero esa explicación parece ser muy improbable. (1) 
Esta no encaja con la línea del pensamiento de Pablo. Él 
había mostrado lo que el evangelio hace por las personas, y 
no estaba tratando en qué se convierten ciertos santos del 
Antiguo  Testamento. Introducirles en este período parece 
no tener ningún sentido. (2) El registro de Mateo no dice 
que los santos que se levantaron ascendieron al cielo y 
fueron glorificados. Hasta donde sabemos,  ellos pudieron 
haber muerto de nuevo. (3)   El lenguaje de Pablo muestra 
que todos  los que fueron predestinados fueron también 
glorificados; Aunque Mateo nos dice que muchos de los 
santos se levantaron. Pero no todos ellos. Esto es más 
adelante probado por el hecho que Pedro forma un 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   212 
 

argumento del hecho que David no había sido resucitado 
(Hech.2:29).  
       

       Hubo un propósito para la  resurrección de estos 
santos. Está ayudó a enfatizar el reclamo que Jesús se 
levantó de los muertos. Si las personas de épocas pasadas, 
a quienes nadie entonces había conocido en Jerusalén, 
hubieran resucitado y paseado por las calles de Jerusalén, 
seguramente a los habitantes de la ciudad les habrían 
parecido como extraños que venían a la ciudad para 
celebrar la pascua; pero aparecieron santos  a quienes el 
pueblo de Jerusalén había conocido, y quienes ellos sabían 
habían muerto y sido sepultados, ahora se les aparecen por 
las calles de Jerusalén, esto les habría abierto sus ojos y les 
habría preparado para creer que Jesús también resucitó. 
(4) Los versículos 29 y 30 son un desarrollo adicional del 
pensamiento presentado en el versículo 28. El versículo 28 
se refiere a aquellos que son llamados por el evangelio, 
llamados según el propósito de Dios. Observe que el 
versículo 29 comienza con la palabra “Porque”, lo cual 
muestra que los versículos 29 y 30 están estrechamente 
conectados con el versículo 28, y que todos los tres 
versículos se refieren a la misma clase de personas. 

       Los versículos están directamente conectados con el 
propósito de Dios, como  es expresado en el versículo 28. 
Todo el propósito de Dios con referencia a la redención del 
hombre a través del evangelio de Cristo es considerado 
como algo completado, de modo que muestran como todas 
las cosas trabajan juntas para el bien de los que son 
llamados conforme  a su propósito. Los planes y propósitos 
de Dios  son tan seguros de cumplirse que son  algunas 
veces referidos como cumplidos  cuando el cumplimiento 
está todavía en el futuro. “Antes que Isaac naciera Dios le 
dijo a Abraham: “Y no se llamará más tu nombre Abram, 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   213 

 
 

sino que será tu nombre Abraham, porque te he puesto por 
padre de muchedumbre de gentes” (Gen.17:5). “Porque los 
que antes conoció” Conocer    (del Griego, ginosko) a una persona 
es aprobarla. Dios aprobó a ciertos individuos antes que 
fueran llamados. Por lo tanto, hay ciertas condiciones del 
corazón que Dios aprueba aun en aquellos  que todavía no se 
han convertido en    Cristianos (cf. Hech. 10:1-2; 16:14). Él 
aprueba al pobre en espíritu — es decir, a los que sienten 
su pecaminosidad y la necesidad de salvación, y por lo 
tanto, tienen hambre y sed de justicia — de justificación 
(Mat.5:3, 6). 

      Tales personas fueron predestinadas, o establecidas, 
para convertirse conforme a la imagen de Su Hijo. (Este 
lenguaje muestra que Pablo estaba hablando de personas 
bajo la dispensación del evangelio). Jesús garantizó, o 
predestinó, que los que tiene hambre y sed de justicia 
serían saciados (Mat.5:6b) — Es decir, recibirían aquello 
por lo que tienen hambre y sed. Tales personas son los 
únicos llamados, y nadie más. Jesús no  vino a llamar a los 
que se auto justifican, que no reconocen su pecaminosidad 
y su necesidad de salvación (Mat.9:12-13). Los llamados son 
aquellos que han respondido a la invitación del evangelio, 
y no únicamente aquellos a quienes el llamado ha sido 
dirigido. Los que son llamados son justificados — es decir, 
perdonados y hechos justos. Y estos son  los únicos que en 
el día final que serán  glorificados. Estos versículos no son 
tan difíciles de si entendemos a           Pablo considerando todo 
el proceso de la redención a través de Cristo. Es una  
concepción verdaderamente sublime. 

 
       Versículos 31, 32: “¿Qué, pues, diremos a esto? Si 

Dios es por nosotros, ¿Quién contra nosotros? El que no 
escatimó ni a su propio Hijo, sino que lo entregó por 
todos nosotros, ¿Cómo no nos dará también con él todas 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   214 
 

las cosas?” Aquí nuevamente tenemos la expresión “todas 
las cosas”, como en le versículo 28. A todas estas cosas 
podemos decir: Si Dios  está con nosotros, ¡importa poco 
quien está contra nosotros! Ciertamente, si Dios quien nos 
dio el don más grande, el más precioso don,  el  don   de    Su    
Hijo, ¿Escatimará alguna otra cosa inferior que pudiera 
darnos para nuestro bien? Y ¿No son “todas las cosas” 
que Él nos da en Cristo, “todas las cosas” del texto que 
trabajan  juntas para nuestro bien?” 

 

      Versículos 33, 34: “¿Quién acusará  a los escogidos 
de Dios? Dios es el que justifica. ¿Quién es el que 
condenará? Cristo es el que murió; más aún, el que 
también resucitó, el que además está a la diestra de 
Dios, el que también intercede por nosotros.” La palabra 
“elegido” ha sido objeto de mucho abuso por los religiosos 
de la clase Calvinista. La palabra  original significa, de 
acuerdo a Thayer, escogido, elegido. Dios no elige al azar; 
hay una razón para la elección que Él hace. Él elige o 
selecciona, a todos lo que  le obedecen, sin importar su raza, 
estatus social o posición económica. Ciertamente, Dios no 
acusará a sus escogidos; Él los justifica. Por lo tanto, nadie 
traiga la acusación contra los elegidos de Dios, de manera 
que intente inducirle a condenarlos. ¿Cristo les 
condenará?. Él será el juez (Mat.25:31, 46; Jn.5:22; 
Hech.17:30, 31). Pero ciertamente, Cristo no condenará a 
los que Dios justifica, porque Él murió por ellos y ahora 
intercede por ellos. Por lo tanto, únicamente a quienes 
Dios no justifica, serán condenados. 
 

      Versículos 35, 36: “¿Quién nos  separará     del      amor      
de      Cristo? ¿Tribulación, o angustia, o persecución, o  
hambre, o desnudez, o peligro, o espada? Como está 
escrito: Por causa de ti somos muertos todo el tiempo; 
Somos contados como ovejas de matadero.” La frase “el 



Capítulo 8                                        Un Comentario sobre Romanos   215 

 
 

amor de Cristo” puede significar o el amor que Cristo tiene 
por nosotros o el amor que tenemos por Él. Aquí 
evidentemente significa el amor que tenemos por Él, 
porque nadie pensaría que las cosas duras que sufrimos 
por Él podrían separar Su  amor de nosotros; aunque  
pudiera parecer razonable para algunos que las aflicciones 
que experimentamos al servir a  Cristo pudieran provocar 
que nuestro amor se volviera  frío, y aun desaparecer.  

       Debe ser observado que todos los males mencionados 
son cosas que vienen a nosotros exteriormente — cosas 
desde  afuera. Si un hombre ama a Cristo como debiera, 
ninguna de las cosas   mencionadas      destruiría      ese      
amor; únicamente las condiciones de nuestro propio 
corazón pueden provocar que dejemos de amarle. Jesús 
muestra cómo podemos ser extraviados: “Y muchos falsos 
profetas se levantarán, y engañarán a muchos; y por 
haberse multiplicado la maldad, el amor de muchos se 
enfriaría” (Mat.24:11, 12). 
 
      Versículo 37: “Antes, en todas estas cosas somos más 

que vencedores por medio de aquel que nos amó.” “en 
todas estas cosas” — las aflicciones y adversidades 
mencionadas. “Más que vencedores” — Si exitosamente 
soportamos todas estas cosas, hemos logrado más que un 
mero triunfo sobre  ellas; hemos hecho un avance decidido 
en el carácter Cristiano. Al conquistar la  adversidad hemos 
madurado en carácter y  en favor para con Dios. Por lo 
tanto, aun las cosas malas con las que nuestros   enemigos 
intentan aplastarnos pueden ser  usadas para trabajar hacia 
nuestro bien. 

 
      Versículos 38, 39: “Por lo cual estoy seguro de que ni 

la muerte, ni la vida, ni ángeles, ni principados, ni 
potestades, ni lo presente, ni lo porvenir, ni lo alto, ni lo 



Capítulo 8                                          Un Comentario sobre Romanos   216 
 

profundo, ni ninguna otra cosa creada nos podrá separar 
del amor de Dios, que es en Cristo Jesús Señor nuestro.” 
Será observado nuevamente que “todas las cosas” 
mencionadas aquí son cosas exteriores. Nada aquí es dicho 
sobre algo que la influencia corrupta pudiera hacer al 
interior del corazón. Ningún poder o tipo de persecuciones 
pueden forzar a uno de dejar de amar a Dios. Si uno lo hace, 
uno lo hace de su propia voluntad. El amor no puede ser 
destruido por la fuerza o aún por un edicto imperial. Pero 
puede volverse tibio. Algunos aún se apartan de su primer 
amor (Apoc.2:4). Pablo reconoció que los Cristianos 
pudieran apartarse de la fe, pero estaba convencido que 
ningún mal que venga a nosotros del exterior pude 
destruir el amor de Dios. En Cristo, el amor de Dios por 
nosotros y el nuestro por Él se encuentran. 

   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Verdad digo en Cristo, no miento, y mi conciencia me da 

testimonio en el Espíritu Santo, 2 que tengo gran tristeza y 

continuo dolor en mi corazón. 3 Porque deseara yo mismo ser 

anatema, separado de Cristo, por amor a mis hermanos, los que 

son mis parientes según la carne; 4 que son israelitas, de los cuales 

son la adopción, la gloria, el pacto, la promulgación de la  ley, el 

culto y las promesas; 5 de quienes son los patriarcas, y de los 

cuales, según la carne, vino Cristo, el cual es Dios sobre todas las 

cosas, bendito por los siglos. Amén. 6 No que la palabra de Dios 

haya fallado; porque no todos los que descienden de Israel son 

israelitas, 7 ni por ser descendientes de Abraham, son todos hijos; 

sino: En Isaac te será llamada descendencia. 8 Esto es: no los que 

son hijos según la carne son los hijos de  Dios, sino los que son 

hijos según la promesa son contados como descendientes. 9 

porque la palabra de la promesa es esta: Por este tiempo vendré, 

y Sara tendrá un hijo. 10 Y no sólo esto, sino también cuando 

Rebeca concibió de uno, de Isaac nuestro padre 11 (pues no había 

aún nacido, ni había hecho aún ni bien ni mal, para que el 

propósito de Dios conforme a la elección permaneciese, no por las 

Capítulo 9 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   218 
 
obras sino por el que llama), 12  se le dijo: El mayor servirá al 

menor. 13 Como está escrito: A Jacob amé, mas a Esaú aborrecí. 

14 ¿Qué, pues, diremos? ¿Qué hay injusticia en Dios? En ninguna 

manera. 15 Pues a  Moisés dice: Tendré misericordia del que yo 

tenga  misericordia, y me compadeceré del que yo me compadezca. 

16 Así que no depende del que quiere, ni del que corre, sino de 

Dios que tiene misericordia. 17 Porque la Escritura dice a Faraón: 

Para esto mismo te he levantado, para  mostrar en ti mi poder, y 

para que mi nombre sea anunciado por toda la tierra. 18 De 

manera que de quien quiere, tiene misericordia, y al que quiere 

endurecer, endurece. 19  Pero me dirás: ¿Por qué, pues, inculpa? 

Porque ¿Quién ha resistido a su voluntad? 20 Mas antes, oh 

hombre, ¿Quién eres tú, para que alterques con Dios? ¿Dirá el 

vaso de barro al que lo formó: ¿Por qué me has hecho así? 21 ¿O 

no tiene potestad el alfarero sobre el barro, para hacer de la misma 

masa un vaso para honra y otro para deshonra? 22 ¿Y qué, si 

Dios, queriendo mostrar su ira y hacer notorio su poder, soportó 

con mucha paciencia los vasos de ira preparados para destrucción, 

23 y para hacer notorias las riquezas de su gloria, las mostró para 

con los vasos de misericordia que él preparó de antemano para 

gloria, 24 a los cuales también ha llamado, esto es, a nosotros, no 

sólo de los judíos, sino también de los gentiles? 25 Como también 

en Oseas dice: Llamaré pueblo mío al que no era mi pueblo, Y a 

la no amada, amada. 26 Y en lugar donde se le dijo: Vosotros no 

sois pueblo mío, Allí serán llamados hijos del Dios viviente. 27 

También Isaías clama tocante a Israel: Si fuere el número de los 

hijos de Israel como la arena del mar, tan sólo el remanente será 

salvo; 28 porque el Señor ejecutará su sentencia sobre la tierra en 

justicia y con prontitud. 29 Y como antes dijo Isaías: Si el Señor de 

los ejércitos no nos hubiera dejado descendencia, Como Sodoma 

y Gomorra habríamos venido a ser, y a Gomorra seríamos 

semejantes. 30 ¿Qué, pues, diremos? Que los gentiles, que no 

iban tras la justicia, han alcanzado la justicia, es decir, la justicia 

que es por fe; 31 mas Israel, que iba tras una ley de justicia, no la 

alcanzó. 32 ¿Por qué? Porque iban tras ella no por fe, sino como 

por obras de la ley, pues tropezaron en la piedra de tropiezo, 33 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   219 

 
 

como  está escrito: He aquí pongo en Sion piedra de tropiezo y 

roca de caída; Y el que creyere en él, no será avergonzado. 
     

 Nota Introductoria: En el Capítulo 9, Pablo entra en una 
nueva línea del pensamiento, que  él continúa hasta el cierre 
del capítulo once. Él ha desarrollado su tema que el 
evangelio es el poder de Dios para salvar a los hombres, y 
ha mostrado que únicamente a través de la obediencia al 
evangelio, los hombres pueden ser salvos, ya sean ellos 
Judíos o Gentiles. Esto naturalmente conduce a ciertas 
cuestiones con respecto a la nación Judía. 
 

       

     “El tema de Romanos 1:16, 17; ha sido desarrollado; ha 
sido mostrado que el evangelio es el poder de Dios para 
la salvación de los que creen, un poder necesitado por los 
Gentiles y Judíos por igual, garantizado sobre la condición 
de la fe y en respuesta a la fe por el amor de Dios, y 
adecuado a las necesidades del hombre como es mostrado 
en la historia y en la experiencia general; y una breve 
descripción se ha dado en la actual condición del Cristiano 
en Cristo y de la certidumbre y esplendor de su esperanza, 
descansando sobre el amor de Dios. Naturalmente en este 
punto surge la cuestión  de los Judíos; Ellos son un típico 
ejemplo de un pueblo traído a una cercana y  peculiar 
relación con Dios, y por lo tanto, ofrecen un caso crucial en 
los tratos de  Dios con los tales. ¿Cómo entonces ocurrió 
que ellos rechazaron el evangelio? 
 
      ¿Cuál es su condición actual? ¿Cuál es su futuro 

destino? Y ¿Cómo esto afecta a los Cristianos? La respuesta 
es encontrada en las condiciones bajo las cuales Dios 
selecciona a los hombres para ejecutar sus  propósitos. Es 
importante mantener en mente que la selección a lo largo 
de estos versículos es en referencia no la salvación final de 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   220 
 

las personas, sino a la ejecución del propósito de Dios. 
Detrás de ésta sección está el objeto especial del apóstol 
Pablo para justificarse en predicar el evangelio a los 
Gentiles” (Cambridge Greek Testament). 
 

        Versículos 1, 2: “Verdad digo en Cristo, no miento, y 
mi conciencia me da testimonio en el Espíritu Santo, que 
tengo gran tristeza y continuo dolor en mi corazón.” Me 
parece que no hay razón para decir, como lo hacen algunos 
Comentaristas que Pablo está realizando un juramento 
sobre la verdad que estaba hablando. Él está solemnemente 
afirmando que, como un hombre en Cristo — es decir, como 
un Cristiano — que él está hablando la verdad. Este uso de 
la palabra conciencia parece meramente clásico. Liddell   
and Scott   definen la palabra Griega como “Un 
conocimiento de  sí mismo, de la propia conciencia”. Sobre 
Conciencia Scaff-Herzog dicen: “La palabra viene a 
nosotros del Latín conscius, conscientia (“conciencia, 
conocimiento”); pero ni los Griegos ni los Romanos la 
usaron en nuestro sentido. La palabra no tuvo una 
connotación religiosa. La palabra es desconocida en el 
Antiguo Testamento, nunca fue usada por nuestro Señor, 
tampoco por los escritores del  Nuevo Testamento, excepto 
por Pablo y  Pedro.  

        Por lo tanto, todo lo que Pablo conocía sobre sí mismo, 
como iluminado por el Espíritu Santo, dio testimonio que 
estaba hablando la verdad cuando dijo que tenía gran 
tristeza y un profundo dolor en su corazón. Él estaba 
consiente que estaba hablando la verdad. Pablo usó 
frecuentemente la palabra conciencia en un sentido moral 
y religioso,  pero no aquí. Mantenga en mente que donde 
tenemos dos palabras — “conocimiento” y “conciencia” — 
los  Griegos tenían una. 

 

Versículo 3: “Porque deseara yo mismo ser anatema, 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   221 

 
 

separado de Cristo, por amor a mis hermanos, los que son 
mis parientes según la carne;” Desde que Pablo se había 
convertido en Cristiano, los  Judíos le habían descarada y 
cruelmente perseguido. Aun los Cristianos Judaizantes 
tenían una actitud amarga hacia él. Sin embargo, Pablo 
tuvo los más tiernos sentimientos hacia sus parientes según 
la carne. Él en realidad no quiere  ser un anatema o 
separado de Cristo por causa de sus parientes, porque si 
hubiera renunciado a Cristo no habría podido traer a sus 
parientes a Cristo; pero  podía aun haberlo desearlo si esto 
hacia algún bien, si esto salvaba a sus conciudadanos. 
 

      Versículos 4, 5: “que son israelitas, de los cuales son 
la adopción, la gloria, el pacto, la promulgación de la ley, 
el culto y las promesas; de quienes son los patriarcas, y 
de los cuales, según la  carne, vino Cristo, el cual es Dios 
sobre todas las cosas, bendito por los siglos. Amén.” Los 
parientes de Pablo eran los descendientes de Jacob, a quien 
Dios llamó Israel. Ellos habían sido adoptados como el 
pueblo elegido y especial. La “gloria” quizás incluye todas 
las manifestaciones del cuidado de Dios por ellos, 
incluyendo también el Sekina, el emblema de Su presencia 
en el lugar Santísimo (Vea 1 Rey.6:10-13). Desde Abraham 
en adelante, Dios no había hecho pacto con ningún otro 
pueblo, ni  había entregado leyes a ningún otro pueblo. 
Cuando las leyes fueron entregadas,     estas estuvieron 
perfectamente adecuadas a sus  necesidades. Y su más 
grande gloria y distinción: “según la carne, vino Cristo”. Con 
todas estas bendiciones y distinciones, ellos mataron a 
Cristo, a quien ellos dieron al mundo, y todavía continúan 
entregándolo al rechazarlo, “el cual es Dios sobre todas las 
cosas, bendito  por los siglos”. El lector cuidadoso no fallará en 
observar que Cristo está ahora por encima de todo. En 
ninguna parte Pablo da una insinuación de que Cristo aún 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   222 
 

no ha sido exaltado a ese alto honor. 
 

       Versículo 6: “No que la palabra de Dios haya fallado; 
porque no todos los  que descienden de Israel son 
israelitas.” La condición del Israel terrenal, aunque  no 
claramente declarado en los versículos 1-5, fue, sin 
embargo, implicada. Pero el hecho que el Israel terrenal 
había rechazado a Cristo, y que estaban por lo tanto 
separados de Cristo, no prueba que la Palabra de Dios — la 
promesa hecha a Abraham — había quedado vacía. El 
Versículo 7 muestra que la promesa hecha a Abraham es la 
Palabra de Dios que Pablo tenía en mente. Aun si el Israel 
terrenal había rechazado a Cristo, hay todavía un Israel 
espiritual, y la promesa fue cumplida a ellos. En el lenguaje 
de Pablo en estos versículos muestra que la promesa hecha 
a Abraham terminó en el Israel espiritual. Se equivocan 
grandemente los que creen que la promesa a Abraham está 
todavía por  cumplirse en el Israel terrenal. La descendencia 
sanguínea de Abraham no le da derecho a uno de compartir 
en la promesa. 
 

 Versículo 7: “ni por ser descendientes de Abraham, 
son todos hijos; sino: En Isaac te será llamada 
descendencia.” En los versículos 6 y 7, Pablo comienza a 
mostrar que los Judíos no tenían derecho a quejarse, aun si 
Dios los rechaza por otro pueblo. En la realización de Sus 
planes, Dios había rechazado a otros hijos de Abraham y 
había seleccionado a Isaac por medio de quien la simiente 
prometida habría de venir. Otras ilustraciones Pablo las da 
más adelante. 

  
Versículos 8, 9: “Esto es: no los que son hijos según 

la carne son los hijos de Dios, sino los que son hijos según 
la promesa son contados como descendientes. Porque la 
palabra de la promesa es esta: Por este tiempo vendré, y 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   223 

 
 

Sara tendrá un hijo.” Si habrían sido los hijos según la 
carne, entonces todos los  hijos de Abraham habrían sido 
incluidos en la promesa. Pero Isaac fue el hijo de la 
promesa. Los Cristianos son ahora hijos tanto como Isaac lo 
fue. Como Isaac fue el  hijo de la promesa es mencionado en 
el versículo 9. 
 

       Versículos 10-12: “Y no sólo esto, sino también 
cuando Rebeca concibió de uno, de Isaac nuestro padre 
(pues no había aún nacido, ni había hecho aún ni bien ni 
mal, para que el propósito de Dios  conforme a la elección 
permaneciese, no por las obras sino por el que llama), se 
le dijo: El mayor servirá al menor.” En la realización de 
Sus planes para bendecir al mundo a través de la 
descendencia de Abraham, Dios seleccionó a Isaac para ser 
el heredero de la promesa, y rechazó a los otros hijos de 
Abraham. El Judío pudiera decir que era el único hijo de la 
verdadera esposa de Abraham, la selección de Dios era 
natural y correcta. Pero fue diferente con la selección de 
Dios de Jacob sobre Esaú. Jacob y Esaú eran completamente 
hermanos; y aunque eran gemelos, Esaú fue el primer 
nacido natural heredero de  la promesa. Sin embargo, de 
los dos, Dios seleccionó a Jacob, aun antes que ambos 
nacieran, y por lo tanto, antes que ellos hicieran bien o mal, 
“para que el propósito de Dios conforme a la elección 
permaneciese” El propósito estaba inherente en la promesa. 
Dios estaba  seleccionando Sus propios instrumentos para 
ejecutar Sus propios planes. 

 

        Al elegir a Jacob, Dios eligió a sus descendientes; y 
todo  Judío se gloriaba en esa elección. Pero la selección de 
Jacob y  el rechazo de Esaú nada tenían que ver  con su 
salvación. Si esta elección hubiese pertenecido a su 
salvación, no habría  ninguna razón para mencionar el 
hecho  que el más joven fue elegido en lugar del mayor; 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   224 
 

porque aun los más dogmáticos de  los que enseñan la 
predestinación no  dirían que el hijo mayor es el heredero 
natural de la salvación y que todos los demás hijos están 
reprobados. El hecho es  que la selección de Jacob fue la 
selección de un pueblo más que de un individuo. Si hubiese 
sido la elección para la salvación, entonces, las naciones 
descendientes de Jacob habrían sido todas elegidas para la 
salvación, y todas los descendientes de Esaú estaban 
perdidos. El lenguaje de Jehová con Rebeca muestra 
claramente que Él estaba refiriéndose a los descendientes de 
Jacob y Esaú más que a ellos como individuos. “Dos 
naciones hay en tu seno, Y dos pueblos serán divididos 
desde tus entrañas; El un pueblo será más fuerte que el otro 
pueblo, Y el mayor servirá al menor” (Gen.25:23). Tampoco 
la declaración de que el mayor servirá al menor aplica a 
Jacob y a Esaú como individuos, porque como individuos 
Jacob  se acercó a servir a Esaú. Sin embargo,  sucedió con el 
paso del tiempo que los descendientes de Esaú sirvieron a 
los descendientes de Jacob (1 Cron.18:12, 13). 
 

  Versículo 13: “Como está escrito: A Jacob amé, mas a 

Esaú aborrecí.” Algunos creen que esto también fue dicho 
antes que Jacob y Esaú nacieran, pero no es así. Ningún tal 
lenguaje es encontrado en lo que Jehová dijo a Rebeca. El 
lenguaje citado fue  escrito varios cientos de años antes de 
los tiempos de Jacob y Esaú. Que este lenguaje se refiere a 
dos pueblos más bien que a Jacob y Esaú como individuos 
es claramente  es visto al leer la conexión de donde la cita 
fue tomada: “Profecía de la palabra de Jehová contra Israel, 
por medio de Malaquías. Yo os he amado, dice  Jehová; y 
dijisteis: ¿En qué nos amaste? ¿No era Esaú hermano de 
Jacob? Dice Jehová. Y amé a Jacob. Y a Esaú aborrecí, y 
convertí sus montes en desolación, y abandoné su heredad 
para los chacales del  desierto. Cuando Edom dijere: Nos 
hemos empobrecido, pero volveremos a edificar lo 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   225 

 
 

arruinado; así ha dicho Jehová de los ejércitos: Ellos 
edificarán, y yo destruiré; y les llamarán territorio de 
impiedad, y pueblo contra el cual Jehová está indignado 
para siempre” (Mal.1:1-4). 
 

        Versículo 14: “¿Qué, pues, diremos? ¿Qué hay 

injusticia en Dios? En ninguna manera.” No hubo 
ninguna injusticia con Dios en la selección que Él había 
hecho. Si Dios seleccionó a Isaac y a Jacob fue porque ellos 
serían los mejores instrumentos a través de los cuales Él 
llevaría Sus planes, y los Judíos se gloriaban en estas 
selecciones, Pero ¿Por qué ellos debían creer que esto no 
estaba en armonía con la naturaleza de Dios al rechazar a 
los Judíos debido a su  incredulidad y aceptar a los Gentiles 
que creyeron en Él? Aun a pesar de que Dios había 
rechazado a la nación Judía como tal, ellos tenían la misma 
oportunidad como los Gentiles de convertirse en hijos de 
Dios. 
 

Versículo 15: “Pues a Moisés dice: Tendré 
misericordia del que yo tenga misericordia, y me 
compadeceré del que yo me compadezca.” Parece que 
Moisés se había desanimado un poco a causa de la 
desobediencia de los hijos de Israel, y mostró una 
renuencia para seguir adelante, a menos que Dios le 
mostrará  algunos favores especiales. ¿Era esto un  suave 
recordatorio para Moisés? Dios había mostrado 
misericordia a Su pueblo  a pesar de todo lo que Faraón 
pudo hacer, y Él podía y quería continuar  mostrándoles 
misericordia a pesar de que Moisés se volviera 
desalentado. Nadie puede evitar que Dios muestre 
misericordia a quienes Él quiera. Pero ¿A quiénes Él 
mostrará misericordia? “El que encubre sus pecados no 
prosperará; Mas el que los confiesa y se aparta alcanzará 
misericordia” (Prov.28:13). Y todas las objeciones y 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   226 
 

esfuerzos de los Judíos no iban a evitar que Él tuviese 
misericordia sobre los Gentiles que se volvían a Él. “Deje al 
impío su camino, y el hombre inicuo sus pensamientos, y 
vuélvase a Jehová, el cual tendrá de él misericordia, y  al 
Dios nuestro, el cual será amplio en perdonar” (Isa.55:7). 

 

        Versículo 16: “Así que no depende del  que quiere, ni 

del que corre, sino de Dios que tiene misericordia.” Esta 
es una conclusión, no tanto por lo que es mencionado en el 
versículo 15 sino por todo el argumento de Pablo. Al traer 
a la madurez Sus planes para bendecir a todas las naciones 
a través de la simiente de Abraham, Dios ha seguido el 
consejo de Su propia voluntad. La simiente prometida fue 
Cristo, y no la nación Judía,  como pensaban los Judíos. Estas 
bendiciones serían derramadas de  acuerdo al beneplácito 
de Dios, y no de acuerdo a alguna distinción racial. Los 
Judíos hubiesen deseado que fuese de otra  manera.  
 

        Ellos no consideran a ningún Gentil bendecido a 
menos que se convirtiera en un circunciso y guardaré la ley 
de Moisés. Por más que esforzaran, porque así lo implica la 
palabra correr, no podrían derrotar el propósito de Dios, 
como no pudieron Isaac y Esaú derrotar el  propósito de 
Dios para bendecir a Jacob. La ejecución del plan de Dios a 
través de los hombres que Pablo menciona, nada tenían que 
ver con su salvación personal. Alguien tenía que ser 
seleccionado por medio de cuya simiente el mundo sería 
bendecido. Dios seleccionó a Abraham. De los hijos de 
Abraham, uno tenía que ser un  heredero de la promesa — 
como el progenitor del Mesías, la simiente prometida; Dios 
seleccionó a Isaac; y así también con referencia a los hijos 
de Jacob y Esaú; Jacob fue seleccionado. Sin embargo, 
debido a que el camino de la salvación por medio de Cristo 
había sido abierto, la propia voluntad del hombre es el 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   227 

 
 

factor decisivo en su salvación. “… Y el que tiene sed, venga; 
y el que quiera, tome  del agua de la vida gratuitamente” 
(Apoc.22:17). 
 

         Versículos 17, 18: “Porque la Escritura dice a Faraón: 
Para esto mismo te he levantado, para mostrar en  ti mi 
poder, y para que mi nombre sea anunciado por toda la 
tierra. De manera que de quien quiere, tiene 
misericordia, y al que quiere endurecer, endurece.” La 
palabra “Porque” muestra una estrecha conexión con lo que 
acababa de decir el autor. Cuando el tiempo vino para que 
Dios mostrase Su misericordia a su pueblo  oprimido en 
Egipto, Faraón determinó no dejar a Israel marcharse. A 
través de Moisés y Aarón, Jehová dijo a Faraón: “¿Quién 
es Jehová, para que yo oiga su voz  y deje ir a Israel? Yo no 
conozco a Jehová, ni tampoco dejaré ir a Israel” (Exo.5:2). 
Al  declararlo, Faraón abiertamente desafió a Jehová. Él 
pretende arrogantemente ser  suprema autoridad. En su 
estimación,  Jehová no tiene el poder para dictar lo que l él 
debe hacer, o no hacer; por lo tanto, la demanda para dejar 
ir a Israel, estimuló  en él una total determinación para 
hacer  lo que a él le agradará con Israel, no importando lo 
que Jehová dijo o hizo. En lugar de producir en Faraón una 
obediencia dispuesta, la demanda de Jehová estimuló en él 
una gran determinación para derrotar el propósito de 
Jehová para mostrar misericordia a Israel. Faraón sintió 
que Israel le pertenecía — que ellos eran la propiedad de 
su reino. Si, él enfrentaría su fuerza contra Jehová, y 
lucharía para que Israel no se fuera de él. Por lo tanto, cada 
demanda de Jehová para dejarlos  marcharse, despertó la 
determinación de Faraón para retenerlos.  

         Estas demandas, y  la actitud de Faraón sirvieron para 
endurecer su corazón. Esto muestra como Jehová endureció 
su corazón, y también muestra como Faraón  endureció su 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   228 
 

corazón de su propia voluntad. Por lo tanto, es dicho que 
Jehová endureció su corazón, y es dicho un número de 
veces que Faraón endureció su propio corazón (Vea Exo. 7:7; 
14, 22; 8:19, 32; 9:7, 12, 35: 10:1, 20). Esta contienda siguió 
por largo período de tiempo para atraer la atención a lo 
largo de todo Egipto, y las naciones a su alrededor; y  
cuando Jehová, en su propio tiempo y en su propia forma, 
triunfó sobre Faraón y sobre todos sus dioses, Su poder fue  
manifestado, y Su nombre “anunciado por  toda la tierra”. Si 
Faraón hubiese inmediatamente dejado ir a Israel, no 
habría ocurrido ninguna contienda y el poder de Dios no 
se habría manifestado ante el mundo. Le habría sido dado 
a Faraón el crédito de ser un bueno y benigno hacia Israel. 
 

    El  lenguaje citado por Pablo fue dicho a  Faraón 
después que los milagros habían sido efectuados ante 
Faraón, y después de seis de las diez plagas que le habían 
visitado a él y a todos los Egipcios. Cada plaga endurecía 
más su corazón y despertaba en él una cada vez más grande 
determinación para retener a Israel bajo servidumbre. El 
término “levantado” viene de la palabra Griega que Liddell 
and Scott definen como sigue: “levantar de los muertos; 
despertar, encender, como encender fuego”. Despertar, estimular, 
es la única definición dada aquí que se ajusta  con el caso. 
Las demandas de Dios estimularon en Faraón antagonismo 
hacia Dios.  

 
   Nadie más tuvo tanta evidencia  material de la mano 

de Jehová como Faraón y los Egipcios la tuvieron. Dios fue  
muy paciente para con Faraón, y esa paciencia contribuyó 
mucho al endurecimiento de su corazón. “De manera que de 
quien quiere, tiene misericordia, y al que quiere endurecer, 
endurece” Todas las circunstancias muestran que no es 
necesario concluir que  Dios endureció el corazón de Faraón 
por alguna operación directa del Espíritu. 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   229 

 
 

Versículo 19: “Pero me dirás: ¿Por qué, pues, inculpa? 

Porque ¿Quién ha resistido a su voluntad?” Estas 
preguntas podrían ser levantadas en la mente de algunos 
Judíos. Si Dios tuvo misericordia sobre los Israelitas, no 
importa quien intentó impedírselo, ¿Por qué está ahora 
encontrando faltas en ellos? O si Él endurece a algunas 
personas, ¿Por qué está ahora encontrando faltas en ellos? 
Pablo no insinúa que estas preguntas  surgirían 
lógicamente de lo que acababa de decir, pero son 
preguntas que muy probablemente los sofistas plantearían.  

 

        Versículo 20: Mas antes, oh hombre, ¿Quién eres tú, 
para que alterques con  Dios? ¿Dirá el vaso de barro al que 
lo  formó: ¿Por qué me has hecho así?” Las preguntas del 
versículo 19 no implican algunas objeciones a las 
declaraciones de Pablo con respecto a los tratos de Dios con 
ciertos hombres al realizar Sus planes, sino más bien a los 
métodos de Dios mismo. El Versículo 20 no es una respuesta 
a las preguntas, sino más bien una reprensión a los que 
levantan tales  preguntas. Tales cuestionadores muestran 
una falta de reverencia y respeto a Dios. Tales preguntas 
realmente están acusando  a Dios de ser injusto y 
caprichoso. ¿Qué es  el hombre para que intente encontrar 
faltas en Dios? ¿Qué es el hombre para  que intente 
contestar a Dios? El hombre forma su propio carácter, o de 
acuerdo a las direcciones de Dios y con Su ayuda, o él lo 
forma contra la enseñanza de Dios y la disposición de Dios 
para ayudarle.  
 

        Dios entonces usa al hombre como un agente de 
misericordia, o bien como un instrumento sobre el cual 
manifestar su  ira. El carácter de Faraón era malo; él lo formo 
de esta manera. Dios, por lo tanto, le hizo un objeto sobre el 
cual manifestar Su ira y dar a conocer  Su poder. Faraón, 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   230 
 

por lo tanto, no tuvo motivos para quejarse contra Dios 
debido a las plagas que le fueron enviadas. 
 

      Versículo 21: “¿O no tiene potestad el alfarero sobre 
el barro, para hacer de  la misma masa un vaso para honra 
y otro para deshonra?” No pongamos una construcción tan 
tensa en el lenguaje de Pablo como para hacerle enseñar 
que el hombre no tiene libertad de voluntad y acción, y por 
lo tanto, ninguna responsabilidad. Pablo está hablando del 
uso que Dios hace de los hombres y de las naciones; y si 
Dios hace de un hombre o  de una nación un vaso de honor 
o un vaso de deshonra, depende sobre el hombre o  la 
nación. “Pero en una casa grande, no solamente hay 
utensilios de oro y de plata,  sino también de madera y de 
barro; y unos  son para usos honrosos, y otros para usos 
viles. Así que, si alguno se limpia de estas cosas, será 
instrumento para honra, santificado, útil al Señor, y 
dispuesto para toda buena obra” (2 Tim.2:20). 

 

        Por lo tanto, si un hombre es un vaso para honra o 
deshonra, él es únicamente responsable. Los mismo es 
verdad de las naciones, como la siguiente cita extensa  de 
Jeremías claramente lo muestran: “Palabra de Jehová que 
vino a Jeremías, diciendo: Levántate y vete a casa del 
alfarero, y allí te haré oír mis palabras. Y descendí a casa 
del alfarero, y he aquí que él trabajaba sobre la rueda. Y la 
vasija de barro que él hacía se echó a perder en su mano; y 
volvió y la hizo otra vasija, según le pareció mejor hacerla. 
Entonces vino a mí palabra de Jehová, diciendo: ¿No podré 
yo hacer de vosotros como este alfarero, oh casa de Israel? 
Dice Jehová. He aquí que como el barro en la mano del 
alfarero, así sois vosotros en mi mano, oh casa de Israel. En 
un instante hablaré contra pueblos y contra reinos, para 
arrancar, y derribar, y destruir. Pero si estos pueblos se 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   231 

 
 

convirtieren de su maldad contra la cual hablé, yo me 
arrepentiré del mal que había pensado hacerles, y en un 
instante hablaré de la  gente y del reino, para edificar y para 
plantar. Pero si hiciere lo malo delante de mis ojos, no 
oyendo mi voz, me arrepentiré del bien que había 
determinado hacerle. Ahora, pues, habla luego a todo 
hombre de Judá y a los moradores de Jerusalén, diciendo: 
Así ha dicho Jehová: He aquí que yo dispongo  mal contra 
vosotros, y trazo contra vosotros designios; conviértase 
ahora cada  uno de su mal camino, y mejore sus caminos y 
sus obras. Y dijeron: Es en vano; porque en pos de nuestros 
ídolos iremos, y haremos cada uno el pensamiento de 
nuestro malvado corazón” (Jer.18: 1-12). Isaías había dicho: 
“¡Ay del que pleitea con su Hacedor! ¡el tiesto con los 
tiestos de la tierra! ¿Dirá el barro al que lo labra: ¿Qué 
haces?; o tu obra: No tiene manos?” (Isa.45:9). 
 

Con respecto a las citas de Isaías y  Jeremías, Albert 
Barnes dice: “El pasaje  en Isaías prueba que Dios tiene el 
derecho soberano sobre los individuos culpables; que en 
Jeremías, Él tiene el mismo derecho sobre las naciones; 
cubriendo de esta manera, con todo el caso que estaba en 
la mente del apóstol. Sin embargo, estos pasajes, afirman 
únicamente el derecho de Dios para realizarlo, sin afirmar 
algo sobre la forma en la que esto se hace.  

 
De hecho, Dios derrama Sus favores en una manera 

muy diferente de aquella en la que un alfarero forma el 
barro. Dios no crea la santidad por un mero acto de poder, 
sino la produce en una forma consistente con la agencia  
moral del hombre; y derrama sus favores sin obligar a los 
hombres, sino inclinarlos a estar dispuestos a recibirlos” 
Dios por ningún poder directo hace a las personas ni 
buenas ni malas. Dios “quiere que todos  los hombres sean 
salvos” (1 Tim.2:4). 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   232 
 

       Versículo 22: “¿Y qué, si Dios, queriendo mostrar su 
ira y hacer notorio su poder, soportó con mucha paciencia 
los vasos de ira preparados para destrucción,” Este es otro 
punto en la respuesta de Pablo a las preguntas del versículo 
19. Si Dios quiere mostrar Su ira contra el pecado y Su 
poder para castigar el pecado, ¿Por qué alguien debería 
objetar? Decir que Dios no está dispuesto  a actuar de esta 
manera es acusarle de ser indiferente al pecado. Su ira es 
revelada “desde el cielo contra toda impiedad e injusticia 
de los hombres que detienen con  injusticia la verdad” 
(Rom.1:18).  
        

       Sin  embargo, el Señor no desea “que ninguno perezca 
sino que todos procedan al arrepentimiento” (2 Ped.3:9). 
Debido a que Él no está dispuesto a que nadie perezca, Él 
en su paciencia, está dando una completa oportunidad para 
el arrepentimiento. Él soportó con paciencia la rebelión 
despótica de Faraón, y también  los pecados de un Israel 
malagradecido.  
       

      Esta   paciencia es la manifestación de la  misericordia y 
bondad de Dios hacia el hombre, aunque muchos toman 
ventaja de esto para gratificarse más en el pecado; pero el 
día de la ira vendrá “¿O   menosprecias las riquezas de su 
benignidad, paciencia y longanimidad, ignorando que su 
benignidad te guía al arrepentimiento? Pero por tu dureza 
y por  tu corazón no arrepentido, atesoras para ti  mismo ira 
para el día de la ira y de la revelación del justo juicio de 
Dios, el cual pagará a cada uno conforme a sus obras” 
(Rom.2:4-6). “Por lo cual, oh amados, estando en espera de 
estas cosas, procurad  con diligencia ser hallados por él sin 
mancha e irreprensibles, en paz. Y tened entendimiento que 
la paciencia de nuestro   Señor es para salvación” (2 Ped.3:14-
16). Este comentario de Pedro muestra el  propósito de la 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   233 

 
 

paciencia de la cual Pablo habla — su propósito es conducir 
almas a la salvación. 
      
      La frase “para destrucción” no significa que Dios los 

hizo para este propósito. No se puede decir que Dios 
soportó con mucha paciencia cualquier personaje o cosa 
que Él, por Su propio poder directo había hecho. Todas las 
personas y cosas que Dios hizo por su propio directo poder 
fueron exactamente como Él las quiso. Ciertamente no se 
puede decir que Él soportó con mucha  paciencia a las 
personas o cosas que  fueron exactamente como Él las quiso 
que fuesen. Por lo tanto, Dios no hizo a estos personajes 
adecuados para destrucción; ellos mismos se hicieron así, y 
Dios los  soportó con mucha paciencia. Su poder sería 
manifestado en la destrucción de ellos.  
 
       Versículos 23, 24: “y para hacer notorias las riquezas 

de su gloria, las mostró para con los vasos de misericordia 
que él preparó de antemano para gloria, a los cuales 
también ha llamado, esto es, a nosotros, no sólo de los 
judíos, sino también de los gentiles?” La nación Judía se 
había vuelto adecuada por largo tiempo para su 
destrucción. Además de su corrupción general y su auto 
justificación arrogante, ellos habían dado muerte al Hijo de 
Dios. Este fue un delito  nacional, un asesinato nacional. Las 
autoridades habían perseguido a los  Cristianos, y de esta 
manera, se habían vuelto culpables de asesinato múltiple.  
 
      La muerte era y ha sido la penalidad por asesinato; y 

la nación pronto sufriría esa penalidad. Dios les había 
soportado con  mucha paciencia, no por ellos, sino para 
“hacer notorias las riquezas de su gloria, las mostró para con los 
vasos de misericordia que él preparó de antemano para gloria, a 
los cuales también ha llamado, esto es, a nosotros, no sólo de los 
judíos, sino también de los gentiles”. Aunque la nación Judía 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   234 
 

había estado lista para su destrucción, Dios los soportó con 
mucha paciencia — reservándolos — hasta que el evangelio 
pudiera ser predicado a los Gentiles y las Iglesias pudieran 
ser establecidas entre ellos. Piense en que habría sido el 
destino de las Iglesias  cuando Jerusalén y la nación Judía 
hubiesen sido destruidas, si ese evento terrible hubiese 
ocurrido antes que las Iglesias fueran establecidas fuera de 
Judea. Las riquezas de la gloria de Dios eran las bendiciones 
del evangelio sobre todos, ambos, Judíos y los Gentiles, 
quienes fueron llamados por el evangelio al servicio de 
Dios. 
 

       Los Judíos estaban decepcionados  porque Pablo, un 
Judío, estaba yendo entre los Gentiles y predicándoles y 
enseñándoles que Dios ahora no hacia ninguna diferencia 
entre Judío y Gentil. Aun dentro de las Iglesias había 
Judíos que contendían que los Gentiles tenían que 
circuncidarse y guardar la ley — es  decir, debían 
convertirse como Judíos — o no podrían ser salvos 
(Hech.15:1 y siguientes: Gál.5:3-4). 
 
      Versículos 25, 26: “Como también en Oseas dice: 

Llamaré pueblo mío al que no era mi pueblo, Y a la no 
amada, amada. Y  en lugar donde se le dijo: Vosotros no 
sois pueblo mío, Allí serán llamados hijos del Dios 
viviente.” Pablo había mostrado que Dios trató con los 
hombres y naciones de acuerdo a la actitud de ellos hacia Él. 
Pablo ahora cita al profeta Oseas para mostrar que había 
sido el propósito de Dios llamar a  los Gentiles fieles Su 
pueblo — aunque los Gentiles no habían sido Su pueblo 
elegido — no habían sido Su pueblo amado. Los que no 
habían sido Su pueblo estaban convirtiéndose en hijos del 
Dios viviente. Pablo está mostrando que estas profecías con 
respecto a los Gentiles estaban siendo cumplidas en el 
evangelio de Cristo. Pablo luego dedica considerable 



 Capítulo 9                                       Un Comentario sobre Romanos   235 

 
 

espacio a una  discusión de la condición de Israel bajo el 
evangelio. 

 

      Versículos 27, 28: “También Isaías clama tocante a 
Israel: Si fuere el número  de los hijos de Israel como la 
arena del mar, tan sólo el remanente será salvo;  porque el 
Señor ejecutará su sentencia sobre la tierra en justicia y 
con prontitud.” Los Judíos se enaltecían, “Somos la 
simiente de Abraham”; debido  a esto, pensaban tener un 
derecho a todas las bendiciones más grandes de Dios. Pero 
no habían creído en sus propios profetas. Ellos deberían 
haber  aprendido de Isaías que únicamente un remante — 
una pequeña porción — de Israel sería salva. El resto sería 
perdido. Hacia este fin su palabra ha ido avanzando, y esa 
palabra sería ejecutada, “con prontitud” (Vea Isa.10:22-23). 
Sin embargo, era difícil que un Judío se viera  así mismo 
como un pecador. 
 

 Versículo 29: “Y como antes dijo Isaías: Si el Señor 
de los ejércitos no nos hubiera dejado descendencia, 
Como Sodoma y Gomorra habríamos venido a ser, y a 
Gomorra seríamos semejantes.” Debido a que pocas 
personas justas fueron  encontradas en Sodoma y Gomorra,  
Jehová finalmente  destruyó   completamente a estas dos 
ciudades. Aun si toda la nación de Israel habría sido 
destruida en cautiverio no habiendo algunas personas 
justas en la nación; estas  pocas personas justas en la nación 
habrían  sido el remanente mencionado en la cita  de 
Isaías. 
 

 Versículo 30: “¿Qué, pues, diremos? Que los 
gentiles, que no iban tras la justicia, han alcanzado la 
justicia, es  decir, la justicia que es por fe;” Cuando  un 
hombre es perdonado, cuando sus pecados son borrados, 
él es entonces justo. Los hombres obtienen esa justicia 



Capítulo 9                                          Un Comentario sobre Romanos   236 
 

cuando por medio de la fe se convierten en  obedientes al 
Señor Jesucristo. Aunque los Gentiles no buscaban la 
justicia según la ley, se convirtieron en justos por medio de 
la obediencia al evangelio. “Pero gracias a Dios, que 
aunque erais esclavos del pecado, habéis obedecido de 
corazón a aquella forma de doctrina a la cual fuisteis 
entregados; y libertados del pecado,  vinisteis a ser siervos 
de la justicia” (Rom.6:17, 18). 
 

Versículo 31: “mas Israel, que iba tras una ley de 

justicia, no la alcanzó.” Israel profesó adherencia a la ley 
de  Moisés, pero no guardaron la ley. Por lo tanto, en lugar 
de ser justos, se convirtieron en pecadores — trasgresores de 
la ley que profesaban seguir. 

 
Versículos 32, 33: “¿Por qué? Porque iban tras ella no 

por fe, sino como por obras de la ley, pues tropezaron en 
la piedra de tropiezo, como está escrito: He aquí pongo en 
Sion piedra de tropiezo y roca de caída; Y el que creyere 
en él, no será avergonzado.” La ley no podía volver  justo 
al que la transgredía. La única esperanza, por lo tanto, del 
Judío, como también del Gentil, es obtener la justicia a 
través de la fe en el Señor Jesucristo; pero debido a que el 
Señor no fue lo que ellos esperaban del Mesías, los Judíos 
le rechazaron — para ellos Jesucristo se volvió en una 
piedra de tropiezo. “pero nosotros predicamos a Cristo 
crucificado, para los judíos, ciertamente tropezadero, y 
para los gentiles locura” (1 Cor.1:23). Pero los que sí 
creyeron en Cristo no fueron avergonzados, como lo son 
los hombres cuando descubren que han sido engañados 
para seguir a un líder falso. “y bienaventurado es el que no 
halle tropiezo en mí” (Mat.11:6). Jesus nunca le falla al que 
pone su confianza en Él; Él no retarda en cumplir sus 
promesas. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Hermanos, ciertamente el anhelo de mi corazón, y mi oración a 

Dios por Israel, es para salvación. 2 Porque yo les doy testimonio 

de que tienen celo de Dios, pero no conforme a ciencia. 3                 Porque 

ignorando la justicia de Dios, y procurando establecer la suya 

propia, no se han sujetado a la justicia de Dios; 4 porque el fin de 

la  ley es Cristo, para justicia a todo aquel que cree. 5 Porque de la 

justicia que es por la ley Moisés escribe así: El hombre que haga 

estas cosas, vivirá  por ellas. 6 Pero la justicia que es por la fe dice 

así: No digas en tu corazón: ¿Quién subirá al cielo? (esto es, para 

traer abajo a Cristo); 7 o. ¿quién descenderá al abismo? (esto es, 

para hacer subir a Cristo de entre los muertos), 8 Mas ¿qué dice? 

Cerca de ti está la palabra, en tu boca y en tu  corazón. Esta es la 

palabra de fe que predicamos:   9 que si confesares con tu boca que 

Jesús es el Señor, y creyeres en tu corazón que Dios le levantó de 

los muertos, serás salvo. 10 Porque con  el corazón se cree para 

justicia, pero con la boca se  confiesa para salvación. 11 Pues la 

Escritura dice: Todo aquel que en él creyere, no será avergonzado. 

12 Porque no hay diferencia entre judío y griego, pues el mismo 

que es Señor de todos, es rico para con todos los que le invocan; 

Capítulo 10 



Capítulo 10                                        Un Comentario sobre Romanos   238 
 
13 porque todo aquel que invocaré el nombre del Señor, será 

salvo. 14 ¿Cómo, pues, invocarán a aquel en el cual no han creído? 

¿Y cómo creerán en aquel de quien no han oído? ¿Y cómo oirán 

sin haber quien les predique? 15 ¿Y cómo predicarán si no fueren 

enviados? Como está escrito: ¡Cuán hermosos son los pies de los 

que anuncian la paz, de los que anuncian buenas nuevas! 16 Mas 

no todos obedecieron al evangelio; pues Isaías dice: Señor, ¿Quién 

ha creído a nuestro anuncio? 17 Así que la fe es por el oír, y el 

oír, por la palabra de  Dios. 18 Pero digo: ¿No han oído? Antes 

bien, Por toda la tierra ha salido la voz de ellos, Y hasta los fines 

de la tierra sus palabras. 19 También digo: ¿No ha conocido esto 

Israel? Primeramente Moisés dice: Yo os provocaré a celos con un 

pueblo que no es pueblo; Con pueblo insensato os provocaré a ira. 

20 E Isaías dice resueltamente: fui hallado de los que no me 

buscaban; Me manifesté a los que no preguntaban por mí. 21 

Pero acerca de Israel dice: todo el tiempo extendí mis manos a un 

pueblo rebelde y contradictor.  

      

       Versículo 1: “Hermanos,  ciertamente el anhelo de mi 
corazón, y mi  oración a Dios por Israel, es para salvación.” 
Los Judíos consideraban a Pablo como un apóstata, uno que 
odiaba a su propia nación. Al principio del Capítulo  9, 
Pablo expresó su profunda devoción hacia sus hermanos, 
sus parientes de acuerdo a la carne; pero el Espíritu Santo 
le dirigió a escribir que únicamente un remanente de Israel 
sería salvo. La destitución de los Judíos no fue un acto 
arbitrario de Dios — Él no los había condenado más allá de 
la solución. Si Pablo no lo había entendido de esta manera, 
no habría estado orando para que pudieran ser salvos. Su 
anhelo y oración muestran su profundo interés en ellos. 
Hay todavía una forma para que los Judíos como individuos 
puedan ser salvos; pero conociendo que la salvación puede 
ser obtenida únicamente por medio de Cristo, él no oró 
para que fueran salvos en su incredulidad — eso era 
imposible. 



Capítulo 10                                       Un Comentario sobre Romanos   239 

 
 

Versículo 2 “Porque yo les doy testimonio de que 
tienen celo de Dios, pero no conforme a ciencia” Los 
Judíos  no habían entendido el propósito de la ley ni la voz 
de los profetas (Hechos 13:27). Si hubiesen entendido sus 
propias Escrituras, habrían conocido que Jesus cumplió la 
ley y los profetas. Los Judíos estaban llenos de celo, pero en 
su ignorancia voluntaria crucificaron al Hijo de Dios. 

 
      Versículo 3: “Porque ignorando la justicia de Dios, y 

procurando establecer la suya propia, no se han sujetado 
a la justicia de Dios;” Los Judíos plenamente comprendían 
que Dios era un Ser justo, De esto ellos no eran 
ignorantes. Sin embargo, eran ignorantes del plan de Dios, 
o la forma de Su justicia. Esta justicia es algo a  lo que los 
hombres debieran someterse y a  lo que los Judíos no se 
habían sometido. Esta justicia es revelada en el evangelio; 
ellos habían repudiado esta justicia, y estaban, por lo tanto, 
en una condición  perdida. 

        Versículo 4: “porque el fin de la ley es Cristo, para 

justicia a todo aquel que cree.” La ley demandaba 
absoluta justicia, pero no podía libertar al transgresor de la 
culpa. La ley no podía volver al culpable justo. Me parece 
que los Comentaristas generalmente suelen perderse en el 
punto de Pablo. Es verdad que la ley finalizó en  la cruz, 
pero esta finalizó en la cruz sin importar si uno cree o no 
cree. El fin de aquello que Pablo habla aquí es obtenido por 
los que creen en Cristo. El fin o propósito de la ley fue la 
justicia. El creyente en Cristo es hecho justo, y de esta 
manera, el fin de la ley por la justicia es alcanzado en 
Cristo. Cuando los pecados del hombre son borrados, 
cuando es limpiado de todo pecado, él es justo. Esta 
condición es alcanzada en Cristo por  aquellos que creen. El 
fin o propósito, de  la ley fue la justicia; y ese fin es 
alcanzado en Cristo por el creyente. Debe ser observado 



Capítulo 10                                        Un Comentario sobre Romanos   240 
 

que Pablo dice; “el fin de la ley es Cristo, para justicia a todo 
aquel que cree”. La frase modificadora “a todo aquel que 
cree” muestra que Pablo no estaba refiriéndose a la 
abrogación de la ley; lo cual es abundantemente enseñado 
en otros lugares de sus epístolas. Y esta ley fue abrogada 
para todos, los creyentes e incrédulos por igual. 
 
      Versículo 5: “Porque de la justicia que es por la ley 

Moisés escribe así: El hombre que haga estas cosas, vivirá 
por ellas.” Esto se refiere a aquello que Moisés  dijo en 
Levítico 18:5 “Por tanto,  guardaréis mis estatutos y mis 
ordenanzas, los cuales haciendo el hombre, vivirá en 
ellos”. Esto significó estricta observancia de todo aquello 
que la ley decía —obediencia perfecta para todos sus 
requerimientos. Esta obediencia ningún hombre la logró. 
La justicia habría sido de la ley si hubiera habido una 
obediencia perfecta a la ley; y sin embargo, la ley 
demandaba justamente esto. Su fin, o propósito, es 
alcanzado en Cristo por todos los que creen. Y el camino de 
la justicia no es difícil de entender, ni practicar. 
 
      Versículos 6-8: “Pero la justicia que es por la fe dice 

así: No digas en tu corazón: ¿Quién subirá al cielo? (esto 
es, para traer abajo a Cristo); o ¿quién descenderá al 
abismo? (esto es, para hacer subir a Cristo de entre los 
muertos), Mas ¿qué dice? Cerca de ti está la palabra, en tu 
boca y en tu corazón. Esta es la palabra de fe que 
predicamos.” En la conexión en la que estas palabras se 
emplean, parecen en una primera mirada ser de algún 
modo obscuras. Pablo está citando Deuteronomio 30:12- 
14, con las palabras parentéticas de su propia forma para 
adaptar las palabras de Moisés a su propio propósito. Pero 
las palabras de Moisés en los versículos previos a las 
palabras que Pablo cita, junto  con las últimas palabras 
citadas, nos ayudan a entender el significado del pasaje: 



Capítulo 10                                       Un Comentario sobre Romanos   241 

 
 

“Porque este mandamiento que yo te ordeno hoy no es 
demasiado difícil para  ti, ni está lejos… Porque muy cerca 
de ti está la palabra, en tu boca y en tu corazón,  para que la 
cumplas” (vs.11, 14). “este mandamiento” se refiere a toda la 
ley, la cual Moisés había  terminado de darles a conocer en 
detalle y en su totalidad. Por lo tanto, está estaba cerca de 
ellos; de manera que no fue necesario ir al cielo para 
hacerla descender, ni fue necesario cruzar el mar para 
aprenderla. Esta ley no estaba en el cielo, sino aquí entre 
ellos.  

 

       La ley aunque había estado bajo su alcance, la justicia 
había sido inalcanzable. Pero la justicia que es por la fe 
en Cristo es alcanzable, y es fácil de alcanzar. Esta justicia 
no requiere lo  imposible, como ascender al cielo para traer 
abajo a Cristo o subirlo del Hades. Ninguna semejante 
señal adicional es necesaria; ni tampoco tenemos ahora que 
oír una voz directa del cielo para poder disfrutar esta 
justicia por la fe. La palabra de fe, o la palabra que produce 
fe,  fue predicada — es decir, dada a conocer — por los 
apóstoles. La conexión       muestra que este plan de justicia 
dado a conocer por los apóstoles es todo lo que es necesario 
— es en realidad, el único plan a través del cual podemos 
volvernos justos por la fe en Cristo.  

 

       Orar por algún poder adicional para que venga 
directo desde el cielo muestra una falta de fe en lo  que Dios 
ha dicho. Pero creer en Cristo, significa más que dar una 
aprobación mental a las verdades y hechos revelados sobre 
Él; significa más que tener una confianza pasiva en Él; debe 
haber una fe activa — una fe hecha perfecta por medio de 
la obediencia a los mandamientos de Él  en quien creemos. 
“y habiendo sido perfeccionado, vino a ser autor de eterna 
salvación para todos los que le obedecen” (Heb.5:9). 
          

         Versículos 9-11: “que si confesares  con tu boca que 



Capítulo 10                                        Un Comentario sobre Romanos   242 
 

Jesús es el Señor, y creyeres en tu corazón que Dios le 
levantó de los muertos, serás salvo. Porque con el corazón 
se cree para justicia, pero con la boca se confiesa para 
salvación. Pues la Escritura dice: Todo aquel que en él 
creyere, no será avergonzado.” Se nos dice que los Judíos 
hablaban de una cosa difícil e imposible como una cosa 
lejana, una cosa fácil, como el arribo de la noche. Era 
imposible, una cosa lejana, ser justificados por la ley de 
Moisés. Ser justificados por la ley requirió obediencia 
perfecta, y nadie cumplió con tal obediencia. Pero los 
Judíos esperaron que su Mesías estuviera aquí en la tierra 
en  persona — y permaneciese aquí.  

 

       Este sistema de justicia del evangelio por la fe en 
Cristo no demanda que Él descienda  desde el cielo; tampoco, 
como si Él estuviera todavía en la tumba, demanda que Él 
ascienda de los muertos. Este sistema no demanda, ni 
requiere, su presencia personal aquí sobre la tierra. Pero 
¿Qué dice este sistema de justicia del evangelio? “Cerca de ti 
esta la palabra”; No es un asunto difícil — no es un asunto 
muy lejano. Sobre la prueba dada por sus maestros 
inspirados, usted debe creer en el corazón que Él es el 
Mesías, y confesar esa fe con la boca. Esta es la palabra de fe 
que predicaron los apóstoles, y esa es la forma de justicia 
por medio de Cristo. Creer en Cristo es reconocerle por lo 
que Él es — depositar toda nuestra confianza en Él; 
confesarle es prometerle nuestra lealtad a Él.  
        
      Una mera confesión de labios es inútil; Debemos 

reconocerle por palabra y hechos como nuestro Señor — 
nuestro Profeta, Sacerdote, y Rey, como  también, nuestro 
Salvador. Esta clase de confesión, finalmente nos trae vida 
eterna y salvación eterna. Y este anuncio que la salvación 
fue ofrecida a través del evangelio a todos, ya sean Judíos o 
Gentiles, representó un duro golpe para el Judío con su 



Capítulo 10                                       Un Comentario sobre Romanos   243 

 
 

orgullo racial. Este ofrecimiento es para “Todo aquel” — 
“que en él creyere, no será avergonzado” Algunas veces 
ponemos nuestra confianza en un hombre, luego traiciona 
nuestra confianza; él se vuelve malo para nosotros y nos 
pone en vergüenza. Pero podemos poner toda nuestra 
confianza en Cristo, y entregarle el mejor servicio de 
nuestras vidas, sin temor a que Él nos traicionará y nos 
pondrá en vergüenza. ¡Podemos glorificarle ahora y para 
siempre!. 
 
      Versículos 12, 13: “Porque no hay diferencia entre 

judío y griego, pues el mismo que es Señor de todos, es 
rico para con todos los que le invocan; porque todo aquel 
que invocaré el nombre del Señor, será salvo.” Bajo la 
ley había una distinción entre judío y Gentil, pero esto no 
fue un asunto de favoritismo. Dios estaba llevando a cabo 
Su más grande plan, el plan en el cual el Judío y el Gentil 
tendrían la misma posición ante Jehová. Pero la ley de 
Moisés — todas las cosas Judías — tuvo que ser quitada del 
camino antes que el Judío y el Gentil pudieran ser reunidos 
en un sólo cuerpo y adorar en una sola asamblea. (Vea 
Efe.2:13-19). En las epístolas de Pablo hay muchos 
argumentos que muestran que la ley de  Moisés finalizó en 
la cruz, pero algunos  profesados Cristianos entre los Judíos    
nunca reconocieron que el Judío no tenía ventajas sobre el 
Gentil. Su reclamo que ahora no había distinción entre 
Judío y  Gentil, y su predicación a los Gentiles, volvió a 
estos Judíos muy amargados hacia Pablo. Ellos no 
reconocerían que las riquezas de la gracia de Dios eran tan 
abundantes para los Gentiles, como lo habían sido para los 
Judíos. Este evangelio es para: “todos” En decir, el 
evangelio de Cristo es mucho más glorioso  que la ley, así 
como en muchos otros aspectos. 
 
       Versículos 14, 15: “¿Cómo, pues, invocarán a aquel 



Capítulo 10                                        Un Comentario sobre Romanos   244 
 

en el cual no han creído? ¿Y cómo creerán en aquel de 
quien no han oído? ¿Y cómo oirán sin haber quien les 
predique? ¿Y cómo predicarán si no fueren enviados? 
Como está escrito: ¡Cuán hermosos son los pies de los que 
anuncian la paz, de los que  anuncian buenas nuevas!”. 
Estas son preguntas retóricas, e iguales a declaraciones 
directas. Nadie puede  invocar a uno en quien no ha creído, 
y uno  no puede creer en alguien de quien nunca ha oído. Y 
nunca podríamos haber  escuchado de Cristo y Su evangelio 
si Él no habría enviado a hombres a predicarlo.  Pablo está 
aquí hablando de la proclamación original del evangelio.  
 
       Es una perversión del lenguaje de Pablo  usarlo para 

probar que el predicador ahora no puede predicar a menos 
que la Iglesia lo envié. Es también un argumento contrario 
a los hechos, porque un hombre puede ir ahora y presentar 
el evangelio de Cristo sin ser enviado por alguna Iglesia o 
cualquier otro hombre. Pero la proclamación original del 
evangelio requirió a los hombres a quienes el Señor 
cualificó y envió. Si Jesús no les habría  enviado, ellos no 
habrían proclamado el evangelio. Nosotros, ahora, 
dependemos  de la predicación de estos hombres a quienes 
Jesus envió como las personas a quienes Él se dirigió 
personalmente. Ellos son los únicos que trajeron el mensaje. 
El Señor los seleccionó, les entregó el mensaje, y los envió a 
proclamarlo. Debido a que este mensaje es tan precioso y 
maravilloso para los que los aceptan; es dicho: “¡Cuán 
hermosos son los pies de los  que anuncian la paz, de los que 
anuncian buenas nuevas! 
 
      Versículos 16-18: “Mas no todos obedecieron al 

evangelio; pues Isaías  dice: Señor, ¿Quién ha creído a 
nuestro anuncio? Así que la fe es por el oír, y el oír, por 
la palabra de Dios.   Pero digo: ¿No han oído? Antes bien, 
Por toda la tierra ha salido la voz de ellos, Y hasta los  fines 



Capítulo 10                                       Un Comentario sobre Romanos   245 

 
 

de la tierra sus palabras.” La responsabilidad personal es 
claramente establecida aquí. Si alguien no cree, es porque 
no han escuchado de las buenas nuevas proclamadas por 
los predicadores a quienes el Señor envió, porque su voz 
“ha salido hasta los fines de la tierra”.  
 
       El hombre perdido, ya sea Judío o Gentil, no tiene 

más a quien culpar más que así mismo. Y esta voz vino a 
todo lugar, para que ellos pudieran creer; porque la fe 
viene por medio  del oír la palabra, y esta no viene en 
ninguna otra manera. Algunas personas escuchan y no 
creen, y por lo tanto, no son   salvos. En su explicación de 
la parábola del sembrador, Jesus dijo: “la semilla es la 
palabra de Dios” (Luc.8:11) “Y los de junto al camino son 
los que oyen, y luego viene  el diablo y quita de su corazón 
la palabra, para que no crean y se salven” (v.12). El diablo 
sabe que la Palabra de Dios en el corazón es la única cosa 
que provocará a cualquiera creer. “Aconteció en Iconio que 
entraron juntos en la sinagoga de los judíos, y hablaron de 
tal manera que creyó una gran multitud de judíos, y 
asimismo de griegos” (Hech.14:1). 
 
       Versículos   19-21: “También   digo: ¿No ha conocido 

esto Israel? Primeramente Moisés dice: Yo os  provocaré a 
celos con un pueblo que no es pueblo; Con pueblo 
insensato os provocaré a ira. E Isaías dice resueltamente: 
fui hallado de los que no me buscaban; Me manifesté a 
los que no preguntaban por mí. Pero acerca de  Israel dice: 
todo el tiempo extendí mis manos a un pueblo rebelde y 
contradictor.” “¿No ha conocido esto Israel?” Esto se 
refiere a lo dicho en el  versículo 18: “Pero digo: ¿No han 
oído? Antes bien, Por toda la tierra ha salido la voz de ellos, 
Y hasta los fines de la tierra sus palabras” De esta profecía, 
citada desde Isaías, Israel debía haber conocido que el 
evangelio iba a ir “a toda la tierra”, “hasta los fines de la tierra” 



Capítulo 10                                        Un Comentario sobre Romanos   246 
 

— para los Gentiles tanto como para los Judíos.  
 
        Los Judíos, por lo tanto, no deberían estar enojados o 

aun sorprendidos, que el evangelio estaba siendo 
predicado a los Gentiles, como sus propios profetas lo 
habían predicho: “¿No ha conocido esto  Israel?”. Si ellos no lo 
sabían, era a causa de haber estado tan ciegos por sus 
propias  presunciones, que les impidieron entender  el claro 
lenguaje. Aun Moisés había dicho: “Yo os provocaré a celos 
con un pueblo que no es pueblo; Con pueblo insensato os  
provocaré a ira”. 
 
       Los Judíos estaban tan opuestos a los Gentiles que no 

deseaban darles ninguna consideración. Aun muchos de 
los profesados Cristianos de los Judíos se enfurecieron 
contra Pablo por su trabajo entre los Gentiles. “fui hallado de 
los que no me buscaban; Me manifesté a los que no preguntaban 
por mí.” (cf.Isa.65:1). Es verdad en un sentido que los 
hombres buscan a Dios, pero no lo pueden hacer a menos 
que  conozcan algo de Él; y los Gentiles estaban tan 
perdidos en la ignorancia que no sabían buscar a Dios a 
menos que Él se diera a conocer ante ellos.  
 
       Por lo tanto, es literalmente verdadero que Dios 

primero buscó a los Gentiles. Ellos no pudieron preguntar 
algo de Jehová de quien no sabían nada. Él primero se 
manifestó ante ellos. Esto, Él lo hizo al enviarles 
predicadores. Pero de Israel,  quien debió haber obedecido 
el evangelio fácilmente, Dios dijo: “todo el tiempo extendí mis 
manos a un pueblo rebelde y contradictor.” (V.21). Estos Judíos 
no únicamente habían desobedecido, sino hablaron en 
contra del mensaje de Dios dirigido a ellos. Una ilustración 
de esto  véala en Hechos 13:45; 18:5,6. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Digo, pues: ¿Ha desechado Dios a su pueblo? En ninguna 

manera. Porque también yo soy israelita, de la descendencia de 

Abraham, de la tribu de Benjamín. 2 No ha desechado Dios a su 

pueblo, al cual desde antes conoció. ¿O no sabéis que dice de Elías 

la Escritura, cómo invoca a Dios contra Israel, diciendo: 3 Señor, 

a tus profetas han dado muerte, y a tus altares han derribado; y 

sólo yo he quedado, y procuran matarme? 4 Pero ¿qué  le  dice       

la       divina       respuesta? Me he reservado siete mil hombres, 

que no han doblado la rodilla delante de Baal. 5 Así también aun 

en este tiempo ha quedado un remanente escogido por gracia. 6 

Y si por gracia, ya no es por obras; de otra manera la gracia ya no 

es gracia. Y si por obras, ya no es gracia; de otra manera la obra 

ya no es obra. 7 ¿Qué pues? Lo que buscaba Israel, no lo ha 

alcanzado; pero los escogidos sí lo han alcanzado, y los demás 

fueron endurecidos; 8 como está escrito: Dios les dio espíritu de 

estupor, ojos con que no vean y oídos con que no oigan, hasta el 

día de hoy. 9 Y David dice: Sea vuelto su convite en trampa y en 

Capítulo 11 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   248 
 
red, En tropezadero y en retribución; 10 Sean oscurecidos sus 

ojos para que no vean, Y agóbiales la espalda para siempre. 11 

Digo, pues: ¿Han tropezado los de Israel para que cayesen? En 

ninguna manera; pero por su  trasgresión vino la salvación a los 

gentiles, para provocarles a celos. 12 Y si su transgresión es la 

riqueza del mundo, y su defección la riqueza de los gentiles, 

¿cuánto más su plena restauración? Porque a vosotros hablo, 

gentiles, Por cuanto yo soy apóstol a los gentiles, honro mi 

ministerio, por si en alguna manera pueda provocar a celos a los 

de mi sangre, y hacer salvos a algunos de ellos. 15 Porque si su 

exclusión es la reconciliación del mundo, ¿qué será su admisión, 

sino vida de entre los muertos? 16 Si las primicias  son santas, 

también lo es la masa restante; y si la raíz es santa, también lo son 

las ramas. 17 Pues si algunas de las ramas fueron desgajadas, y 

tú, siendo olivo silvestre, has sido injertado en lugar de ellas, y has 

sido hecho participante de la raíz y de la rica savia de olivo, 18 no 

te jactes contra las ramas; y si te jactas, sabe que no sustentas tú 

a la raíz, sino la raíz a ti. 19 Pues las ramas, dirás, fueron 

desgajadas para que yo fuese injertado. 20 Bien; por su 

incredulidad fueron desgajadas, pero tú por la fe estás en pie. No 

te ensoberbezcas, sino teme. 21 Porque si Dios no perdonó a las 

ramas naturales, a ti tampoco te perdonará. 22 Mira, pues, la 

bondad y la severidad de Dios; la severidad ciertamente para los 

que cayeron, pero la bondad para contigo, si permaneces en esa 

bondad; pues de otra manera tú también serás cortado. 23 Y aun 

ellos, si no permanecieren en incredulidad, serán injertados, pues 

poderoso es Dios para volverlos a injertar. 24 Porque si tú  fuiste 

cortado del que por naturaleza es olivo silvestre, y contra 

naturaleza fuiste injertado en el buen olivo, ¿Cuánto más éstos, 

que son las ramas naturales, serán injertados en su propio olivo? 

25 Porque no quiero, hermanos, que ignoréis este misterio, para 

que no seáis arrogantes en canto a vosotros mismos: que ha 

acontecido a Israel endurecimiento en parte, hasta que haya 

entrado la plenitud de los gentiles; 26 y luego todo Israel será 

salvo, como está escrito: Vendrá de Sion el Libertador, Que 

apartará de Jacob la impiedad. 27 Y este será mi pacto con ellos, 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   249 

 
 

Cuando yo quite sus pecados. 28 Así que en cuanto al evangelio, 

son enemigos por causa de vosotros; pero en cuanto a la elección, 

son amados por causa de los padres. 29 Porque irrevocables son 

los dones y el llamamiento de Dios. 30 Pues como vosotros 

también en otro tiempo erais desobedientes a Dios, pero ahora 

habéis alcanzado misericordia por la desobediencia de ellos, 31 

así también éstos ahora han sido desobedientes, para que por la 

misericordia concedida a vosotros, ellos también alcancen 

misericordia. 32 Porque Dios sujetó a todos en desobediencia, 

para tener misericordia de todos. 33 ¡Oh profundidad de las 

riquezas de la sabiduría y de la ciencia de Dios! ¡Cuán insondables 

son sus juicios, e inescrutables sus caminos! 34 Porque ¿Quién 

entendió la mente del Señor? ¿O quien fue su consejero? 35 ¿O 

quién le  dio a él primero, para que le fuese recompensado? 36 

Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas. A él sea la 

gloria por los siglos. Amén. 

      

      Versículos 1-6: “Digo, pues: ¿Ha  desechado Dios a 
su pueblo? En ninguna manera, Porque también yo soy 
israelita, de la descendencia de Abraham, de la tribu de 
Benjamín. No ha desechado Dios a su pueblo, al cual 
desde antes conoció. ¿O no sabéis que dice de Elías la 
Escritura, cómo invoca a Dios contra Israel, diciendo: 
Señor, a tus profetas han  dado muerte, y a tus altares han 
derribado; y sólo yo he quedado, ¿y procuran matarme? 
Pero ¿qué le dice la divina respuesta? Me he reservado 
siete mil hombres, que  no han doblado la rodilla delante 
de Baal.  Así también aun en este tiempo ha quedado un 
remanente escogido por gracia. Y si por gracia, ya no es 
por obras; de otra manera la gracia ya no es gracia. Y si 
por obras, ya no es gracia; de  otra manera la obra ya no es 
obra.” “Digo, pues: ¿Ha desechado Dios a su pueblo?” Los 
críticos de Pablo pudieran reclamar que estaba enseñando 
el rechazo final de Dios de todos los Judíos. Pero no es así. 
Pablo, ciertamente no propagaría una teoría que le podría 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   250 
 

así mismo fuera de los límites de la salvación.    Él se ofrece 
como un ejemplo que el rechazo de la nación Judía nada  
tenía que ver con la salvación de los Judíos en lo 
individual. “Porque también yo soy israelita, de la descendencia 
de Abraham, de la tribu de Benjamín.” Dios no lo hizo y no 
retiene ahora la salvación de cualquier Judío obediente. 
“No ha  desechado Dios a su pueblo, al cual desde antes conoció” 
No caigamos en la confusión sobre esta palabra “conoció”. 
 

       En el Nuevo Testamento, este verbo “conocer” cuando 
tiene a una persona como objeto, significa reconocer o 
aceptar. En el lenguaje de Pablo no significa que Dios 
conoció o aceptó, a cierto pueblo antes que nacieran; su 
lenguaje se refiere a aquellos que Él aceptó  como Su pueblo 
bajo la antigua dispensación — es decir, los Judíos 
obedientes. La conexión, como también, el lenguaje mismo, 
muestra que esto es su significado. Él usa la queja de Elías 
y la respuesta de Dios hacia él para ilustrar su punto. 
Aunque la gran mayoría de Israel había olvidado a Jehová 
y no eran por lo tanto, aceptables a Él, había aun siete mil 
a quienes Él pudo aceptar y lo hizo.  

 

      El  lenguaje de Pablo parece indicar que siempre han 
existido algunos de Israel que eran aceptables a Jehová. 
“Así  también aun en este tiempo ha quedado un remanente 
escogido por gracia.” (v.5). Esto se refiere a aquellos Judíos 
que se  habían convertido obedientes a Cristo. Dios había 
rechazado todo el sistema  Judío, y pronto destruiría lo que 
el gobierno Romano había dejado de ellos hasta ahora; pero 
Él no cerraría la puerta de la salvación contra cualquier 
Judío que  se convirtiera en obediente al evangelio de  la 
gracia por medio de Cristo. 

 

      Bajo este sistema de gracia, Él no hace ninguna 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   251 

 
 

distinción entre Judío y Gentil. “Y si por gracia, ya no es por 
obras; de otra manera la gracia ya no es gracia. Y si por obras, ya 
no es gracia; de otra manera la obra ya no es obra.” (v.6). 
Ninguna cantidad de obras puede borrar los pecados ya 
cometidos. El perdón es un asunto de gracia, no importa 
cuán muchas condiciones uno deba cumplir para ser 
perdonado. Si las obras del hombre siempre han sido 
perfectas, uno no tendría  pecados que necesitaban ser 
perdonados; uno podría ser justificado en su propio mérito.  

 

      No hay gracia cuando un hombre merece la 
justificación. Las obras por las cuales un  hombre merece 
la  justificación, y los mandamientos que uno debe  
obedecer para ser salvo, son asuntos distintos. Es 
desafortunado que muchos religiosos, no puedan y no 
verán esta distinción, que debiera ser claramente vista por 
cualquier lector de la Biblia. Debido a que fallan en hacer 
esta distinción, concluyen que el pecador no  debe hacer 
nada para ser salvo. Un hombre no tiene ningún verdadero 
entendimiento ni de las obras ni de la gracia, cuando cree 
que las condiciones del perdón vuelven la salvación un 
asunto de obras y no de gracia.  

 

      Nada que un pecador pueda hacer le vuelve 
merecedor de la salvación. Muchas cosas son por gracia, y 
todavía condicionales. ¿Hay alguien tan ingenuo como 
para pensar que  en la sanidad de la lepra de Naamán 
ocurrió algo menos que un asunto de gracia porque él se 
sumergió siete veces en el Jordán? (2 Rey.5:14). ¿Hay 
alguien tan ciego que él no pueda ver que el otorgar la vista 
al hombre ciego fue un asunto de gracia, aun a pesar de 
que él fue y se lavó en el estanque de Siloé? (Jn.9:7) Si es 
así, uno necesita abrir sus ojos tan urgentemente como lo 
hizo el hombre ciego. 
        



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   252 
 

       Versículos 7, 8: “Porque yo les doy testimonio de que 
tienen celo de Dios, pero no conforme a ciencia” Aquí 
parece que Pablo comienza a sintetizar su  argumento con 
respecto a Israel y los tratos de Dios hacia ellos. Muchos de 
ellos habían buscado la justicia por medio de  las obras 
de la ley; pero la justicia por las obras de la ley requirió la 
obediencia perfecta a esa ley, y todos en ese tiempo pecaron 
contra esa ley. La ley no perdona; esta no puede volver justo 
al culpable, o lo que es lo mismo, no puede justificar al 
culpable.  
 

        Un remanente había buscado el perdón por medio de 
Cristo; estos eran los  escogidos o los elegidos que 
obtuvieron la justicia. “y los demás fueron endurecidos”— es 
decir, embotados o cejados. Su  voluntad fue endurecida; su 
entendimiento fue embotado. Ellos, y no Dios trajeron esta 
condición sobre sí mismos. Compare Mateo 13:14, 15: “De 
manera que se cumpla en ellos la profecía de Isaías, que 
dijo: De oído oiréis, y no entenderéis; Y viendo veréis, y no 
percibiréis. Porque el corazón de este pueblo se ha 
engrosado, Y con los oídos oyen pesadamente, Y han 
cerrado sus ojos; Para que no vean con los ojos, Y oigan 
con los oídos, Y con el corazón entiendan, y se conviertan, 
Y yo los sane.” 

 Jesus no ofreció a los Judíos lo que ellos querían; ellos, 
por lo tanto, volvieron sus oídos sordos a su enseñanza. No 
vieron en Él algo que ellos desearon. No quisieron oír y no 
quisieron ver, y por lo tanto, no entendieron; y esa 
condición prevaleció hasta el tiempo que Pablo escribió la 
epístola a los Romanos, y no ha mejorado hasta el día de 
hoy. En el  versículo 8, Pablo realiza una traducción literal 
de Deuteronomio 29:4 e Isaías  29:10. 
 

  Versículos 9, 10: “Y David dice: Sea vuelto su convite 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   253 

 
 

en trampa y en red, En tropezadero y en retribución; Sean 
oscurecidos sus ojos para que no vean, Y agóbiales la 
espalda para siempre.”  En lugar de ser conducidos a 
Cristo por la ley, fueron atrapados por su ciega adherencia 
a la ley, fueron atrapados como en una trampa. Y su 
adherencia ciega a la ley sería su recompensa, y eso 
equivaldría a la condenación. Pablo dijo que tales personas 
se juzgan así  mismos como indignos de la vida eterna 
(Hechos 13:46). Al aferrarse a la ley y rechazar a Cristo, los 
Judíos estaba llevando un yugo del que no fueron capaces 
de llevar (Hechos 15:10). Su senda  trajo sobre si mismos la 
destrucción de la nación y una dura servidumbre. 

 

       Versículo 11: “Digo, pues: ¿Han tropezado los de 
Israel para que cayesen?  En ninguna manera; pero por su 
trasgresión vino la salvación a los gentiles, para 
provocarles a celos.” Los  Comentaristas usualmente hacen 
que la pregunta de    Pablo  signifique     algo     como     esto: 
¿Tropezaron para alejarse total y completamente para 
nunca más poder ser restaurados? Pero esto es hacer que 
Pablo diga más de lo que realmente dijo. Ahora, en el 
Griego clásico la conjunción aquí traducida por la 
palabra “para” introduce una cláusula final de propósito, 
pero se  nos dice que en el Nuevo Testamento esta oscila en 
su uso desde un propósito definitivo hasta un resultado 
simple.  

 

      Dejemos que aquí tenga su significado primario, y la 
pregunta de Pablo tendría este significado: ¿Ellos 
tropezaron para que pudieran caer? ¿Fue este su 
propósito? Ciertamente no, pero este tropiezo condujo a su 
caída; y esto es mucho más verdadero. ¿Fue está su 
condenación final? Como nación sí. Si algunos de ellos  
como individuos iban a ser traídos de nuevo al favor con 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   254 
 

Dios, esto dependía de sus propias elecciones  en el asunto. 
Ahora, la única forma de hallar el favor de Dios es por 
medio de  Cristo, y esto es un asunto individual. 
 

       Mientras la ley se mantuvo, los Gentiles como tales no 
podían tener una relación de pacto con Dios. La ley 
permanecía como una barrera, una muralla, entre el Judío 
y el Gentil; pero esa muralla fue quitada del camino de 
modo que Dios pudiera hacer de los   Judíos y Gentiles un 
nuevo hombre, una nueva Iglesia (Efe.2:13-18). Los Judíos 
rompieron el pacto, y este fue abolido (Heb.8:7-9).  

 

       Los Judíos y Gentiles están en igualdad de posición; 
Dios no hace diferencia entre ellos ahora. De hecho, había 
sido el propósito de Dios todo el tiempo ofrecer las 
bendiciones de la salvación por medio de Cristo a los 
Gentiles. A Abraham Dios dijo: “En tu simiente serán 
benditas todas las naciones de la tierra” (Gen.22:18). Esta 
promesa se refiere a Cristo (Gál.3:16). Lea la gran comisión, 
“id, y haced discípulos a todas las naciones” (Mat.28:19). 
“Id por todo el mundo y predicad el evangelio a toda 
criatura” (Mr.16:15) y aprenda que los profetas habían 
dicho que “se predicase en  su nombre el arrepentimiento y 
el perdón de los pecados a todas las naciones, comenzando 
desde Jerusalén” (Luc. 24:47). Debido a la dureza de los 
Judíos en Antioquia de Pisidia, “Pablo y Bernabé, hablando 
con denuedo, dijeron: A vosotros a la verdad era necesario 
que se os hablase primero la palabra de Dios; mas puesto 
que la desecháis, y no os juzgáis dignos de la vida eterna, 
he aquí nos volvemos a los gentiles” (Hech.13:46).  

 

      Este esparcimiento del evangelio entre los Gentiles 
provocó en los Judíos celos; pero esto fue un celo por el 
Judaísmo, no por el  evangelio. Sin embargo, algunos 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   255 

 
 

Comentaristas creen que Pablo quiso decir  que los Judíos 
se volvieron celosos de las grandes bendiciones que el 
evangelio trajo  sobre los Gentiles, y por lo tanto, de 
convertirse  en Cristianos; pero ese concepto no está en 
línea con el argumento de Pablo ni con los efectos que la 
predicación a los Gentiles tuvo sobre los   Judíos. 

 

      Cuando Pablo fue rescatado de una turba de gente por 
los soldados Romanos, desde la fortaleza del palacio, él dio 
un  discurso a los violentos Judíos, en el cual les dijo: “Y me 
aconteció, vuelto a Jerusalén, que orando en el templo me 
sobrevino un éxtasis. Y le vi que me decía: Date prisa, y sal 
prontamente de Jerusalén; porque no recibirán tu 
testimonio acerca de mí… Pero me dijo: Vé, porque yo te 
enviaré lejos a los gentiles” (Hech.22:17-21). Estas últimas 
palabras de Pablo enviaron a estos Judíos a una rabia loca. 
En Romanos 10:19 Pablo cita esto de Deuteronomio: “Yo 
provocaré a celos con un pueblo que no es pueblo; Con 
pueblo insensato os provocaré a ira” 
        

       Versículo 12: “Y si su transgresión es  la riqueza del 
mundo, y su defección la riqueza de los gentiles, ¿cuánto 
más su plena restauración?” La caída de los Judíos y la 
abrogación de la ley de Moisés abrieron el camino para que 
las bendiciones del evangelio fueran trasmitidas a todo el 
mundo. El primer  significado que señalan Liddell and 
Scott sobre la palabra aquí traducida “defección” es 
“derrota” y se nos dice por un eminente erudito que no hay 
justificación para traducirla como “defección”.  

 

       En cualquier caso, es un hecho que los Judíos fueron 
derrotados en  sus esfuerzos por destruir a Cristo y a Su 
enseñanza al Crucificarle; y en sus  esfuerzos por destruir a 
la Iglesia; y fueron  derrotados en sus esfuerzos de agradar 
a Dios por medio del camino que emprendieron.    



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   256 
 

       Debido a su derrota en todos estos esfuerzos, las 
riquezas de las bendiciones de la salvación fueron 
ofrecidas a todos los Gentiles — de hecho, a todas las 
personas de la tierra. “¿cuánto más su plena restauración?” La 
palabra “restauración” ¿En qué sentido es usada? Los 
Comentaristas parecen dar por concedido que Pablo estaba 
refiriéndose al  completo — total — regreso de los Judíos al 
favor de Dios, pero el razonamiento de Pablo en este 
capítulo no contempla tal  cosa como la conversión de la 
nación Judía. Además, está hablando de una caída o 
derrota, de los Judíos y no de su conversión. ¿Pudiera él, por 
lo tanto,  haber querido decir su total y completa  
degradación, la cual resultó en su total y completa 
destrucción como nación? Su completo derrocamiento 
como nación, contribuyó al esparcimiento del evangelio. 
                

                La mayoría de los Judíos, tanto en Palestina como en 
los países extranjeros, han sido los enemigos más 
encarnizados que el Cristianismo ha tenido. En los países 
extranjeros donde ellos tuvieron una sinagoga, hicieron 
todo lo posible en agitar a las personas y a las autoridades 
Romanas contra los Cristianos; sin embargo, su activa 
persecución de Cristianos cesó cuando su nación fue 
destruida. Y de esta manera, perdieron toda influencia con 
las autoridades Romanas en todas partes. Y aquellos 
intrusos Judaizantes que buscaron suscitar problemas en 
todas las Iglesias donde había miembros Gentiles, 
perdieron su influencia en el daño. Quizás nada más 
grande fuera de la Iglesia ayudó a la esparción del 
evangelio entre todas las  naciones tanto como la completa 
destrucción de la nación Judía. 

 
      Versículos 13, 14: “Porque a vosotros hablo, gentiles, 

Por cuanto yo soy apóstol a los gentiles, honro mi 
ministerio, por si en alguna manera pueda provocar a 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   257 

 
 

celos a los de mi  sangre, y hacer salvos a algunos de 
ellos.” Aunque Pablo estaba discutiendo a detalle  el destino 
de los Judíos, no quería que los Cristianos Gentiles 
pensaran que él estaba olvidándose del pueblo Gentil. Él 
había sido elegido como un  apóstol de los Gentiles, y él se 
gloriaba en ese ministerio. Él demostró que fue enviado de 
Dios por medio de los milagros  que realizó. Él esperó que 
su predicación a  los Gentiles y sus milagros entre ellos 
pudieran provocar a algunos de los Judíos a un campo de 
celos de manera que pudieran iniciar la investigación del 
testimonio con respecto al Cristo para convertirse en 
creyentes en Jesús como el Cristo. Al lograrlo, él sería un 
instrumento  en salvar a los que creyeron a su predicación.  

 

 

       Por medio de la enseñanza, con el respaldado de una 
vida piadosa, cualquier Cristiano puede ser un agente en 
salvar a otros. “Ten cuidado de ti mismo y de la doctrina; 
persiste en ello, pues haciendo esto, te salvarás a ti mismo 
y a los que te oyeren” (1 Tim.4:16). Pablo no esperaba salvar 
a todos los Judíos, únicamente a algunos de ellos. 

 

        Versículo 15: “Porque si su exclusión es la 
reconciliación del mundo, ¿qué será su admisión, sino 
vida de entre los muertos?” La exclusión de los Judíos no 
provocó la reconciliación de todo el mundo, tampoco su 
“admisión” significa que todos los Judíos serían restaurados 
al favor de Dios. La reconciliación fue ofrecida a todo el 
mundo, y todos los Judíos tenían la oportunidad de ser 
salvos. Todos los Judíos estaban muertos espiritualmente 
ante Dios — muertos en sus pecados, tal como lo estaban 
los  Gentiles.  
 

      Por lo tanto, recibir a un Judío   de nuevo al favor 
con Dios, es como dar vida de entre los muertos. La 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   258 
 

conversión de cualquier pecador a Cristo es vida de entre 
los muertos. Los Judíos no son ahora el pueblo de Dios 
más que lo son los  Gentiles — Todos están muertos en 
transgresiones y pecados hasta que ellos son hechos vivos 
en Cristo. 
 

  Versículo 16: “Si las primicias son santas, también lo 
es la masa restante; y si la raíz es santa, también lo son las 
ramas.” La palabra “santas” aquí no significa libres de 
pecado. La ley de Moisés decía, “Las primicias de los 
primeros frutos de tu tierra traerás a la casa de Jehová tu 
Dios” (Exo.23:19). “Y habló Jehová a Moisés, diciendo: 
Habla a los hijos de Israel y diles: Cuando hayáis entrado 
en la tierra que yo os doy, y seguéis su mies, traerás al 
sacerdote una gavilla por primicia de los primeros frutos 
de vuestra siega. Y el sacerdote mecerá la gavilla delante 
de Jehová, para que seáis aceptos… No comerás pan, ni 
grano tostado, ni espiga fresca, hasta este mismo  día, hasta 
que hayáis ofrecido la ofrenda  de vuestro Dios” (Lev.23:9-
14). Cuando los primeros frutos eran traídos al  sacerdote, 
entonces, toda la cosecha se convertía santa para el pueblo, 
es decir, dedicada para su uso.  

 
  Cuando Dios aceptó a los primeros convertidos 

Judíos, las  primicias de la cosecha del evangelio, entonces, 
toda la nación fue santa, es decir, aceptable a Dios sobre 
las condiciones del evangelio. Únicamente en ese sentido 
fue toda la raza Judía santa. 
 

      Versículos 17, 18: “Pues si algunas de  las ramas 
fueron desgajadas, y tú, siendo  olivo silvestre, has sido 
injertado en lugar de ellas, y has sido hecho participante 
de la raíz y de la rica savia del olivo, no te jactes contra las 
ramas; y si te jactas, sabe que no sustentas tú a la raíz, sino 
la raíz a ti.” Una ilustración no debe ser presionada hasta 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   259 

 
 

el punto de contradecir  la enseñanza clara de otros pasajes 
de las Escrituras. Esta ilustración no debe tomarse como 
enseñando que algunos de los Judíos no fueron desgajados 
del favor de Dios; “…pues ya hemos acusado a judíos y a 
gentiles, que todos están bajo pecado” (Rom.3:9). Muchos 
Judíos desgajados del favor de Dios, habían sido injertados 
de nuevo por medio de su fe en Cristo. El olivo silvestre 
representó a los Gentiles.  

 

       El  Gentil convertido había sido injertado en el favor 
de Dios, y por lo tanto, se había convertido participante 
con los creyentes Judíos. “de la raíz y de       la rica savia del 
olivo” Los Judíos incrédulos no eran participantes “de la raíz 
y de la rica savia del olivo” como lo eran los Gentiles 
incrédulos; ellos habían sido desgajados. Habían sido 
desgajados por buenas razones: Ellos habían quebrantado el 
pacto, que les había dado existencia nacional; habían dado 
muerte al Mesías, habían rechazado el evangelio,  y habían 
perseguido despiadadamente a la  Iglesia del Señor. 
       
      Pero aun así, los Cristianos Gentiles no  debían 

gloriarse sobre las ramas desgajadas; tampoco debían 
gloriarse por encima de los creyentes Judíos, al creer que 
los Judíos son tan aceptables a Dios como lo son los 
creyentes Gentiles. En esta ilustración, o figura, parece que 
Abraham es la raíz, porque todo Israel surgió de él. Él se 
ganó el favor de Dios por medio de la fe, y así lo hacemos 
nosotros. Al cambiar la figura, Abraham  es dicho ser 
“padre de todos los creyentes” (Rom.4:11). En el sentido 
verdadero, ahora, los Judíos incrédulos no son la simiente 
de Abraham (Jn.8:39).  

 

       Versículos 19-21: “Pues las ramas, dirás, fueron 
desgajadas para que yo fuese injertado. Bien; por su 
incredulidad  fueron desgajadas, pero tú por la fe estás 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   260 
 

en pie. No te ensoberbezcas, sino teme.  Porque si Dios 
no perdonó a las ramas naturales, a ti tampoco te 
perdonará.” De  lo que fue dicho en los versículos 11 y 12, 
el  Cristiano Gentil pudiera concluir que los Judíos fueron 
rechazados para el propósito definido de otorgar 
salvación a los Gentiles. 
 

  El rechazo de los Judíos, que resultó de sus pecados, 
apresuró la predicación del evangelio a los Gentiles. Los 
Judíos no rechazaron arbitrariamente el evangelio para el 
beneficio especial de los Gentiles. El término 
“incredulidad” aquí comprende todos sus pecados y 
rebelión. En realidad, los Judíos se desgajaron por   si 
mismos de todas las relaciones favorables con Dios. Es por 
su fe que los Cristianos Gentiles permanecen en el favor 
de Dios. Ellos no obtienen el favor  de Dios por medio 
de una parcialidad de Dios hacia ellos, ni por medio de 
algún  mérito de su propio esfuerzo, sino por la gracia, a 
través de la fe en el Señor Jesucristo. Los Judíos podían 
obtener este  favor en la misma forma. No había, por lo 
tanto, ningún motivo u ocasión para que se gloriarán 
sobre los Judíos. 
 

       Además, estos Cristianos Gentiles pudieran también 
ser desgajados del favor  de Dios, como un resultado de su 
incredulidad. Por nacimiento natural, todos los Judíos 
habían sido el pueblo de Dios — habían nacido en la 
relación del pacto con Dios; pero ese pacto finalizó en la 
cruz, y esto dejaba a los Judíos en la misma condición como 
los Gentiles. “No como el pacto que hice con sus padres El 
día que los tomé de la mano para sacarlos de la tierra de 
Egipto” (Heb.8:9).  

 

      De manera, que esto debiera servir como una 
advertencia a los Cristianos Gentiles — de hecho, para 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   261 

 
 

todos los miembros del nuevo pacto, ya sean Judíos o 
Gentiles; “Porque si Dios no perdonó a las ramas naturales,  a ti 
tampoco te perdonará”. Esto muestra concluyentemente que 
los Cristianos pueden comprometerse de tal manera que 
pueden ser cortados del favor de Dios. 

 

 Versículos 22-23: “Mira, pues, la bondad y la 
severidad de Dios; la severidad ciertamente para los que 
cayeron, pero la bondad para contigo, si permaneces en 
esa bondad; pues de otra manera tú también serás cortado. 
Y aun ellos, si no permanecieren en  incredulidad, serán 
injertados, pues poderoso es Dios para volverlos a 
injertar.” Esta salvación de algunos por medio de la fe, y 
este cortamiento de otros debido a su incredulidad, 
muestra ambas cosas, la misericordia y la justicia de Dios, 
o la bondad y severidad de Dios. Y esto lleva a Pablo a 
exclamar: “Mira, pues, la bondad y severidad de Dios”. Dios 
trató severamente con los Judíos porque cayeron en la 
incredulidad. La bondad de Dios podría ser extendida a los 
Cristianos Gentiles mientras ellos no cayeran en la 
incredulidad. 

 

      En Su bondad y en Su severidad, Dios no es ni tiránico 
ni caprichoso; la exhibición de Su bondad o severidad 
depende de la actitud del hombre hacia Él. No veamos un 
sólo lado del concepto  de Dios. Que “Dios es amor” (1 
Jn.4:8) es igualmente verdadero que “nuestro Dios es fuego 
consumidor” (Heb.12:29). Debido  a la incredulidad, los 
Judíos fueron cortados del favor de Dios. Su única 
esperanza, por lo tanto, era regresar hacia Dios por medio 
de la fe en Cristo. Cualquiera entre ellos podía ser injertado 
nuevamente en el favor de Dios, “si no permanecieren en 
incredulidad”- Dios era  capaz de injertarlos de nuevo; la 
única causa que le podía estorbar era la incredulidad de 
ellos. 

 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   262 
 

      Versículo 24: “Porque si tú fuiste cortado del que por 
naturaleza es olivo silvestre, y contra naturaleza fuiste  
injertado en el buen olivo, ¿Cuánto más éstos, que son las 
ramas naturales, serán injertados en su propio olivo?” Un 
olivo silvestre es un árbol no cultivable, un árbol que se da 
en el bosque. Su fruto sería  inferior, y no sería natural 
esperar  mejorar su fruto al injertarlo en un bueno árbol de 
olivo. Sin embrago, el fruto de los  Gentiles, aquí 
representado como un olivo silvestre, sería mejorado al 
ser injertado en un buen olivo, es decir,  injertado en el 
favor y servicio de Dios. Y  si una rama del olivo silvestre 
es injertada en el buen olivo, cuánto mucho más  natural es 
el injerto de las ramas  naturales. 
 
      La parábola del olivo, o la ilustración, ha sido 

frecuentemente empleada en un intento para probar la 
perpetuidad de la Iglesia desde Abraham hasta la 
dispensación Cristiana;  y esto es hecho en un esfuerzo para 
probar  la validez de la membrecía infantil en la Iglesia. Pero 
a través de una consideración  cuidadosa de la parábola, o 
ilustración, prueba el argumento ser falacioso. 
 

1. El lenguaje es únicamente una ilustración del método 
de Dios al tratar con los Judíos y Gentiles. Hacer que 
una ilustración sirva para más allá del punto 
ilustrado es cometer violencia al lenguaje y a la 
razón. 

2. La perpetuidad de la supuesta Iglesia Abrahámica 
no está bajo   consideración; Pablo, por lo tanto, no 
está dando una ilustración para probar ese punto. Él 
ni siquiera ha  insinuado ese pensamiento.  

3. Los dos olivos son la parábola. Si el olivo cultivado 
representa la Iglesia  de Dios, ¿Qué Iglesia representa 
el olivo silvestre? ¿Quién es la Iglesia     silvestre? 

4. Si la Iglesia en el día de Pentecostés hubiera estado 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   263 

 
 

con los Judíos todo el tiempo, ¿Quiénes serían los 
miembros del remanente? Jesus le dijo a Nicodemo, 
uno de los principales Judíos, que tenía que nacer 
de nuevo (Jn.3:3-5) El hecho  que en el lenguaje de 
Jesús incluya “todos”: “el que no”, del Griego — “tis”, 
cualquiera — “el que no naciere de agua y del 
Espíritu, no puede entrar en el reino de Dios” (v.5). 
Por lo tanto, un Judío, cualquier Judío, tenía que 
nacer de nuevo para entrar — ser injertado en. Para 
asegurase que Nicodemo y todos los demás 
pudieran conocer que todos los Judíos estaban 
incluidos, Jesus dijo, “el que no” observe el 
pronombre plural —“el que no naciere de nuevo”. 

5.  Si la Iglesia comenzó con Abraham y el olivo 
representa esa Iglesia, entonces, los Judíos eran 
miembros naturales, y por lo tanto, ellos no tenían 
que nacer de nuevo para entrar a ella — ya que ellos 
habían nacido en ella; y por lo tanto, todos los hijos 
de los Judíos son miembros de ella. Si los Judíos que 
llegaban a la  edad de la responsabilidad moral  eran 
desgajados — cortados fuera de la Iglesia —, a causa 
de la incredulidad, eso no destruiría el hecho que 
ellos nacieron en ella. Si esta suposición es correcta, 
entonces, todos los niños Judíos todavía nacen en 
ella. Si no ¿Por qué no? ¿Puede un pseudo Bautista 
responder? Las ramas naturales fueron desgajadas 
debido a la incredulidad, pero esto no  aplicaría a los 
infantes. ¿Qué  desgajaría a los infantes Judíos? No 
serviría de nada decir que los infantes   Judíos fueron 
traídos a la Iglesia por medio de la circuncisión, 
porque los infantes son ahora traídos a ella por el 
bautismo, y por lo tanto, los infantes Judíos no 
bautizados son dejados afuera; porque si los Judíos 
se convierten en miembros por la circuncisión, 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   264 
 

entonces, ellos ya no son ramas por naturaleza. 
Cualquiera  puede ver esta inconsistencia. Por lo 
tanto, el argumento de los pseudo Bautistas sobre el 
olivo les obliga a decir que los Judíos eran miembros 
por naturaleza — por medio del nacimiento natural; 
pero su argumento que el bautismo vino a 
reemplazar a la circuncisión les obliga a decir que 
los Judíos se convierten en miembros por la 
circuncisión. Sus argumentos se oponen y se anulan 
unos a otros. 

6. Debido a que todos los injertos son hechos por medio 
de la fe, los infantes no pueden ser injertados porque 
ellos  no pueden tener fe. Y como nadie de los 
Gentiles nacieron en esta supuesta Iglesia 
Abrahámica y los infantes de los Gentiles no pueden 
ser injertados por la fe, es seguro que la membrecía 
de infantes Gentiles en semejante Iglesia es imposible. 

7. Una parábola o cualquier otra figura de lenguaje no 
debe ser presionada  más allá de lo que el escritor 
quiso enseñar con ella. Esto es hecho cuando es 
argumentado que la parábola de Pablo del olivo 
enseña la perpetuidad de una supuesta Iglesia 
Abrahámica. En Efesios 2:14-16 Pablo nos dice que 
Dios quitó la ley del camino de manera que Él 
pudiera  hacer de ambos, Judíos y Gentiles un nuevo 
hombre — una nueva Iglesia. No tiene caso decir que 
los pactos fueron cambiados pero la Iglesia 
permaneció igual, porque Pablo claramente dice que 
el antiguo pacto fue abolido para que la nueva Iglesia 
pudiera ser establecida. 

8. El olivo es el favor de Dios, la bondad  de Dios puede 
ser vista al poner atención al versículo 22. Como un 
pueblo, los Hebreos habían sido el objeto especial del 
favor de Dios —Él había sido bueno con ellos, hasta 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   265 

 
 

que ellos rompieron el pacto debido a su 
incredulidad, y por lo tanto, cayeron bajo la 
severidad de Dios. Los creyentes Gentiles fueron 
injertados en el favor de Dios, en la bondad de Dios; 
pero también deben  continuar en la bondad de Dios, 
o también serán cortados. En toda la  parábola, nada es 
dicho sobre una Iglesia, o sobre la membrecía 
infantil. 
 

         Versículo 25: “Porque no quiero, hermanos, que 
ignoréis este misterio,  para que no seáis arrogantes en 
cuanto a vosotros mismos: que ha acontecido a Israel 
endurecimiento en parte, hasta que haya entrado la 
plenitud de los gentiles;” En el Nuevo Testamento la 
palabra “misterio” generalmente se refiere a las cosas no 
antes reveladas, pero no siempre este es el caso (Vea 1 
Tim.3:9, 16; 2 Tes.2:7). Las cosas demasiado grandes para 
que las mentes finitas las comprendan son misterios. El 
misterio de este versículo es, que “ha acontecido a Israel 
endurecimiento en parte, hasta que    haya entrado la plenitud de 
los gentiles” La declaración misma es de algún modo, un 
misterio, porque Pablo no nos revela cual es la venida de la 
plenitud de los Gentiles. Lo que Pablo no dice, algunos 
Comentaristas y otros escritores lo llenan con sus propias 
suposiciones. 

 

       Es asumido por algunos que la “plenitud de los 
Gentiles” significa que todos los Gentiles serán finalmente 
convertidos a Cristo, y que eso será seguido de la conversión 
de toda la raza Judía. Algunos que abogan por un reino 
futuro interpretan la frase “la plenitud de los Gentiles” como 
el conteo completo de los Gentiles, es decir, cuando el 
Señor  reúna de entre los Gentiles, el número completo 
que Él quiere para gobernantes en el supuesto reino futuro, 
entonces, el evangelismo entre ellos cesará, y los Judíos se 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   266 
 

volverán a Cristo. Estas suposiciones, sin embargo, no 
tienen ningún fundamento.  
          

          Es asumido que la preposición “hasta” muestra que 
este endurecimiento de una parte de los Judíos continuará 
solamente “hasta que la plenitud de los gentiles” ocurra. 
Entonces, toda la completa raza Judía se volverá a Cristo. 
Pero la preposición “hasta”  no dice que seguirá al evento o 
eventos mencionados en la frase que la introduce o 
gobierna. Considere unos pocos ejemplos. “Y las aguas 
fueron decreciendo hasta el mes décimo” (Gen.8:5). Esto no 
indica algún cambio después del mes décimo; el registro 
muestra que las aguas continuaron decreciendo por algún 
tiempo. “entonces diréis: Hombres de ganadería han sido 
tus siervos desde nuestra juventud hasta ahora” 
(Gen.46:34).  
 

        Esto no significa que ellos abandonarían el trabajo de 
la  ganadería en ese tiempo, y se convertirían en otra clase 
de obreros; sino que estaban declarando la base para hacer 
una petición  a Faraón de manera que les permitiera 
continuar en el mismo oficio. “Y nunca después vio Samuel 
a Saúl en toda su vida” (1 Sam.15:35). Esto no implica nada 
en cuanto a lo que Samuel hizo después de  la muerte de 
Saúl. “Mi Padre hasta ahora trabaja, y yo trabajo” (Jn.5:17). 
Y por supuesto que Jesús se mantuvo  trabajando como Él 
Padre lo había hecho. “Pero sabemos que toda la creación 
gime a una, y a una está con dolores de parto hasta ahora” 
(Rom.8:22).  
 

        Pablo no quiso decir que algún cambio seguiría a la  
escritura de su epístola. Toda la creación continúa 
gimiendo y sufriendo hasta ahora tal como lo hacía antes 
que Pablo escribiera esas palabras. Y que cambio tuvo 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   267 

 
 

lugar, o si algún cambio sucedió, después de las cosas 
mencionadas en la  frase “hasta”, no puede ser determinado 
por esa frase, ni por la otra parte de la oración. Ahora bien, 
si tenemos que tratar en suposiciones y llegar a 
conclusiones  sobre la frase “hasta”, ¿Por qué no suponer 
las cosas que están en armonía con lo que realmente 
sucedió?  
 

      Cuando la Iglesia se convirtió cada vez más 
compuesta de miembros Gentiles, al incrementarse el 
endurecimiento de los Judíos hasta que la Iglesia se 
convirtió en casi, sino totalmente, Gentil en membrecía — 
hasta que la plenitud de los Gentiles vino; entonces, el 
endurecimiento  entre los Judíos se volvió en algo  
aparentemente completo. Si esto no es lo que Pablo quiso 
decir, es, al menos, lo que realmente ocurrió. Y además de 
las interpretaciones inspiradas, ¿No son estos  desarrollos el 
mejor comentario sobre una  profecía? 
 

       Versículos 26-27: “y luego todo Israel será salvo, 
como está escrito: Vendrá de Sion el Libertador, Que 
apartará de Jacob la impiedad. Y este será mi pacto con 
ellos, Cuando yo quite sus pecados.” La frase “luego” es 
un adverbio de modo; es aquí una traducción de una 
palabra Griega, que significa “en esta forma (manera) bajo 
estas circunstancias” Pablo había mostrado como los 
Gentiles habían sido injertados en el favor de Dios, y como 
los Judíos, desgajados de las ramas, podían ser injertados 
de nuevo. Y  en esta forma, “todo Israel será salvo”. Pablo 
había dicho que ellos podrían ser injertados de nuevo, si  
no continuaban en la incredulidad. El Espíritu Santo no 
esperaba que todos los  Judíos se apartarán de su 
incredulidad. Por lo tanto, Pablo no quiso decir que toda   
persona del Israel terrenal sería salvo; muchos desde 
entonces han muerto en la incredulidad, y sin salvarse. Y 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   268 
 

Pablo no  está diciendo que el tiempo vendría cuando todos 
los Judíos en ese tiempo viviendo serían salvos.  

 

      Y Pablo no dijo que vendría el tiempo en que todos los 
Judíos que entonces vivieran serían salvos. Y sin embargo, 
algunos hablan como si eso fuera lo que dijo Pablo. 
Cuando Pedro dijo (Hechos 15:11) que los Judíos serían 
salvos aún como los Gentiles, él no quiso decir que todos 
se  salvarían sin importar la clase, sino que todos serían 
salvos como los demás habían sido salvos — La salvación 
estaba abierta para todos sobre las mismas condiciones. El 
Libertador es Jesucristo. “Jacob” aquí permanece para los 
descendientes de Jacob. Jesús vino   a    apartar la impiedad 
de Jacob, y lo hizo  para todos los que le aceptan. Ellos se 
apartarían de su impiedad — su maldad o  irreverencia, y Él 
les quitaría de sus  pecados, y ese fue Su pacto con ellos. 
 
       Versículos 28-29: “Así que en cuanto  al evangelio, 

son enemigos por causa de vosotros; pero en cuanto a la 
elección, son amados por causa de los padres. Porque 
irrevocables son los dones y el llamamiento de Dios.” Los 
Judíos consideraban a los Gentiles tan por debajo de ellos, 
que se consideraban impuros si tocaban a un Gentil. Desde 
el principio, los Judíos se habían opuesto al evangelio, 
porque este no había reunido sus expectaciones, y porque 
el evangelio les condenaba como pecadores y asesinos. 
Que se les dijera que no eran mejores que los Gentiles, esto 
intensificó su enemistad. 

 
      Cuando Pablo dijo a los Judíos en Jerusalén que el 

Señor le había dicho apartarse de ellos para ir a predicarles 
a los Gentiles, ellos le dijeron, “Quita de la tierra a tal 
hombre, porque no conviene que viva” (Hech.22:17-22). La 
predicación del evangelio a los Gentiles, y su aceptación en 
la Iglesia les endureció aún más para darle alguna 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   269 

 
 

consideración a Pablo. Por supuesto, que ningún orgulloso 
Fariseo pensaría en convertirse en un miembro de un cuerpo 
formado en su mayoría por Gentiles. Y de esta manera, 
debido a los Cristianos Gentiles, los Judíos se convirtieron 
en enemigos del evangelio. Dios había seleccionado a los 
padres, Abraham, Isaac y Jacob, y a sus descendientes 
como la línea a través de la cual el Cristo vendría, y Él no se 
había  arrepentido de esa elección; y a pesar de que estos 
descendientes habían pecado hasta ser desgajados de Su 
favor, ellos eran amados por causa de sus padres, y  no 
por causa de ellos mismos. 

 

   Versículos 30, 31: “Pues como  vosotros también en 
otro tiempo erais desobedientes a Dios, pero ahora habéis 
alcanzado misericordia por la desobediencia de ellos, así 
también éstos ahora han sido desobedientes, para que por 
la misericordia concedida a vosotros, ellos también 
alcancen misericordia.” Aquí parece que Pablo habla 
especialmente de los Cristianos Gentiles. Aunque los 
Gentiles no habían estado bajo  la ley de Moisés, habían sido 
desobedientes a Dios. Si, como dicen  algunos, los Gentiles 
no estaban bajo  ninguna ley de Dios, ¿Cómo pudo Pablo 
decir que habían sido desobedientes  a Dios? La verdad es, 
que todas las  personas están y siempre han estado bajo la 
ley moral eterna de Dios, la ley inherente en la naturaleza de 
nuestras relaciones del uno hacia el otro.  

 

   Los  Gentiles, al desobedecer esta ley moral, habían 
pecado contra Dios. Para una lista de sus prácticas 
pecaminosas vea Romanos 1:18-32. Ellos, por lo tanto, 
estaban bajo condenación, tanto como los Judíos 
desobedientes a la ley. Pero la misericordia se había 
extendido a estos Gentiles pecadores; la oportunidad de  
apartarse de sus pecados y ser salvos se les  había concedido 
a través del evangelio. Y esta era una garantía que los Judíos  



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   270 
 

desobedientes también podían obtener la misericordia. 
 

       Versículo 32: “Porque Dios sujetó a todos en 

desobediencia, para tener misericordia de todos.” Esto no 
significa que Dios había sujetado a todos, tanto Judíos 
como Gentiles, bajo tales condiciones que tenían que ser 
desobedientes, sino que Él contó a todos como 
desobedientes. “…pues ya hemos acusado a judíos y a 
gentiles, que todos están bajo pecado” (Rom.3:9). Y por esta 
razón, Él manda a todos los hombres en todo lugar que se 
arrepientan  (Hech.17:30, 31). Cristo vino para salvar a los 
pecadores, no para convertir a los hombres en pecadores.  

 

       Las personas no son hechas pecadores al oír el 
evangelio, sino que el evangelio, les es predicado porque 
son pecadores. Las personas son pecadores, y necesitan 
reconocer que están bajo la condenación, que pueden 
obtener la misericordia de Dios. En este versículo, Pablo 
finaliza su argumento sobre el tema que el evangelio es el 
poder de Dios para salvación. 
 

  Versículos 33-36: “¡Oh profundidad de las riquezas 
de la sabiduría y de la  ciencia de Dios! ¡Cuán insondables 
son sus juicios, e inescrutables sus caminos! Porque 
¿Quién entendió la mente del  Señor? ¿O quien fue su 
consejero? ¿O quién le dio a él primero, para que le fuese 
recompensado? Porque de él, y por él, y para él, son todas 
las cosas. A él sea la gloria por los siglos. Amén.” ¡Cuan 
sublime son estas palabras! ¡Cuán sublimes son estas 
palabras! Estas expresiones se refieren a las provisiones 
para la salvación como son reveladas en el evangelio, 
incluyendo el uso de hombres y naciones de Dios para el 
desarrollo de este  plan de salvación, como ha sido expuesto 
en esta epístola, y no únicamente, como algunos creen, a lo 
que fue dicho en los versículos 30 y 31. 



Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   271 

 
 

       En la Biblia, el uso del término “conocimiento de Dios” 
no se refiere a lo que Dios sabe, sino a lo que se conoce o lo 
que puede ser conocido de Él. Es decir, se refiere a las cosas 
reveladas sobre Él y Sus planes. Aquí están algunos 
ejemplos del  uso de esta frase: “Entonces entenderás el 
temor de Jehová, Y hallarás el conocimiento de Dios” 
(Prov.2:5). “…porque no hay verdad, ni misericordia, ni 
conocimiento de Dios en la tierra” (Oseas 4:1). “… porque 
algunos no  conocen a Dios” (1 Cor.15:34). Pablo oró que los 
Colosenses pudieran ser “…llenos del conocimiento de su 
voluntad en toda sabiduría e inteligencia espiritual” 
(Col.1:9-10). “Antes bien, creced en la justicia y el 
conocimiento de nuestros Señor y Salvador Jesucristo” (2 
Ped.3:18). (Vea también Oseas 6:6; 2 Cor.10:5; 2 Ped.1:2, 3, 
8).  

 

    En ningún pasaje, la frase  se refiere a lo que Dios 
conoce, sino tal como la expresión “el conocimiento de las 
Matemáticas” se refiere a lo que se conoce de las 
Matemáticas. Ningún hombre sin inspiración puede 
averiguar y discernir los  juicios de Dios, ni trazar Sus 
caminos a lo largo de las edades y la forma en como Él usó 
a hombres y naciones para llevar a cabo Sus planes y 
propósitos. Y nadie puede conocer la mente de Dios, excepto 
que Él la revela. 

 
       El hombre, por sus propios poderes, no puede 

encontrar estas cosas gloriosas “Pero Dios nos las reveló a 
nosotros por el Espíritu; porque el Espíritu todo lo 
escudriña, aun lo profundo de Dios. Porque ¿quién de los 
hombres sabe las cosas del hombre, sino el espíritu del 
hombre que está en él? Así también nadie conoció las cosas 
de Dios, sino el Espíritu de Dios. Y nosotros no hemos 
recibido el espíritu del mundo, sino el Espíritu que 



 Capítulo 11                                       Un Comentario sobre Romanos   272 
 

proviene de Dios, para que sepamos lo que  Dios nos ha 
concedido, lo cual también hablamos, no con palabras 
enseñadas por sabiduría humana, sino con las que enseña 
el Espíritu” (1 Cor.2:10-13).  
       
       Únicamente cuando Dios se revela así mismo 

podemos conocer Su mente. Y nadie le da dado a Dios  algo; 
de manera que Dios este bajo obligación de recompensarle; 
“Porque de él, y por él, y para él, son todas las cosas” (v.36). No 
podemos, por lo tanto enriquecerlo a Él, dándole lo que ya 
tiene; pero podemos,  con Pablo decir, “A él sea la gloria por 
los siglos. Amén”. 

      



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Así que, hermanos, os ruego por las misericordias de Dios, que 

presentéis vuestros cuerpos en sacrificio vivo, agradable a Dios, 

que es  vuestro culto racional. 2 No os conforméis a este siglo, sino 

transformaos por medio de la renovación de vuestro 

entendimiento, para que comprobéis cuál sea la buena voluntad 

de Dios, agradable y perfecta. 3 Digo, pues, por la gracia que me 

es dada, a cada cual que está entre vosotros, que no tenga más 

alto concepto de sí que el que debe tener, sino que piense de sí 

con cordura, conforme a la medida de fe que Dios repartió a cada 

uno. 4 Porque de la manera que en  un cuerpo tenemos muchos 

miembros, pero no todos los miembros tienen la misma función, 

5 así nosotros, siendo muchos, somos un cuerpo en Cristo, y todos 

los miembros los unos de los otros. 6 De manera que, teniendo 

diferentes dones, según la gracia que nos es dada, si el de profecía, 

úsese conforme a la medida de la fe; 7 o si de servicio, en servir; 

o el que enseña, en la enseñanza. 8 el que exhorta, en la 

exhortación; el que reparte, con liberalidad; el que preside, con 

solicitud; el que hace misericordia, con alegría. 9 El amor sea sin 

fingimiento. Aborreced lo malo, seguid lo bueno. 10 Amaos los 

Capítulo 12 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   274 
 
unos a los otros con amor fraternal; en cuanto a honra, 

prefiriéndoos los unos a los otros. 11 En lo que requiere diligencia, 

no perezosos; fervientes en espíritu, sirviendo al Señor; 12 

gozosos en la esperanza; sufridos en la tribulación; constantes en 

la oración; 13 compartiendo para las necesidades de los santos; 

practicando la hospitalidad. 14 Bendecid a los que os persiguen; 

bendecid, y no maldigáis. 15 gozaos con los que se gozan; llorad 

con los que lloran. 16 Unánimes entre vosotros; no altivos, sino 

asociándoos con los humildes. No seáis sabios en vuestra propia 

opinión. 17 No paguéis a nadie mal por mal; procurad lo bueno 

delante de todos los hombres. 18  Si es posible, en cuanto 

dependa de vosotros, estad en paz con todos los hombres. 19 No 

os venguéis vosotros mismos, amados míos, sino dejad lugar a la 

ira de Dios; porque escrito está: Mía es la venganza, yo pagaré 

dice el Señor. 20 Así que, si tu enemigo tuviere hambre, dale de 

comer; si   tuviere   sed, dale   de   beber; pues haciendo esto, 

ascuas de fuego amontonarás sobre  su cabeza. 21 No seas 

vencido de lo malo, sino vence con el bien el mal.  
     

    Versículo 1: “Así que, hermanos, os ruego por las 
misericordias de Dios, que presentéis vuestros cuerpos 
en sacrificio vivo, agradable a Dios, que es vuestro culto 
racional.” En lugar de dar una  orden, Pablo establece con 
toda su  autoridad apostólica en esta tierna apelación — “os 
ruego”. Las riquezas de la misericordia de Dios como son 
manifestadas en las provisiones para la salvación del 
hombre en y por medio del evangelio, debieran ser una 
poderosa apelación para que el hombre le entregue todas 
sus facultades. “¿O ignoráis que vuestro cuerpo es templo 
del Espíritu Santo, el cual está en vosotros, el cual tenéis de 
Dios, y que no sois vuestros? Porque habéis sido 
comprados por precio; glorificad, pues, a Dios en vuestro 
cuerpo y en vuestro espíritu, los cuales son de Dios” (1 Cor. 
6: 19, 20).  

 

       Nuestros cuerpos deben ser presentados como 



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   275 

 
 

sacrificios vivientes. Esto no es decir, como muchos 
suponen, “en contraste con los sacrificios muertos del 
Antiguo Testamento”; porque ningún Judío jamás ofreció 
un animal muerto como un sacrificio. Los animales 
vivientes eran traídos al altar (cf. Deut.15:21; Mal.1:8).  

 

       Pablo ordena, “ni  tampoco presentéis vuestros 
miembros al pecado como instrumentos de iniquidad, sino 
presentaos vosotros mismos a Dios  como vivos de entre los 
muertos”, “…así ahora para santificación presentad 
vuestros miembros para servir a la justicia” (Rom.6:13, 19). 
De manera que el significado aquí es, presenten sus 
cuerpos  vivos a la justicia — vivos para Dios.  

 

       El cuerpo está muerto al pecado. “Y si el Espíritu de 
aquel que levantó de los muertos a Jesús mora en vosotros, 
el que levantó de los muertos a Cristo Jesús vivificará 
también vuestros cuerpos mortales por su Espíritu que 
mora en vosotros” (Rom.8:11). Esto no se refiere a la 
resurrección del cuerpo, sino a su uso para el servicio de 
Dios ahora.  

 

       Nuestros cuerpos, una vez muertos al pecado, están 
ahora, por medio del Espíritu Santo que mora en nosotros, 
vivos para el servicio de  Dios; nuestros cuerpos son 
presentados a Dios como instrumentos vivientes y  activos 
en Su servicio. “Santo”. Con los Griegos, la palabra aquí 
que traduce “santos” significó “dedicado a los dioses”. 
Cualquier ofrecimiento hecho a los dioses se decía ser 
dedicado o santo. Es fácil observar su aplicación aquí.  

 

       Nuestros cuerpos, como sacrificios vivos, están 
dedicados a la adoración y servicio de Dios. Cualquier 
cosa tomada fuera de su uso común y dedicado a Dios es 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   276 
 

santo. Nuestros cuerpos, por lo tanto, son importantes; de 
hecho, ningún  mandamiento puede ser obedecido, y 
ninguna clase de servicio a Dios puede ser ofrecido, sin el 
uso del cuerpo. Y debido a que el espíritu del hombre, 
emplea de este modo su cuerpo, es llamado, por lo tanto, 
un servicio espiritual. La versión común tiene, “un servicio 
razonable”.  
                       

                          Algunos han concluido que Pablo estaba  exhortando a 
los hermanos a realizar lo que Dios ha dicho sobre el 
fundamento  que Sus demandas era justas y equitativas, 
como si uno debiera aconsejar a otra persona a comprar un 
predio de terreno porque el precio es razonable, es decir, 
¡justo y correcto!. Pero esto ningún escritor  inspirado lo 
habría hecho. La palabra ocurre en otra ocasión en el 
Nuevo Testamento; la Versión King James traduce el 
término “sincero”, la versión American Standard tiene 
“espiritual” (1 Ped.2:2). 
 
      No hay ninguna ordenanza carnal en   el Cristianismo; 

todo servicio aceptable es un servicio espiritual. Y de esta 
manera, dedicar nuestros cuerpos como  instrumentos de 
servicio a Él es aceptable  a Él y por la tanto, un servicio 
espiritual. 

      Versículo 2: “No os conforméis a este siglo, sino 
transformaos por medio de la renovación de vuestro 
entendimiento, para que comprobéis cuál sea la buena 
voluntad de Dios, agradable y perfecta.” Algunos 
Cristianos, como los hijos de Israel, quieren copiar las 
formas y  prácticas de otras personas. Pablo prohíbe  esto. 
Su lenguaje también prohíbe que nos dejemos llevar por 
las costumbres que prevalecen a nuestro alrededor; y los 
Cristianos caerán en las costumbres de otras personas 
religiosas, si ellos no estudian la Biblia, y la vuelven su 



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   277 

 
 

guía en su lenguaje  y conducta. El Cristiano debiera 
volver la Biblia su guía, y no importándole si esta le vuelve 
agradable o desagradable hacia los demás. “como hijos 
obedientes, no os conforméis a los deseos que antes tenías 
estando en vuestra ignorancia; sino, como aquel que os 
llamó es santo, sed también vosotros santos en toda 
vuestra manera de vivir” (1 Ped.1:14, 15). Debemos 
formarnos  de acuerdo a la vida de Cristo y el evangelio, 
no de acuerdo al mundo. “sino transformos”. Esto demanda 
un cambio  radical en el pensamiento y en la conducta  de 
los que se convierten en Cristianos.  
         

        La palabra Griega aquí traducida “transformaos” es 
traducida “transfigurados” en Mateo 17:2 y Marcos 9:2. El 
Cristiano es hecho responsable de este cambio; el cambio 
no es producido instantáneamente “…el interior no 
obstante se renueva de día y en día” (2 Cor. 4:16). Esta 
transformación puede ser producida únicamente al 
renovar la mente, el hombre interior día a día. Nadie 
puede transformar su carácter mientras que conserva la 
misma antigua reserva de ideas e ideales. Estudie la Biblia 
— vuelva los pensamientos de Dios sus  pensamientos e 
ideales, y una transformación naturalmente seguirá.  
 

        El  evangelio en el corazón obra el cambio. Y debido a 
que la voluntad de Dios atesorada en el corazón produce 
tal cambio en el carácter, la persona pensante, por lo tanto, 
mediante la experiencia real se prueba a sí misma que la 
voluntad de Dios es buena, agradable y perfecta.  

         Versículo 3: “Digo, pues, por la gracia que me es 
dada, a cada cual que está entre vosotros, que no tenga 
más alto concepto de sí que el que debe tener, sino que 
piense de sí con cordura, conforme a la medida de fe que 
Dios repartió a cada uno.” Pablo habla de ser hecho un 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   278 
 

apóstol por la gracia que le fue concedida. El mismo 
pensamiento es expresado en el Capítulo 15:15, 16; 1 
Cor.3:10; 15:10; Gál.2:7-9; Efe.3:7. Él advierte a los 
Cristianos contra el pensar tan desmedidamente de sí 
mismos. Pensar con cordura  es pensar con sensibilidad — 
pensar de nuestras relaciones correctas con Dios y con 
nuestro prójimo.  

 

        Nadie debiera sentirse más sabio y por encima de lo 
que está escrito (1 Cor.4:6), tampoco sentirse tan 
importante como para ser dominante (3 Jn.9-10). Tampoco 
debiera como Moisés, sentirse que él es tan insignificante 
para realizar lo que Dios le manda hacer (Ex.4:10).  

 

“la medida de fe”. No me parece  a mí que “medida” 
signifique aquí porción. R. St. John Parry, en sus notas en 
el Cambridge Greek Testament, dice del término Griego aquí 
traducido “medida”, “En el Nuevo Testamento, esta palabra 
siempre tiene su significado apropiado de “un instrumento 
de medición”.  

 

La fe es el instrumento de medida. El instrumento por 
el cual medimos nuestro pensamiento.  Si la fe en este lugar 
se refiere al evangelio,  como lo hace en otros lugares, o a 
nuestra propia fe en el evangelio, no hay ninguna 
diferencia; porque nuestra fe incluye una sincera creencia 
en el evangelio. Es igual a  la idea que el evangelio es el 
instrumento de medición; porque nuestra fe no puede ir 
más allá, y tampoco debiera quedar corta de el. Nuestra fe 
es el evangelio escrito en nuestros corazones.  

 

Versículos 4, 5: “Porque de la manera que en un 
cuerpo tenemos muchos miembros, pero no todos los 
miembros tienen la misma función, así nosotros, siendo 



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   279 

 
 

muchos, somos un cuerpo en Cristo, y todos los 
miembros los unos de los otros.” Como todos los 
Cristianos son uno cuerpo en Cristo, y miembros uno del 
otro, ningún miembro debe pensar  que está por encima de 
los demás. La palabra “oficio” —“función” en la Versión 
Castellana —ARP) en el versículo 4 se refiere a una función. 
Cada miembro del cuerpo de Cristo tiene un oficio, una 
función, tal como cada miembro de nuestro cuerpo físico, y 
es una parte esencial del cuerpo. Este es un pensamiento 
sensato. Pablo habla extensamente sobre esta misma 
ilustración en una explicación mayor en 1 Corintios 12:12-
27. 
  

      Versículos 6-8: “De manera que, teniendo diferentes 
dones, según la gracia que nos es dada, si el de profecía, 
úsese conforme a la medida de la fe; o si de servicio, en 
servir; o el que enseña, en la enseñanza. el que exhorta, 
en la exhortación; el que reparte, con liberalidad; el que 
preside, con solicitud; el que hace misericordia, con 
alegría.” El cuerpo humano es una unidad, aunque tiene 
muchos miembros; y cada miembro tiene un oficio, o 
función. Las personas  tienen ciertos dones naturales, pero 
ningún don natural capacitará al hombre  a profetizar.  

 

      Un profeta era uno que  hablaba de parte de Dios; es 
decir, Dios hablaba a través de  él para resto de las 
personas. Predecir eventos futuros no fue su función 
principal; Dios le entregaba a él  cualquier enseñanza que 
las personas necesitaban. Él era un maestro inspirado.  

 

      Ciertas otras actividades en la Iglesia  primitiva 
requirieron atributos especiales; estos atributos especiales 
fueron llamados dones espirituales. Estos son mencionados  
más específicamente señalados en 1  Corintios 12:1-11, 28-
30. Parece que los maestros no revelaban, sino enseñaban 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   280 
 

lo que había sido revelado. Como el Nuevo Testamento no 
había sido completado, estos maestros podrían necesitar 
un grado  de inspiración para capacitarles para recordar lo 
que habían estado enseñando y para protegerlos del error. 
“o si ministra” —“o si de servicio, en servir” — Versión 
Castellana, ARP).  

 

      Parece que el servicio puede ser entregado sin la  
inspiración; y de igual modo, la exhortación y la 
repartición. El que preside necesita ser diligente, pero 
muchos dan poco tiempo o atención a la responsabilidad 
puesta sobre ellos. Y nadie debiera intentar mostrar 
misericordia a medias o en una forma indiferente. Mostrar 
misericordia es una manera útil es un arte fino. 

 

      Versículos 9, 10: “El amor sea sin fingimiento. 
Aborreced lo malo, seguid lo bueno. Amaos los unos a los 
otros  con amor fraternal; en cuanto a honra, 
prefiriéndoos  los unos a los otros.” Nadie debiera fingir 
el amor; fingir amor es hipocresía. El hombre que no 
aborrece aquello que es malo, ni ama el bien ni lo 
abandona. “Aborreced el mal, y amad el bien” (Amós 5:15). 
Jehová dijo con respecto a Cristo, “has amado la justicia, y 
aborrecido la maldad, Por lo cual te ungió Dios, el Dios 
tuyo, Con óleo de alegría más  que a tus compañeros” 
(Heb.1:9). Debido a que Jesus ama al hombre, Él aborrece 
la maldad, y de igual forma deben hacer los Cristianos. Si 
amamos a nuestros hermanos, odiamos aquello que los 
daña.  

       Cuando los Cristianos se aman “los unos a  los otros con 
amor fraternal”, ellos lucharán contra todo lo que es 
perjudicial a los demás. Y en todos los asuntos  sociales o 
de negocios, los Cristianos deben preferirse el uno al otro. 

 



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   281 

 
 

       Versículos 11-13: “En lo que requiere diligencia, no 
perezosos; fervientes en espíritu, sirviendo al Señor; 
gozosos en la esperanza; sufridos en la tribulación; 
constantes en la oración; compartiendo para las 
necesidades de los santos; practicando la hospitalidad.” 
Perezoso implica indolencia excesiva y lenta. El Cristiano 
debe ser industrioso en el servicio del Señor; de otra 
manera, no  puede tener esperanza. La esperanza sustenta a 
las personas en todas sus  tareas; y para el Cristiano, la 
esperanza de la dicha futura le trae gozo y felicidad aún 
bajo sus tribulaciones y adversidades. La paciencia es la 
firmeza — el aguante.  

 

       La esperanza ayuda al Cristiano a ser paciente, o 
perseverante, en la tribulación;  porque sin la esperanza, no 
soportaríamos  las pruebas y persecuciones. La paciencia 
soporta, no se riende.  

 

       Reconocer nuestra continúa dependencia sobre el 
Señor Jesus nos conduce a la constancia en la oración. La 
indiferencia y un sentimiento de auto suficiencia provocan 
un descuido de la oración. Compartiendo las necesidades 
para los santos es ayudarles en sus necesidades. La 
hospitalidad es la recepción y la atención de los huéspedes 
con generosidad y amabilidad, ser generosos hacia 
cualquiera que lo necesite, y esto incluye a los extraños. Si 
todas estas características del carácter son manifestadas por 
todos  los miembros de una Iglesia, esa Iglesia es un grande 
poder para el bien. 
     

       Versículos 14, 15: “Bendecid a los que os persiguen; 
bendecid, y no maldigáis. Gozaos con los que se gozan; 
llorad con los que lloran.” Las persecuciones son comunes 
a muchos Cristianos. “Y también todos los que quieren 
vivir piadosamente en Cristo Jesus padecerán 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   282 
 

persecución” (2 Tim.3:12).  Es el vivir piadoso como un 
Cristiano lo que provoca la persecución. Esta no es una 
enemistad personal, es una enemistad  contra Cristo. Esto 
debiera hacer que el Cristiano se compadezca del 
perseguidor por su furia ciega. La más grande bendición 
que podemos conferir sobre el perseguidor es conducirle a 
ser un Cristiano. Maldecir aquí no significa usar palabras 
soeces; significa más bien, pedir que una calamidad caiga 
sobre una persona.  
 

        Si un compañero Cristiano tiene una causa justa para 
regocijarse, debiéramos regocijarnos con él. Con frecuencia 
envidiamos la buena fortuna de los demás.  Y debíeramos 
entrar en una completa compasión con los demás en sus 
tristezas.  
 

       Versículo 16: “Unánimes entre vosotros; no altivos, 
sino asociándoos con  los humildes. No seáis sabios en 
vuestra propia opinión.” La amonestación a ser de  la 
misma mente está conectada con lo que es dicho en el 
versículo 15. Esta amonestación no parece referirse a la 
unidad en la enseñanza del evangelio, sino  más bien, a la 
unidad de un sentimiento, o disposición, de uno hacia el otro 
— uno al otro entrando en los regocijos y tristezas de los 
demás. No ser ambiciosos para aparecer ser más grandes o 
mejores que otros.  
 

        La lectura marginal nos informa que la palabra Griega 
aquí traducida asociándoos significa, “ser llevados con”. Es 
decir, ser llevados con los que son humildes. Conybeare 
and Howson  traducen “sufrir junto con los humildes”. James 
Macknight tiene “asociándose con los hombres humildes”. 
El Cambridge Greek Testament dice que la palabra Griega es 
igual a “ponerse a un nivel con, acoplarse a “. Albert Barnes 
dice, “Literalmente, ‛ser llevados por, o conducidos por’.  



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   283 

 
 

         No significa  correctamente condescender, sino “denota 
una rendición, o ser guiados y conducidos en los 
pensamientos, sentimientos, y planes, por objetos 
humildes”. En una nota sobre los sinónimos bajo la 
definición de condescender, Webster dice, “Condescender 
implica una renuncia cortés; como, su condescendencia 
insolente”. Y de esta manera, esto parece que condescender 
es la palabra equivocada, y una que expresa una idea 
equivocada. La verdad es, que como Cristianos todos 
somos miembros de una familia.  
 

         Un hijo de Dios si condesciende cuando se asocia con 
otro  miembro de la familia, pero no debiera sentir que lo 
hace. El egoísta siente que condesciende cuando se asocia 
con el humilde, pero el Cristiano genuino no lo siente así. 
Semejante condición  mental provoca que una persona se 
sienta superior a otros hijos de Dios. “No seáis sabios en 
vuestra propia opinión”.  
 

         Versículo 17: “No paguéis a nadie mal por mal; 
procurad lo bueno delante de todos los hombres.” 
Regresar mal por mal no resuelve nada, sino generalmente 
empeora los asuntos. Además, regresar mal por mal coloca 
a uno en el mismo nivel que el que obra la maldad. No 
obstante está es una obra del diablo. Aun los hombres del 
mundo consideran que las represalias están por debajo de 
la dignidad de un caballero, y por lo tanto, no son 
honorables. “Hay una norma común de honor en la que los 
Cristianos no deben por ningún medio ignorar”.  
 

        Cuando un Cristiano se olvida de sí mismo  hasta el 
punto de quebrantar la norma de honor del mundo, él 
pierde su influencia para el bien. Y esto no significa que 
debemos convertirnos en personas que agradan a todo el 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   284 
 

mundo. La palabra Griega para “procurad” significa 
repensar — pensar antes de adoptar un cierto curso de 
acción. El Cristiano se rebaja en la estimación de los 
hombres cuando se compromete en las cosas que el mundo  
piensa que son las correctas. Él también desobedece a la 
medida cautelar señalada por el apóstol Pablo. 

 

      Versículo 18: “Si es posible, en cuanto dependa de 

vosotros, estad en paz con todos los hombres.” Los 
Cristianos   debieran esforzarse especialmente para estar en 
paz entre ellos mismos. Y debíeramos hacerlo, sin sacrificar 
la verdad y el deber, para estar en paz con todos los 
hombres. No debíeramos ser entrometidos en los asuntos 
de los hombres; pero si predicamos la verdad, reprender y 
exhortar, a alguien no le gustará.  

 

    Es por lo tanto, imposible estar  en paz con todos los 
hombres. Ni Jesús ni Pablo pudieron estar en paz con los 
enemigos de Cristo. Debemos contender  ardientemente 
por la fe (Judas 3) — debemos luchar la buena batalla de la 
fe (2  Tim.4:7). Pero el Cristiano no puede permitirse darse 
el lujo de sacrificar sus propios derechos y preferencias 
personales a fin de evitar los problemas. El Cristiano no 
debiera ciertamente provocar problemas sobre cosas que 
no tienen importancia vital. 

 

       Versículos 19-21: “No os venguéis vosotros mismos, 
amados míos, sino dejad lugar a la ira de Dios; porque 
escrito está: Mía es la venganza, yo pagaré dice el Señor. 
Así que, si tu  enemigo tuviere hambre, dale de comer;  
si tuviere sed, dale de beber; pues haciendo esto, ascuas 
de fuego amontonarás sobre su cabeza. No seas vencido 
de lo malo, sino vence con el bien el mal.” La forma de 
dirigirse de Pablo a ellos como “amados” les podría 



Capítulo 12                                       Un Comentario sobre Romanos   285 

 
 

recordar que deberían sentir lo mismo uno hacia el otro. 
Ese sentimiento promovería la paz y el buen 
compañerismo entre ellos, porque las personas no se 
entregan a los conflictos  y palabras ásperas con los que les 
amaban.  

 

      Pero hay inherente en el hombre un sentido de justicia, 
un sentimiento que el obrador de maldad debiera ser 
castigado. Tomar venganza es la forma del  hombre salvaje 
para exigir la justicia, pero  no es la forma del Señor.  

 

      Tampoco es esa clase de castigo tolerado por los 
gobiernos civilizados. “No os venguéis vosotros mismos” El 
individuo no debiera con sus propias manos intentar tomar 
satisfacción por las injurias recibidas. Castigar a los 
obradores de maldad es una prerrogativa de Dios; 
dejémosle  realizar el castigo en Su  propia forma 
establecida. Pablo cita de Deut.32:35: “Mía es la venganza y 
la retribución”.  

 

       La cita de Pablo que parte de la ley no cambió su 
aplicación, y la venganza aquí mencionada se tomará de la 
misma manera. Esta no se refiere  a la venganza que Dios 
tomará sobre los pecadores en el día del juicio. Bajo la ley 
de Moisés, Dios tomó venganza sobre los malos por medio 
de la agencia de autoridades elegidas. Un poco más 
adelante, Pablo mostrará como esto es efectuado (Capítulo 
13).  

                                   En lugar de vengarse personalmente de un enemigo, 
dale comida y bebida según lo pueda necesitar. Si hay 
algún grado de hombría en él, este proceder le llenará de 
vergüenza y remordimiento —figurativamente “ascuas de 
fuego amontonarás sobre su cabeza”, y  esto puede derretir 
completamente su  enemistad. Si no se logra esto, al menos 



Capítulo 12                                        Un Comentario sobre Romanos   286 
 

le hará sentir incomodo, ya que no tendrá nada malo que 
decir de usted.  
 

        Al seguir el proceder detallado en los versículos 19 y 
20, el Cristiano vence el mal con el bien; si uno busca con sus 
propias manos infligir castigo sobre el enemigo, él es 
vencido por el mal — él mismo se convierte en malo. 

    



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Sométase toda persona a las autoridades superiores; porque no 

hay autoridad sino de parte de Dios, y las que hay, por Dios han 

sido  establecidas. 2 De modo que quien se opone a la autoridad, 

a lo establecido por Dios resiste; y los que resisten, acarrean 

condenación para sí mismos. 3 Porque los magistrados no están 

para infundir temor al que hace el bien, sino al malo. ¿Quieres, 

pues, no temer la autoridad? Haz lo bueno, y tendrás alabanza de 

ella; 4 porque es servidor de Dios para tu bien. Pero sí haces lo 

malo, teme; porque no en vano lleva la espada, pues es servidor 

de Dios, vengador para castigar al que hace lo malo. 5 Por lo cual 

es necesario estarle sujetos, no solamente por razón del castigo, 

sino también por causa de la conciencia. 6     Pues por esto pagáis 

también los tributos, porque son servidores de Dios que atienden 

continuamente a esto mismo. 7 Pagad a todos lo que debéis: al 

que tributo, tributo; al que impuesto, impuesto; al que respeto, 

respeto; al  que honra, honra. 8 No debáis a nadie nada, sino el 

amaros unos a otros; porque el que ama al prójimo, ha cumplido 

la ley. 9  Porque: No adulterarás, no mentiras, no hurtarás, no dirás 

falso testimonio, no codiciarás, y cualquier otro mandamiento, en 

Capítulo 13 



Capítulo 13                                        Un Comentario sobre Romanos   288 
 
esta sentencia se resume: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. 

10 El amor no hace mal al prójimo; así que el cumplimiento de la 

ley es el amor. 11 Y esto, conociendo el tiempo, que es ya hora 

de levantarnos del sueño; porque ahora está más cerca de 

nosotros nuestra salvación que cuando creímos. 12 La noche está 

avanzada, y se acerca el día. Desechemos, pues, las obras de las 

tinieblas, y  vistámonos las armas de la luz. 13 Andemos como de 

día, honestamente; no en glotonerías y borracheras, no en lujurias 

y lascivias, no en contiendas y envidia, 14 sino vestíos del Señor 

Jesucristo, y no proveáis para los deseos de la carne.      

     

     Versículo 1: “Sométase toda persona a las 
autoridades superiores; porque no hay autoridad sino de 
parte de Dios, y las que hay, por Dios han sido  
establecidas.” Pablo habla aquí de los gobiernos civiles, 
los gobiernos humanos. Estas órdenes aplican a todos los 
hombres, especialmente a todos los Cristianos, de todos los 
tiempos y lugares; pero había entonces, una necesidad 
especial para esta enseñanza. El Cristianismo era nuevo, y 
fue considerado por algunos como antagónico a los 
gobiernos humanos. Es probable que existiera semejante 
idea entre los Cristianos.  

 

       Los Judíos, por su parte, eran completamente 
adversos a estar sujetos al gobierno Romano, y Judíos que 
estaban convirtiéndose en Cristianos podrían 
probablemente mantener sus antiguos prejuicios contra el 
estar sujetos a Roma.  Los convertidos del paganismo 
pudieran sentir que, habiendo confesado a Jesucristo como 
su rey, no necesitaban estar sujetos a ningún gobierno. Por 
lo tanto, la necesidad especial para esta clara  y enfática 
enseñanza de Pablo. Para hacer que tal sumisión a los 
gobiernos terrenales parezca más razonable y necesaria, les 
informa que todo poder es de Dios, y que los gobiernos 
civiles son ordenados por Dios. Quien niega este hecho 



 Capítulo 13                                      Un Comentario sobre Romanos   289 

 
 

niega la voz de la inspiración. El hecho que los gobiernos 
algunas veces se vuelvan  malos, y lleven a cabo cosas 
injustas, no prueba que la declaración de Pablo no sea 
verdadera. 
         

       El diablo algunas veces controla las acciones de los 
gobiernos, pero eso no prueba que todos los  gobiernos 
pertenezcan al diablo. El diablo algunas veces se introduce 
en las Iglesias y  las causa a hacer cosas malas e injustas, 
pero eso no prueba que el diablo se  apodere y controle todas 
las Iglesias. El propósito del gobierno civil es promover 
la seguridad y el bienestar de sus ciudadanos; y no habría 
ninguna seguridad hacia la vida y a la propiedad, si no 
hubiese gobiernos humanos.  

 

      De esta manera, la obediencia a las autoridades civiles 
es un requerimiento fundamental del evangelio. 
“Recuérdales que se sujeten a los gobernantes y 
autoridades, que obedezcan, que estén dispuestos a toda 
buena obra” (Tito 3:1). “Por causa del Señor someteos a 
toda institución  humana, ya sea al rey, como a superior, ya  
a los gobernantes, como por él enviados para castigo de los 
malhechores y alabanza de los que hacen bien. Porque  esta 
es la voluntad de Dios: que haciendo bien, hagáis callar la 
ignorancia de los hombres insensatos” (1 Ped.2:13-15).  

 

      Uno puede difícilmente imaginarse como sería la vida 
de un pueblo sin un gobierno. En todo lo que dice, Pablo 
asume que los gobiernos llevarían a cabo la misión 
establecida por Dios. Por supuesto, si un gobierno 
demanda que un Cristiano haga algo que es contrario a la 
voluntad de Dios, uno debe obedecer a Dios antes que al 
hombre (Hech.4:19; 5:29). Además de este hecho 
verdadero, el Cristiano debiera ser el mejor de todos los 



Capítulo 13                                        Un Comentario sobre Romanos   290 
 

ciudadanos; porque las autoridades que hay “por Dios han 
sido establecidas.” 
        

       Versículo 2: “De modo que quien se opone a la 
autoridad, a lo establecido por Dios resiste; y los que 
resisten, acarrean condenación para sí mismos.” Dado 
que estos poderes (o autoridades) son  ordenados por Dios, 
el que resiste — se opone contra — el poder u autoridad, 
resiste a lo ordenando por Dios. Resistir al  gobierno no 
significa simplemente fallar  algunas veces en obedecer la 
ley; es estar contra el gobierno — desafiar la autoridad  del 
gobierno. Hacer esto es ponerse contra Dios y contra el 
gobierno, y por  consiguiente traer sobre sí mismo el juicio 
de ambos. 

 

      Versículos 3, 4: “Porque los magistrados no están 
para infundir temor al que hace el bien, sino al malo. 
¿Quieres, pues, no temer la autoridad? Haz lo bueno, y 
tendrás alabanza de ella; porque es servidor de Dios para 
tu bien. Pero sí haces lo malo, teme; porque no en vano 
lleva la espada, pues es servidor de Dios, vengador para 
castigar al que hace lo malo.” Las autoridades Romanas 
años más tarde llevarían a Pablo a la muerte; sin embargo, 
él aquí dice, “Porque los magistrados no están para infundir 
temor al que hace el bien, sino al malo” Sobre este punto 
Conybeare y Howson tienen esta nota: “Debemos recordar 
que esto fue escrito antes que el gobierno Imperial 
comenzará a perseguir a los  Cristianos. Es un testimonio a 
favor de la administración general de la ley criminal 
Romana”.  

 

       Pero esto parece implicar que la  declaración de Pablo 
aplicó únicamente al gobierno Romano y únicamente hasta 
el tiempo que el gobierno Romano comenzó  a perseguir a 
los Cristianos. ¿Pero no estaba Pablo estableciendo 



 Capítulo 13                                      Un Comentario sobre Romanos   291 

 
 

principios que se aplicarían a todos los Cristianos 
establecidos bajo gobiernos de todas las edades? Así me 
parece a mí. Pablo ésta  declarando las correctas funciones 
de los gobiernos civiles. Sus declaraciones son una guía a 
los deberes y limitaciones de los gobiernos, y una 
reprensión a los que sobrepasan a los límites de sus 
correctas funciones. Los gobiernos civiles algunas veces 
fallan en funcionar dentro de sus límites correctos, tal como 
las Iglesias fallan en funcionar como debieran. 

 

         El fracaso de una Iglesia para funcionar como debiera 
no prueba que el diablo la originó, ni que todas las Iglesias 
son poseídas y controladas por el diablo; como tampoco un 
gobierno persecutor prueba que el diablo controla todos los 
gobiernos. Ningún gobierno humano es perfecto, y sin 
duda el gobierno Romano estaba lejos de la perfección; 
pero intente imaginar el destino de los Cristianos 
primitivos y de todas las otras personas  honestas, sino 
habría existido ningún gobierno en lo absoluto. Todos los 
gobiernos se agradan de tener ciudadanos que guardan la 
ley.  
 

       El problema era que el Romano tenía algunas leyes 
con respecto a la religión, las cuales los Cristianos no 
podían obedecer; y esto provocó los problemas. Monstros 
de crueldad como Nerón volvieron dura la vida para los 
Cristianos. Los gobiernos civiles estaban destinados a ser 
ministros de Dios para el bien de los pueblos; pero algunas 
veces giraban bruscamente de su misión establecida por 
Dios, y se convertían en instrumentos de crueldad. La 
espada, como es usada aquí, es un símbolo de poder — el 
poder, o autoridad, para infligir la penalidad de muerte. La 
penalidad de muerte para ciertos crímenes  es uno de los 
requerimientos fundamentales de Dios. Mucho antes que 



Capítulo 13                                        Un Comentario sobre Romanos   292 
 

fuese dada la Ley a Moisés, Dios le dijo a Noé, “El que 
derramaré sangre de hombre, por el hombre su sangre será 
derramada; porque a imagen de Dios es hecho el hombre” 
(Gén.9:6). Este decreto de Dios siempre ha tenido que ser 
llevado a cabo en una forma legal; de lo contrario, sería 
asesinato. “porque no en vano lleva la espada, pues es servidor 
de Dios,  vengador para castigar al que hace lo malo.” Ninguna 
persona, por lo tanto, debiera tomar venganza por sus 
propias manos. 
 

       Versículo 5: “Por lo cual es necesario estarle sujetos, 
no solamente por razón del castigo, sino también por 
causa de la conciencia.” Dos razones o motivos son dados 
aquí para la sujeción a las autoridades del gobierno, es 
decir, la penalidad que el gobierno infringiría en casos de 
que algunos fallen en ser sometidos; y un Cristiano debe 
obedecer a las autoridades para tener una limpia conciencia. 
El hombre que desobedece las leyes de su gobierno sin 
tener algún  remordimiento de conciencia está faltando a 
los mandamientos de Dios.  

 

       El requerimiento que los Cristianos deben estar en 
sujeción a las leyes de la tierra, ha  sido usado por algunos 
como prueba que los Cristianos no pueden tener ninguna 
parte en los asuntos del gobierno; pero está es una 
conclusión injustificada. El hecho es que cada ciudadano, 
ya sea que  él tome parte en los asuntos políticos o no,  se 
espera que esté en sujeción a las leyes del país donde vive. 
Desde el ciudadano  más humilde hasta el Jefe del 
Ejecutivo, todos deben estar sujetos a las leyes del gobierno. 
Sería algo inconsecuente decir  que aquellos que toman 
parte en asuntos del gobierno no deben estar en sujeción a 
sus leyes. 

       Versículos 6, 7: “Pues por esto pagáis también los 



 Capítulo 13                                      Un Comentario sobre Romanos   293 

 
 

tributos, porque son servidores de Dios que atienden 
continuamente a esto mismo. Pagad a todos lo que debéis: 
al que tributo, tributo; al que impuesto, impuesto; al que 
respeto, respeto; al que honra, honra.” La  palabra 
“Tributo” tiene una referencia  especial a “los impuestos 
anuales agravados sobre casas, tierras y personas”. Los 
servicios del gobierno deben ser pagados, “porque son 
servidores de Dios” Ningún Cristiano debiera intentar evitar 
pagar sus pagos justos a expensas del gobierno; esto 
demanda la honestidad, como también es un deber del 
Cristiano.  

      Nuestro Señor enseñó a los Judíos a pagar  sus 
impuestos (Mat.22:15-22) “Pagad a todos lo que debéis” o 
Pagad a todo el que tú debes. El tributo — los impuestos 
directos sobre una persona y su  propiedad; impuestos 
agravados en importaciones y comercios. Mientras 
vivamos en esta tierra, aun si todas las personas fuesen 
Cristianos, necesitamos gobiernos civiles; porque hay cosas 
que deben cumplirse, que la Iglesia como un cuerpo no está 
autorizada a realizar. 
 

      Versículos 8-10: “No debáis a nadie nada, sino el 
amaros unos a otros; porque el que ama al prójimo, ha 
cumplido la ley. Porque: No adulterarás, no mentiras, no 
hurtarás, no dirás falso testimonio, no codiciarás, y 
cualquier  otro mandamiento, en esta sentencia se 
resume: Amarás a tu prójimo como a ti mismo. El amor 
no hace mal al prójimo;  así que el cumplimiento de la ley 
es el  amor.”  Si un hombre paga puntualmente a un 
contrato contraído, él entonces no debe nada. “Pagad a todos 
los que debéis” — paga lo que se debe. Por lo tanto,  cuando 
llegue el momento de cumplir con una obligación, él lo 
paga puntualmente. Pero la obligación de amarnos los 
unos a los otros es siempre una deuda, y nunca es 



Capítulo 13                                        Un Comentario sobre Romanos   294 
 

plenamente pagada; es una deuda perpetua. La lectura 
marginal en la Versión American Standard nos informa 
que la palabra Griega que traduce “prójimo” en el versículo 
8 significa “el otro”. De manera que el versículo se leería “El 
amor no hace mal al otro; así que el cumplimiento de la ley es el 
amor.” Pero  la ley no es cumplida por un mero sentimiento, 
o emoción, sino por acciones de bondad; y esto significa, 
también, abstenerse de hacer cualquier daño. Esto significa 
que uno debe abstenerse de hacer las cosas malas 
mencionadas en el  versículo 9. 
 
       La expresión “Porqué” significa la suma del 

cumplimiento de la ley del amor, es decir, abstenerse de los 
daños mencionados, y amar al prójimo como a uno mismo; 
todo esto es resumido en un sólo mandamiento: “Amarás a 
tu prójimo  como a ti mismo” Y debiéramos amar a nuestro 
prójimo al tratarlos como nos gustaría que nos traten a 
nosotros. Si un hombre ama a su prójimo como así mismo, 
no le hará ningún daño, sino siempre le hará el bien. Este 
es el amor verdadero. 

 

       Versículo 11: “Y esto, conociendo el tiempo, que es 
ya hora de levantarnos del  sueño; porque ahora está más 
cerca de nosotros nuestra salvación que cuando creímos.” 
“Y esto” un asunto adicional, “conociendo el tiempo” — es 
decir,  conociendo el carácter del tiempo en el que ellos 
vivían — era tiempo de despertar de su indiferencia y 
letargo. Pocos Cristianos están tan despiertos como 
debieran estar. “Por lo cual dice: Despiértate, tú que 
duermes, Y levántate de los muertos, Y te alumbrará 
Cristo” (Efe.5:14). La expresión “ahora está más cerca de 
nosotros nuestra salvación” parece referirse a su  salvación 
eterna; porque ya estaban en posesión de la salvación en 
Cristo de sus pecados. Conforme trascurre el tiempo la 
salvación eterna se acerca cada vez más. Nuestra Salvación 



 Capítulo 13                                      Un Comentario sobre Romanos   295 

 
 

está ahora más cercana que  cuando creímos por primera 
vez. 

       Versículo 12: “La noche está avanzada, y se acerca el 
día. Desechemos, pues, las obras de las tinieblas, y 
vistámonos las armas de la luz.” Hay algunas dificultades 
en este versículo, pero su significado general parece lo 
suficientemente claro. El pecado y la ignorancia son ambos 
representados como  las tinieblas — la noche. Los Cristianos 
están todos más o menos bajo la influencia de ambos. El 
lenguaje de Pablo en este versículo muestra que esto es así. 
“la noche está avanzada” Sin el evangelio de Cristo, el mundo 
estaba cubierto en densas tinieblas; pero las tinieblas o la 
noche, estaba pasando, porque la completa revelación del 
evangelio estaba llegando a su terminación. El día — la luz 
plena del evangelio — estaba cerca.  

 

      Ahora los hombres andan en las tinieblas únicamente 
por su elección. Los Cristianos tienen una responsabilidad. 
El evangelio es luz únicamente para aquellos que abren sus 
ojos ante el. Debemos desechar las obras de las tinieblas, y 
colocarnos la vestimenta de la luz (Efe.6:13-18). La luz del 
evangelio es vestimenta; nos vestimos con esta vestidura al 
aprender el evangelio y apreciarlo. El evangelio es luz para 
nosotros solamente en la medida que conocemos su 
enseñanza. En conexión con     estos versículos 11-
14 lea 1  Tesalonicenses 5:7-10.  
       

      Versículos 13, 14: “Andemos como de día, 
honestamente; no en glotonerías y borracheras, no en 
lujurias y lascivias, no  en contiendas y envidia, sino 
vestíos del Señor Jesucristo, y no proveáis para los deseos 
de la carne.” Ningún Cristiano debiera ser culpable de 
conducta indecorosa. El amor no se comporta 
indebidamente (1 Cor.13:5). Un Cristiano debiera ser un 



Capítulo 13                                        Un Comentario sobre Romanos   296 
 

caballero. No debiera tropezar como si anduviera en las 
tinieblas; debiera andar sabiamente, como  de día. Pero si no 
anda conforme a la luz del evangelio, debe tener la 
seguridad que tropezará. Un Cristiano no debiera ser 
culpable de glotonerías y borracheras; las dos acciones 
generalmente van juntas. Caer en la glotonería es 
comprometerse en conductas lasciviosas, y el borracho 
generalmente hace eso. “No en lujurias” — es decir, no en 
conducta indecente con el sexo opuesto; “y lascivias” — es 
decir, desenfrenos impúdicos. “contiendas y envidias” 
generalmente suelen surgir de  semejantes conductas. 

 

       El Versículo 14 está en contraste con el  versículo 13. En 
lugar de gratificarse en tales cosas mencionadas en el 
versículo 13, debemos vestirnos con las características 
manifestadas por nuestro Señor mientras estuvo en la tierra 
— colocarnos completamente bajo Su autoridad, y 
permitirle siempre ser nuestro guía.  Debemos hacer de Su 
vida nuestra vida. Aunque debemos hacer provisiones para 
las necesidades de nuestro cuerpo, no debemos satisfacer 
sus lujurias. En síntesis, el Cristiano debe llevar una vida 
limpia. 

     



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Recibid al débil en la fe, pero no para contender  sobre opiniones. 

2 Porque uno cree que se ha de comer de todo; otro, que es débil, 

come legumbres. 3  El que come, no menosprecie al que no come, 

y el que no come, no juzgue al que come; porque Dios le ha 

recibido. 4 ¿Tú quién eres, que juzgas al criado ajeno? Para su 

propio señor está en pie, o cae; pero estará firme, porque poderoso 

es el Señor para hacerle estar firme. 5 Uno hace diferencia entre 

día y día; otro juzga iguales todos los días. Cada uno esté 

plenamente convencido en su propia mente. 6 El que hace caso 

del día, lo hace para el Señor; y el que no  hace caso del día, 

para el Señor no lo hace. El que come, para el Señor come, porque 

da gracias a Dios; y el que no come, para el Señor no come, y da 

gracias a Dios. 7 Porque ninguno de nosotros vive para sí, y 

ninguno muere para sí. 8 Pues si vivimos, para el Señor vivimos; y 

si morimos, para el Señor morimos. Así pues, sea que vivamos, o 

que muramos, del Señor somos. 9 Porque Cristo para esto murió 

y resucitó, y volvió a vivir, para  ser Señor así de los muertos como 

de los viven. 10   Pero tú, ¿por qué juzgas a tu hermano? O tú 

también, ¿por qué menosprecias a tu hermano? Porque todos 

Capítulo 14 



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   298 
 
compareceremos ante el tribunal de Cristo. 11 Porque escrito está: 

Vivo yo, dice el Señor, que ante mí se doblará toda rodilla, Y toda 

lengua confesará a Dios. 12 De manera que cada uno de nosotros 

dará a Dios cuenta de sí. 13 Así que, ya no nos juzguemos más los 

unos a los otros,  sino más bien decidid no poder tropiezo u ocasión 

de caer al hermano. 14 Yo sé, y confió en el Señor Jesús, que nada 

es inmundo en sí mismo; más para el que piensa que algo es 

inmundo, para él  no es. 15 Pero si por causa de la comida tu 

hermano es contristado, ya no andas conforme al amor. No hagas 

que por la comida tuya se pierda aquel por quien Cristo murió. 16 

no sea, pues, vituperado vuestro bien; 17 porque el reino de Dios 

no es comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el Espíritu 

Santo. 18 Porque el que en esto sirve a Cristo, agrada a Dios, y es 

aprobado por los hombres. 19 Así que, sigamos lo que contribuye 

a la paz y a la mutua edificación. 20 No destruyas la obra de Dios 

por causa de la comida. Todas las cosas a la verdad son limpias; 

pero es malo que el hombre haga tropezar a otros con lo que come. 

21 Bueno es no comer carne, ni beber vino, ni nada en que tú 

hermano tropiece, o se ofenda, o se debilite. 22 ¿Tienes tú fe? 

Tenla para contigo delante de Dios. Bienaventurado el que no se 

condena a sí mismo en lo que aprueba. 23 Pero el que duda sobre 

lo que come, es condenado, porque no lo hace con fe; y todo lo 

que no proviene de fe, es pecado. 

      

 En este capítulo y en 1 Corintios capítulo 8 y 10:14-33, 
Pablo discute el asunto del comer carne; pero en los puntos 
principales de énfasis en las dos epístolas son diferentes. En 
1 Corintios, él advierte a los hermanos contra el comer 
carne bajo condiciones que pudieran llevar a los demás a 
comer ciertas comidas  en honor a los ídolos, pero el punto 
principal de este capítulo catorce es de algún modo 
diferente. Los Cristianos Judíos, al menos, muchos de ellos, 
no se habían separado totalmente de la ley de Moisés. 
Observaban ciertos días, y estaban dispuestos a condenar 
a los Cristianos Gentiles por no hacerlo. Ellos no comerían 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   299 

 
 

lo que la ley declaró inmundo. Algunos comían 
únicamente legumbres a fin de no comer carne que  hubiese 
sido sacrificada a los ídolos. Los Cristianos Gentiles 
consideraban su conducta como una necedad. Quizás 
algunos convertidos Gentiles, habiendo estado 
acostumbrados a comer ciertas  carnes dedicadas a los 
ídolos, se volvieron temerosos de comer cualquier clase de 
carne, a fin de no honrar al ídolo al hacerlo. Todos estos 
asuntos eran motivos de mucha crítica y contención entre 
ellos. 

 

         Versículos 1-4: “Recibid al débil en la  fe, pero no 
para contender sobre opiniones. Porque uno cree que se 
ha de comer de todo; otro, que es débil, come legumbres. 
El que come, no menosprecie al que no come, y el que no 
come, no juzge al que come; porque Dios le ha recibido. 
¿Tú quién eres, que juzgas al criado ajeno? Para su propio 
señor está en pie, o cae; pero estará firme, porque 
poderoso es el Señor para hacerle estar firme.” Esta 
debilidad en la fe consistió de dudas con respecto a la 
propiedad de comer carnes y no en la verdad que Jesús es 
el Cristo. Muchos Cristianos Judíos sostenían que la ley de 
Moisés estaba todavía en vigor. Ellos no siempre podían 
estar seguros que la carne traída al mercado no provenía 
de un animal que la ley declaraba inmundo, ni podían estar 
seguros que esa carne no habría sido dedicada a un ídolo.  

 

        Por lo tanto, comían únicamente legumbres. Otros  
tenían la fe de comer cualquier clase de carnes. Los 
rigoristas de la ley podían marcar a los demás como 
pecadores, y ellos mismos ser condenados por los demás 
como necios. Tampoco estarían dispuestos a dar la 
completa  comunión a los demás; cada grupo cuestionaba 
los escrúpulos o la falta de sus escrúpulos de otro lado.  



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   300 
 

         Mientras que la fe de uno fuese fuerte e 
inquebrantable, nadie debe a  uno condenarlo por lo que 
uno come o no come; pero tampoco nadie debe tratar de 
obligarlo a uno para cumplir con sus ideas acerca de comer 
o no comer. Ningún  siervo tiene el derecho para condenar 
al siervo de otro hombre; su firmeza o su caída es 
completamente entre él y su amo.  
 

        Y así es con nuestro Señor y sus siervos. Pero condenar 
al siervo del Señor no cambia la actitud del Señor hacia él. 
El  Señor es capaz de mantenerle firme, mientras sus 
opiniones no interfieran con su fe u obediencia, o no intente 
imponer sus opiniones sobre los demás. Por supuesto que 
nadie tiene el derecho de hacer algo que conduzca a los 
demás a pecar. 

 

      Versículos 5, 6: “Uno hace diferencia entre día y día; 
otro juzga iguales todos los días. Cada uno esté 
plenamente convencido en su propiamente. El que hace 
caso del día, lo hace para el Señor; y el que no hace caso 
del día, para el Señor no lo hace. El que come, para el 
Señor come, porque da gracias a Dios; y el que no come, 
para el Señor no come, y da gracias a Dios.” El sábado no 
era el único día apartado en la ley de Moisés para que los 
hijos de Israel lo observaran (cf. Lev.23). Muchos  Cristianos 
Judíos todavía  mantenían que la ley era obligatoria y 
demandaba que los Cristianos Gentiles también la 
guardasen. Los decretos de los apóstoles y ancianos en 
Jerusalén (cf. Hechos 15:1-23) no habían tenido efecto sobre 
algunos de ellos, como se demuestra  en abundancia en las 
epístolas de Pablo (cf. Gál.3:11-12; 5:1-4; Efe. 2:14-16; 
Col.2:14-17, etc.).                
       

       Semejantes hombres no únicamente eran contenciosos 
sobre el comer carne,  sino también demandaban que los 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   301 

 
 

Cristianos Gentiles observaran ciertos días  de la ley. En la 
discusión de Pablo de estos asuntos de opinión, los 
requerimientos del   Señor no fueron incluidos. El Señor 
estableció el día del Señor para la adoración; su observancia 
no era por lo  tanto, un asunto de opinión o indiferencia. 
“Cada uno esté plenamente convencido en su propia mente” 
(v.5b) en cuanto a si se dedicará o no al estudio, la 
meditación y la oración en cualquier otro día.  

 

      En cuanto a esto, el  Señor no ha obligado a nadie, y 
con respecto a estos asuntos tales como comer o no comer 
carne, guardar o no guardar ciertos días, nadie debe buscar 
imponer sus ideas sobre los demás. Por lo tanto, es evidente 
que los líderes de una Iglesia no podían adoptar estos días 
especiales Judíos y demandar que todos los demás miembros 
los guardasen.  

 

      Los  maestros Judaizantes habían logrado su   trabajo 
entre las Iglesias de Galacia que llevó a Pablo decir, 
“Guardáis los días, los meses, los tiempos y los años. Me 
temo de vosotros, que haya trabajado en vano con 
vosotros” (Gál.4:10, 11). Si algunos líderes establecían 
algunos de estos días para ser guardados por la Iglesia, los 
miembros no deben entonces someterse a tales arreglos. 
“Por tanto, nadie os juzgue en  comida o en bebida, o en 
cuanto a días de fiesta, luna nueva o días de reposo” 
(Col.2:16). 

      Versículos 7-9: “Porque ninguno de nosotros vive 
para sí, y ninguno muere  para sí. Pues si vivimos, para el 
Señor  vivimos; y si morimos, para el Señor morimos. Así 
pues, sea que vivamos, o  que muramos, del Señor somos. 
Porque Cristo para esto murió y resucitó, y  volvió a vivir, 
para ser Señor así de los muertos como de los viven.” El 
punto en el  versículo 7 es generalmente perdido al asumir 



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   302 
 

que Pablo está refiriéndose a nuestras relaciones del uno 
para con el otro. Es verdad que no podemos separarnos de 
todas las relaciones con nuestros semejantes, pero está no 
es la lección que Pablo está enseñando. Él  estaba hablando 
de nuestras relaciones con el Señor. La conexión muestra 
claramente esto. El Versículo 8 en realidad explica al 
versículo 7. Nadie de nosotros vive para sí mismo, “sea que 
vivamos, o que muramos, del Señor somos” (v.8b).  

 

        Nadie vive para sí mismo, sino para el Señor, porque 
él es un siervo del Señor. Pablo está refiriéndose a los 
Cristianos. El Cristiano no puede separarse de cualquier 
conexión con el Señor, y vivir su propia vida como le 
plazca. Aun en la muerte, el Cristiano es del Señor “Así pues, 
sea que vivamos, o que muramos, del Señor somos”. Cristo  
murió y resucitó de nuevo, de manera que esta relación 
pudiera ser establecida — “para ser Señor así de los muertos 
como de los viven” (v.9a).  

 

        Por lo que al Griego se refiere, bien podríamos tener 
“para” en los versículos 7 y 8 como también “a”. Nadie vive 
para sí mismo, y nadie muere para sí mismo. “Pues si 
vivimos, para el Señor vivimos; y si morimos, para el Señor 
morimos” (v.8). En la vida y en la muerte pertenecemos a Él. 

         

        Versículos 10-13: “Pero tú, ¿por qué juzgas a tu 
hermano? O tú también, ¿por qué menosprecias a tu 
hermano? Porque todos compareceremos ante el tribunal 
de  Cristo. Porque escrito está: Vivo yo, dice  el Señor, que 
ante mí se doblará toda rodilla, Y toda lengua confesará a 
Dios. De manera que cada uno de nosotros dará a Dios 
cuenta de sí. Así que, ya no nos juzguemos más los unos 
a los otros, sino más bien decidid no poder tropiezo u 
ocasión de caer al hermano.” Juzgar como es empleada la 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   303 

 
 

palabra aquí significa condenar. Los que creían que debían 
observar los días requeridos por la ley, y se negaban a 
comer carnes prohibidas por la ley, condenarían como 
pecadores a los que no hicieran lo mismo; y los que comían 
carne y se niegan a observar ciertos días considerarán 
necios e indignos de compañerismo a los que no comían 
carne y observan los días.  Este era un mal escenario.  

 

      Tales sentimientos no podían prevalecer sin tener 
serias  consecuencias para la Iglesia. Por lo tanto,  Pablo los 
reprende. Dios es el juez, y Él realizará el ajuste final de 
todas las cosas cuando estemos todos estemos de pie ante 
Su tribunal (vea 1 Cor.5:10). 

 

       Si voluntariamente no doblamos la  rodilla ante Su 
autoridad ahora, tendremos que hacerlo cuando 
comparezcamos ante Él; “y entonces toda lengua confesará a 
Dios” (v.11b). Entonces cada uno dará cuenta de sí mismo 
y no de otro, ninguno de nosotros debe juzgar a los demás. 
Pero me  parece que esta orden contra el juzgar debe ser 
limitada a tales asuntos como Pablo los está discutiendo 
aquí. ¿Cómo uno alguien podría guardarse de los falsos 
profetas, a menos que primero les juzguemos ser falsos 
profetas? (Mat.7:15). Y debemos juzgar a un hombre ser un 
falso obrero, o de lo contrario no  obedeceríamos el 
mandamiento de “guardaos de los malos obreros” (Fil.3:2).  

 

       Tampoco  podríamos obedecer el mandamiento de 
Pablo en Romanos 16:17, 18 sin juzgar a los hombres que 
pertenecen a la clase que aquí se  menciona. Y ¿Cómo podía 
una Iglesia apartarse de un hermano que anda 
desordenadamente si primero no juzga al hombre 
desordenado? (2 Tes.3:6, 11-12, 14-15).  



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   304 
 

         Debemos primero ser muy estrictos al juzgar 
nuestras propias acciones y sus posibles resultados. 
“decidid no poder tropiezo u ocasión de caer al hermano” (v.13b). 
Si el comer la carne de algún animal como su alimento 
llevaba a un hermano a pensar que él estaba comiendo 
carne sacrificada en honor a un ídolo, su comida se 
convertía en piedra de tropiezo sobre la cual su hermano 
tropezaba y caía. Un hombre nunca debe insistir en ejercer 
sus derechos o libertades, si un daño se produce al hacerlo. 

  

       Versículo 14: “Yo sé, y confió en el Señor Jesús, que 
nada es inmundo en sí mismo; más para el que piensa que 
algo es inmundo, para él no es.” Por está enfática 
declaración Pablo declaró que la distinción que la ley hacia 
entre animales limpios e inmundos ya no estaba en vigor. 
Los Gentiles estaban en lo correcto y los Judíos equivocados 
en el asunto de comer carnes. Sobre este punto, requirió una 
revelación especial a Pedro para convencerle que 
semejantes distinciones legales ya no estaba en vigor 
(Hechos 10:9-16). Y sin embargo, si alguien piensa que el 
Señor prohibió el uso de ciertos animales como alimento, él 
no debiera utilizarlos.  

 

       Un hombre no debe ir contra sus convicciones, y de 
esta manera,  herir su conciencia. Ningún Cristiano 
reflexivo intentará provocar en alguien ir en contra de sus 
convicciones, sin embargo, los necios pueden pensar mal 
de sus propias convicciones. Uno puede enseñarle a 
alguien lo que es correcto, pero no debemos intentar 
inducirle a  hacer lo que él cree que es incorrecto. No 
debemos destruir su conciencia.        

       Versículos 15, 16: “Pero si por causa  de la comida tu 
hermano es contristado, ya no andas conforme al amor. 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   305 

 
 

No hagas que por la comida tuya se pierda aquel por 
quien Cristo murió. No sea, pues, vituperado vuestro 
bien;” El versículo 14 es parentético. El versículo 15 se 
conecta directamente con el versículo 13. Lea estos  dos 
versículos, dejando fuera el versículo 14, y usted observará 
la conexión. Esta conexión muestra claramente que la 
advertencia contra el hacer algo que un  hermano sea 
contristado significa más que  simplemente una 
advertencia  contra el hacer algo que dañe sus 
sentimientos; porque la próxima oración dice, “No hagas 
que por la comida tuya se pierda aquel por quien Cristo murió” 
(v.15b). Es decir, no le destruyas como un Cristiano. No 
destruyas a un Cristiano al quebrantar sus prejuicios o 
ideas. “contristado” — significa traído al dolor.  

        Nadie debe, por el comer ciertas comidas, traer a su 
hermano al dolor, es decir, destruirle  como un hermano. 
Él podría hacer esto, al  comer cierta comida que conducía 
a un  hermano a la impresión que usted estaba comiendo la 
comida ofrecida a un ídolo. 

 La libertad de un hombre en Cristo no debe por lo 
tanto, ser usada para conducir a un hermano a pecar, y por 
lo tanto, a destruir a uno por quien Cristo murió. Tal 
conducta volvía a alguien en un  enemigo para su hermano y 
para Cristo. Por lo tanto, un Cristiano puede ciertamente 
hacer una cosa que es buena en sí misma, y sin embargo, 
bajo  determinadas circunstancias, el mal puede ser el 
resultado de hacer lo que es  en sí mismo bueno. Si eso sería 
el resultado, entonces su bien sería referido como malo. Y 
así su influencia como Cristiano sería grandemente 
perjudicada. 

 

      Versículos 17, 18: “porque el reino de Dios no es 
comida ni bebida, sino justicia, paz y gozo en el Espíritu 



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   306 
 

Santo. Porque el que en esto sirve a Cristo, agrada a 
Dios, y es aprobado por los hombres.” El reino de Dios no 
consiste en distinciones sobre comidas y bebidas; pero 
ningún hombre debe concluir que esta libertad de la ley en 
la que tales distinciones eran hechas, le confería el derecho 
para comer y beber como a él placiera sin importar las 
consecuencias. La justicia tiene que ver primordialmente 
con nuestra conducta hacia los demás; es hacer lo correcto 
hacia los demás.  

 

       Usted no está tratando correctamente a su compañero 
Cristiano, si en el ejercicio de su supuesta libertad, usted le 
conduce a hacer lo malo. Y la paz en esta conexión se refiere 
a la paz entre los miembros de la Iglesia. En una Iglesia 
donde todos los miembros se tratan correctamente y están 
en paz entre sí mismos, hay gozo en el  Espíritu Santo. Y el 
que promueve tales  condiciones en la Iglesia es del 
completo agrado de Dios, y es aprobado por toda persona 
del correcto pensamiento. 

 

       Versículos 19-21: “Así que, sigamos lo que 
contribuye a la paz y a la mutua edificación. No destruyas 
la obra de Dios por causa de la comida. Todas las cosas a 
la verdad son limpias; pero es malo que  el hombre haga 
tropezar a otros con lo que come. Bueno es no comer 
carne, ni beber vino, ni nada en que tú hermano tropiece, 
o se ofenda, o se debilite.” Ningún Cristiano debe empujar 
sus  opiniones o derechos personales para crear disturbios 
en la Iglesia. La paz es tan  deleitable y útil que ningún 
Cristiano reflexivo provocará innecesariamente confusión 
y contiendas, sino que pondrá toda diligencia “en guardar 
la unidad del Espíritu en el vínculo de la paz” (Efe.4:3). La 
paz uno con el otro es fundamental para edificarse el uno 
al otro. Edificar es incrementar — incrementar el 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   307 

 
 

conocimiento, la fe y el vivir piadoso. La confusión no 
edifica a nadie; esta no incrementa nada sino incrementa la  
contención y la división en la Iglesia.  

 

       Pero si la verdad de Dios está en juego, el buen 
soldado de Jesucristo luchará la buena batalla. Él 
contenderá ardientemente (Judas 3; Fil.1:17) por la fe, pero 
no sobre tradiciones, opiniones o costumbres. Si un 
Cristiano profesado se entrega a prácticas cuestionables, o 
en su determinación por salirse con la suya sobre cosas sin 
importancia, él puede destruir la fe de aquel cuya fe no es 
muy fuerte. El Cristiano es una obra de Dios. El 
mandamiento a “No destruyas la obra de Dios por causa de la 
comida” (v.20 a) aplica a cualquier asunto de indiferencia o 
de derechos personales. Al destruir la fe  de un Cristiano, 
destruimos la obra de Dios, y esto es un asunto muy serio. 
La declaración que “Todas las cosas a la verdad son limpias” 
(v.20b) aplica a las comidas. La ley declaró ciertos animales 
inmundos; esa ley ya no está en vigor. 
       

       Legalmente ningún animal ahora es inmundo, pero es 
malo para el hombre que lo come con ofensa. Y esto no 
tiene referencia a meramente el dañar los sentimientos de 
los demás. Aquí están algunos de los significados de la 
palabra “ofensa” dados por Webster: “ocasión de pecado; una 
piedra de tropiezo… una violación de conducta; una 
infracción de ley; un delito; el pecado; la transgresión; un 
hecho malo”. Thayer da la definición y explicación de la 
palabra Griega: “Un   tropiezo, es decir, un obstáculo en el 
camino con el cual su pie tropieza y cae; aquello sobre lo 
cual el alma tropieza, es decir, aquello por lo cual es 
impulsado a pecar”. “Comer con ofensa” — (ASV) (La 
Versión Reina-Valera tiene “tropezar a otros con lo que come” 
(v.20b)— ARP) era comer ciertas comidas bajo 



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   308 
 

circunstancias que conducirían a una persona débil a 
comer contra sus convicciones.  

 

       Un Cristiano tropieza, o peca, cuando quebranta sus 
convicciones; y es malo para cualquiera conducir a una 
persona a ir contra sus propias convicciones, no importa 
cuán inocente el acto mismo pueda ser. El versículo 21 
muestra claramente que comer con ofensa es comer bajo 
algunas circunstancias que provocan a un hermano 
tropezar.  

 

       No hay ningún peligro en este país que comer carne  
llegue a provocar que alguien vaya contra sus propias 
convicciones, sin embargo, una persona con su hábito de 
beber alcohol con moderación puede conducir a otro a 
convertirse en un borracho. Un Cristiano debiera pensar de 
la posible influencia de sus acciones antes de 
comprometerse en cosas que le parecen a inocentes. Es 
bueno evitar todo aquello que pudiera provocar a otro 
tropezar. 

       Versículo 22: “¿Tienes tú fe? Tenla  para contigo 
delante de Dios. Bienaventurado el que no se condena a 
sí mismo en lo que aprueba.” El Cristiano no  debe ser 
acusado de mantener su fe en  Cristo y en el evangelio para 
sí mismo; esa fe debe ser esparcida a lo largo del  mundo. El 
Cristiano que había sido bien instruido sabía que la 
distinción legal entre los animales limpios e inmundos 
había sido abolida; él por lo tanto, creía que podía comer 
de cualquier tipo de carne que eligiera comer como el 
versículo  2  lo declara: “Porque uno cree que se ha de comer de 
todo”. Pero todo el capítulo muestra que semejante fe no 
debe ser ejercida bajo ciertas circunstancias que pudieran a 
conducirlos a otros a pecar contra sus propias 



Capítulo 14                                       Un Comentario sobre Romanos   309 

 
 

convicciones. Él podría comer la carne en su propio hogar 
ante la presencia de Dios. Bloomfield dice esto al respecto: 
“Guarda esta persuasión para ti mismo y para tú Dios; 
úsala cuando no tengas otro testigo”. Un hombre se 
condena así mismo en lo que aprueba, si al sostener y 
practicar aquello que aprueba provoca tropezar a los 
demás. 

 

       Versículo 23: “Pero el que duda sobre lo que come, 
es condenado, porque no lo hace con fe; y todo lo que no 
proviene de fe, es pecado.” Creer que una cosa  es  correcta 
no  significa que es correcta; pero cometer algo malo 
creyendo que es correcto, muestra honestidad de 
propósito. Saulo de Tarso pensó que estaba en lo correcto al 
perseguir a los Cristianos; él estaba correcto en lo que creía 
ser lo correcto — sin embargo, eso le condenaba ante Dios 
(Hech.26:9; Fil.3:6).  Él era un pecador, aunque un honesto 
pecador (1 Tim.1:13). Un Judío creía que estaba equivocado 
comer ciertas carnes, y sin embargo, comía la carne en 
lugar de  ser marcado como extraño o necio, y de esta 
manera, pecaba contra sí mismo y contra Dios.  

 

      Si un hombre aún tiene dudas sobre lo correcto de 
cierta cosa, él no debe comprometerse con ella. Él es 
condenado si comete esa cosa dudosa. Un hombre no puede 
ir contra sus ideas de lo correcto sin causar grande daño a 
su carácter. “el que duda sobre lo que come” significa que él no 
cree plenamente que tal  comida sea correcta. Y ese 
principio se mantiene bueno con respecto a cualquier 
práctica sobre la que tengamos dudas. “todo lo que no 
proviene de fe, es pecado” Esto no se refiere a la fe en Cristo o 
al evangelio; sino a la fe en la correctividad de lo que 
hacemos. Si un Cristiano hace una cosa sin estar 
plenamente convencido que es lo correcto, él peca. Un 



Capítulo 14                                        Un Comentario sobre Romanos   310 
 

hombre puede pecar creyendo que está haciendo  lo 
correcto; pero peca al hacer algo, si tiene dudas que es lo 
correcto. Si él tiene dudas, el acto no es un acto de fe. 

 

       
        Hay una verdad sobre todo el asunto de  comer carne 

y guardar los días: Si los Cristianos Judíos hubieran tenido 
una fe indivisible en Cristo en lugar de dividir entre Moisés 
y Cristo, entre la ley y el evangelio, habrían conocido que 
todas las cosas son centradas en Cristo, y que las 
regulaciones sobre las comidas y los días no eran parte del 
evangelio. 

        



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 Así que, los que somos fuertes debemos soportar las flaquezas 

de los débiles, y no agradarnos a nosotros mismos. 2 Cada uno de 

nosotros agrade a su prójimo en lo que es bueno, para edificación. 

3 Porque ni aun Cristo se agradó a sí mismo; antes bien, como 

está escrito: Los vituperios de los que te vituperaban, cayeron 

sobre mí. 4 Porque las cosas que se escribieron antes, para nuestra 

enseñanza se escribieron, a fin de que por la paciencia y la 

consolación de las  Escrituras, tengamos esperanza. 5 Pero el Dios 

de la paciencia y de la consolación os dé entre vosotros un mismo 

sentir según Cristo Jesús. 6 para que unánimes, a una voz 

glorifiquéis al Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo. 7 Por 

tanto, recibíos los unos a los otros, como también Cristo nos 

recibió, para gloria de Dios. 8 Pues os digo, que Cristo Jesús vino 

a ser siervo de la circuncisión para mostrar la verdad de Dios, para 

confirmar las promesas hechas a los padres, 9 y para que los 

gentiles glorifiquen a Dios por su  misericordia, como está escrito: 

Por tanto, yo te confesaré entre los gentiles, Y cantará a tu nombre. 

10 Y otra vez dice: Alegraos, gentiles, con su pueblo. 11 Y otra vez: 

Alabad al Señor todos los gentiles, Y magnificadle todos los 

Capítulo 15 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   312 
 
pueblos. 12 Y otra vez dice Isaías: Estará la raíz de Isaí, Y el que se 

levantará a regir los gentiles; Los gentiles esperarán en él. 13 Y el 

Dios de esperanza os llene  de todo gozo y paz en el creer, para 

que abundéis, en esperanza por el poder del Espíritu Santo. 14 

Pero estoy seguro de vosotros, hermanos míos, de que vosotros 

mismos estáis llenos de bondad, llenos de todo conocimiento, de 

tal manera que podéis amonestaros los unos a los otros. 15 Mas 

os he escrito, hermanos, en parte con  atrevimiento, como para 

haceros recordar, por la gracia que de Dios me es dada 16 para 

ser ministro de Jesucristo a los gentiles, ministrando el evangelio 

de Dios, para que los gentiles le sean ofrenda agradable, 

santificada por el Espíritu Santo. 17 Tengo, pues, de qué gloriarme 

en Cristo Jesús en lo que a Dios se refiere. 18 Porque no osaría 

hablar sino de lo que Cristo ha hecho por medio de mí para la 

obediencia de los gentiles, con la palabra y con las obras, 19 con 

potencia de señales y prodigios, en el poder del Espíritu de 

Dios; de manera que desde Jerusalén, y por todos los alrededores 

hasta Ilírico, todo lo he llenado del evangelio de Cristo. 20 Y de 

esta manera me esforcé a predicar el evangelio, no donde Cristo 

ya hubiese sido nombrado, para no edificar sobre fundamento 

ajeno, 21 sino, como está escrito: Aquellos a quienes nunca les fue 

anunciado acerca de él, verán; Y los que nunca han oído de él, 

entenderán. 22 Por esta causa me he visto impedido muchas veces 

de ir a vosotros. 23 Pero ahora, no teniendo más campo en estas 

regiones, y deseando desde hace muchos años ir a vosotros, 24 

cuando vaya a España, iré a vosotros; porque espero veros al pasar, 

y ser encaminado allá por vosotros, una vez que haya gozado con 

vosotros. 25  Mas ahora voy a Jerusalén para ministrar a los santos. 

26 Porque Macedonia y Acaya tuvieron a bien hacer una ofrenda 

para los pobres que hay entre los santos que están en Jerusalén. 

27 Pues  le pareció bueno, y son deudores a ellos; porque si los 

gentiles han sido hechos participes de sus bienes espirituales, 

deben también ellos ministrarles de los materiales. 28 Así que, 

cuando  haya concluido esto, y les haya entregado este fruto, 

pasaré entre vosotros rumbo a España. 29 Y sé que cuando vaya 

a vosotros, llegaré con abundancia de la bendición del evangelio 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   313 

 
 

de Cristo. 30 Pero os ruego, hermanos, por nuestro Señor 

Jesucristo y por el amor del Espíritu, que me ayudéis orando por 

mí a Dios, 31 para que sea librado de los rebeldes que están en 

Judea, y que  la ofrenda de mi servicio a los santos en Jerusalén 

sea acepta; 32 para que con gozo llegue a vosotros por la 

voluntad de Dios, y que sea recreado juntamente con vosotros. 33 

Y el Dios de paz sea con todos vosotros. Amén.    
          

       Versículos 1-3: “Así que, los que somos fuertes 
debemos soportar las flaquezas de los débiles, y no 
agradarnos a nosotros mismos. Cada uno de nosotros 
agrade a su prójimo en lo que es bueno, para edificación. 
Porque ni aun Cristo se agradó a sí mismo; antes bien, 
como está escrito: Los vituperios de los que te 
vituperaban, cayeron sobre mí.” Cristo dijo de sí mismo: 
“… yo hago siempre lo que le agrada” (Juan 8:29b). Con 
respecto a su enseñanza Jesús dijo, “Porque yo no he 
hablado por mi propia cuenta; el Padre que me envió, él me 
dio mandamiento de lo que he de decir, y de lo he de 
hablar” (Juan 12:49). Y así, en palabras y hechos, Jesus 
cumplió con la voluntad de Su Padre. Por lo tanto, al luchar 
contra Jesús,   los Judíos estaban en realidad luchando 
contra el Padre, pero toda su furia cayó sobre Jesús. El 
Cristiano dedicado ahora sufrirá persecución, pero el 
pecado de esto  es contra Dios. 

 

       Versículo 4: “Porque las cosas que se escribieron 
antes, para nuestra enseñanza se escribieron, a fin de que 
por la paciencia y la consolación de las Escrituras, 
tengamos esperanza.” Pablo había citado un fragmento del 
Salmo 69:9. El Versículo 4 por lo tanto, se refiere a las 
Escrituras del Antiguo Testamento. Las Escrituras del 
Antiguo Testamento no  fueron escritas únicamente para el 
beneficio de los que vivieron entonces, sino también para 
nosotros. La paciencia es la firmeza de una persona— la 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   314 
 

cualidad de sostenerse bajo condiciones probatorias. No 
parece  que tal cualidad pueda ser afirmada de las 
Escrituras. Además, parece que la  repetición de la 
preposición “por” en cada frase indica que la frase “de las 
Escrituras” modifica únicamente la palabra “consuelo”. Por 
lo tanto, “por la paciencia” y la “consolación” de las 
Escrituras, el Cristiano puede tener o  mantener la 
esperanza. Es por lo tanto,  importante que el Cristiano 
estudie el Antiguo Testamento. 

 

        Versículos 5-7: “Pero el Dios de la paciencia y de la 
consolación os dé entre vosotros un mismo sentir según 
Cristo Jesús. para que unánimes, a una voz glorifiquéis al 
Dios y Padre de nuestro Señor Jesucristo. Por tanto, 
recibíos los unos a los otros, como también Cristo nos 
recibió, para gloria de Dios.” Pablo cambia el pensamiento 
de las Escrituras a Dios el autor de las Escrituras. Debido a 
que Él es el autor de las Escrituras, todo lo  que es atribuido 
a las Escrituras es correctamente atribuido a Él. Por medio 
de la Palabra de Dios, el evangelio que es  el poder de Dios 
para salvación (Rom.1:16), Dios nos da la esperanza y 
desarrolla dentro de nosotros la firmeza del carácter. Pablo 
ora para que la unidad del pensamiento y la conducta 
prevalezcan entre ellos, “según Cristo Jesús”. 
 

   Jesús no despertó ninguna confusión sobre tales 
asuntos como los que fueron discutidos por Pablo en el 
Capítulo 14; nunca se debe permitir que asuntos sin 
importancia perturben la comunión de  la Iglesia. Aunque 
los convertidos del   Judaísmo eran lentos en abandonar sus 
costumbres, querían que los Cristianos Judíos adoptaran 
sus costumbres. Esta actitud causó fricción. Tal confusión 
fue un grande estorbo a la unidad y al crecimiento de los 
Cristianos. Ser de la misma mente uno hacia el otro 
significó que nadie debía sentir que sus  derechos eran 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   315 

 
 

superiores a los de los demás. Ni el Judío ni el Gentil debe 
sentir cualquier superioridad sobre el otro. Esta unidad es 
necesaria si queremos  glorificar “al Dios y Padre de nuestro 
Señor Jesucristo” Tal como Cristo nos recibió, así debemos 
recibirnos o aceptarnos unos a los otros, a pesar del hecho 
que no todos pertenecemos a la misma raza. La religión de 
Cristo está diseñada para hacer la paz entre el Judío y  el 
Gentil (Efe.2:11-22). Nadie debe destruir el propósito de 
Dios en este  asunto. 
 

       Versículo 8: “Pues os digo, que Cristo Jesús vino a 
ser siervo de la  circuncisión para mostrar la verdad de 
Dios, para confirmar las promesas hechas a los padres,” 
Los padres eran Abraham, Isaac, y Jacob; y las promesas 
son encontradas en Génesis 12:1-3; 22:15- 18; 26:3, 4; 28:13, 
14. La parte de estas promesas que se refieren 
particularmente a Cristo es esta: “en su simiente serán 
benditas todas las familias de la tierra” (Gen.12:3b). Pablo 
deja que claro esto en Gálatas 3:16: “Ahora bien, a Abraham 
fueron hechas las promesas, y a su simiente. No dice: Y a 
las simientes, como si fueran hablase de muchos, sino como 
fe uno: Y a tu simiente, la cual es Cristo”.  

 

       En vista del alcance de estos pasajes, me parece que un 
número de Comentaristas pierden el punto que Pablo tenía 
en mente cuando dijo que Cristo era “un siervo de la  
circuncisión para mostrar la verdad de Dios” Muchos 
Comentaristas, parecen tomar la frase queriendo decir que 
el ministerio personal de Cristo estuvo limitado a los Judíos 
de la circuncisión; pero no puedo ver como limitar el 
ministerio personal de Cristo pudiera confirmar la promesa 
que todas las naciones serían benditas en Él. 
 

  Como un ministerio limitado a una sola nación 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   316 
 

pudiera confirmar una promesa a todas las naciones es algo 
que no puedo comprender. ¿Puede la frase “siervo de la 
circuncisión” indicar la fuente más bien que el objeto? 
Sabemos que Jesús vino de la circuncisión, y que Él tenía 
que venir de la circuncisión a fin de cumplir la promesa 
hecha a los padres “la verdad de Dios” es una frase 
equivalente a  “de parte de la verdad de Dios” o “en favor 
de la verdad de Dios”. 

 

         Versículos 9-12: “y para que los gentiles glorifiquen 
a Dios por su misericordia, como está escrito: Por tanto, 
yo te confesaré entre los gentiles, Y cantará a tu nombre. 
Y otra vez dice: Alegraos, gentiles, con su pueblo. Y otra 
vez: Alabad al Señor todos los gentiles, Y magnificadle 
todos los pueblos. Y otra vez  dice Isaías: Estará la raíz de 
Isaí, Y el que se levantará a regir los gentiles; Los 
gentiles esperarán en él.” Cristo se convirtió en un 
ministro de la simiente de Abraham a favor de la verdad de 
Dios; y una parte de la verdad de la promesa hecha a los 
padres a fin de que “los gentiles glorifiquen a Dios por su 
misericordia” (v.9). Las bendiciones prometidas eran para 
todas las naciones, sin distinción entre Judío y Gentil. El uso 
de Pablo acerca de la promesa hecha a los padres no sería 
del agrado de los  Cristianos Judíos exclusivistas; y de esta 
manera. Él cita algunas Escrituras del Antiguo Testamento 
para mostrar que ha sido el plan de Dios a través de todas 
las edades, incluir a los Gentiles en la simiente prometida.  
 

        Esto mostraría a ambos, al Judío y al Gentil que ni uno 
ni otro tenían el derecho de sentirse superior  al otro, y que 
tal sentimiento promovería  el mejor compañerismo ente 
ellos. Los pasajes en orden citados son Salmos 18:49;  2 
Samuel 22:50); Deut.32:43; Sal.117:1; Isa.11:10. 
        

       Los Gentiles como también los Judíos, glorificarían a 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   317 

 
 

Jehová por Su misericordia,  y también disfrutarían de las 
bendiciones de Su gobierno. Pablo cita los pasajes para 
mostrar que estas estaban entonces  siendo cumplidas; y 
que, así como el Judío y el Gentil estaban disfrutando de 
las mismas bendiciones, y ambos bajo el gobierno del 
Mesías, como una consecuencia había paz entre los 
Cristianos Judíos y los Cristianos Gentiles.  Es extraño que 
algunos Cristianos Judíos nunca pudieron ver la clara 
enseñanza de las promesas y las profecías, y a causa de su 
necia ceguera provocaron mucha  contienda en muchas 
Iglesias y dieron a Pablo un sin fin de problemas al afirmar 
que todos los Cristianos Gentiles tenían  que convertirse en 
subordinados de todas las costumbres Judías, o de lo 
contrario  no podían ser salvos.  

 

      Pero aún es más extraño que algunos profesados 
Cristianos  hoy sostengan esa idea Judaizante, y el del 
cumplimiento de las promesas y profecías para algún 
tiempo  futuro. Hay menos excusa hoy para semejante 
enseñanza herética que la hubo para las Iglesias primitivas. 

 

       
       Versículo 13: “Y el Dios de esperanza os llene de 

todo gozo y paz en el creer, para que abundéis, en 
esperanza por el poder del Espíritu Santo.” Con respecto 
al Mesías, Isaías dijo, “Los gentiles esperarán en él” Y así para 
los  Gentiles como también para los Judíos, Dios era el Dios 
de la esperanza —El hizo posible la esperanza aun para 
aquellos que  antiguamente habían estado sin Dios y sin 
esperanza (cf. Efe.2:12). Sin esta esperanza, no habría 
ningún gozo y ninguna paz —ninguna paz de la mente y 
ninguna paz el uno para con el otro. Pero debemos 
llenarnos de “todo gozo y paz en el creer” y esto implica un 
creer activo y continúo. Y al ser llenados con el gozo y la 
paz, nuestra esperanza se incrementa. El poder del Espíritu 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   318 
 

Santo hizo esta esperanza y paz posible; porque el  Espíritu 
Santo reveló todo lo que sabemos sobre Dios, sobre Cristo y 
sobre el plan de salvación, y confirmó esa revelación por 
medio de señales y maravillas. Y las cosas que el Espíritu 
Santo nos reveló es la fuente de todo nuestro conocimiento, 
gozo, paz y esperanza. 

 

         Versículo 14: “Pero estoy seguro de vosotros, 
hermanos míos, de que vosotros  mismos estáis llenos de 
bondad, llenos de  todo conocimiento, de tal manera que 
podéis amonestaros los unos a los otros.” Pablo aquí trata 
algunos asuntos personales. Uno o más hermanos habían 
reportado a Pablo sobre las condiciones en  Roma, y él 
expresa su confianza en los hermanos ahí; de otra manera 
porque él diría “Pero estoy seguro de vosotros.”  Pablo se sintió 
confiado que ellos, aun con sus diferencias en cuanto al 
guardar los días y el comer carnes, eran buenas personas. 
Es probable que únicamente una pequeña minoría 
estuviesen inquietos  sobre estas cosas. En sus palabras de 
elogio, Pablo debió haber tenido la mayor parte de la Iglesia 
en mente. “llenos de todo conocimiento” no pudo haber sido 
aplicado a los que estaban inquietos sobre los asuntos 
discutidos en el Capítulo 14. 
 

         Los hombres espiritualmente dotados en esa Iglesia 
podrían haber sido capaces de enseñar y amonestar a los 
débiles. Las palabras elogiables dirigidas por Pablo 
seguramente habían resultado motivantes a esta clase de 
hermanos maduros. Pablo nunca aduló, pero él felicita a los  
hermanos cuando tenía motivos para hacerlo. Un 
predicador que reprende y critica todo el tiempo nunca será 
capaz de sacar lo mejor que hay en las personas. 
 

 Versículo 15: “Mas os he escrito, hermanos, en parte 
con atrevimiento, como para haceros recordar, por la 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   319 

 
 

gracia que de Dios me es dada.” Pablo da su razón para 
escribir tan atrevidamente — “por la gracia que de Dios me 
es dada”.  Pablo habla de haber sido hecho un apóstol según 
la gracia que le ha sido otorgada. Sobre este punto vea 
también,  Rom.   13:3;   1   Cor.3:10;   15:9;   Gál.2:9: Efe.3:7. 
La frase “en parte” es de algún modo vaga; pero algunas 
autoridades nos dicen que la frase Griega significa “en parte, 
o parcialmente o algo” Parte de su propósito al escribirles era 
recordarles nuevamente — estimularles a sus memorias 
con respecto a las cosas en las que habían sido enseñados, 
pero Pablo no dice que este fue su único propósito al 
escribirles. De hecho, había también discutido los grandes 
principios sobre los tratos de Dios con los hombres y las 
naciones en la ejecución de Sus planes. 

 

        Versículo 16: “para ser ministro de Jesucristo a los 
gentiles, ministrando el evangelio de Dios, para que los 
gentiles le sean ofrenda agradable, santificada por el 
Espíritu Santo.” Pablo fue elegido como un apóstol a los 
Gentiles (Hech.9:15; Rom. 11:13; Gál.1:16; Efe.3:8; 1 
Tim.2:7). La palabra aquí traducida por ministro no es 
“diakonos, la palabra usual para ministro o siervo, sino 
“leitourgos”, una palabra que generalmente tenía un 
significado oficial, para uno que realiza un  servicio público.   

 

        De su uso el Cambridge Greek Testament dice, “El 
significado clásico de un servicio público realizado a  la 
comunidad todavía colorea la palabra. Pablo añade aquí el 
nombre de la autoridad que ordena la realización, y a las  
personas cuyo beneficio es dirigido. Comparado con el 
diakonos, el carácter  público y representativo es 
enfatizado… Aquí el contexto le da un sentido  
especialmente religioso”. Pablo no era  únicamente un 
apóstol para los Gentiles, era también un apóstol de los 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   320 
 

Gentiles; él era su apóstol. Al ministrar el evangelio a los 
Gentiles, convirtió a muchos de ellos  a Dios. Estos 
convertidos era su ofrenda a Dios, santificada por el 
Espíritu Santo. Jesus dijo, “santifícalos en tu verdad; tu 
palabra es verdad” (Jn.17:17).  

 

        No hay  conflicto aquí, porque las palabras que Pablo 
usó aquí eran las palabras del  Espíritu Santo. Además, las 
muchas  señales que Pablo realizó en conexión con su  
predicación ante los  Gentiles mostraron que Dios aprobó 
su obra, y que todos los Gentiles convertidos eran 
aceptables a Dios como lo eran los Judíos convertidos, sin 
importar que los maestros Judaizantes  dijeran lo contrario. 
Este fue un argumento decisivo lanzado sin aparentemente 
tener a los Judaizantes en la mente en lo absoluto. 
 

       Versículo 17: “Tengo, pues, de qué gloriarme en Cristo 
Jesús en lo que a Dios  Se refiere.” La frase “Tengo, pues” 
conecta este versículo con lo que Pablo había dicho. Su 
ministración del evangelio al hacer conversos Gentiles 
como su ofrenda a Dios era la obra en la que él se gloriaba. 
De esta manera, Pablo les recuerda a los Judaizantes y a 
todos los que pudieran haber sido influenciados por ellos 
que él no se gloriaba en su sangre Judía ni en algo que 
perteneciera al Judaísmo, sino  únicamente en Jesucristo y 
en las cosas que pertenecen a Dios “Porque nosotros somos 
la circuncisión, los que en espíritu servimos a Dios y nos 
gloriamos en Cristo Jesús, no teniendo confianza en la 
carne” (Fil.3:3). Es decir, él no tenía ninguna confianza en 
su descendencia Judía — ninguna confianza en el hecho 
que él era un Judío.  

 

       Jesucristo fue el centro de toda la predicación de Pablo; 
el propósito de su vida era hacer todas las cosas que eran  



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   321 

 
 

agradables a Él. “Pues me propuse no saber entre vosotros 
cosa alguna sino a Jesucristo, y a éste crucificado” (2 
Cor.2:2). “Porque ni aun los mismos que se circuncidan 
guardan la ley; pero quieren que vosotros os circuncidéis, 
para gloriarse en vuestra carne. Pero lejos esté de mi 
gloriarme, sino en la cruz de nuestro Señor Jesucristo” 
(Gál.6:13, 14). 

 

       Versículos 18, 19: “Porque no osaría hablar sino de 
lo que Cristo ha hecho por medio de mí para la 
obediencia de los gentiles, con la palabra y con las obras, 
con potencia de señales y prodigios, en el poder del 
Espíritu de Dios; de manera que desde Jerusalén, y por 
todos los alrededores hasta Ilírico, todo lo he llenado del 
evangelio de Cristo.” Muchos de los conversos Gentiles de 
Pablo eran  obreros efectivos en la viña del Señor, y él pudo 
haber reclamado algún crédito por sus éxitos entre ellos; 
pero no lo hace — él más bien habla de únicamente las 
cosas que Cristo había obrado a través de él, “para la 
obediencia de los gentiles”  

 

        El lenguaje de Pablo no encaja con la teoría que la 
agencia humana no tiene ningún papel en la conversión de 
los pecadores, pero encaja con lo que el Señor le había 
entregado en su comisión, es decir, “para que abras sus 
ojos, para que se conviertan de las tinieblas a la luz, y de la 
potestad de Satanás a Dios; para que reciban, por la fe que 
es en mí, perdón de pecados y herencia entre los 
santificados” (Hech.26:28). 

 
        Una autoridad trabaja a través de sus agentes o 

embajadores. No hay nada misterioso sobre esto. Pablo era 
el agente de Cristo para el propósito de lograr la  obediencia 
entre los Gentiles; en esta  forma, Cristo obró a través de él. 
“con la palabra y con las obras” — por medio de su 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   322 
 

predicación del evangelio, y la realización de milagros que 
mostraban que Dios estaba con él. El Espíritu Santo  le 
capacitó a predicar y a realizar señales y  maravillas — 
señales que confirmaban su predicación, y maravillas que 
asombraban a las personas “Con todo, las señales de 
apóstol han sido hechas entre vosotros en toda paciencia, 
por señales, prodigios y milagros” (2 Cor.12:12). “de manera 
que desde Jerusalén, y por todos los alrededores hasta Ilírico” 
Muestra el amplio alcance territorial que Pablo  cubrió con 
su predicación. 

 

        Versículos 20, 21: “Y de esta manera me esforcé a 
predicar el evangelio, no donde Cristo ya hubiese sido 
nombrado, para no edificar sobre fundamento ajeno, s 
sino, como está escrito: Aquellos a quienes nunca les fue 
anunciado acerca de él, verán; Y los que nunca han oído 
de él, entenderán.” Pablo no buscaba lugares cómodos, ni 
lugares donde pagarán más dinero. Él predicó donde el 
evangelio era más necesitado, y donde pareció ser una 
oportunidad para levantar una cosecha (cf. Hech.16:6-10). Al 
menos, él algunas veces fue divinamente guiado a un 
campo.   

 

        Todo lugar necesitaba el evangelio, pero  no todo 
lugar estaba preparado para una cosecha. Todo su propósito 
fue siempre  predicar donde Cristo no había sido 
nombrado. Pero esto puede ser dicho referente a su 
condición: Pablo no tenía una familia, no tenía esposa que 
le causará estar al cuidado por las cosas materiales  de 
este mundo (1 Cor.7:32, 33). 

 
  Uno quien no está tan cegado por la  teoría de los 

hombres puede ver cuán frecuentemente Pablo forma el 
argumento, que su predicación del evangelio entre los 
Gentiles era el cumplimiento de las profecías. Pero el Judío, 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   323 

 
 

en sus sentimientos de superioridad,  interpretaba estas 
profecías como algunos hoy en día lo hacen, para que 
signifique que los Gentiles serían bendecidos únicamente 
en subordinación a los Judíos; pero el Espíritu Santo a 
través de Pablo claramente contradice esta teoría.  Hasta 
que el evangelio fue predicado a ellos, ninguna buena 
nueva había llegado a los Gentiles. Pablo fue enviado para 
abrir los ojos de los Gentiles, para volverlos de la oscuridad 
a la luz, a fin de que pudieran ver (Hech.26:14-20) Por lo 
tanto, los que nunca habían escuchado iban a entender. 

 

         Versículos 22-24: “Por esta causa me  he visto 
impedido muchas veces de ir a vosotros. Pero ahora, no 
teniendo más campo en estas regiones, y deseando desde 
hace muchos años ir a vosotros, cuando vaya a España, iré 
a vosotros;  porque espero veros al pasar, y ser 
encaminado allá por vosotros, una vez que haya gozado 
con vosotros.” Los propósitos y planes de Pablo no 
siempre fueron inspirados. Sobre un período de muchos 
años, él había añorado visitar a los hermanos en Roma, 
pero había sido estorbado en hacerlo (Compare Capítulo 
1:9-13).  
 

         Cada vez que él había planeado  visitar Roma, otras 
cosas apremiantes  estaban sobre él; “Pero ahora, no teniendo 
más campo en estas regiones” (v.23a), las regiones sobre 
Corinto, o  quizás toda la región de Grecia, él volteó su 
mente nuevamente hacia Roma. Sin embargo, Pablo no 
parece que estuviese forzado en su plan; él les visitaría en 
su camino hacia España. Y esperaba que ellos  le asistieran 
en su viaje a España. Pablo sabía que tenía enemigos, los 
Judaizantes, en muchas Iglesias; y parece que él tenía 
ciertas dudas sobre si su asociación con los hermanos de 
Roma sería completamente satisfactoria — ciertamente no, 
si había en  esa Iglesia algunos de ellos. 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   324 
 

   Versículos 25-28: “Mas ahora voy a Jerusalén para 
ministrar a los santos. Porque Macedonia y Acaya 
tuvieron a bien hacer una ofrenda para los pobres que 
hay entre los santos que están en Jerusalén. Pues le 
pareció bueno, y son deudores a ellos; porque si los 
gentiles han sido hechos participes de sus bienes 
espirituales, deben también ellos ministrarles de los 
materiales. Así que, cuando haya concluido esto, y les 
haya entregado este fruto, pasaré entre vosotros rumbo a 
España.” Antes de  visitarles en su viaje planeado a España, 

él  tenía una misión que cumplir en Jerusalén. Por algún 
tiempo, había  estado estimulando a las Iglesias de entre los 
Gentiles a hacer contribuciones para los discípulos pobres 
en Judea. Mucha información con respecto a esta colecta 
para los santos puede ser aprendida de 1 Cor.16:1-4; 2 
Cor.8:1-7; 9:1-51. 
 

    Fue a través de la instrumentalidad de los Judíos, sin 
embargo, a pesar de algunos Judíos, que los Gentiles 
habían recibido el evangelio. Estos Cristianos Gentiles 
sintieron una obligación por lo  tanto, de hacer lo que 
podían para suplir las  necesidades de los discípulos pobres 
en Judea. Pablo ahora promete visitar Roma en su camino 
a España, una vez que hubiese cumplido con su 
compromiso de llevar las contribuciones de las Iglesias a 
Jerusalén. Y finalmente, Pablo fue a Roma, pero la forma 
en que él fue no ha sido revelada. Si alguna vez llegó a 
España, no tenemos constancia de ello. 

 

 Versículo 29: “Y sé que cuando vaya a vosotros, 
llegaré con abundancia de la bendición del evangelio de 
Cristo.” Antes que una Iglesia o un individuo pueda recibir 
la “abundancia de la bendición de Cristo” el corazón debe estar 
abierto para recibir tales bendiciones. Parece que Pablo  se 
sentía seguro que los hermanos en Roma estaban 



 Capítulo 15                                      Un Comentario sobre Romanos   325 

 
 

preparados en sus corazones y mentes para recibir las 
bendiciones que necesitaban. Quizás esto incluyó los dones 
espirituales referidos en Rom.1:11; cf.12:6. 

 
 Versículos 30-33: “Pero os ruego, hermanos, por 

nuestro Señor Jesucristo y   por el amor del Espíritu, que 
me ayudéis orando por mí a Dios, para que sea librado de 
los rebeldes que están en  Judea, y que la ofrenda de mi 
servicio a los santos en Jerusalén sea acepta; para que con 
gozo llegue a vosotros por la voluntad de Dios, y que sea 
recreado juntamente con vosotros. Y el Dios de paz sea 
con todos vosotros. Amén.” Pablo sabía que tenía 
enemigos acérrimos en Jerusalén, quienes lo matarían si 
tuviesen la oportunidad. Incluso aun entre los  discípulos 
necesitados y a quienes él estaba preparándose para suplir, 
había enemigos acérrimos de Pablo. Pero él confiaba que 
las oraciones de los demás serían muy útiles, de manera, 
que él ruega  a los hermanos Romanos a esforzarse a  orar 
juntos con él para que ningún daño le  acontezca. 

 
 Las personas pueden algunas veces ser tan 

antagonistas hacia los demás que  rechazan toda ayuda de 
ellos. Pablo temía que el antagonismo de los Judíos hacia 
los  Gentiles fuese tan grande que sus contribuciones de los 
Gentiles no pudieran ser aceptadas por los discípulos en 
Jerusalén. Por lo tanto, él ruega a los discípulos en Roma a 
orar para que su servicio sea aceptado por los hermanos en 
Jerusalén.  

 
 Esto muestra que las relaciones entre Iglesias de los 

Judíos e Iglesias de los Gentiles estaban muy tensas en ese 
tiempo. La teoría ha sido promovida que una de las razones 
por las que Pablo estaba tan ansioso para colectar mucha 
ayuda para los discípulos en Judea era,  lograr un mejor 
sentimiento entre las Iglesias de los Judíos hacia las Iglesias 



Capítulo 15                                        Un Comentario sobre Romanos   326 
 

de los Gentiles. Si los hermanos de Judea acepaban la 
contribución, Pablo podría entonces encaminarse a Roma 
con el gozo por medio de la voluntad de Dios; es decir, si la 
voluntad de Dios era que él fuese a Roma. Y si los 
discípulos de Judea aceptaban sus contribuciones 
recolectadas, una causa de gran preocupación sería 
removida de su mente, y él podía encontrar descanso en 
Roma. “Y el Dios de paz sea con todos  vosotros. Amén”. 

   



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1. Os recomiendo además nuestra hermana Febe, la cual es 

diaconisa de la iglesia en Cencrea; 2            que la recibáis en el Señor, 

como es digno de los santos, y que la ayudéis en cualquier cosa en 

que necesite de vosotros; porque ella ha ayudado a  muchos, y a 

mí mismo. 3  Saludad a Priscila y      Aquila, mis colaboradores en 

Cristo Jesús, 4  que expusieron su vida por mí; a los cuales no sólo 

yo doy gracias, sino también todas las iglesias de los gentiles. 5 

Saludad también a la iglesia de su casa.  Saludad a Epeneto, amado 

mío, que es el primer fruto de Acaya para Cristo. 6   Saludad a 

María, la cual ha trabajado mucho entre vosotros. 7 Saludad a 

Andrónico y a Junias, mis parientes y mis compañeros de prisiones, 

los cuales son muy estimados entre los apóstoles, y que también 

fueron antes de mí en Cristo. 8   Saludad a Amplias, amado mío 

en el Señor. 9 Saludad a Urbano, nuestro colaborador en Cristo 

Jesús, y a Estaquis, amado mío. 10  Saludad a Apeles, aprobado 

en Cristo. Saludad a los de la casa de Aristóbulo. 11 Saludad a 

Herodión, mi pariente. Saludad a los de la casa de Narciso, los 

cuales  están en el Señor. 12  Saludad a Trifena y a Trifosa, las 

cuales trabajan en el Señor. Saludad a la amada Périsda, la cual ha 

Capítulo 16 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   328 
 
trabajado mucho en el Señor. 13  Saludad a Rufo, escogido en el 

Señor, y a su madre y mía. 14 Saludad a Asíncrito, a   Flegonte, a 

Hermas, a Patrobas, a Hermes y a los hermanos que están con ellos. 

15  Saludad a Filólogo, a Julias, a Nereo y a su hermana, a Olimpas 

y a todos los santos que están con ellos. 16  Saludad los unos a 

los otros con ósculo santo. Os saludan todas las iglesias de Cristo. 

17 Mas os ruego, hermanos, que os fijéis en los que causan 

divisiones y tropiezos en contra de la doctrina que vosotros habéis 

aprendido, y que os apartéis de ellos. 18  Porque tales personas 

no sirven a nuestro Señor Jesucristo, sino a sus propios vientres, 

y con suaves palabras y lisonjas engañan los corazones de los 

ingenuos. 19 porque vuestra obediencia ha venido a ser noticia a 

todos, así que me gozo de vosotros; pero quiero que seáis sabios 

para el bien, e ingenuos para el mal. 20 Y el Dios de paz aplastará 

en breve a Satanás bajo vuestros pies. La gracia de nuestro Señor 

Jesucristo sea con vosotros. 21 Os saludan Timoteo mi 

colaborador, y Lucio, Jasón y Sosípater, mis parientes. 22 Yo 

Tercio, que escribí la epístola, os  saludo en el Señor. 23  Os saluda 

Gayo, hospedador mío y de toda la iglesia. Os saluda Erasto, 

tesorero de la ciudad, y el hermano Cuarto. 24 La gracia de 

nuestro Señor Jesucristo sea con todos vosotros. Amén. 25 Y al 

que puede confirmaros según mi evangelio y la predicación de 

Jesucristo, según la revelación del misterio que  se ha mantenido 

oculto desde tiempos eternos, 26 pero que ha sido manifestado 

ahora, y que por las Escrituras de los profetas, según el 

mandamiento del Dios eterno, se ha dado a conocer a todas las 

gentes para que obedezcan a la  fe, 27 al único y sabio Dios, sea 

gloria mediante Jesucristo para siempre. Amén.    
          

       Versículos 1, 2: “Os recomiendo además nuestra 
hermana Febe, la cual es diaconisa de la iglesia en 
Cencrea; que la recibáis en el Señor, como es digno de los 
santos, y que la ayudéis en cualquier cosa  en que necesite 
de vosotros; porque ella ha ayudado a muchos, y a mí 
mismo.”      Cencrea era el hogar de Febe. Era un puerto 
marítimo del Este de Corinto, a unos pocas millas a través 



Capítulo 16                                       Un Comentario sobre Romanos   329 

 
 

del Istmo de Corinto. Ha sido mucho dicho a favor y en 
contra de la posibilidad que Febe fue una diaconisa oficial 
de la Iglesia en su  casa. Pero el uso de la palabra diakonos, 
aquí traduce servidora (Versiones Inglesas traducen 
“servidora” por “diaconisa” en  nuestra Versión Reina-Valera 
— Nota del Traductor), no prueba que ella ocupó una 
posición oficial. En estas epístolas a las  Iglesias la palabra 
es empleada un número de veces, pero no en ningún 
sentido oficial, mucho menos en una posición de liderazgo. 
Permitimos demasiado que nuestras mentes corran al 
oficialismo. A causa de la condición social de las mujeres 
de esa época, mujeres con experiencia, piedad y habilidad 
eran necesitadas para enseñar, motivar y ayudar en otras 
formas  a las mujeres jóvenes. Sobre este punto Vea 1 
Timoteo 5:3-16; Tito 2:3-6.   

 

       Seleccionar a una persona para una determinada obra 
no necesariamente la vuelve en un oficial en el sentido  
comúnmente aceptable del término. Seleccionar a un varón 
para predicar, llevar a cabo una Serie de predicaciones  
no le vuelve en un oficial, y no hay razón para que alguien 
lo piense así. Seleccionar a un director de himnos no le 
vuelve en un  oficial. Seleccionar a determinadas mujeres 
para ayudar en ciertos deberes no  es volverlas diaconisas en 
ningún sentido oficial.  

 

       La palabra Griega Diakonos, por lo  tanto, no tiene 
ningún significado oficial. Es sostenido por algunos, que 
Febe fue la portadora de la epístola de Pablo a los 
discípulos de Roma, pero esto no es  seguro. Ella 
evidentemente vino a Roma, para ciertos asuntos, pero el 
ruego de Pablo a los hermanos ahí fue “que la ayudéis en 
cualquier cosa en que necesite de vosotros” (v.2). Recibirla en el 
Señor significó tratarla  como una Cristiana digna debiera 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   330 
 

ser tratada (cf. 1 Tim.5:2) “porque ella ha ayudado a muchos, y 
a mí  mismo.” De los que ayudan a los demás siempre se 
deben encomendar al Señor.  

        

      Versículos 3, 4: “Saludad a Priscila y Aquila, mis 
colaboradores en Cristo Jesús, que expusieron su vida por 
mí; a los cuales no sólo yo doy gracias, sino  también todas 
las iglesias de los gentiles.”   Prisca es el nombre corto para 
Priscila (en la Reina-Valera solo ―Priscila—ARP). Esta  noble 
mujer y su marido se unieron primeramente en la obra con 
Pablo en Corinto (Hechos 18:1-3). Aparecen más tarde en 
un servicio activo al Señor en Éfeso (Hechos 18:24-26). 
Cuando ellos expusieron sus propias vidas “sus mismos 
cuellos” (Versiones Inglesas, y la Versión Moderna—ARP) 
por la vida de Pablo no es revelado. Probablemente fue 
durante el tumulto creado en Éfeso (Hech.19:33-41). Pablo 
y todas las Iglesias de los Gentiles daban gracias a ellos por 
lo que habían  hecho por él. Los muchos discípulos que 
Pablo menciona por nombre eran  personas con las que él 
había trabajado, quienes se habían ido a Roma desde  
varios lugares dónde Pablo había predicado. Uno se 
pregunta cómo el apóstol mantuvo un seguimiento con 
todos en aquel tiempo de comunicaciones  limitadas. 

         

      Versículos 5-16: “Saludad también a  la iglesia de su 
casa. Saludad a Epeneto, amado mío, que es el primer 
fruto de Acaya para Cristo. Saludad a María, la cual ha 
trabajado mucho entre vosotros. Saludad a Andrónico y a 
Junias, mis parientes y mis compañeros de prisiones, los 
cuales son muy estimados entre los apóstoles, y que 
también fueron antes de mí en Cristo. Saludad a Amplias, 
amado mío en el Señor. Saludad a Urbano, nuestro 
colaborador en Cristo Jesús, y a Estaquis, amado mío. 
Saludad a Apeles, aprobado en Cristo. Saludad a los de la 



Capítulo 16                                       Un Comentario sobre Romanos   331 

 
 

casa de Aristóbulo. Saludad a Herodión, mi pariente. 
Saludad a los de la casa de Narciso, los cuales están en el 
Señor. Saludad a Trifena y a Trifosa, las cuales trabajan 
en el Señor. Saludad a la amada  Périsda, la cual ha 
trabajado mucho en el Señor. Saludad a Rufo, escogido 
en el  Señor, y a su madre y mía. Saludad a  Asíncrito, a 
Flegonte, a Hermas, a Patrobas, a Hermes y a los 
hermanos que  están con ellos. Saludad a Filólogo, a 
Julias, a Nereo y a su hermana, a Olimpas y a todos los 
santos que están con ellos. Saludad los unos a los otros 
con  ósculo santo. Os saludan todas las iglesias de Cristo.” 
Esto evidentemente se refiere a un grupo de Cristianos que 
se  reunían para adorar en la casa de Priscila  y Aquila. En 
aquellos tiempos un amplio lugar no siempre estaba 
disponible en el cual un grande grupo de Cristianos 
pudieran reunirse. Varios grupos se reunían en los hogares 
de diversos hermanos. Debe ser observado que cada grupo 
fue llamado una Iglesia.  

 

        En estas salutaciones, las características  
sobresalientes de algunos de ellos son mencionadas. 
Epeneto, el primer fruto de Asia se había ganado el aprecio 
de Pablo. María había sido una  buena obrera en la Iglesia 
en Roma.  Andrónico y Junias parientes de Pablo, quienes se 
habían convertido a Cristo antes que Pablo, habían 
entregado un semejante servicio dedicado al Señor que se 
habían vuelto notables entre los apóstoles. Amplias se 
volvió muy querido para Pablo. En algunos lugares, 
Urbano había sido un colaborador con Pablo, y pudo haber 
estado en algunos de sus viajes. Y Apeles era un siervo 
aprobado de Cristo. Trifena y a Trifosa eran trabajadoras en 
el Señor; y Périsda la amada obrera que había trabajado 
mucho en el Señor. “Saludad a Rufo, escogido en el Señor, y a 
su madre y mía” (v. 13). La madre de Rufo había sido como 
una  madre de Pablo en algún lugar donde él predicó. El 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   332 
 

método común de salutación ahí era el beso (cf. Luc.7:45). 
Pablo requirió que ese beso fuese santo. De la lista de Pablo 
aprendemos que la Iglesia  en Roma tenía en ella muchos 
fieles  obreros; probablemente existían muchos más a 
quienes Pablo no había conocido. 

 

        Versículos 17, 18: “Mas os ruego, hermanos, que os 
fijéis en los que causan divisiones y tropiezos en contra 
de la doctrina que vosotros habéis aprendido, y que os 
apartéis de ellos. Porque tales personas no sirven a 
nuestro Señor Jesucristo, sino a sus propios vientres, y 
con suaves palabras y lisonjas engañan los corazones de 
los ingenuos.” No todo estaba navegando cómodamente 
en esa Iglesia. Algunos estaban causando  problemas — 
divisiones y ocasiones de tropiezo — contrarios al 
evangelio. Los maestros Judaizantes eran los principales 
fabricantes de problemas en el territorio de las labores de 
Pablo; estaban determinados en convencer a todos los 
Cristianos Gentiles que tenían que circuncidarse y guardar 
la ley, o de lo contrario no podían ser salvos. Estos 
Judaizantes profesaban ser Cristianos.  
 

         Es probable que ellos se habían ganado a algunos 
Cristianos Gentiles como ayudantes. Si estos perturbadores 
no habían llegado a Roma, Pablo sabía que pronto ellos 
estarían ahí. Aun hoy en día hay los que abogan por una 
forma modificada de esta misma teoría de la supremacía 
del  Judaísmo están creando problemas en las Iglesias de 
todo el país. 
 

       Pablo ordenó “márquenlos” –Versión  Inglesa del texto 
de este Comentario —ARP). “fijéis” — Reina- Valera) 
“mantengan su ojo sobre” (NASB), ―vigiléis (LBLA). No  
cierren sus ojos a los que están haciendo, no formen 



Capítulo 16                                       Un Comentario sobre Romanos   333 

 
 

excusas hacia ellos, ni hacia los demás que  están causando 
divisiones y causas de tropiezos contrarios al evangelio, 
sino apártense de ellos. Esto significa que los hermanos no 
debieran tener comunión con ellos. “en contra de la doctrina 
que vosotros habéis aprendido” (v.17b) cubre un amplio 
campo, tales como la música instrumental en la adoración, 
la organización de sociedades misioneras para efectuar la 
obra de la Iglesia, y varios otros esquemas para levantar 
fondos de dinero.  

 

       El hombre  que cause divisiones en la Iglesia del Señor 
al introducir las cosas no enseñadas en el evangelio es un 
enemigo de Cristo, aunque él no lo quiera creer así (cf. 
Fil.3:18). Sus intereses están en sí mismos, y no en Cristo. 
“Porque tales personas no sirven a nuestro Señor Jesucristo, sino 
a sus propios vientres ” (v.18a) Entre más interesado puede 
parecer un hombre en las personas más puede engañarlas 
por medio de “suaves  palabras y lisonjas engañan los 
corazones de los ingenuos.” (v.18b) — Los confiados y los 
incautos son más fácilmente engañados. La palabra que 
traduce ― ingenuos no  significa  de  mente débil sino más 
bien falto de cautela.  

 

       El  engañador sabe cómo introducirse y cómo lograr 
que lo siga el ingenuo. Las personas que carecen de esta 
habilidad. Las  personas nunca parecen aprender que el 
discurso suave y atractivo es el recurso más letal del 
engañador. Sí el engañador anunciara que él es un lobo 
vestido de oveja (Mat.7:15) y que ha venido para destruir y 
no para alimentar (Jn.10:1, 10), no  podría  engañar  ni  aun  
al  más ingenuo.  ― “Y no es maravilla, porque el mismo 
Satanás se disfraza como ángel de luz. Así que, no es 
extraño si también sus ministros se disfrazan  como  
ministros  de  justicia” (2 Cor.11:14, 15). Pablo advirtió a los 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   334 
 

Colosenses contra el ser engañados por medio    de    las    
“palabras    persuasivas” (Col.2:4). ― y por su avaricia harán 
mercadería de vosotros con palabras fingidas”  (2   Ped.2:3).   
De  todos  estos engañadores debemos apartarnos.    

 

       Versículos 19, 20: “Porque vuestra obediencia ha 
venido a ser noticia a todos, así que me gozo de vosotros; 
pero quiero que seáis sabios para el bien, e ingenuos para 
el mal. Y el Dios de paz aplastará en breve a Satanás bajo 
vuestros pies. La gracia de nuestro Señor Jesucristo sea 
con vosotros.” La Iglesia en Roma era lo suficientemente 
antigua y lo suficientemente activa por que el reporte de su 
obediencia se había vuelto ampliamente difundido. Esto 
era una fuente del gozo para Pablo. Él quería que  ellos se 
mantuviesen en esa reputación por medio de una 
obediencia continua. Si permitían que los falsos maestros 
causarán divisiones y escándalos, ellos provocarían una 
mala reputación sobre las Iglesias que los habían 
considerado en un muy alto concepto. Pablo quería que 
ellos fueran sabios para lo que es bueno, de manera que 
fueran capaces de distinguir entre el bien y el mal. Las 
personas no  tienen que satisfacerse en las cosas malas para 
conocer lo que es malo. Esto significó  ser  “ingenuos   para      
el mal”.  

 

      Únicamente la persona que sabe lo que es bueno tiene 
una clara idea de lo que es malo. El escritor a los 
Hebreos habla de “los que por el uso tienen los sentidos  
ejercitados en el discernimiento del bien y del mal” 
(Heb.5:14). Vivir en pecado e  ignorancia puede ciegar tanto 
a una persona que no puede ver lo bueno o malo. ¡Ay de 
los  que a lo malo dicen bueno, y a lo bueno malo; que hacen 
de la luz tinieblas, y de las tinieblas luz; ¡que ponen lo 
amargo por dulce, y lo dulce por amargo! ¡Ay de los sabios 



Capítulo 16                                       Un Comentario sobre Romanos   335 

 
 

en sus propios ojos” (Isa. 5:20, 21). Pablo les conforta al 
asegurarles que, si  ellos se apartan de lo malo y son sabios 
sobre lo que es bueno, ellos triunfarían pronto sobre lo que 
es malo — “aplastarían a Satanás sobre sus pies”.  La palabra 
“breve”, “pronto” (LBLA). — no pudo haberse referido a las 
cosas  todavía en el futuro; ellos debían lograr  esto mientras 
vivieran. 
       
       Versículo 21: “Os saludan Timoteo mi colaborador, 

y Lucio, Jasón y Sosípater, mis parientes.” Timoteo estaba 
con Pablo en Corinto cuando esta epístola fue escrita, y une 
sus saludos a los hermanos Romanos. Él era el hijo amado 
de Pablo en el evangelio (cf.1 Tim.1:2) y su  colaborador en 
muchos difíciles lugares.  Es posible, aunque no con toda 
seguridad, que Lucio era el Lucio mencionado en Hechos 
13:1 Y Jason pudo haber sido el Jason referido en Hechos 
17:7-9. Y además es creído que Sosípater era el Sópater de 
Hechos 20:4. Algunos creen que Pablo pudo haberse 
referido a ellos  como sus parientes tal como Pablo se refirió 
a todos los Judíos como sus parientes en Romanos 9:1-3; 
pero hay Judíos en estas salutaciones a quienes él no se 
refiere como sus parientes.   
 

      Versículos 22-24: “Yo Tercio, que  escribí la epístola, 
os saludo en el Señor. Os saluda Gayo, hospedador mío y 
de toda la iglesia. Os saluda Erasto, tesorero  de la ciudad, 
y el hermano Cuarto. La gracia de nuestro Señor 
Jesucristo sea con todos vosotros. Amén” No fue la 
costumbre de Pablo escribir sus epístolas con su propia 
mano; él tenía un secretario que escribía lo que él le dictaba. 
Tercio  escribió esta epístola que Pablo le dictó. Así que él se 
une a los saludos enviados a los discípulos en Roma. Es 
posible, como algunos creen, que todo el versículo 23 sean 
las palabras de Tercio. Es difícilmente posible que toda la 
Iglesia en Corinto se reuniera en la casa de Gayo;   más bien, 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   336 
 

parece que las puertas de su hogar estaban abiertas para 
cualquier  discípulo que necesitara hospedarse. Es difícil que 
una Iglesia extensa pudieran usar toda la casa de Gayo 
como un lugar para llevar a cabo la adoración. Este  
hermano Gayo debe haber sido el discípulo Gayo a quien 
Pablo bautizó en los primeros días de su predicación en 
Corinto (1 Cor.1:14). Él por lo tanto, era un  ciudadano de 
Corinto, y propietario de un hogar ahí. El discípulo Gayo 
referido en Hechos 20:4 era un ciudadano de Derbe. Y el 
discípulo Gayo de Macedonia, uno de los compañeros de 
Pablo en el viaje, es  mencionado en Hechos 19:29. No puedo 
hacer que todos estos pasajes se refieran a la misma persona. 
Y el nombre de Erasto aparece tres veces — Hechos 19:22; 
Rom.16:23; y 2 Timoteo 4:20. El Erasto referido en Hechos y 
en la Segunda Epístola a Timoteo era uno de los 
compañeros de viaje de Pablo. 

 

       Ha sido asumido, pero no por todos, que los tres 
pasajes se refieren al mismo varón, y por lo tanto, al viajar 
tan extensivamente, este varón no pudo haber sido el 
tesorero del gobierno de la ciudad de Corinto, sino por lo 
tanto, debe haber sido el tesorero de la Iglesia en Corinto. 
Pero ¿No interferiría sus extensos viajes tan 
definitivamente en su condición de tesorero tanto de una 
(la ciudad) como de la otra (la Iglesia)? La declaración de 
Pablo a Timoteo que “Erasto, tesorero  de la ciudad” fue 
hecha varios años después que Pablo escribió a los 
Romanos. Es muy probable que existieran al menos dos 
varones por el nombre de Erasto. En cualquier forma que 
pudiéramos  considerar el asunto hay algunas dificultades, 
pero es generalmente más seguro tomar la declaración 
como un hecho que sucedió. El hermano Cuarto es 
nombrado únicamente en este lugar. 
 

Versículos 25-27: “Y al que puede confirmaros según 



Capítulo 16                                       Un Comentario sobre Romanos   337 

 
 

mi evangelio y la predicación de Jesucristo, según la 
revelación del misterio que se ha mantenido oculto desde 
tiempos eternos, pero que ha sido manifestado ahora, y   
que por las Escrituras de los profetas, según el 
mandamiento del Dios eterno, se ha dado a conocer a 
todas las gentes para  que obedezcan a la fe, al único y 
sabio Dios, sea gloria mediante Jesucristo para  siempre. 
Amén.” Estos versículos fueron escritos con las propias 
manos de Pablo. Fue su costumbre escribir con sus propias 
manos la parte concluyente de cada una sus epístolas como 
un medio para mostrar  que la epístola era de él. “La 
salutación de mi propia mano, de Pablo” (Col.4:18). “La 
salutación es  mi  propia  mano, de Pablo” (2 Tes.3:17). 

 
 La frase “mi evangelio” era el evangelio  que Pablo 

predicó, y no el evangelio  pervertido de los Judaizantes; y 
“la predicación de Jesucristo” era la predicación que Cristo 
ordenó, y aquella que tenía a Cristo como su centro. Y este 
era  el evangelio de salvación para todos los  hombres sin 
distinción o razas. Pablo quería que todos los Cristianos 
fueran confirmados en el evangelio que predicaba, y no en 
el evangelio pervertido de los Judaizantes. Pablo había 
citado muchas profecías para probar que los Gentiles 
debían participar de la promesa a  los padres, pero la forma 
en como Judíos o Gentiles iban a disfrutar de las 
bendiciones del Mesías, no había sido revelado por los  
profetas.   

 
 Un misterio es una cosa no entendida. Ni el Judío ni el 

Gentil habían comprendido la idea que los Gentiles  debían 
ser conciudadanos en el reino del Mesías. Parece que esta 
verdad había sido más plenamente revelada por Pablo que 
por cualquier otro apóstol o profeta (cf. Efe.3:1-8). Donde 
esta verdad fue  claramente revelada, se podría ver entonces 
como está verdad se había manifestado en las Escrituras de 



Capítulo 16                                        Un Comentario sobre Romanos   338 
 

los profetas. Pero también puede ser visto que  todo fue de 
acuerdo al mandamiento de Dios cuando la gran comisión 
fue entregada. “Y Jesús se acercó y les habló diciendo: Toda 
potestad me es dada en el cielo y en la tierra. Por tanto, id, 
y haced discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el 
nombre del Padre, y del Hijo, y del    Espíritu Santo” 

(Mat.28:18; Mar.16:15, 16).  
 
Los profetas lo habían predicho y Jesús lo había 

ordenado, “que se predicase en su nombre el 
arrepentimiento y el perdón de pecados en todas las 
naciones, comenzando desde Jerusalén” (Luc.24:46, 47). 
Pero durante mucho tiempo, los apóstoles no 
comprendieron el  significado de la orden de predicar a 
todas  las naciones (cf. Hech.10:34). Así que el mandamiento 
de Dios fue dado a conocer  a todas las naciones para que 
pudieran convertirse obedientes a la fe — obedientes al 
evangelio. Observe como Pablo comienza y finaliza sus 
palabras de encomio.   “Y   al   que   puede   confirmaros  según 
mi evangelio” “al único y sabio Dios, sea gloria mediante 
Jesucristo para  siempre. Amén”. 

 

     





Nació en el Condado Hill en las
inmediaciones de Tennessee. Tras la
pérdida temprana de sus padres, siendo el
mayor de una familia extendida trabajó
duramente para sostener a sus hermanos y
madre. Se casó en 1893 con Ruth
Weatherly con quien procreó 10 hijos.
Ingresó al Colegio Cristiano del Este de
Tennessee y a la Escuela de la Biblia
Nashville. Fue bautizado a la edad de 18
años. Es dicho que en el aniversario de
sus 70 años expresó: “A la edad de 18 años
hice la resolución de servir al Señor en lo
mejor de mi capacidad, y esa es todavía mi
resolución”.

Sus más grandes influencias que inspiraron su carácter y
conocimientos de las Escrituras, las recibió de David Lipscomb
(1831-1917) y James A. Harding (1848-1922). Fue un ávido lector de
la revista Gospel Advocate desde su conversión hasta ser invitado
como un escritor columnista del periódico en 1930 y volviéndose
de 1934-1944 un editor adjunto.

Rodeado del Denominacionalismo de su época, escribió, predicó y
debatió con representantes de muchas doctrinas religiosas.
Muchos de sus escritos fueron registrados en la revista Firm
Foundation. Fue nombrado director de Christian College Abilene
de 1908 a 1914.

Editó junto a su amigo cercano, Charles R. Nichol (1876-1961) 4
volúmenes titulados: Sound Doctrine [Sana Doctrina] durante
1920-1924. De un vasto material que Whiteside escribió en su
biblioteca, su hija Inys Whiteside publicaría más tarde
póstumamente otros de sus libros como Doctrinal Discurses
(1955), The Kingdom of Promise and Prophecy (1956), Reflections
(1965).

Aunque estos volúmenes tienen su propio mérito, la principal
aportación de los conocimientos maduros y sazonados los escribía
en su Comentario clásico sobre Romanos titulado originalmente A
New Commentary on Paul´s Letter to Saints At Rome (1945).
Volumen que ha pasado más de 10 ediciones en Inglés y desde el
año 2014 disponible en Español.


